
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Die Weisheit "spielt" vor Gott

Autor: Keel, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Othmar Keel

Die Weisheit «spielt» vor Gott
Ein ikonographischer Beitrag zur Deutung des

mesahäqät in Spr 8,30 f. 1

Die hebräische Vokabel hokmäh deckt einen weitern Bereich als

die deutsche «Weisheit», mit der sie in der Regel übersetzt wird, hokmäh

ist weniger exklusiv und entrückt als ihre deutsche Schwester. Neben
lebensfreundlicher Abgeklärtheit und ordnender Weitsicht kann hokmäh

auch ganz schlicht jede Art qualifizierten Kundigseins oder gar
Kunstfertigkeit bedeuten. Frauen, die sich darauf verstehen, aus sprödem
Ziegenhaar einen schönen, starken Faden zu spinnen, oder Männer,
die über das Wissen und das Geschick verfügen, Bronzegefäße gießen

zu können, besitzen hokmäh (Ex 35,26 ; 1 Kön 7,14) 2.

7. Weisheit und Schöpfung

Gottes Schöpfertum und seine Schöpfungen werden im Alten Testament

häufig mit der Begrifflichkeit der Handwerkersprache beschrieben

3. Angesichts des ungeheuer hohen und doch unverrückbaren

1 Dieser Aufsatz wurde in etwas kürzerer Form am 20. Februar 1974 im
Rahmen der Theologischen Fakultät der Universität Freiburg (Schweiz) als
Antrittsvorlesung vorgetragen. Die Anmerkungen sind hinzugefügt.

2 Zahlreiche Belege bei G. Fohrer, «Weisheit» (Klug- und Kundigsein) des
Menschen, in: G. Kittel / G. Friedrich, Theologisches Wörterbuch zum Neuen
Testament VII, Stuttgart 1964, S. 483-489; vgl. auch H.-P. Müller,
Magischmantische Weisheit und die Gestalt Daniels, in: Ugarit-Forschungen 1, Kevelaer /
Neukirchen 1969, S. 79-94; M. S.t:b0, hkm weise sein, in: E. Jenni / C. Westermann,

Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament I, München / Zürich
1971, Sp. 560 f.

3 O. Keel, Die Welt der altorientalischen Büdsymbolik und das Alte Testament.

Am Beispiel der Psalmen, Zürich / Neukirchen 1972, S. 183 f.



2 Die Weisheit «spielt» vor Gott

Himmelsgewölbes, der über bodenlosen Abgründen festgemachten Erde
oder des komplizierten Wasserhaushalts kann der hymnische Ausruf,
sie seien mit hokmäh geschaffen, nicht verwundern (Jer 10,12; Ps 104,

24; 136,5; Spr3,19 f.). Die hokmäh, die diese Werke ahnen lassen,

beeindruckt den alttestamentlichen Menschen gelegentlich dermaßen, daß

sie ihm ganz unfaßbar und unzugänglich erscheint. Dem Buche Ijob
ist im jetzigen Kap. 28 ein weitausholender Text eingefügt, der diese

Erfahrung nachdrücklich beschreibt.

Die folgenden Verse skizzieren seinen Gedankengang:

2 «Eisen wird aus dem Erdreich geholt,
Kupfer aus dem Gestein geschmolzen.

3 Man setzt der Finsternis ein Ende
und spürt (hôqër) ihr ganz bis zum Äußersten nach

12 Die Weisheit - wo wird sie gefunden,
und wo ist die Stätte der Einsicht?

16 Sie kann nicht mit Gold aus Ophir bezahlt werden,
mit seltenem Karneol und Lapislazuli

20 Die Weisheit - woher kommt sie,

und wo ist die Stätte der Einsicht?
23 Gott war es, der den Weg zu ihr wußte

und er ist's, der ihre Stätte kennt.
25 Als er dem Winde Gewicht gab

und das Wasser mit einem Maß begrenzte,
26 als er dem Regen ein Gesetz gab

und einen Weg für die donnernde Gewitterwolke,
27 da sah er sie und zählte sie nach {wajjesapperä-h),

stellte sie hin 4 und erforschte sie (haqärä-h) »5.

Man kann die hokmäh 1.) nicht wie Rohmaterial finden oder
produzieren (Ijob 28,1-14), man kann sie 2.) nicht wie eine Kostbarkeit
erwerben, die über endlose Karawanenstraßen aus unbekannter Ferne

kommt (28,15-22). Was ihre Gestalt betrifft, so erscheint die hokmäh

hier eng verbunden mit Maß und Gewicht, mit Satzung und Ordnung
(vgl. Jes 40,12.14; Weish7,21; 8,1; 11,20), als eine Art Weltplan,

4 Einige Handschriften und Ausgaben des hebräischen Textes bieten statt
hâkïnâ-h häbtnä-h «hatte Einsicht in sie».

5 Übersetzung von G. Fohrer, Das Buch Hiob (Kommentar zum Alten
Testament XVI) Gütersloh 1963, S. 389 f.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 3

Weltgesetz und Weltgeheimnis zugleich6. Über seine Entstehung wird
nichts gesagt1. Gott erforschte (<häqar) es und orientierte sich an ihm,
als er die Welt erschuf. Dem Menschen aber, der sonst alles erforscht,
ist es unerreichbar (vgl. 28,3 mit 28,27 ; 28,10 mit 28,27) 8.

Wie in Ijob 28, 23-27 ist auch in Spr 8,22-31 vom Verhältnis
zwischen Gott, Schöpfung und Weisheit die Rede, allerdings auf recht andere

6 Die Vorstellung eines Bauplans (1 Chr 28,19), eines Modells (2 Kön 16,10;
1 Chr 28,11 f. 18 f.; Ps 144,22), ja auch die eines himmlischen Urbilds (Ex 25,9.
40) war dem AT durchaus nicht fremd. Nach der Vorstellung des rabbinischen
Judentums war aufgrund von Gen 1,1 und Spr 8,22-31 die mit der Weisheit
identifizierte Thora der Bauplan (vgl. unten Anm. 179), an dem Gott sich orientierte,
als er die Welt erschuf (Stellen bei P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament

aus Talmud und Midrasch II, München 21961, S. 356 f.).
' Gegen G. von Rad (Weisheit in Israel, Neukirchen 1970, S. 192), der

behauptet: «Die schwebenden Ausdrücke — er «zählte sie nach», er «stellte sie hin»
er «erforschte sie» — schließen doch die Vorstellung ein, daß er sie geschaffen hat.
Jedenfalls steht sie Gott gegenüber und war seiner ordnenden Einwirkung
unterworfen». Ich empfinde die Ausdrücke vom textkritisch unsichern hâkïnâ-h
abgesehen nicht als «schwebend». «Ansehen», «zählen» und «erforschen» kann man
auch im Hebräischen nur Vorhandenes. Von Rad's Position kann nur apologetisch
verstanden werden als Gegenposition zu einer andern Behauptung, nach der Ijob
28 «am ehesten ein gnostischer Mythus zugrundeliegen dürfte, der in anderen und
späteren Texten deutlich zutage tritt» (G. Fohrer, a.a.O. (Anm. 2), 490). Dieser
Mythos ist von R. Bultmann aufgespürt (und teilweise auch erfunden) worden
(vgl. Ders., Der religionsgeschichtliche Hintergrund des Prologs zum Johannes-
Evangelium: Eucharisterion. Festschrift für H. Gunkel II, 1923, S. 3-26; jetzt
auch in: Ders., Exegetica. Aufsätze zur Erforschung des NT, Tübingen 1967,
S. 10-35). Darauf, daß sich Ijob 28 über die Herkunft der Weisheit tatsächlich
ausschweigt, weist F. Christ hin (Jesus Sophia. Die Sophia-Christologie bei den
Synoptikern (Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments 57),
Zürich 1970, S. 13-15).

8 Zur Unerforschlichkeit des sozusagen mathematischen Weltgeheimnisses
vgl. Jer 31,37; Jes40,12; Ijob 38,37 und die deutlich von Ijob 28 abhängigen
Stellen Bar 3,15.31; zur Unerforschlichkeit einer weiter gefaßten Weisheit vgl.
Koh 3,10—11; 7,23—24; Sir 1,6. Koh 3,10—11 macht deutlich, wie der Mensch zwar
eine Ahnung von der «Güte» des göttlichen Werkes hat und ihm auch das
Verlangen ins Herz gegeben ist, diese umfassend kennen zu lernen. Aber das ist ihm
verwehrt. Höchstens vom ersten Menschen, der ursprünglich im Bereich Gottes
lebte, mochte man annehmen, er hätte einen gewissen Einblick in die «Weisheit»
gehabt. Wenn man im Streitgespräch jemanden der Besserwisserei bezichtigen
wollte, konnte man die rhetorische Frage stellen :

«Bist du als erster der Menschen geboren,
bist du vor den Hügeln hervorgebracht worden
Hast du im engsten Kreise Gottes mitgehört
und hast da die Weisheit an dich gerafit
Was weißt du, das wir nicht wissen »

(Ijob 15,7 ff.; vgl. Ez 28,12).



4 Die Weisheit «spielt» vor Gott

Art. Während Ijob 28 beobachtend in dritter Person spricht, offenbart
sich in Spr8 die Weisheit in der distanzlosen ersten Person, in einer

Form, die an ägyptische Götterreden erinnert 9. Während die Weisheit
in Ijob 28 als eine Art Bauplan der Welt vorgestellt wird, erscheint
sie in Spr 8 als übermütiges weibliches Wesen 10.

9 A. Deissmann, Licht vom Osten, Tübingen 41923, S. 108 ff.; Ch. Kayatz,
Studien zu Proverbien 1-9. Eine form- und motivgeschichtliche Untersuchung
unter Einbeziehung ägyptischen Vergleichsmaterials (Wissenschaftliche
Monographien zum Alten und Neuen Testament 22) Neukirchen 1966, S. 76-93, bes.
92 ff.; J. Marböck, Weisheit im Wandel. Untersuchungen zur Weisheitstheologie
bei Ben Sira (Bonner Biblische Beiträge 37) Bonn 1971, S. 47-54.

10 Uber Hypostasen im AT und insbesondere darüber, ob es sich in Spr 8,2 2-
31 um eine Hypostase handle, ist sehr viel geschrieben worden: W. Schencke,
Die Chokma (Sophia) in der jüdischen Hypostasenspekulation, Oslo 1913; J.
Goettsberger, Die göttliche Weisheit als Persönlichkeit im AT (Biblische
Zeitfragen IX 1/2), Münster 1919; P. Heinisch, Personifikationen und Hypostasen
im AT und im Alten Orient (Biblische Zeitfragen IX 10/12), Münster 1921; Ders.,
Die persönliche Weisheit des AT in religionsgeschichtlicher Beleuchtung (Biblische
Zeitfragen XI 1/2), Münster 1923; P. van Imschoot, La Sagesse dans TAT est-elle
une hypostase?: Collationes Gandavenses 21 (1934) 3—10. 85—94; H. Ringgren,
Word and Wisdom. Studies in the Hypostatization of Divine Qualities and Functions

in the Ancient Near East, Lund 1947 ; R. Marcus, On Biblical Hypostases
of Wisdom: HUCA 23 (1950/51) 157-171; R.Stecher, Die persönliche Weisheit
in den Proverbien Kap. 8: Zeitschrift für Katholische Theologie 75 (1953) 412—

451 ; H. Donner, Die religionsgeschichtlichen Ursprünge von Prov 8 : Zeitschrift
für ägyptische Sprache und Altertumskunde 82 (1957) 8-18; G. Pfeifer, Ursprung
und Wesen der Hypostasenvorstellungen im Judentum (Arbeiten zur Theologie
I 31) Stuttgart 1967; M. Hengel, Judentum und Hellenismus (Wissenschaftliche
Untersuchungen zum NT 10) Tübingen 1969, 275-318; J. C. Rodriguez-Her-
ranz, La hipostasis de la sabidurfa en Prov 8,22-31 : Miscelânea Comillas 30 (1972)
25-64. Die Antwort darauf, ob in Spr 8,22-31 eine Hypostase vorliege oder nicht,
hängt davon ab, wie man Hypostase definiert (vgl. dazu H. Donner, a.a.O., 9 f.).
Wichtiger ist vorerst die Frage: Hat die Weisheit in Spr 8,22-31 wesentliche
Impulse aus außerisraelitischen Quellen empfangen oder ist sie aus inneralttesta-
mentlichen Überlegungen, wie etwa aus Spr 3,19 f. erwachsen, wie das z. B. R.
N. Whybray annimmt: «The poem 8,22-31 is no more than an expansion, in
personified terms, of the statement in 3,19 that 'Yahweh founded the earth by
wisdom'» (Wisdom in Proverbs (Studies in Biblical Theology 45), London 21967,

103). Diese Erklärung scheint nun doch etwas zu einfach, weü in Spr 8 die Weisheit
ja gerade nicht ein Instrument ist, wie in 3,19 f. Die Weisheit als «Tochter Gottes»
die durch kultisches Scherzen den Schöpfer erheitert, erinnert, wie das Folgende
zeigen wird, stark an die ägyptische Ma'at (vgl. Anm. 140). Falls die häufig
beschworenen Kanaanaismen (vgl. I. K. Story, The Book of Proverbs and the
Northwest Semitic Literature: Journal of Biblical Literature 64 (1945) 319 fi.;
W. F. Albright, Some Canaanite-Phoenician Sources of Hebrew Wisdom: Vetus
Testamentum Suppl. 3 (21960) 7 f.; M. Dahood, Proverbs 8,22-31. Translation
and Commentary: Cath. Bibl. Quart. 30 (1968) 512-521) einer genaueren Prüfung
standhalten sollten, wäre an kanaanäische Vermittlung (z. Problem einer kanaa-



Die Weisheit «spielt» vor Gott 5

22 «Jahwe schuf mich (qänä-ni) 11 als Erstling seines Waltens (resit
darkö) 12

als Uranfang seiner Werke von damals 13.

näischen Herkunft vgl. Anm. 82) zu denken, wie eine solche auch schon für Ps 104

angenommen wurde (G. Nagel, A propos des rapports du Psaume 104 avec les
textes égyptiens, in: Festschrift für Alfred Bertholet, Tübingen 1950, 403). Neuerdings

lehnt K.-H. Bernhardt (Amenophis IV. und Psalm 104: Mitteilungen des

Instituts für Orientforschung 15 (1969) 193-206) den Einfluß ägyptischer Texte -
sei es mit oder ohne kanaanäische Vermittlung - eher ab und schlägt vor, ägyptischen

Einfluß «weniger in dem Vorbild bestimmter Texte zu sehen, als vielmehr
in der Vermittlung des Eindrucks wirklichkeitsnaher Naturdarstellung, wie sie

gerade für die bildende Kunst des Niltales charakteristisch ist» (ebd. 206). Die
Aufarbeitung ähnlicher Einflüsse (vgl. unsere Abb. 1-34) durch die jüdischen
Weisheitslehrer könnte zur Gestalt von Spr 8,22-31 geführt haben, die Züge einer
Personifikation (rhetorische Vorstellung eines leblosen Wesens oder eines abstrakten

Begriffes als handelnde Person), einer mythischen Gestalt (Person der numi-
nosen Welt mit eigener Geschichte) und einer Hypostase («eine halb selbständige,
halb als Offenbarungsform einer höheren Gottheit betrachtete göttliche Wesenheit,
die eine Personifizierung einer Eigenschaft, einer Wirksamkeit, eines Gliedes usw.
einer höheren Gottheit darstellt», S. Mowinckel in: Religion in Geschichte und
Gegenwart II, Tübingen 21928, Sp. 2065) aufweist (vgl. dazu H. Conzelmann,
Die Mutter der Weisheit, in: Zeit und Geschichte. Dankesgabe an R. Bultmann,
Tübingen 1964, S. 226).

11 R. N. Whybray (Proverbs VIII 22-31 and its supposed Prototypes:
Vêtus Testamentum 15 (1965) 504-514) weist darauf hin, daß Spr 8,22 ff. wie
Gen 1,1 und im Gegensatz zu den kosmogonischen Texten der Umwelt, mit denen
es gerne verglichen wird, mit der Beschreibung positiven göttlichen Schaffens
beginnt und nicht mit der Wendung «Als noch nicht...». Zu qänäh vgl. unten S. 9 ff.

12 däräk wird hier und an andern Stellen heute gern vom Ugaritischen drkt
«Herrschaft», «Herrschergewalt», «Thron der Herrschaft» (J. Aistleitner, Wörterbuch

der ugaritischen Sprache, Berlin 1963, 82 f. ; C. H. Gordon, Ugaritic Textbook
III. Glossary (Analecta Orientalia 38), Rom 1965, 387) her mit «Herrschaft»,
«Machterweis» übersetzt (J. B. Bauer, Initium viarum suarum primitiae poten-
tiae Dei : Verbum Domini 35 (1957) 222-227 ; Ders., Encore une fois Proverbes
VIII,22: Vêtus Testamentum 8 (1958) 91-92 mit viel Literatur). Aber während
drkt im Ugaritischen stets mit mlk oder verwandten Ausdrücken parallel steht
(J. B. Bauer, a.a.O., 91 Anm. 4), ist das bei däräk kein einziges Mal der Fall.
däräk im Sinne von «Tun», «Handeln», «Walten» Gottes steht parallel mit 'orah
«Weg» (Jes40,14), mahasäbäh «Plan» (Jes55,9), 'imräh «Wort» (Ps 18,21). Der
Singular däräk (Ez 18,25.29), wie der Plural derâkïm (Dtn32,4; Hos 14,10; Ijob
26,14; 40,19) stehen im AT nicht selten für Gottes Tun und Handeln. M. Dahood
(Proverbs 8,22-31. Translation and Commentary: Catholic Biblical Quarterly 30

(1968) 512-514), der der masoretischen Interpretation des Konsonantentextes
sehr mißtraut, kommt zum verblüffenden Ergebnis «the Primeval directed his
works», das er auch - mit rabbinisch anmutendem Scharfsinn - begründet. Zum
Motiv des Weges in Spr 1-9 vgl. N. C. Habel, The Symbolism of Wisdom in
Proverbs 1-9: Interpretation 26 (1972) 131-157. Zu rë'sït vgl. unten Anm. 174.

13 Das me'äz verstehe ich als asyndetischen Relativsatz von äußerster Kürze



6 Die Weisheit «spielt» vor Gott

23 Seit jeher 14 bin ich geformt (nissaktï),
seit Anbeginn, seit den Urzeiten 15 der Erde.

24 Als es noch keine Urfluten gab, wurde ich geboren (hôlâltï),
als es noch keine Quellgründe gab, schwer vom Wasser 16.

25 Bevor Gebirge eingesenkt wurden,
vor den Hügelzügen wurde ich geboren (hôlâltï),

26 als er noch keine 17 Erde gemacht hatte und keine Steppen 18

und nicht die Maße 19 des losen Erdreichs.
27 Als er (dann) den Himmel festmachte, war ich dabei (säm 'ânï),

als er den Horizont20 abgrenzte über der Urflut,
28 als er den Wolken droben Kraft verlieh,

als die Quellen der Urflut mächtig wurden,
29 als er dem Meer seine Grenze setzte 21,

als er die Fundamente der Erde festlegte.
30 Ich war bei ihm (wäähjäh 'äslö), einem Meister Çâmôn),

ich war (nichts als) Wonne (wäähjäh sa as. uïm) Tag für Tag,

und Kühnheit (vgl. W. Gesenius / E. Kautzsch, Hebräische Grammatik, Leipzig
281909, §155 k). Ähnliche Relativsätze in Gen 6,4 (mit 'asär) und Jes 46,9; Ez 26,20
(ohne 'asär). 'äz verweist auf die Urzeit, da die Werke entstanden (vgl. Ijob28,27;
Ps 93,2), die in den Vss. 27-29 genannt werden.

14 'öläm kann zwar auch einfach die weit zurückliegende «graue Vorzeit»
bedeuten (vgl. Mich 5,2; Ps 24,7). Aber eine Stelle wie Ps93,2, wo wie hier
më'âz und me'öläm parallel stehen, zeigt, daß damit auch die unendliche Dauer
Gottes ausgesagt werden kann.

15 Der singulare Plural von qädäm ist wohl als zeitlicher Extensivplural zu
verstehen (R. Stecher, a.a.O. (Anm. 10), 420).

16 nikbaddê mâjïm ist zwar ungewohnt, aber eine Interpretation dieser
ungewohnten Wendung ist ebenso vertretbar wie die Konjektur nibkê mâjïm (J. A.
Emerton, «Spring and Torrent» in Psalm LXXIV 15: Vetus Testamentum Supple-
mentum 15 (1966) 126 Anm. 2 von ugaritisch nb(p)k «Quelle» und mittelhebräisch
(Qumran) nebäk «Quelle») oder nikböd jâmïm «laden with days» (M. Dahood,
a.a.O. (Anm. 12), 516.

17 Zu 'ad lö' «als noch nicht» vgl. Jonas 4,2.
18 Zu hüsöt, G Âourîjrouç, Ijob 5,10 (vgl. Ijob 38,26 f.) ; Ps 144,13.
15 Zu rö's «Masse», «Summe» vgl. Ex 30,12; Num 1,2; 31,26.
20 hüg scheint ebenso den äußersten Horizont wie das Himmelsgewölbe

zu bezeichnen, das mit seinem Rand den Horizont bildet (Jes 40,22; Ijob 22,14;
vgl. auch 26,10).

21 Im Text steht zusätzlich «so daß die Wasser seinen Befehl nicht
übertreten» (vgl. Jer5,22; Ijob 38,11; Ps 104,9). Zu pi «Befehl» vgl. Gen 41,40; Ex
38, 21. Vom Ganzen des streng gebauten Abschnitts 8, 22-31 her scheint in Vs. 29
eine Halbzeile zuviel zu sein; entweder 29b, da das Imperfekt in der Kette von
6 Infinitiven in den Vss 27-29 störend wirkt, oder Vs 29c, da sein Inhalt schon
in Vs 25 begegnet.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 7

31 lachend und scherzend (mesahäqät) vor ihm die ganze Zeit,
lachend und scherzend (mesahäqät) auf dem Festland seiner Erde 22

(und meine Wonne ist es, bei den Menschen zu sein) » 23.

2. Bemerkungen zum Text Spr 8,22-26

Der Text soll hier nicht in allen Einzelheiten philologisch erläutert

werden. Nur auf einige Begriffe und Wendungen, mit denen das

Bild der hokmäh skizziert wird, muß ich kurz eingehen.
Das erste Wort, das in diesem Zusammenhang zu vielen Diskussionen

Anlaß gegeben hat, ist qänäh in Vs. 22 23a. Es bedeutet im Hebräischen

in der Regel «sich (etwas) anschaffen», «erwerben», «kaufen» (Gen

33,19; 47,19.23; Am 8,6; Jer 19,1) und gelegentlich auch, was daraus

folgt, «(etwas) besitzen» (Jes 1,3). An einigen Stellen heißt es von Gott

22 Der Ausdruck «auf dem Festland seiner Erde» ist ein Pleonasmus (vgl.
dazu «ein männlicher Sohn» (Jer 20,15; Off 12,5) und W. Bühlmann / K. Scherer,
Stilfiguren der Bibel. Ein kleines Nachschlagewerk (Biblische Beiträge 10)
Freiburg/Schweiz 1973, 33 f.). Der Pleonasmus dient dazu, einen Begriff zu
unterstreichen. «auf dem Festland seiner Erde» ist der unterstrichene Schluß der Kette
von Ortsbestimmungen; «bei ihm», «vor ihm», «auf der Erde». Vgl. dazu weiter
Anm. 177.

23 Die letzte Zeile von Vs. 31 verbindet 8, 22-31 mit dem Kontext, auf den
hier nicht näher eingegangen werden kann. Daß Spr 8,22-31b eine selbständige
Einheit bilden, wird allgemein anerkannt (vgl. die stilistischen Gründe bei R.
Stecher, a.a.O. (Anm. 10), 415; W. Mc Kane. Proverbs. A new Approach, London
1970, 351 u. o). Die Septuaginta hat den Übergang von Vs. 21 zu Vs. 22 durch
einen ähnlichen Zusatz geglättet, wie ihn Vs. 31c darstellt (vgl. allerdings den
2. Teil von Anm. 177). Sie zeigt damit, daß schon sie den Übergang als hart
empfunden hat.

Bezüglich der Funktion von Spr 8,22—31 im Ganzen der Komposition von
Kap. 8 ist man sich ebenso einig. D. G. Wildeboer (Die Sprüche (Kurzer Hand-
Commentar zum Alten Testament XV) Freiburg i. Br. 1897, 27) hat das
eingängige, häufig übernommene Bild geprägt: «Die Weisheit führt einen neuen
Beweggrund an, um sich Gehör zu verschaffen; sie zeigt ihren Adelsbrief». B.
Gemser (Sprüche Salomos (Handbuch zum AT XVI) Tübingen 21963, 49) kommentiert:

«Je älter der Adel, desto höher, je älter die Weisheit, desto maßgebender
(cf Hiob 15,7-10). In diesem Sinne ist die Weisheit älter als alle anderen Geschöpfe...».

23a Die beiden grundlegenden Studien zu qänäh sind: C. F. Burney, Christ
as the APXH of Creation: The Journal of Theological Studies 27 (1926) 160-177
und P. Humbert, Qänä en hébreu biblique, in: Festschrift für Alfred Bertholet,
Tübingen 1950, 259-267; jetzt auch in: Ders., Opuscules d'un hébraïsant, Neu-
châtel 1958, 166-174. Während Burney für unsere Stelle die Ubersetzung «zeugen»
(beget) verteidigt, plädiert Humbert für « schaffen » (créer).



8 Die Weisheit «spielt» vor Gott

ausgesagt «schaffen», «erschaffen» (Gen 14,19.22; Dtn 32,6; Ps 139,13).
In Gen 4,1 wird es im Zusammenhang mit Gebären (jälad) verwendet,
doch kann man auf diese Stelle nicht allzu viel Gewicht legen, da es

dabei um eine volksetymologische Deutung des Namens Qain geht.
Es muß daraus keineswegs geschlossen werden, «daß qänäh eine
biologische Bedeutung hat, die man versuchsweise als 'Vater (oder Mutter)
sein' bestimmen mag»24. Angesichts der andern Belegstellen für qänäh
ist es wahrscheinlich, daß hier der Paronomasie zuliebe Eva die stolzen
Worte: «Ich habe einen Mann geschaffen!»25 oder die etwas ungewohnten

Worte: «Ich habe einen Mann gewonnen!»26 in den Mund gelegt
werden 27. An den beiden andern Stellen 28, wo man qänäh gerne mit
Zeugungs- und Gebärkraft in Zusammenhang bringt, steht es einmal

(Dtn 32,6) zwar mit Vater zusammen, aber parallel zu 'äsäh und kün

24 «That qnh has a biological force which we may tentatively define as 'be
parent of'» (W.A.Irwin, Where shall wisdom be found?: Journal of Biblical
Literature 80 (1961) 135). In neuerer Zeit haben sich neben W. A. Irwin u. a.
H. Cazelles (L'enfantement de la Sagesse en Prov VIII, in : Sacra Pagina I,
Paris 1959, 511-515) und M. Hengel (a.a.O. (Anm. 10), 278 f., Anm. 295) für die
Bedeutung «gebären» ausgesprochen. Das ugaritische Material fordert keineswegs
so überzeugend die Bedeutung «gebären», wie oft geglaubt wird. J. Aistleitner
(a.a.O. (Anm. 12), 279) bietet als Äquivalente für qnj «schaffen, hervorbringen,
schmieden, kaufen, erwerben» und C. H. Gordon (a.a.O. (Anm. 12), 479) verweist
auf den Titel qnjt Um, den Ascherat gelegentlich trägt und den er mit «creatress
of the gods» übersetzt. Andere Äquivalente gibt er nicht.

25 C. Westermann, Genesis (Biblischer Kommentar. AT I 5) Neukirchen
1970, 397; vgl. 394-397 zu qänäh «schaffen».

26 Ebd. 383.
27 H. Ringgren, a.a.O. (Anm. 10), 101 plädiert für «erwerben» als ursprüngliche

Bedeutung, wobei das je nach Umständen durch «kaufen», «machen» oder
«zeugen» geschehen kann.

28 Die übrigen Stellen, die W. A. Irwin (a.a.O. (Anm. 24) 135) im Anschluß
an C. F. Burney (und nicht Burkitt, wie er sagt) anführt, gehören nicht hierher,
wie ein kurzer Blick zeigt: Ps 78,54 «Und er brachte sie in sein heiliges Gebiet,
zum Berg, den sich seine Rechte erworben (qänetäh) ». Selbst Gott zeugt nicht mit
der Rechten Hingegen erwirbt man sich etwas mit starkem Arm. In Ps 74,2 steht
in einem ähnlichen Satz parallel zum Berg Zion, resp. zum Stamm seines Erbes,
die Gemeinde ('ëdâh), die ebenso erworben und nicht gezeugt sein dürfte wie der
Zion, was auch durch das zu qänäh parallele gä'al bestätigt wird. In Ex 15,16 ist
es das Volk ('am), das sich Gott erworben hat. In Jes 11,11 erwirbt Gott den Rest
seines Volkes (Seär 'ammö). Einen Rest kann man schwerlich zeugen, aber wohl
erwerben. Hier erscheint an Stelle der «Rechten», wie in Ps 78,54 «seine Hand».
Ob «Hand» im Hebräischen wie im Ugaritischen euphemistisch für Penis stehen
kann, ist nicht sicher (evt. Jes 57,8 und 10 usw.). Sicher ist hingegen, daß man
einen Berg (1 Kön 16,24) oder eine Menschengruppe (Am 8,6) käuflich erwerben
kann.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 9

(pol.), zwei Begriffen aus der Welt handwerklichen Schaffens29. Das
andere Mal (Bs 139,13) ist der Parallelbegriff säkak, den die neueren
Psalmenkommentare von näsak II «flechten», «weben» her deuten30

(Jes 25,7; 30,1)31. Ijob sagt im Hinblick auf seine Entstehung: «Mit
Haut und Fleisch hast du mich bekleidet, mit Knochen und Sehnen

mich durchflochten (tesokekënï) » (10,11)32. Da qänäh in Ps 139,13 nicht
nur parallel zum handwerklichen «flechten» steht, sondern auch noch
als Objekt die Nieren hat, kann es schwerlich anders als mit «schaffen»

übersetzt werden 33.

Den gleichen Parallelismus (qänäh // säkak wie in Ps 139,13 haben

wir auch in Spr8,22f., nur daß - statt säkak - die Nebenform näsak

II steht (nissaktl).
Neben diesem von Ps 139,13 und Ijob 10,11 her empfohlenen

Verständnis von nissaktl als «ich bin geflochten worden» besteht
allerdings auch die Möglichkeit es von näsak I her zu interpretieren, näsak I
heißt 19 mal eine Libation und 1 mal den Geist des Tiefschlafs ausgießen

(Jes 29,10). 2 mal besagt es ein Standbild gießen (Jes 40,19; 44,10) 34.

In Ägypten wurden Götter und Könige gerne als kostbare Standbilder
aus Edelmetall beschrieben und ihre Entstehung folgerichtig als ein

Gegossenwerden geschildert35. Im Hld wird der königliche Bräutigam
als kostbares Standbild vorgestellt :

29 O. Keel, a.a.O. (Anm. 3), 183 f.; vgl. Ps 119,73.
30 H.-J. Kraus, Psalmen. 2. Teilband (Biblischer Kommentar. AT XV/2)

Neukirchen 21961, 913 und 920; A. Deissler, Die Psalmen. III. Teil, Düsseldorf
1965, 190; L. Sabourin, The Psalms. Their Origin and Meaning. Vol. 2, Staten
Island 1969, 293.

31 Vgl. auch massêhâh II «Geflecht», «Decke» Jes 25,7; 28,20; 30,1 und massä-
kät «Geflecht» Ri 16,13.

32 Vgl. auch Ijob 40,17, wo von den Sehnen des Nilpferds gesagt wird,
daß sie gut verflochten (särag) sind und Ps 139,15c, der vom Menschen redet, der
im Verborgenen gemacht ('äsäh), resp. in den Tiefen der Erde gewoben wird (räqam).

33 W.A.Irwin, (a.a.O. (Anm. 24), 135) gesteht für Ps 139,13 immerhin
zu : «'create' and 'form' are not unacceptable». Aber er mag sich mit dieser farblosen
Wiedergabe doch nicht zufrieden geben und statuiert: «But as before (in Ps 74,2
und Ex 15,16) we invoke biological implications». Die Begründung: «The meaning
commends itself »

34 Vgl. auch die Substantive nêsâk II «Gußbild» (Jes41,29; 48,5; Jerl0,14;
51,17); nâsïk I «Gußbild» (Dan 11,8) und das über 20 mal belegte massêkâh I
«Gußbild».

35 In der um 2000 v. Chr. entstandenen Weisheit des Merikare' steht: «Ehre
du Gott auf seinem Wege, (Gott), der aus (Edel)steinen gemacht und aus Erz
gebildet ist» (A. Volten, Zwei altägyptische politische Schriften (Analecta Aegyp-
tiaca IV) Kabenhavn 1945, 69 f., Z. 125). Der Spruch bezieht sich auf den Gott,
der als Statue in der Prozession mitgetragen wird (A. Volten, Studien zum Weis-



10 Die Weisheit « spielt » vor Gott

«Seine Hände sind Goldzapfen, besetzt mit Tarschisch;
sein Leib ist eine Platte aus Elfenbein,
bedeckt mit Lapislazuli.
Seine Schenkel sind Alabastersäulen,
auf goldenen Sockeln gegründet» (5,14.15a)36.

Da es sich bei der Weisheit ähnlich wie bei Göttern und Königen
um eine Gestalt des numinosen Bereichs handelt, trifft das vornehme

«gegossen» den gemeinten Sachverhalt vielleicht noch besser als das

allgemein menschliche «geflochten werden»37. Letztlich ist es nicht

heitsbuch des Anii, K0benhavn 1937/38, 110 ff.). In der Geschichte vom
Schiffbrüchigen wird erzählt, wie dieser auf eine wunderbare Insel verschlagen ein
gewaltiges Geräusch hörte: «Die Bäume knickten und die Erde bebte. Ich enthüllte
mein Gesicht und fand, daß es eine Schlange war, die herankam, dreißig Ellen
lang, mit einem Bart, der länger als zwei Ellen war ; ihre Glieder waren golden und
sie hatte Augenbrauen aus echtem Lapislazuli und sie krümmte sich vorwärts»
(A. M. Blackman, Middle-Egyptian Stories (Bibliotheca Aegyptiaca II) Bruxelles
21972, 43, Z. 56-66; Übersetzung: A. Erman, Die Literatur der Ägypter, Leipzig
1923, 59). In diesem Text, der seinen StofE einem Volksmärchen entnommen hat,
wird also eine lebendige Gottheit in Anlehnung an eine Statue beschrieben. Das
ist in der Erzählung von der Errettung der Menschheit nicht nur bei einer niedrigen
Gottheit, wie dieser Schlange, sondern beim höchsten Gott der Fall: «Seine Knochen
(so heißt es) waren aus Silber, sein Fleisch aus Gold, sein Haar aus echtem
Lapislazuli» (Ch. Maysxre, Le livre de la vache du ciel dans les tombeaux de la vallée
des rois: Bulletin de l'Institut Français d'Archéologie Orientale 40 (1941) 59;
Übersetzung: A. Erman, a.a.O., 77; J. B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts
relating to the OT, Princeton 21955, 11a).

In einer Erzählung des Papyrus Westcar wird auch ein König so geschildert.
Bei der Geburt der künftigen Könige der 5. Dynastie assistieren verschiedene Göttinnen,

vor allem die zauberkundige Isis : « Da glitt dies Kind auf ihren Händen heraus
als ein Kind von einer Elle Länge mit festen Knochen, der Titel seiner Glieder
war aus Gold und sein Kopftuch aus echtem Lapislazuli» (A. de Buck, Egyptian
Readingbook, Leiden 31970, 84, Z. 14 f. ; Übersetzung: A. Erman, a.a.O., 74).

Aber nicht nur in der volkstümlichen Überlieferung, sondern auch in der
hohen Theologie spielt das Motiv eine Rolle. Nach thebanischen Tempelinschriften
soll Ptah die acht Urgötter als Goldschmied (nbj; wörtlich «Schmelzer», «Gießer»:
A. Erman / H. Grapow, Wörterbuch der ägyptischen Sprache II, Berlin z1971,
241, vgl. 236) in seiner Werkstatt des ersten Males geschaffen haben (K. Sethe,
Amun und die acht Urgötter von Hermopolis (Abhandlungen der preußischen
Akademie der Wissenschaften. Jahrgang 1929. Phil.-hist. Klasse Nr. 4) Berlin
1929, § 99). Zu einer Ma'atfigur aus golddurchsetztem Lapislazuli vgl. B. Grdseloff
L'insigne du grand juge égyptien: Annales du service des antiquités d'Egypte 40

(1940) 191 f.
36 G. Gerleman, Ruth. Das Hohelied (Biblischer Kommentar. AT XVIII)

Neukirchen 1965, 171.
37 A. Barucq (Le Livre des Proverbes (Sources Bibliques) Paris 1964, 92)

übersetzt: «j'ai été formée» und erklärt: «Litt.: «J'ai été coulée», comme une
statue ».



Die Weisheit «spielt» vor Gott 11

so bedeutsam, ob nissaktï in Spr 8,23 von näsak I «gießen» oder näsak

II «flechten» her verstanden wird. Beide Vorstellungen gehören in den

Bereich handwerklichen Schaffens und modifizieren qänäh in 8,22 in
diesem Sinne. Zugleich pflegen solche Begriffe aus der Handwerkersprache,

wie etwa auch jäsar oder jäsad38, im Kontext göttlichen Schaffens

zu Chiffern für bestimmte Aspekte desselben zu verblassen. «Flechten»

und «gießen» dürften beide die Festigkeit des Werkes im Auge
haben.

Das Ergebnis, qänäh in Spr 8,22 bedeute «schaffen», «erschaffen»39,

scheinen nun aber die beiden hölältl in den Vss. 24 und 25 wieder in
Frage zu stellen. Die hier vorliegende Wurzel hü oder hül bedeutet im
Qal «kreißen», «sich winden», «beben» und im Polal «unter Kreißen

hervorgebracht», «zum Beben gebracht werden» (Ps51,7; Ijobl5,7;
26,5). In Ijob 15,7 steht es parallel zu jälad, ebenso in Dtn 32,18, wo
Gott Subjekt ist40. Objekt ist das Volk. Den Kontext bildet die Undank-

Es wäre schließlich auch denkbar nissaktï wie in Jes29,10 im Sinne von
ausgegossen werden zu verstehen. Nach Sir 1,6 ist die Weisheit über alle Werke
Gottes ausgegossen und nach Weish 7,25 ist sie ein Ausfluß der Herrlichkeit des
Allherrschers. Bei beiden Stellen liegen aber doch andere Zusammenhänge vor als
in Spr 8,23.

A. Robert (Les attaches littéraires bibliques de Prov I-IX : Revue Biblique
43 (1934) 197 f.) möchte unter Berufung auf einige Vorläufer und Ps 2,6 als
einzigen in Frage kommenden Sinn für nissaktï «ich wurde eingesetzt» annehmen.
Er sieht zwar auch die Schwierigkeit, die sich für eine solche Annahme aus der
Stellung zwischen Verben des Entstehens und Geborenwerdens ergibt. Zur Erklärung

verweist er auf die prophetische Berufung vom Mutterleib an (Jer 1,5; Jes 49,
1.5). Aber im Kontext von Spr 8,22-31 wird die Weisheit ja nicht gerade als

Prophetin gesehen und auch nicht als Königin (vgl. dazu bes. H. Cazelles, a.a.O.
(Anm. 24), 511-515). Es scheint mir überhaupt fraglich, ob man näsak in Ps 2,6
ohne weiteres als Ellipse für «(unter Trankopfern) weihen» verstehen kann. Man
könnte es auch als «gießen (wie eine Statue)» im oben genannten Sinne verstehen.
Die einzige Stütze für ein Verständnis als «einsetzen» bietet das Substantiv nâsïk
II «Fürst», «Anführer» (Jos 13,21; Ez 32,20; Mi 5,4; Ps 83,12). Dieses scheint
eng mit dem akkadischen nasïku II «Aramäerscheich, -fürst» zusammenzuhängen

(W. von Soden, Akkadisches Handwörterbuch, Lieferung 8, Wiesbaden 1967,
754), das etymologisch nicht eindeutig zu sein scheint.

38 O. Keel, a.a.O. (Anm. 3), 183 f. Interessant ist, daß Weben wie Gießen
besondere Weisheit erfordern (vgl. Ex 35,26; 1 Kön 7,14).

35 Für diese Übersetzung treten u. a. ein: P. Humbert, a.a.O. (Anm. 23a),
166-174; G. Fohrer, a.a.O. (Anm. 2), 490^-92; B. Gemser, a.a.O. (Anm. 23),
46; W. Mc Kane, a.a.O. (Anm. 23), 222 und viele andere.

40 Als Subjekt von Ml erscheint Gott auch in einer Reihe von Eigennamen
(vgl. dazu B. Gemser, a.a.O. (Anm. 23), 46. Interessant ist, daß auch von der
ägyptischen Ma'at bald gesagt wird, Re' hätte sie geboren, bald er hätte ihren
Leib geschaffen (N. de G. Davies, The Tomb of Nefer-Hotep at Thebes I, New



12 Die Weisheit «spielt» vor Gott

barkeit des Volkes im Rahmen des Vater-Sohn-Verhältnisses, in dem

Israel zu Jahwe steht. Ähnlich wie hier dürfte hölältl auch in Spr 8,24 f.

metaphorisch zu verstehen sein 40a. Auffallend ist ja schon, daß zweimal
das eindeutig in den Vorstellungsbereich des Gebärens gehörige hül
und kein Begriff für «zeugen» dasteht. Wie die Begriffe aus der

Handwerkersprache chiffrieren auch die aus dem Bereich des Zeugens und
Gebärens im Einflußbereich von Jahwes Schöpfertum bestimmte Eigenheiten

seines Schaffens. Das zweimalige hölältl insistiert auf dem großen
Aufwand, unter dem die hokmäh hervorgebracht wurde, als der Ozean

und die Gebirge noch nicht vorhanden waren, von denen sonst erzählt
wird, wie sie in grauer Urzeit unter gewaltigen Erschütterungen geboren
wurden (vgl. Ijob 38,8; Ps 90,2). Darüber hinaus soll es auch die Intimität

der Beziehung zwischen Jahwe und der Weisheit unterstreichen

(vgl. Dtn 32,18).
Der Abschnitt Spr 8,22-31 hat deutlich zwei gleich lange Hauptteile

41, die sich ihrerseits wieder in gleich lange Abschnitte unterteilen
lassen.

/ 8,22-23 Jahwe schuf die Weisheit als Erstes seiner Werke
8, 22-26 \ 8, 24-26 Sie wurde vor den ewigen Bergen und den andern

grundlegenden Werken der Schöpfung hervorgebracht.

/ 8, 27-29 Als diese geschaffen wurden war sie dabei.
8,27-31 x

\ 8,30-31 Während dieser ganzen Zeit war sie mesahäqät vor Gott.

Die Aussage des ersten Hauptabschnitts ist eindeutig: Die Weisheit
wurde von Gott als Erstes seiner Werke erschaffen (qänäh), seit urvor-
denklichen Zeiten ist sie fest geformt und gestaltet (nissaktl). Ihre Dauer
wird so derjenigen Gottes angeglichen (vgl. Ps92,3!). Als die Gebirge
und Hügelzüge, die sonst das Attribut «ewig» tragen (vgl. Dtn 33,15;

York 1933, Taf. 37; Übersetzung: J. Assmann, Liturgische Lieder an den Sonnengott.

Untersuchungen zur altägyptischen Hymnik I, Berlin 1969, 157).
40a R. N. Whybray (Wisdom in Proverbs (Studies in Biblical Theology 45)

London 21967, 101) bemerkt zu den Metaphern der Geburt: «they are part of the
personification of wisdom in this chapter and are merely poetical language». Allzu
oft bleibt es wie hier bei solchen Qualifikationen. Interessanter als die Qualifikation
Poesie! oder Mythos! wäre im einen wie im andern Falle eine Reflexion auf den
Aussagegehalt.

41 Der Abschnitt ist in jeder Hinsicht intensiv und streng strukturiert. Zum
Stilistischen vgl. R. Stecher a.a.O. (Anm. 10) 415.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 13

Hab 3,6), noch nicht existierten, ja als selbst die Urflut, die doch sonst
seit jeher besteht (vgl. Gen 1,2)42, noch nicht bestand, wurde sie unter
großem Aufwand ins Dasein gebracht. Sie ist die Erstgeborene der
Schöpfung. Darin gründet ihr Adel 43 und im Ganzen von Kapitel 8

ihr Anspruch, die Menschen unterweisen zu können. Nicht der Frage,
wie sie entstanden ist, sondern ihrer Priorität im Hinblick auf alles

Geschaffene, gilt das Interesse des Autors.

3. Bemerkungen zum Text Spr 8,27-31

Weniger eindeutig als die Aussage des ersten Hauptabschnitts ist
die des zweiten. Generell geht es darum, was die Weisheit während der

Schöpfung tat.
Das eher spröde «war ich dabei» in Vs. 27a gibt nicht allzu viel

her 44. Die bisherige Forschung hat sich bei der Frage nach der Rolle
der Weisheit beim Schöpfungswerk vor allem auf das 'ämön in Vs. 30

konzentriert. Man sah darin eine Selbstbezeichnung der hokmäh. Bezüglich

des Inhalts von 'ämön schwankt allerdings schon die älteste
Überlieferung in ihrem Verständnis. R. B. Scott hat fünf Interpretationsversuche,

die seit den Jahrzehnten um die Zeitenwende bis in die letzten
Jahrzehnte immer wieder vertreten wurden, eingehend vorgestellt und
diskutiert 45. Daneben gibt es weitere, die von einzelnen Exegeten ver-

42 Ph. Reymond (L'eau, sa vie, et sa signification dans l'AT (Vêtus Testa-
mentum Supplementum VI) Leiden 1958, 175) möchte die tehômôt unter Verweis
auf Dtn 8,7 als Grundwasserozeane verstehen. Abgesehen davon, daß man diese
tehômôt nicht einfach von DER tehörn trennen kann (vgl. O. Keel, Urflut, in:
H.Haag, Bibel-Lexikon, Zürich 21968, Sp. 1802 f.) sollte man überhaupt nicht
fragen, ob sich denn der Dichter einen Zustand vorgestellt habe, da es noch keine
tehöm gab. Die Frage ist vom perspektivisch-systematiserenden Denken Griechenlands

aus gestellt. Im Rahmen der dem alten Orient eigenen «multiplicity of
approaches» (H. und H. A. Frankfort, Before Philosophy. The intellectual adventure

of ancient man (Pelican Book) Harmondsworth 1964, 25, vgl. 28 f.), kann je
nach der «avenue of approach» dies oder jenes zuerst gewesen sein, so wie bald
dieser und bald jener Gott als überragend und unvergleichlich gepriesen werden
kann (vgl. C. J. Labuschagne, The Incomparability of Yahweh in the OT (Pretoria
Oriental Series V) Leiden 1966, 31-63).

43 Vgl. Anm. 23. R. N. Whybray (a.a.O. (Anm. 40a), 99, bes. Anm. 3)
insistiert zurecht auf der «unparalleled emphasis on temporal priority»: «No less than
five words denoting temporal priority are used: miqqedem, be'ên, beterem, liphenê,
'ad-lôti.

44 Vgl. dazu Anm. 174.
45 Wisdom in Creation: The 'Ämön of Proverbs VIII 30: Vêtus Testamentum



14 Die Weisheit «spielt» vor Gott

teidigt werden46. Breitere Anhängerschaft unter heutigen Exegeten
haben eigentlich nur zwei Vorschläge gefunden:

1. 'ämön wird als «Werkmeister», «Künstler» gedeutet 47. In einer
dem akkadischen ummânu «Handwerker», «Meister» recht ähnlichen
Form 48 kommt die Vokabel im Hld (7,2) vor: «Die Rundungen deiner
Hüfte sind wie ein Schmuck, ein Werk von Meisterhänden jede 'ommän) ».

In der gleichen Form wie in Spr 8,30 kommt es in Jer 52,15 vor, wo es

kollektiv «die Handwerkerschaft» bedeuten könnte. Als «Meister» scheint
die Weisheit Salomos das 'ämön in Spr 8,30 verstanden zu haben, wenn
sie die aocpiu. als bezeichnet (vgl. Weish7,21 und 8,6). Doch
hat man zurecht gefragt, ob diese Vorstellung nicht ebenso sehr von der

10 (1960) 213-223. Scott selber liest 'ômên und versteht es als «living link», «vital
bond». J. de Savignac (La Sagesse en Proverbes VIII 22-31: Vêtus Testamentum
12 (1962) 212) kritisiert diese Deutung als wenig wahrscheinlich, «d'abord parce
que le verbe 'äman n'a jamais ailleurs le sens de lier ou unir; ensuite parce que la
conception de la Sagesse comme lien des êtres est grecque et non juive. On la trouve
initialement chez Platon (Phédon 99c) et surtout chez les Stoicïens Nous observons

finalement que le participe devrait, semble-t-il, être au féminin comme:
mesahäqät». Dies hat schon R. Stecher (a.a.O. (Anm. 10) 434) gegen einen
ähnlichen Versuch eingewandt. R. B. Scott (a.a.O., 216 Anm. 6) hat dem nichts als
die Behauptung des Gegenteils entgegenzusetzen. Zur Kritik an Scotts Vorschlag
vergleiche auch Ch. Kayatz, a.a.O. (Anm. 9), 96, Anm. 1.

46 F. Delitzsch (Die Lese- und Schreibfehler im AT, nebst den dem Schrifttext

einverleibten Randnoten klassifiziert, Berlin/Leipzig 1920, 119) glaubt, daß
'amn eine Verschreibung aus tmd tämlcL) sei, was einen guten Parallelismus zu
jöm jöm und bekol 'êt ergäbe. R. Stecher (a.a.O. (Anm. 10) 435) geht davon aus,
daß verschiedentlich «Saitenspielen» bedeute (z.B. 2 Sam 6,5.14) und
vermutet es hätte ursprünglich ein himmön (Inf. Nif. von mnn) vorgelegen. Sogar
an den ägyptischen Gott Amon (Jer 46,25; Nah 3,8), den «Verborgenen» hat man
schon gedacht (vgl. A. Wünsche, Der Midrasch Bereschit rabba, Hildesheim
21967, 1 (Anm.). P. A. H. De Boer (The Counsellor: Vetus Testamentum Supple-
mentum 3 (1955) 69 f.) liest ,immön und versteht es als Diminutiv von 'êm «Mutter».

47 Eine Anzahl von Vertretern dieser Auffassung nennt R. B. Scott (a.a.O.
(Anm. 45) 215-217). Auch nach 1960 gab es immer wieder Vertreter dieser
Auffassung z.B.: A. Barucq, a.a.O. (Anm. 37), 94; J. de Savignac, Interprétation
de Proverbes VIII 22-32: Vetus Testamentum Supplementum 17 (1969) 196.
198. Sie sind aber zugunsten der Anhänger von «Hätschelkind», «Liebling» eher
selten geworden.

48 J. de Savignac (ebd. 198) hat M. Wagner (Beiträge zur Aramaismenfrage
im alttestamentlichen Hebräisch: Vetus Testamentum Supplementum 16 (1967)
370) falsch verstanden, wenn er behauptet, dieser würde 'ämön vom Phönizischen
herleiten. Wagner betont im Gegenteil, daß die hebräischen Belege trotz phöni-
zischem 'ammun als Aramaismen zu betrachten seien. Zum ältesten Beleg für das
akkadische ummânu auf palästinischem Boden vgl. W. F. Albright in J. B.
Pritchard, a.a.O. (Anm. 35), 490, Anm. 28. Es handelt sich um einen Brief aus
Taanach aus dem 15. Jahrhundert v. Chr.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 15

hellenistischen Idee des Demiurgen wie vom 'ämön in Spr 8,30 abhängig
sei 49.

Gegen das Verständnis der Weisheit als «Meister» wird ins Feld

geführt, daß die hokmäh in Spr 8,22-31 sonst nicht als solcher tätig
sei und daß das «Wonne» und das mesahäqät in den Vss. 30 und 31

nicht gerade geeignet seien, die Tätigkeit eines Meisters zu beschreiben

50. Gegen diesen Einwand hat Th. H. Gaster darauf hingewiesen
und mit einigen Beispielen belegt, daß «Werkmeister» den Sinn des

akkadischen ummânu stark verenge, ummânu bezeichne «einen dieser

Sachverständigen am Hof, deren Aufgabe es war, zu beraten und
zugleich orientalische Monarchen zu unterhalten» 51. Aber wenn das vom
akkadischen ummânu gilt, ist damit noch nicht bewiesen, daß diese

spezifische Bedeutung auch auf das hebräische 'ämön zu übertragen
ist, und weiter ist nicht nur diese Art von ummânu eine ausgesprochen
männliche Rolle, sondern 'ämön auch eine männliche Form 52.

2. Häufiger als vom akkadischen ummânu versteht man 'ämön
heute vom hebräischen 'ämün her53, das in Klgl4,5 etwas wie
«Hätschelkind» bedeuten muß. 'äman wird in Jes60,4 im Nif. von den

Töchtern Zions verwendet um zu beschreiben, wie sie aus weiter Ferne

sorglich auf den Hüften hergetragen werden 54. Aquila übersetzt um

49 G. Bertram, Die religiöse Umdeutung altorientalischer Lebensweisheit
in der griechischen Übersetzung des AT : Zeitschrift für die alttestamentliche
Wissenschaft 54 (1936) 162 f. ; G. Gerleman, The Septuagint Proverbs as a Hellenistic

Document: Oudtestamentische Studien 8 (1950) 26 f.; M. Hengel, a.a.O.
(Anm. 10), 276, Anm. 285.

50 M. Hengel, Ebd. ; R. Stecher, a.a.O. (Anm. 10) 423-^134. Wenn man der
Weisheit in Spr 8 auch kaum die Rolle eines Meisters zubilligen kann, so sollte
man ihr doch nicht jede Aktivität im Rahmen des Schöpfungswirkens Gottes
bestreiten (vgl. unten Anm. 174).

51 «One of these court experts whose function it was at once to advise and
to entertain Oriental monarchs» (Th. H. Gaster, Proverbs VIII 30: Vetus Testa-
mentum 4 (1954) 77 f.). Gaster hat Gefolgschaft gefunden bei W. Mc Kane,
a.a.O. (Anm. 23), 223, 357 f.

52 W. Gesenius / E. Kautzsch, a.a.O. (Anm. 13), §122 f : «Nur selten werden
auch solche Masculina, die eine besondere Femininform neben sich haben oder
doch leicht bilden könnten, epizön gebraucht».

53 Eine Anzahl von Vertretern dieser Auffassung nennt R. B. Scott (a.a.O.
(Anm. 45), 217-219. Die Auffassung hat seit 1960 stark an Anhängern gewonnen.
Dazu gehören z. B. : B. Gemser, a.a.O. (Anm. 23) 46; G. Fohrer, a.a.O. (Anm. 2)
491; R. N. Whybray, a.a.O. (Anm. 40a), 102; Ch. Kayatz, a.a.O. (Anm. 9), 96,
Anm. 1; M. Hengel, a.a.O. (Anm. 10) 276; G.V.Rad, a.a.O. (Anm. 7), 196,
199 f.; J. Marböck, a.a.O. (Anm. 9), 56.

54 'ômên heißt «Pfleger» (Num 11,12; Jes 49,23), 'ömänät «Amme» (2 Sam4,4;
Ruth 4,16).



16 Die Weisheit «spielt» vor Gott

130 n. Chr. das 'ämön in Spr 8,30 mit -n.0Y]voupivY), dem Partizip Passiv

von ti07)V£cü «warten», «liebkosen», «pflegen». Man weist weiter darauf
hin, daß die Gestalt der hokmäh manche Gemeinsamkeiten mit der

ägyptischen Göttin Ma'at aufweise, einer Göttin, die die rechte
Weltordnung verkörpert und die in ägyptischen Texten als Lieblingskind
des Schöpfergottes erscheint55. Die Wonne, die in Spr 8,30 den Zustand
der Weisheit beschreibt, passe ausgezeichnet zu einem Kind56 und
ebenso das wiederholte mesahäqät von Vs. 30 f.57. Diese Deutung ist
zweifellos recht ansprechend.

Aber er stellt sich doch die Frage, warum das passive Partizip
'ämün, wenn es sich auf hokmäh beziehen soll, nicht die feminine Form
'ämünäh hat58, und ob mesahäqät, wie es im folgenden Abschnitt
beschrieben wird, wirklich so gut zu einem 'ämün passe, bei dem es sich
in der Regel um einen Säugling zu handeln scheint, der des Gehens

noch nicht mächtig ist (vgl. Jes 60,4; Klgl 4,4 f.; Num 11,12; Ruth
4,16) 59. Ma'at wird nicht als Kleinkind, sondern als jugendliche Tochter
des Re' oder als junge Frau vorgestellt (vgl. Abb. 20-34). Und endlich
ist die Beziehung von 'ämön auf die Weisheit auch syntaktisch etwas

gewagt. Wenn 'ämön auf das Subjekt von «war ich» (wäähjäh) bezogen
werden sollte, müßte es wohl bei diesem und nicht bei «an seiner Seite»

('äslö) stehen (vgl. 2 Sam 22,24; Ps 73,14) 60.

Einer Anregung von M. Bonnard folgend hat A. Barucq in einem

Nachtrag zu seinem Proverbienkommentar zögernd vorgeschlagen, das
'ämön nicht auf «war ich» sondern auf das Pronomen in «bei ihm» zu
beziehen 61. Was Barucq zögern läßt, ist die Regel, nach der Apposi-

55 Das Material bei Ch. Kayatz, a.a.O. (Anm. 9), 93-102.
56 Vgl. Jer 31,20 «haben jaqqïr II 'äphrajim 'im jäläd Sa'asu'ïm»; vgl. auch

Jes 11,8; 66,12.
37 Vgl. Sach 8,5 und Gen 21,9.
58 Vgl. Anm. 45.
59 Dafür, daß die Weisheit als Jungfrau und nicht als Kleinkind aufzufassen

sei, plädiert G. Pfeifer (a.a.O. (Anm. 10), 27) mit dem Hinweis darauf, daß
sahêq in der Regel von Erwachsenen ausgesagt wird. Am 'ämün hält er aber fest
und interpretiert es als «Liebling», «Geliebte», «Braut», was kaum zu begründen
ist. Auch R. Stecher (a.a.O. (Anm. 10), 434) möchte sich die Weisheit nicht als
Kind vorstellen: Da «es dem Verfasser gerade im 8. Kap. darum geht, die Autorität
der Weisheit zu stärken. Diesem Gedanken würde die Vorstellung eines kindlichen
Wesens kaum dienen». In 2 Sam 4,4 betreut eine 'ömänät zwar einen fünfjährigen
Knaben. Aber in der Regel sind ihr und dem 'ömen, wie gesagt, Kinder anvertraut,
die noch nicht gehen können.

60 M. Dahood, a.a.O. (Anm. 12), 519.
61 A. Barucq, a.a.O. (Anm. 37), 235.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 17

tionen, die bei einem Pronomen stehen, den Artikel bei sich haben. Er findet

nur eine einzige Ausnahme von dieser Regel : 1 Kön 14,6. Aber M. Da-

hood, der den Vorschlag von Bonnard / Barucq als die bestmögliche
Lösung des Problems verteidigt, führt mindestens einen weitern Parallelfall

an, wo der Artikel ebenfalls fehlt : Ijob 36,22 «Wer ist wie er ein Lehrer
(mi kdmöhü möräh) » 62 und weist weiter darauf hin, daß im ganzen
Abschnitt Spr 8,22-31 kein einziger Artikel zu finden sei 63.

Problematisch an dieser Lösung, die 'ämön auf Jahwe und nicht
auf die Weisheit bezieht, ist das Fehlen jeder Stütze in der alten
jüdischchristlichen Exegese. Dieses fällt allerdings hier nicht so schwer ins

Gewicht, wie bei anderen Fällen, da schon die älteste greifbare jüdische
Auslegung offenbar nicht mehr recht wußte, was sie mit dem 'ämön

anfangen solle und es deshalb auf verschiedenste Weise interpretiert hat.
Zum syntaktischen Argument gegen das Verständnis 'ämün

«Hätschelkind» könnte man zwar bemerken, daß es als Apposition doch

nicht nur bei «ich war», sondern auch nach «ich war bei ihm» denkbar
wäre, da das «Hätschelkind» gerade das «bei ihm Sein» expliziere.
Die oben genannten Schwierigkeiten gegen die Deutung «Hätschelkind»
bleiben aber bestehen 64.

Vom Gesagten her scheinen mir die Lösungen «Hätschelkind» oder
«Meister» als Apposition zu dem in 'äslö anvisierten Jahwe möglich,
wobei mir die zweite Lösung weniger Probleme offen zu lassen scheint.

Im übrigen möchte ich, da auf das 'ämon-Vvohlem schon soviel Energie
verwendet worden ist, ohne zu einem eindeutigen Ergebnis zu kommen,
nicht weiter daran herum laborieren, sondern versuchen, vom
textkritisch eindeutigen mesahäqät her, etwas Licht für das Problem zu
gewinnen, welche Rolle der hokmäh in Spr 8,22-31 zugedacht ist.

4 Das mesahäqät in Fs. 30 f.

Das zweimal gesetzte mesahäqät von Vs. 31 nimmt innerhalb des

zweiten Hauptteils von Spr 8,22-31 eine ähnliche gewichtige Stellung
ein, wie das wiederholte hölälti (Vs. 24 und 25) im ersten65. Die Exegeten

62 Die weiteren Beispiele, die M. Dahood (a.a.O. (Anm. 12), 519) anführt,
sind weniger überzeugend.

63 Ebd.
64 Vgl. die Anm. 45 und 59.
65 Während es sich beim hölälti um eine Epiphora handelt, haben wir es hier



18 Die Weisheit «spielt» vor Gott

haben ihm, ganz von 'ämön fasziniert, bisher wenig Aufmerksamkeit
geschenkt.

Entweder sah man in dem mesahäqät gar kein Problem. Besonders

da, wo man 'ämön als Hätschelkind deutete, fand man das Spielen

ganz angemessen (vgl. Sach8,5; Gen 21,9) 66. Man wertete es als

Bestätigung für diese Übersetzung und hat sich über die Bedeutung des

Spielens weiter keine Gedanken gemacht.
Wo man 'ämön als Werkmeister verstand und auf die Weisheit

bezog, wußte man mit dem Spielen nicht allzuviel anzufangen. H.
Ringgren bringt das recht deutlich zum Ausdruck: «Was die folgenden
Worte betrifft, die von der Wonne und dem Spielen der Weisheit reden,

so ist es schwierig, ihre wirkliche Bedeutung herauszufinden. Am
wahrscheinlichsten ist, daß sie sich einfach auf das Vergnügen beziehen,
das die Weisheit in ihren Werken findet. Es ist fraglich, ob wir darin
eine Anspielung darauf entdecken sollen, daß sie ihr Werk mit größter
Leichtigkeit, wie im Spiel vollbracht hat»67.

Von diesen und ähnlichen summarischen Auskünften abgesehen,
habe ich nur zwei Autoren gefunden, die das Problem mit einer gewissen
Gründlichkeit angegangen sind.

Der erste ist R. Stecher 58. Nachdem er 'ämön durch gewagte
textkritische Operationen in himmon «ein Saiteninstrument spielen»

(von men «Saite») geändert hat, versucht er, sich das mesahäqät der
Weisheit «als einen heiligen Tanz vor Gott vorzustellen»69, als einen

sakralen Kultreigen. Er beruft sich dabei vor allem auf 2 Sam 6, wo
sahêq von David und ganz Israel ausgesagt wird, wie sie mit der Lade
nach Jerusalem hinaufziehen. Israel kennt den kultischen Tanz. Aber
die Bezeichnung dafür ist mähöl (Ps30,12; 149,3; 150,4; von hül) oder
meholäh, das gebraucht wird, wo die Frauen zum Klang der Hand-

mit einer Anapher zu tun (vgl. W. Bühlmann / K. Scherer, a.a.O. (Anm. 22),
27-29). Beide haben nicht nur klanglich-rhythmisierende Bedeutung (vgl. R.
Stecher, a.a.O. (Anm. 10), 415) sondern auch intensivierend beschwörende.

66 So etwa J. Marböck (a.a.O. (Anm. 9), 56, Anm. 47), inspiriert von H. Cazel-
les (a.a.O. (Anm. 37), 511-515) und Ch. Kayatz (a.a.O. (Anm. 9), 95-98).

67 «As to the subsequent words, concerning the delight and playing of Wisdom,
it is difficult to discover their true significance. It is most probable that they refer
simply to the delight that Wisdom finds in her work ; it is difficult to decide whether
we should see in this an allusion to their having been done with the greatest facility,
like a game» (H. Ringgren, a.a.O. (Anm. 10), 103 f.). Die letztere Auffassung wird
u. a. von A. Robert (a.a.O. (Anm. 37), 202 f.) vertreten.

68 A. a.O. (Anm. 10), 428-431.
69 Ebd. 431.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 19

trommeln tanzend dem siegreichen Heer entgegenziehen (Ri 11,34;
1 Sam 18,6). Dieser Brauch wird auch geübt, wo es einen Sieg Jahwes

zu feiern gilt und auch da steht meholäh (Ex 15,21 ; vgl. Ps 68,26) 70.

saheq bedeutet nicht «tanzen» 71, auch nicht in 2 Sam 6 12.

Am gründlichsten hat sich bis jetzt J. de Savignac mit dem

70 Gruppen von solchen Frauen, die zusammen mit den Kindern, einen
siegreichen Helden oder sonst einen triumphierenden Mann zur Handtrommel
tanzend, singend und scherzend abholen, werden in Ägypten in der Amarnazeit
ziemlich häufig, und in der Folgezeit wenigstens gelegentlich abgebildet (N. de
G. Davies, The Rock Tombs of El Amarna I (Archaeological Survey of Egypt 13),
London 1903, Taf. 6,9, 10A, 13; Ders., Ebd. II (Archaeological Survey of Egypt
14), London 1905, Taf. 11,18, 33, 36; Ders., Ebd. YI (Archaeological Survey of
Egypt 18), London 1908, Taf. 5 und 20; N. de G. Davies / A. H. Gardiner,
The Tomb of Huy, Viceroy of Nubia in the Reign of Tut'ankhamun (No. 40) (The
Theban Tombs Series 4), London 1926, Taf. 10 und 15 ; N. de G. Davies, The Tomb
of Nefer-Hotep at Thebes (2 Bde) (Metropolitan Museum of Art: Publications of
the Egyptian Expedition 9, 1 und 2), New York 1933, Teil 1, Taf. 14 f., 17; Teil 2,
Taf. 1). In der späteren Zeit begegnen solche Gruppen in kultischen Zusammenhängen

(G. Foucart, Le tombeau d'Amonmos. Quatrième Partie. Planches. Tombes

Thébaines. Nécropole de Dirâ abû'n-nâga (Mémoires publiés par les membres
de l'Institut français d'archéologie orientale du Caire LVII, 4) Le Caire 1935,
Taf. 31 und 32; A. Mariette, Abydos II, Paris 1880, Taf. 52b O. Keel, a.a.O.
(Anm. 3), Abb. 450; H.H.Nelson u.a., Reliefs and Inscriptions at Karnak II.
Ramses Ill's Temple within the great Inclosure of Amon, Part II, and Ramses
Ill's Temple in the precinct of Mut (Oriental Institute Publications 35), Chicago
1936, Taf. 84, 86, 87, 88; E. Chassinat, Temple d'Edfou XIII (Mémoires publiés
par les membres de l'Institut français d'archéologie orientale du Caire XXX),
Le Caire 1934, Taf. 509 f. O. Keel, a.a.O. (Anm. 3), Abb. 451).

71 Wo es in Verbindung mit Tanzen erscheint, meint es nicht das Tanzen als
solches. Der Jungfrau Israel wird in Jer31,4 verheißen, daß sie wieder aufgebaut
werde: «Wiederum wirst du dich mit deinen Handpauken schmücken und
ausziehen bimehöl mesahaqlm». Das heißt nicht «im Reigen der Tanzenden», sondern
im Reigen der Vergnügten, der Fröhlichen, der Übermütigen, der Scherzenden
(vgl. Jer 15,17; 30,19). Das gleiche gilt von den Frauen, die David und Saul nach
dem Triumph über Goliat entgegenziehen: «Als sie nun heimkamen bei Davids
Rückkehr vom Siege über den Philister, zögen aus allen Städten Israels die Frauen
unter Gesang und Reigen (meholöt) dem König Saul entgegen mit Handtrommeln,
mit Freude (Freudenrufen?) und mit Sâlisïm («Lauten», K. Galling, Biblisches
Reallexikon, Tübingen 1937, Sp. 391, oder «dreiteiligen Sistren», M. Wegner,
Musikinstrumente des Alten Orients, Münster 1950, 41 f.) und die übermütigen
(hamesahaqöt) Frauen antworteten (der Vorsängerin im Kehrvers) : 'Saul erschlug
seine Tausend, David aber seine Zehntausend!'». Das mesahaqöt dürfte die Frauen
im Hinblick auf ihren Kehrvers als übermütig, scherzend, spottend charakterisieren,

denn im Rahmen des Alten Orients ist es etwas Unerhörtes, daß die Frauen
David vor dem König dermaßen auszeichnen. Der Zorn Sauls ist ganz normal
(1 Sam 18,8).

72 Die Aussage in 2 Sam 6,5 1 Chr 13,8), daß David und ganz Isreal vor
Jahwe mesahaqlm waren, als sie sich anschickten, die Lade nach Jerusalem zu



20 Die Weisheit « spielt » vor Gott

mesahäqät in Spr8,30f. beschäftigt73. Für ihn reißt das Wort einen

weiten Horizont auf. Er interpretiert das 'ämon als Werkmeister und
macht dann darauf aufmerksam, daß bei Heraklit der cucov und bei

Plato die Vorsehung, welche für das All Sorge trägt, mit einem Spieler
des Damespiels verglichen werden. Souverän und doch nach logischen
Gesetzen würde die Vorsehung ihre Figuren verschieben 74. de Savig-
nac vermutet für diese Vorstellung einen ägyptischen Ursprung, da
das Damespiel dort seit prähistorischen Zeiten bekannt war 75 und Plato
die Erfindung des Damespiels dem ägyptischen Gott Thot zuspricht 76.

Die 30 Felder, die das Spiel hatte, seien auf den Mondmonat
zurückzuführen. Sie hätten ursprünglich dazu gedient, die Mondphasen und

später auch andere Gestirnskonstellationen darzustellen. Aus dem kos-

mographischen Modell sei dann ein Spiel geworden. Dieses Spiel spiele
die ewige Weisheit. W. Mc Kane kommentiert: «De Savignacs Vorschlag
ist zu gescheit um zu überzeugen»77. Nebst diesem gefühlsmäßigen
bleiben eine Reihe von handfesten Einwänden, de Savignacs Belege
für eine kosmographische Bedeutung des Damespiels stammen alle
aus griechisch-römischer oder gar byzantinischer Zeit. Weiter zeigen

bringen, muß nicht mehr bedeuten als «fröhlich», «scherzend». Das AT schärft
häufig ein, bei Festen und ähnlichen Gelegenheiten vor Jahwe fröhlich zu sein
(z. B. Lev 23,40; Dtn 14,26; 16,14). Nach der G schlug Jahwe eine Anzahl Leute
in Bet-Schemesch, weil sie sich nicht über die Lade freuten (vgl. zu dieser Stelle
F. Schicklberger, Die Ladeerzählung des ersten Samuel-Buches (Forschung
zur Bibel 7), Würzburg 1973, 123 ff.).

Wenn 1 Chr 15,29 das singulare mephazzëz umekarkêr von 2 Sam 6,16 mit
meraqqêd umesahëq wiedergibt, so ist auch das kein Grund, mesahgq als «tanzend»
zu deuten. Vgl. dazu unten Anm. 105.

73 A.a.O. (Anm. 45), 211-215, bes. 213-215; a.a.O. (Anm. 47), 196-203.
74 Heraklit: H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker I, Berlin61961,162,

Fragment 52 (Bywater 79) : -at<hv toxïç soti rodÇcov, • TtaiSôç f] ßacnXTjfo).

« Die Lebenszeit ist ein Knabe, der spielt, hin und her die Brettsteine setzt :

Knabenregiment!»; Plato: Platon. Oeuvres complètes XII (lre partie). Les lois VII-X
(Collection des Universités de France), Hrsg. von A. Diès, Paris 1956, § 903d (nicht
908 wie bei Savignac); Übersetzung: H.Müller, Platon Nomoi (Rowohlts
Klassiker der Literatur und Wissenschaft. Griechische Philosophie 7) Reinbek
1959, 265.

75 E. Drioton, Un ancien jeu copte: Bulletin de la société d'archéologie
copte 6 (1940), 186.

76 Platon. Oeuvres complètes IV (3e partie). Phèdre (Collection des Universités

de France), Hrsg. von L. Robin, Paris 1933, § 274cd; Übersetzung: F.
Schleiermacher, Platon. Phaidros (Rowohlts Klassiker der Literatur und Wissenschaft.
Griechische Phüosophie 5) Reinbek 1958, 55.

77 «De Savignac's proposal is too clever to carry conviction!» (a.a.O. (Anm.
23), 356).



Die Weisheit «spielt» vor Gott 21

zahlreiche altägyptische Bilder78, daß man das Damespiel mit jemandem
und nicht vor jemandem als Schauspiel spielt. Die Weisheit in Spr 8,30 f.

spielt aber offensichtlich allein, nicht mit sondern vor (liphnê) Jahwe.
Und endlich bedeutet sahëq nicht einfach spielen in unserm Sinne, wie
das Folgende zeigt.

mesahäqät ist ein Partizip feminin Singular der Stammform Pi'el
des Verbs sähaq, das eine Nebenform von sähaq darstellt. Beide bedeuten
im Qal «lachen» 79. In seiner Studie zum Pi'el ist E. Jenni bei einer

Untersuchung der Stellen, in denen sähaq in dieser Stammform
erscheint, zum Ergebnis gekommen: «In allen diesen Fällen handelt es

sich um eine fröhliche Tätigkeit, die aus verschiedenen, abwechslungsreichen,

aufeinanderfolgenden Einzelaktionen besteht, die nur im Resul-

tativ und nicht im Aktualis zusammengefaßt werden können» 80. Mit
andern Worten: sahëq (oder sahèq) beschreibt ein Verhalten, aus dem ein

Lachen resultiert, ein Lachen hervorgeht, wobei es keine Rolle spielt,
ob es das Lachen der Agierenden oder das der Zuschauer ist81, sahèq

kann so verschiedene Dinge wie ein «Kampfspiel aufführen» (2 Sam

2,14 f.) oder «mit einer Frau Umgang pflegen» (Gen 26,8) beschreiben,

allerdings immer unter dem Aspekt, daß dabei ein Lachen resultiert.
In den meisten Fällen kann man es mit «Spaß machen», «scherzen»

(vgl. Gen 19,14; Spr 26,19), «Possen reißen» (Ri 16,25), «sich und andere

vergnügen», «unterhalten» übersetzen. «Spielen» ist ein eher zu farbloser
Begriff. Um die rechte Vorstellung davon zu gewinnen, was mit dem

mesahäqät in Spr 8,30 f. gemeint ist, muß beachtet werden, daß sahèq

hier mit liphnê verbunden ist. Die Verbindung sahëq liphnë beschreibt

78 Belege bei J. Vandier, Manuel d'archéologie égyptienne IV, 1, Paris 1964,
493-509; dazu noch Ch. F. Nims u. a., Medinet Habu VIII. The Eastern High
Gate (Oriental Institute Publications 94) Chicago 1970, Taf. 639 und 640; zu
Taf. 639 vgl. G. Loud, The Megiddo Ivories (Oriental Institute Publications 52)
Chicago 1939, Taf. 62, Nr. 378.

79 L. Koehler / W. Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti Libros,
Leiden 21958, 800 und 918. Es scheint mir mehr als fraglich, aufgrund von Ri 16,27
(Das Haus aber war voll von Männern und Frauen, häro'im bisehöq simSön) sähaq
auch den Sinn «spielen», «sich (zur Belustigung Anderer) täppisch benehmen»
geben zu wollen, wie Köhler das tut (ebd. 918). Ich würde sehöq hier lieber als
Substantiv «Lachen», «Vergnügen» (Spr 10,23; Koh 10,19) verstehen, wobei
metonymisch die Wirkung für die Ursache steht (vgl. W. Bühlmann / K. Scherer,
a.a.O. (Anm. 22), 68).

80 Ders., Das hebräische Pi'el. Syntaktisch-semasiologische Untersuchung einer
Verbalform im Alten Testament, Zürich 1968, 155 f.

81 Ebd. 275.



22 Die Weisheit «spielt» vor Gott

stets ein Auftreten zur fröhlichen Unterhaltung von jemandem (Ri
16,25 ; 2 Sam 2,14 ; 6,5.22 ; 1 Chr 13,9 ; 15,29).

Da auf altägyptischen Bildern Darbietungen zur Belustigung einer
Gottheit ziemlich häufig belegt sind, während das Alte Testament nur
zweimal von solchen erzählt (2 Sam 6,5.22 mit der Parallele 1 Chr 13,9;
15,29 und Spr 8,31), soll der Versuch gemacht werden, die beiden alt-
testamentlichen Vorkommen durch einiges Material aus der ägyptischen
Ikonographie zu illustrieren 82.

82 Nebst der Ikonographie gäben wohl auch die Texte manches her. Ich habe
leider nicht genügend Zugang zu ihnen.

Einschlägiges ikonographisches Material aus Mesopotamien ist eher selten. Aus
frühdynastischer Zeit sind einige wenige Weihplatten bekannt, die Ringkämpfe
in einem anscheinend kultischen Zusammenhang zeigen (J. Boese, Altmesopota-
mische Weihplatten. Eine sumerische Denkmalsgattung des 3. Jahrtausends v. Chr.,
Berlin 1971, Taf. IX, Abb. 1 und 2; Taf. X, Abb. 2 und Taf. XI; Taf. XL, Abb. 3;
dazu: Ders., Ringkampfdarstellungen in Frühdynastischer Zeit: Archiv für
Orientforschung 22 (1968/69) 30-38). Ergänzt werden sie durch eine kleine Kupferplastik
aus der gleichen Zeit, die zwei Männer zeigt, die mit schweren Krügen auf dem
Kopf beim Ringen dargestellt sind (H. Frankfort, More Sculpture from the
Diyala Region (Oriental Institute Publications 60), Chicago 1943, Taf. 54 A.-D).
Ein Ringerpaar vor Marduk zeigt ein altbabylonisches Rollsiegel aus der
Bibliothèque Nationale in Paris (L. Delaporte, Catalogue des Cylindres Orientaux
et des Cachets de la Bibliothèque nationale. Album des Planches, Paris 1910,
Taf. XII, Nr. 132). Gedeutet werden diese Szenen in der Regel als Darstellungen
symbolischer Ringkämpfe, die die Überwindung böser, chaotischer Mächte durch
gute, lebensfreundliche vergegenwärtigen und garantieren (vgl. H. Frankfort,
a.a.O, 12; A. Moortgat, Tammuz. Der Unsterblichkeitsglaube in der
altorientalischen Bildkunst, Berlin 1949, 50 f.; E. Strommenger / M. Hirmer, Fünf
Jahrtausende Mesopotamien, München 1962, 63 f. ; J. Boese, a.a.O., 36). Ob sie auch als

Spiel zum Vergnügen und zur Unterhaltung der Gottheit gedacht waren, ist schwer
zu sagen. Damit fehlt aber die entscheidende Beziehung zu Spr 8,31.

Auf einem neusumerischen, einem altbabylonischen und einem syrischen
Rollsiegel sind tanzende Männer zu sehen (H. Frankfort, Cylinder Seals. A
Documentary Essay on the Art and Religion of the Ancient Near East, London 1939,
Taf. 28, Abb. 1 ; nach Frankfort ist das Siegel altbabylonisch; vgl. aber B. Buchanan,

Catalogue of Ancient Near Eastern Seals in the Ashmolean Museum I. Cylinder

Seals, Oxford 1966, Taf. XXXIV, Abb. 472 und den Kommentar zu diesem
Siegel auf S. 86; A. Moortgat, Vorderasiatische Rollsiegel. Ein Beitrag zur
Geschichte der Steinschneidekunst, Berlin 1940, Taf. LXIII, Abb. 529; Moortgat
(ebd. 52 f.) hält das Motiv noch für ein syrisches Proprium). Auf dem neusumerischen

Siegel ist der Kontext nicht sehr klar, beim altbabylonischen tanzen die
beiden Männer anscheinend vor einem Gottessymbol und beim syrischen vor einer
nackten Göttin. Eine tanzende Göttin ist auf einem syrischen Siegel aus der
Sammlung Newell zu sehen (H. H. von der Osten, Ancient Oriental Seals in the
Collection of Mr. Edward T. Newell (Oriental Institute Publications 22) Chicago
1934, Taf. XXII, Abb. 312). Dieses Material ist zu dürftig und zu schwer zu
interpretieren, um eindeutige Aussagen machen zu können. Das heißt natürlich nicht,
daß es die Vorstellung des Spielens und Scherzens vor der Gottheit und zu deren



Die Weisheit «spielt» vor Gott 23

5. Spiele zur Belustigung der Gottheit in
Ägypten und in Israel

a. Das Ballspiel ist in Ägypten seit dem 3. Jahrhundert v. Chr.

bekannt. Es existierte in den verschiedensten Arten und nahm nicht
selten akrobatische Züge an 83. Die Darstellung von Abb. 1 aus dem

Grabe des Baqt (11. Dynastie: 2134-1991 v. Chr.) in Beni Hasan, in
Mittelägypten, zeigt uns eine Form, die wohl geeignet war, dem Grabherrn

ein Lachen zu entlocken.
Die älteste Darstellung eines Ballspiels vor einer Gottheit stammt

aus Der el-Bahri84 (Abb. 2). Hier ist es, da die Zuschauerin eine Göttin
ist, ein Mann, nämlich Thutmosis III. (1469-1436 v. Chr.), der vor Hathor,

der Göttin der weiblichen Lebenslust, den Ball schlägt. Zwischen
dem König und der stehenden Hathor liest man: «Schlagen des Balls
für Hathor, die Herrin von Theben». In viel kleinerem Maßstab als der

Vergnügen in diesem Räume nicht gegeben habe.
Zwar neigt die neuere Forschung dazu, die Weisheit von Spr 8,22-31 von der

ägyptischen Ma'at herzuleiten (vgl. Anm. 140). Diese Vorliebe basiert, wie wir
gesehen haben (vgl. Anm. 53), weitgehend auf dem nicht ganz unproblematischen
Verständnis von 'ämön als 'ämün «Hätschelkind». Man darf eine mesopotamische
Göttin der Weisheit und des Lebens vom Typ der Ischtar-Siduri oder der Astarte-
Anath sicher nicht voreilig aus den Augen lassen (vgl. zu einer solchen Gestalt:
W.F.Albright, The Goddess of Life and Wisdom: The American Journal of
Semitic Languages and Literatures 36 (1919/20) 258—294; O. S. Rankin, Israel's
Wisdom Literature, Edinburgh 1936, zitiert nach Schocken Paperback, New York
1969, 222-264; M. Hengel, a.a.O. (Anm. 10), 278 f.), zumal auch der kanaanäische
Hintergrund von Spr 8,22-31 in letzter Zeit wieder neu betont wird (vgl. dazu
den Schluß von Anm. 10).

Aber solange im mesopotamisch-kanaanäischen Raum eine Gestalt, die wie
Ma'at und hokmäh eine allgemeine Ordnungsvorstellung verkörpert, und wie
Ma'at und hokmäh in engster Beziehung zum Schöpfergott steht und bei der Schöpfung

dabei war, nicht belegt ist, ist es gegen M. Dahood (a.a.O. (Anm. 12), 521)
von mehr als nur nebensächlichem Interesse, zur Erhellung einzelner Details,
wie etwa dem mesahäqät in Spr 8,30 f., weiter nach ägyptischen Parallelen zu suchen,
zumal die Weisheit des paradigmatischen israelitischen Weisen, nämlich die Salo-

mos, nicht an derjenigen Kanaans oder Phöniziens, sondern der Ägyptens (und
der der Söhne des Ostens) gemessen wird (1 Kön 5,10) und die kanaanäischen
Parallelen Dahoods häufig nur durch fragwürdige Manipulation des überlieferten
Textes zustande kommen.

83 Vgl. J. Vandier, a.a.O. (Anm. 78), 514 f.; A. D. Touny / S. Wenig, Der
Sport im alten Ägypten, Leipzig 1969, 49-52; C. de Vries, A ritual Ball Game?,
in: Studies in Honor of John A. Wilson, Chicago 1969, 25-27.

84 C. de Vries, a.a.O. (Anm. 83), 27 f.; J. F. Borghouts, The evil Eye of
Apopis: Journal of Egyptian Archaeology 59 (1973) 122 f.



24 Die Weisheit «spielt» vor Gott

Pharao und Hathor dargestellt, stehen vor dem Pharao, ihm zugekehrt,
zwei Priester. Die Beischrift sagt, daß sie den Ball auffangen (hnp) 85.

Der geniale A. Erman hat die bis in die allerneueste Zeit wenig beachtete
Szene 86 in seiner «Religion der Ägypter» schon 1934 «als ein fröhliches

Spiel zur Belustigung der Göttin»87 gedeutet.
Diesem Bild aus Der el-Bahri zeitlich und örtlich am nächsten

sind drei Belege der Komposition im Luxortempel Amenhotep's III.
(1404-1366 v. Chr.) 8S. Eine dieser drei Szenen trägt die Beischrift:
«Erfreuen des Herzens derjenigen (nämlich der Göttin), die seine (nämlich

des Königs) Schönheit erschaffen hat»89. Die von Erman
vorgeschlagene Deutung wird also mit aller wünschbaren Deutlichkeit bestätigt.

Die Darstellungen in Luxor sind im Gegensatz zur älteren von
Der el-Bahri etwas vereinfacht (Abb. 3). Vor allem fehlen die beiden
Priester. Diese Vereinfachung hat eine Neuinterpretation erleichtert. In
der Spätzeit wurde der Lederball90, den man zum Vergnügen der Göttin
durch die Luft schoß, durch eine Lehmkugel ersetzt91, die das Auge des

Götterfeindes, des Drachen Apep, darstellen sollte. Der König zerschlug
es mit einer Keule, um es magisch-rituell unschädlich zu machen. Diese

Neuinterpretation schlägt sich auch in der Ikonographie nieder, wie
Abb. 4 aus dem Hathortempel in Dendera (1./2. Jahrhundert n. Chr.)
zeigt. An die Stelle des Stockes ist eine Keule getreten. Dem «Ball»
ist eine Pupille eingezeichnet. Der Zusammenhang mit dem alten Ritus
tut sich aber u. a. noch darin kund, daß er auf 11 der 13 bekannten

Belege aus der Spätzeit vor Hathor und auf zweien vor ihr verwandten

85 Zur Übersetzung der Beischrift vgl. C. de Vries, a.a.O. (Anm. 83), 33 f.;
J. F. Borghouts, a.a.O. (Anm. 84), 123, Anm. 4.

86 Sie fehlt bei L. Kxebs, Die Reliefs und Malereien des Neuen Reiches,
Heidelberg 1934, 222-226 (Abschnitt «Spiele») ebenso wie bei A. D. Touny /
S. Wenig, a.a.O. (Anm. 83), obgleich diese auf S. 82-93 in einem eigenen Abschnitt
«Sport und Religion» behandeln.

87 A. Erman, Religion der Ägypter, Berlin/Leipzig 1934, 179.
88 C. de Vries, a.a.O. (Anm. 83), 28 f.; J. F. Borghouts, a.a.O. (Anm. 84),

123-125.
89 Ebd. S. 28, resp. S. 123, § 13.
90 J. Vandier, a.a.O. (Anm. 78), 514 f.; A. D. Touny / S. Wenig, a.a.O.

(Anm. 83), 49-52; C. de Vries, a.a.O. (Anm. 83), 25-27.
91 C. de Vries, a.a.O. (Anm. 83), 33; J. F. Borghouts (a.a.O. (Anm. 84),

138) argumentiert, ein Lehmball sei ausgeschlossen, weil er sich nicht dazu eigne,
durch die Luft geschossen zu werden, wie das vom Bild Thutmosis III. In Der
el-Bahri (Abb. 2) vorausgesetzt wird. Man kann aber nicht von diesem Bild her
argumentieren, weil der Ritus in der Spätzeit nicht nur einen neuen Sinn, sondern
auch eine neue Gestalt erhalten hat (vgl. das Folgende).



Die Weisheit « spielt » vor Gott 25

Gottheiten stattfindet92 und daß der König von den gesprächigen Texten
in diesem Zusammenhang gelegentlich als Kind, als Knabe (der sich

belustigt) bezeichnet wird 93.

b. Eine andere Art von Unterhaltung, die in Ägypten den Göttern
geboten wurde, ist im Alten Testament einmal als profanes Vergnügen
belegt. Im Streit um die Nachfolge Sauls treffen das Heer Davids und
das des Saulssohnes Ischbaal aufeinander. Wie die Heere einander

gegenüber lagern, schlägt der Feldherr Ischbaals, Abner, vor: «Die

Burschen könnten aufstehen und vor uns etwas zum Lachen veranstalten

(wisahaqü lefthäne(j)nü) » (2 Sam 2,14). In der Regel wird übersetzt :

«ein Kampfspiel vor uns aufführen» oder etwas ähnliches94. Das ist
eine sehr freie, im Hinblick auf das Folgende interpretierende Wiedergabe.

Der Wunsch Abners lautet dahin, daß etwas zur Unterhaltung
und zum Vergnügen der Heere veranstaltet werde 95. Diesen Wunsch
erfüllen die jungen Leute mit einem Kampfspiel: «Sie standen auf und

92 Vgl. den Katalog bei J. F. Borghouts, a.a.O. (Anm. 84), 122-137.
93 Ebd., 125 Anm. 4 und 137.
94 Zürcherbibel; V. Hamp / M. Stenzel / J. Kürzinger, Die Heilige Schrift

des Alten und Neuen Testamentes, Zürich 111960: «und uns durch ein Kampfspiel
erfreuen». R. Stecher (a.a.O. (Anm. 10), 429), der die Bedeutung von sahêq auf
Tanzen einengen will, denkt an einen «Waffentanz».

95 O. Eissfeldt (Ein gescheiterter Versuch der Wiedervereinigung Israels : La
Nouvelle Clio 3(1951) 110-127 ; jetzt auch: Ders., Kleine Schriften III, Tübingen 1966,
bes. 138-141) meint, aufgrund von Ps 74,14, wo Leviatan als gefährliches, von Jahwe
bekämpftes Monstrum erscheint, müsse das sahêq in Ps 104,26 ernsthafte Bedeutung
haben und kämpfen, fechten heißen, und das sei auch in 2 Sam 2,14 der Fall. Es
liegt nun aber doch näher, das sahêq in Ps 104,26 von Ps 2,4 ; 37,13 ; 59,9 her zu
verstehen, wo die Überlegenheit Jahwes über seine Gegner damit illustriert wird, daß er
über sie lacht jishaq, resp. tishaq). In Ps 104,26 drückt die Aussage, J ahwe habe den
Leviatan geschaffen, um mit ihm zu scherzen wie ein Mädchen mit einem Vögelchen
(Ijob40,29) oder ein Mann mit einer Frau scherzt (Gen 39,14.17), die Überlegenheit

Jahwes über das Monstrum aus, die hier zweifellos radikaler gesehen wird
als in Ps 74,14 (vgl. zu dieser Stelle auch Anm. 166 und 177). Was 2 Sam 2,14
betrifft, geht das sahêq zwar blutig aus, aber daraus ist nicht zu schließen, Abner
hätte bei seinem Vorschlag diesen Ausgang andeuten wollen. Das wäre gleich
absurd, wie wenn man aus einer Stelle, wie «Onkel Hans lud Onkel Thomas zu
einem Besuch ein. Auf der Fahrt verunglückte Onkel Thomas» schließen wollte,
«einladen» bedeute auch «einen Verkehrsunfall veranlassen». Man kann Fechten,
Tanzen und vieles andere so betreiben, daß daraus ein Lachen resultiert (sahêq),
aber das heißt noch lange nicht, daß sahêq an sich schlicht «fechten», «tanzen»
oder ähnliches bedeutet (vgl. dazu schon L. W. Batten, Helkath Hazzurim,
2 Samuel 2,12-16: Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 26 (1906) 92).
Auf den Sand der Argumentation Eissfeldts baut F. C. Fensham, The battle
between the men of Joab and Abner as a possible ordeal battle : Vetus Testamen-
tum 20 (1970) 356 f.



26 Die Weisheit «spielt» vor Gott

gingen aufeinander zu, genau abgezählt, zwölf und zwölf» (2 Sam

2,15). Offenbar empfand man Kampfspiele als etwas Erheiterndes.
In diesem Falle gingen sie allerdings blutig aus.

Ägyptische Bilder zeigen, daß auch ägyptische Vornehme (vgl.
Abb. 16) und besonders der Pharao selber zu ihrer Erheiterung Ringer
und Fechter antreten ließen 96. Auf einem großen Relief, das Amenhotep
IV.-Achenaten (1376-1359 v. Chr.) zeigt, wie er am Neujahrstag die

Huldigung der Völker entgegennimmt, scheinen einige Nubier aus
spontanem Übermut einen Ringkampf zu improvisieren (Abb. 5). Bei den

Kampfspielen, die unter dem Audienz- und Erscheinungsfenster Ramses'

III. (1204-1173 v. Chr.) in Medinet Habu dargestellt sind, handelt
es sich hingegen offensichtlich um eine wohl organisierte Veranstaltung
mit trainierten Kämpfern, die von einer Art Schiedsrichter
beaufsichtigt werden (Abb. 6). Neben dem Ringen ist hier das Stockfechten
stärker vertreten 97. Die Beischriften enthalten hier, wie bei ähnlichen
Szenen zum Teil spottende Ausrufe der Kämpfer und unterstreichen so
den Unterhaltungscharakter der Spiele, zum Teil zeigen sie, daß man
den programmierten Sieg der heimischen Kämpfer über ihre nubischen
und asiatischen Gegner als Ausdruck und Garantie der generellen
Überlegenheit des eigenen über alle andern Völker interpretierte 98.

Ringen und Stockfechten erfreuten nicht nur den regierenden
sondern auch den verstorbenen und vergöttlichten Pharao. Ein heute

weitgehend zerstörtes Bild 99 aus einem Grab vom Anfang der 19. Dynastie

(um 1300 v. Chr.) zeigt ein Stockfechter- und zwei Ringerpaare
vor dem vergöttlichten Thutmosis III. (1469-1436 v. Chr.), resp. seiner

Statue, die in einem Kiosk im Vorhof seines Totentempels steht

96 Zum Ringen und Fechten in Ägypten vgl. J. A. Wilson, Ceremonial
Games of the New Kingdom: Journal of Egyptian Archaeology 17 (1931) 211-220;
C. Diem, Nabbût (Stockfechten) : Olympische Rundschau, Heft 3, Oktober 1938,
12-15; H. Wilsdorf, Ringkampf im alten Ägypten, Würzburg 1939; J. Vandier
d'Abbadie, Deux nouveaux ostraca figurés: Annales du Service des Antiquités
d'Egypte 40 (1940) 467-481 ; J. Vandier, a.a.O. (Anm. 78), 527-533 ; A. D. Touny /
S. Wenig, a.a.O. (Anm. 83), 17-24.

97 Auf Abb. 5 ist es nur ein Paar neben 5 Ringerpaaren; in Medinet Habu
stehen den 3 Stockfechterpaaren 7 Ringerpaare gegenüber.

98 W. F. Edgerton / J. A. Wilson, Historical Records of Ramses III. The
Texts of Medinet Habu Vol.1 und II, Chicago 1936, 137-140; J.A.Wilson,
a.a.O. (Anm. 96), 212-216.

99 Vgl. G. Foucart, a.a.O. (Anm. 70), Taf. XIII (Zustand, wie ihn der
Engländer Hay um 1830 festgehalten hat) und Taf. XIV (Zustand, wie ihn Foucart
um 1930, und vor ihm schon W. Wreszinski, angetroffen hat, vgl. Atlas zur
altägyptischen Kulturgeschichte I, Leipzig 1923, Taf. 118).



Die Weisheit «spielt» vor Gott 27

[Abb. 7). Ähnliche Kämpfe wie vor dem lebenden und dem vergöttlich-
ten Pharao wurden auch verschiedenen Göttern zu Ehren aufgeführt.
Die ikonographischen Beispiele sind allerdings selten.

Zur Belustigung des Kriegsgottes Month veranstaltete man wie

zu der des Pharao (vgl. Abb. 6 und 7) richtige Fechtpartien. Das
dokumentieren zwei Bilder aus dem Grabe des Chons, aus der Zeit Ramses

II. (1304-1238 v. Chr.) 10°, die bisher in unserm Zusammenhang nicht
beachtet wurden 101. Die beiden Kämpfer stehen auf einem Podest

auf einer Barke, die die Prozessionsbarke des Gottes ins Schlepptau

genommen hat (Abb. 8).
Ein etwas anders gearteter Beleg, der eher an Abb. 5 als an 6-8

erinnert, stammt aus dem Grab des Cheruef (um 1370 v. Chr.). Er
zeigt Männer, die sich beim Aufrichten des Djedpfeilers, einem Symbol
des Ptah-Sokar-Osiris, eine fröhliche Prügelei mit Papyrusstengeln
liefern und ihrer Freude durch ein Scheinboxen Ausdruck geben, während

die Frauen zu Klatschen und Handtrommelschlag tanzen (Abb.

9) 102.

c. Die einzige Gelegenheit, da im Alten Testament (von Spr8,31
abgesehen) etwas zur Belustigung Gottes veranstaltet wird, ist die

Überführung der Bundeslade von Baale-Juda nach Jerusalem (2 Sam

6). In diesem Zusammenhang heißt es: «David und ganz Israel scherzten

(mesahaqïm) vor Jahwe zum (Klang) von allen Wacholderhölzern 103,

100 N. de G. Davies, Seven Private Tombs at Kurnah (Mond Excavations
at Thebes II) London 1948, 12-17 und Taf. XI f.

101 Die beiden Szenen fehlen in den Katalogen von Fechtszenen bei J. A.
Wilson (a.a.O. (Anm. 96), 211) und bei A. D. Touny / S. Wenig (a.a.O. (Anm. 83),
26).

102 Vgl. dazu A. Fakhry, A Note on the Tomb of Kheruef at Thebes: Annales
du Service des Antiquités d'Egypte 42 (1943) 474-484; H. Wild, Les danses sacrées
de l'Egypte ancienne, in: Les Danses sacrées (Sources Orientales 6), Paris 1963,
45^-8; J. Vandier, a.a.O. (Anm. 78), 454; A. D. Touny / S. Wenig, a.a.O. Anm.
83), 24 f. und Taf. 12 und 14. Zu rituellen Kämpfen vgl. Herodoti Historiae (Scrip-
torum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis), hrsg. von C. Hude, Oxford 41951,
Buch II, Abschnitt 63; Übersetzung: A. Horneffer, Herodot Historien (Kröners
Taschenausgabe 224) Stuttgart 21959, 127.

103 Die Übersetzungen pflegen aufgrund der Parallelstelle 1 Chr 13,8 statt des

eigenartigen bekol 'asë berôSïm, «mit aller Macht und unter Gesängen» bekol 'öz
ubeSïrïm zu lesen (z. B. Zürcherbibel), weil gegeneinander geschlagene Hölzer bei
ägyptischen Prozessionen nicht selten sind (vgl. Abb. 13 und H. Hickmann, Du
battement des mains aux planchettes entrechoquées: Bulletin de l'Institut d'Egypte
37 (1956) 67—122; Ders., La castagnette égyptienne: Bulletin de la Société d'archéologie

copte 14 (1958) 37-49; J. Vandier, a.a.O. (Anm. 78), 387-389) und der
Chronist seine Vorlage gerne und häufig vereinfacht (vgl. Anm. 105). So eliminiert



28 Die Weisheit «spielt» vor Gott

von geraden und Bogenleiern 104, von Handtrommeln, Sistren und Zym-
beln» (2 Sam 6,5). Weiter heißt es dann: «Sobald die Träger der Lade
sechs Schritte vor dem Herrn getan hatten, opferte er (sei David) einen

Stier und ein Mastkalb. Und David schlug mit aller Kraft das Rad 105

vor Jahwe und David war (nur) mit einem linnenen Schurz bekleidet
Als nun die Lade des Herrn in der Stadt Davids angelangt war, blickte
Michal, Sauls Tochter, zum Fenster hinaus, und als sie den König David
vor Jahwe behende das Rad schlagen106 sah, verachtete sie ihn in ihrem
Herzen» (2 Sam 6,13-14.16). Wie David nach der Entlassung des Volkes
nach Hause kommt, heißt es: «Da ging Michal, Sauls Tochter, David
entgegen und sprach : 'Heute hat sich aber der König von Israel würdig
aufgeführt! Hat er sich doch heute vor den Augen der Mägde seiner
Knechte entblößt, wie so einer vom Gesindel es nicht lassen kann, sich

zu entblößen!' Da antwortete David der Michal: 'Vor Jahwe, der mich
erwählt hat vor deinem Vater und seiner ganzen Sippe, um mich als

Fürsten über das Volk Jahwes, über Israel zu bestellen, werde ich Possen

reißen (sihaqti), vor Jahwe! Ich werde mich noch mehr als (nur) so

erniedrigen und gering sein in deinen Augen und bei den Mägden,

von denen du geredet hast, bei ihnen will ich mir Ehre holen!» (2 Sam

6,20b-22).
Die Empörung Michals dürfte echt israelitisches Fühlen zum

Ausdruck bringen. Dieses hat jegliche Entblößung als beschämend emp-

er auch die singulären mena'aneïm «Sistren», «Rasseln» aus unserm Text, die für
ägyptische Prozessionen so typisch sind (vgl. Abb. 13 und 14 und unten Anm. 115).

i°4 Vgl. O. Keel, a.a.O. (Anm. 3), 323-326.
105 Der Ausdruck mekarkêr von der Wurzel krr kommt nur hier vor (2 Sam 6,

14.16). Die Wurzel scheint «rund sein» zu bedeuten (W. Gesenius, Hebräisches
und aramäisches Handwörterbuch über das AT, Berlin / Göttingen 171915, 364;
L. Köhler / W. Baumgartner, a.a.O. (Anm. 79), 456). Die Xntensivform muß
eine Bewegung beschreiben, aus der eine runde Form resultiert, «sich im Kreise
drehen» oder «das Rad schlagen». Da hül, das das gewöhnliche Tanzen beschreibt,
die horizontale Kreiselbewegung um die eigene Achse miteinzuschließen scheint
(Jer 23,19; Hld 7,1), möchte ich das singuläre mekarkêr Davids vor Jahwe lieber
als Radschlagen interpretieren, das ägyptische Bilder in kultischem Kontext
zeigen (Abb. 14 und 15). An Ägypten erinnern ja auch die Sistren und Wacholderhölzer.

Das Radschlagen erklärt auch gut die Entblößung, die Michal David
vorwirft (2 Sam 6,20). 1 Chr 15,29 gibt den singulären Ausdruck mephazzëz ûmekarkër
von 2 Sam 6,16 mit dem allgemeinen meraqqëd ûmesahëq «hüpfend und scherzend»
wieder. Zu ähnlichen Vereinfachungen des Chronisten vgl. O. Keel, Wirkmächtige
Siegeszeichen im AT. Ikonographische Studien zu Jos 8,18.26; Ex 17,8-13; 2 Kön
13,14-19 und 1 Kön 22,11 (Orbis Biblicus et Orientalis 5), Freiburg/Schweiz
1974, 87 Anm. 2.

106 Der Ausdruck mekarkêr ûmephazzëz dürfte als Hendiadys zu verstehen sein.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 29

funden 107. Besonders im Kult wurde streng auf die Verhüllung der
Scham geachtet108. Die überdimensionierte Reaktion Davids, resp. des

Erzählers, der dem halben Vers Michals zwei lange Verse Davids
entgegenstellt, verrät, daß Michal den Finger auf einen wunden Punkt
gelegt hat. Michal appelliert an die Würde des Königs. David holt in
seiner Antwort weit aus und erinnert Michal (wenig vornehm) an die

tragische Verwerfung ihres Vaters und (recht pathetisch) an seine

eigene Erwählung. Die Drohung, sich künftig nicht um ihr Urteil zu
kümmern und bei den Mägden Ehre zu holen, klingt in ihrer Mischung
aus Trotz und religiösem Übereifer wenig überzeugend. Jedenfalls hören
wir in der Folgezeit von sahëq im kultischen Raum nur noch in der

107 Vgl. dazu H. Ringgren, Art. «Nacktheit», in: B. Reicke / L. Rost,
Biblisch-historisches Handwörterbuch II, Göttingen 1964, Sp. 1277.

108 Michal kritisiert David (milieugerecht!) nicht in kultischer Terminologie.
Aber in ihrem Vorwurf des unehrenhaften Verhaltens dürfte die UnStatthaftigkeit
im Hinblick auf den Kult eingeschlossen sein. Ex 20,26b untersagt Stufen am
Altar, damit dieser die männliche Scham nicht sehe. Aus dem gleichen Grund
müssen die Priester später eine Art Hosen tragen (Ex 28,42 P; Ez 44,18). Weil die
Hosen eine Erfindung der Reitervölker sind und frühestens im 8. Jahrhundert v.
Chr. in Vorderasien Eingang gefunden haben, kann man aber nicht ohne weiteres
schließen, die Angst, den Altar die Scham sehen zu lassen, sei eine spätere Begründung

für das Stufenverbot, als dieses nicht mehr verstanden wurde (D. Conrad,
Studien zum Altargesetz, Marburg 1968, 54-56). Wenn Nacktheit generell als
unschicklich empfunden wurde — und es ist zu beachten, daß Michal David seine

Entblößung und nicht seine akrobatischen Bewegungen vorwirft —, dann ist es

natürlich, daß sie im kultischen Raum ganz besonders verpönt war. Schon Gen
3,10 J und Jes6,2 (vgl. dazu H. Wildberger, Jesaja (Biblischer Kommentar.
Altes Testament X 4) Neukirchen 1969, 248) zeigen, daß man es als unschicklich
empfand, Gott seine Blöße sehen zu lassen. Polemische Tendenzen gegen kanaa-
näische Kultpraktiken, bei denen die Entblößung eine große Rolle spielte (vgl.
U. Winter, Frau und Göttin. Eine ikonographische Untersuchung zum kanaa-
näischen Fruchtbarkeitskult im Vergleich mit dem AT (ungedruckte Lizentiats-
arbeit), Freiburg/Schweiz 1974, 78-83), haben diese Haltung nicht geschaffen,
sondern nur akzentuiert (vgl. Ez 16,36.57; und A. Caquot, Les danses sacrées
en Israël et à l'entour, in: Les danses sacrées (Sources orientales 6) Paris 1963,
126 f., der den erotischen Charakter der in 2 Sam 6 geschilderten Prozession
unterstreicht). Solche Akzentuierungen fanden nur dort statt, wo bereits natürliche
Barrieren bestanden, (zu diesen vgl. O. Keel. Erwägungen zum Sitz im Leben des
vormosaischen Pascha: Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 84 (1972)
417 Anm. 15.). Die Nacktheit Davids kann keinesfalls mit derjenigen an
vorislamischen Heiligtümern Arabiens in Verbindung gebracht werden, wo sie anscheinend

nur ein Notbehelf war, wenn man sich außerstande sah, die Kleider zu wechseln

(J. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, Berlin 31961, 110). Sie erinnert

hingegen an diejenige enthusiastischer Prophetengruppen, die zur Zeit Samuels
ziemlich unvermittelt auftreten und kanaanäischen Ursprungs sein dürften (vgl.
1 Sam 19,24; 10,5).



30 Die Weisheit «spielt» vor Gott

Erzählung vom Goldenen Kalb (Ex 32,6), einem Text aus dem 8.

Jahrhundert v. Chr., der den kanaanaisierten Kult von Bethel und Dan im
Auge haben dürfte 109.

Das alte Ägypten (und wohl auch Kanaan) reagierte auf Nacktheit
und Eros anders als das alte Israel. Nicht nur bei Sklavinnen, sondern
auch bei Prinzessinnen und Königinnen scheute man nicht davor zurück,
sie nackt oder so gut wie nackt darzustellen no. Bekleidung aus Gründen
der Sittlichkeit oder Würde war weitgehend unbekannt1U. Das heißt
aber nicht, daß sich das alte Ägypten in seiner Bilderwelt lasziv oder

gar obszön präsentieren würde. Die strenge Stilisierung und natürliche
Vornehmheit seiner Kunst haben das radikal verhindert. Analog müssen

wir uns in Ägypten Entblößungen, wie sie mit Radschlagen oder
Überschlag vor der Gottheit verbunden waren, im religiösen Enthusiasmus
der Feste, deren Bestandteil sie bildeten, aufgehoben denken. Es sind
keine ordinären Variétévorstellungen. Allerdings ist auch nicht zu
übersehen, daß der Gesamtcharakter mancher altägyptischer Feste, insofern
Sexus und Eros im Festgedanken positiv integriert waren, von dem der
altisraelitischen recht verschieden war.

Abb. 10 zeigt ein berühmtes Ostrakon aus dem ägyptischen Museum
in Turin (18./19. Dyn. : zwischen 1450 und 1250 v. Chr.). Eine Zusammenstellung

dieser Figur mit ähnlichen Darstellungen aus dem gleichen
Zeitraum [Abb. 11) läßt deutlich erkennen, daß es sich nicht um eine

Phase der akrobatischen Figur der «Brücke» sondern des Überschlags
handelt112. Dieser diente nach Ausweis von Abb. 12 aus dem Grab

109 M. Aberbach / L. Smolar, Aaron, Jerobeam and the Golden Calves:
Journal of Biblical Literature 86 (1967) 129-140; K. Jaros, Die Stellung des
Elohisten zur kanaanäischen Religion (Orbis Biblicus et Orientalis 4), Freiburg/
Schweiz 1974, 347-388.

110 W. Wolf, Die Kunst Ägyptens. Gestalt und Geschichte, Stuttgart 1957,
Abb. 410, 411, 412, 426, 430; J. Vandier, Manuel d'archéologie égyptienne III.
La statuaire. Album, Paris 1958, Taf. V.3, XV.2, XLII.8, XLIII.3, XLIX.3,
LV.3, LVII.6, LXXXI.8, LXXXIX.4, CXLI.6-7 u. o.; Ch. F. Nims, a.a.O.
(Anm. 78), Taf. 630-633, 636-642.

111 J. Yoyotte, Art. «Erotik», in: G. Posener, Knaurs Lexikon der
ägyptischen Kultur, München 1959, 62; S. Schott, Ein Fall von Prüderie aus der
Ramessidenzeit : Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde 75 (1969)
100-106, bes. 105 f.

112 N. de G. Davies, The Graphic Work of the Expedition: Bulletin of the
Metropolitan Museum of Art (The Egyptian Expedition 1925-1927) 23 (Nr. 2;
2. Teü) Febr. 1928, 59-72; E. Brunner-Traut, Der Tanz im alten Ägypten. Nach
bildlichen und inschriftlichen Zeugnissen (Ägyptologische Forschungen 6) Glückstadt

1938, 48-52; J. Vandier, a.a.O. (Anm. 78), 446—154. Der Uberschlag ist



Die Weisheit «spielt» vor Gott 31

eines gewissen Amenemhet, eines Beamten aus der Zeit Thutmosis' III.
(1490-1436 v. Chr.) gelegentlich der profanen Unterhaltung bei
Gastmählern. Häufiger findet man ihn in kultischem Zusammenhang dargestellt,

besonders im Rahmen der Prozession der Amonsbarke. Da er

zur Begleitung von Sistren und andern Rasselinstrumenten rhythmisch
wiederholt wird (vgl. Abb. 13), erhält er Tanzcharakter. Wo der
Überschlag oder das mit ihm verwandte Radschlagen mit einer Beischrift
versehen sind, heißt sie hbj(.t) (vgl. Abb. 14). Das Verb hbj (Substantiv
hbj.t) bezeichnet Tänze, besonders solche komischer oder auffälliger
Art, wie den Zwergentanz oder akrobatische Tänze. Er dient aber auch

zur Beschreibung des spontanen Herumhüpfens von Kindern. In der

Spätzeit bedeutet hbj ganz allgemein sich und andere vergnügen. Hathor
trägt den Titel «Herrin der hbj.t» 113.

Zwei Phasen des Überschlags sind auf einem großen Prozessionsbild

Tutanchamons (1358-1349 v. Chr.) im Tempel von Luxor zu sehen

{Abb. 13). Es schildert den Besuch Amons von Karnak im Tempel von
Luxor. Auf den hochzeitlichen Charakter spielen die Lieder an, die die

Sistrumspielerinnen singen, die den Zug begleiten und die Überschläge
ihrer Kolleginnen rhythmisieren 114. Das Bild als Ganzes erinnert stark
an die Überführung der Lade durch David. Oben rechts sind die Priester

zu sehen, die hier den heiligen Schrein mit dem Bild Amons tragen (vgl.
1 Chr 15,15.22.26). Vor ihnen her geht ein Mann, der die Faßtrommel
schlägt und Libyer, die Hölzer gegeneinander schlagen (vgl. die Hölzer
in 2 Sam 6,5 und Anm. 103). Unter ihnen sind 12 Mädchen dargestellt,
die zum Rasseln des Sistrums und der Menit den Überschlag machen.
Die Menit ist eine schwere Halskette, die auch als Rasselinstrument

übrigens schon im Mittleren und nicht erst im Neuen Reich belegt wie zwei
Kalksteinstatuetten aus dem Mittleren Reich zeigen (T. E. Peet / W. L. S. Loat,
Cemeteries of Abydos III (Egypt Exploration Fund 35) London 1913, Taf. IX. 2 und
H. Schäfer / W. Andrae, Die Kunst des alten Orients, Berlin 1925, 283 (rechts
unten). Einen Überschlag zeigt auch ein Rollsiegel, das wohl in die erste Zwischenzeit

zu datieren ist (vgl. E. Brunner-Traut, a.a.O., 40). Zu andern akrobatischen
Figuren als dem Überschlag im Mittleren Reich vgl. E. Brunner-Traut, a.a.O.,
39; J. Vandier, a.a.O., 435-438.

113 A. Erman / H. Grapow, Wörterbuch der ägyptischen Sprache III, Berlin
21971, 250. Zu hbj vgl. auch E. Brunner-Traut, a.a.O. (Anm. 112), 78 f.

114 K. Sethe, Die beiden alten Lieder von der Trinkstätte in den Darstellungen

des Luksorfestzuges : Zeitschrift für die ägyptische Sprache und Altertumskunde

64 (1929) 1-5; W. Wolf, Das Schöne Fest von Opet. Die Festzugsdarstellungen

im großen Säulengange des Tempels von Luksor, Leipzig 1931, 56-58;
H. Wild, a.a.O. (Anm. 100), 54-56.



32 Die Weisheit «spielt» vor Gott

dient. Das Sistrum ist ebenfalls eine Rassel U5. 2 Sam 6,5 ist die einzige
Stelle im Alten Testament, die dieses Instrument erwähnt116. Die Opfer,
die am Wege geschlachtet werden, erinnern an die Opfer, die David
alle sechs Schritte dargebracht haben soll (2 Sam 6,13).

Das Radschlagen bildet eine Variante des Überschlags. Wie der
Überschlag diente auch der seitliche Überschlag, das «Katharinarad»
der Unterhaltung bei Gastmählern (vgl. Abb. 12). Der älteste Beleg
für dieses Kunststück stammt aus dem Grab des Amenemhet, einem

der Gaufürstengräber von Beni Hasan, aus der Zeit Sesostris' I. (1971-
1928 v. Chr.). Den Kontext bildet der Transport der Grabstatue Ame-
nemhets117. In einem eigentlich kultischen Zusammenhang, nämlich
einem Stationshalt der Amonsbarke, erscheint es auf einem Block der

Königin Hatschepsut (1489-1469 v. Chr.), der aus den Fundamenten des

III. Pylons im Tempelbezirk von Karnak geborgen wurde 118 (Abb. 12).

Daß solche Bräuche nicht mit dem Neuen Reich untergegangen
sind, lehren Bruchstücke einer Darstellung aus der Festhalle Osorkons II.

115 Zur Menit: Th. Devéria, Noub, la déesse d'or des Egyptiens, in: Ders..
Mémoires et Fragments I, Paris 1896, 5-7 und Tat. II; A. H. Gardiner, Notes
on the Story of Sinuhe, in: G. Maspero, Recueil de travaux 34 (1912) 72—75;
H. Bonnet, Reallexikon der ägyptischen Religionsgeschichte, Berlin 1952, 450 f. ;

H. Hickmann, La Menât: Kêmi 13 (1954) 99-102; Ders., Musikgeschichte in
Bildern II.l. Ägypten, Leipzig 1961, 46 f., 146 f.; zum Sistrum: L. Klebs, Die
verschiedenen Formen des Sistrums: Zeitschrift für die ägyptische Sprache und
Altertumskunde 67 (1932) 60-63; H. Hickmann, Catalogue général des antiquités
égyptiennes du Musée du Caire. Instruments de musique, Le Caire 1949, Taf.
XLIV-LXX; H. Bonnet, a.a.O., 716-720; J. Vandier, a.a.O. (Anm. 78), 384-386.

116 Ob der in Bethel gefundene und ins 15. Jahrhundert v. Chr. datierte
Gegenstand mit dem Hathorkopf ein Sistrumgrifl ist, wie W. F. Albright will
(The Kyle Memorial Excavation at Bethel : Bulletin of the American School of Oriental

Research 56 (December 1934) 8 f. und Fig. 7), oder ob wir darin einen Hathor-
fetisch zu sehen haben (vgl. H. Bonnet, a.a.O. (Anm. 115), 278, Abb. 71; B. Grd-
seloff, L'insigne du grand juge égyptien: Annales du service des antiquités
d'Egypte 40 (1940) 196, Fig. 31), scheint mir nicht ganz eindeutig. Die Frage ist
vielleicht insofern fast nicht zu lösen, als auch das Sistrum, besonders sein Griff
mit dem Hathorkopf, ein Hathorfetisch war (vgl. H. Bonnet, a.a.O., 718).

men'aneïm (von der Wurzel nw') paßt jedenfalls besser auf Sistren, wie M.
Sachsse (Palästinensische Musikinstrumente: Zeitschrift des Deutschen Palästinavereins

50 (1927) 161 f.) vorschlägt, als auf Schlaghölzer, wie K. Galling (Biblisches

Reallexikon, Tübingen 1937, 392 f.) vermutet.
117 P. E. Newberry, Beni Hasan I (Archaeological Survey of Egypt I)

London 1893, Taf. 13; A. D. Touny / S. Wenig, a.a.O. (Anm. 83), 90; J. Vandier,
a.a.O. (Anm. 78), 424.

118 M. Pillet, Sur les travaux de Karnak (1923-1924) : Annales du Service
des Antiquités d'Egypte 24 (1924) 53-88, bes. Taf. IV. Zum Radschlagen im Kult
vgl. auch E. Suys, La sagesse d'Ani, Rom 1935, 16 f.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 33

(883-855 v. Chr.) in Bubastis, auf denen zwei Männer beim Radschlagen

zu sehen sind {Abb. 15) 119. Die Szenen gehören zum königlichen
Dreißig-Jahr-Fest (Heb-Sed).

d. Sistrum und Menit waren die typischen Begleitinstrumente des

Überschlags und des Radschlagens (vgl. Abb. 13 und 14). Eine Gruppe
von Frauen mit Sistrum und Menit konnte ikonographisch auch die

dazugehörigen akrobatischen Tänzerinnen repräsentieren. So sind bei
der Darstellung des Zuges zwischen Karnak und Luxor nur die Sistrum-
und Menitspielerinnen zu sehen 120. Bei der Wiederholung dieser Gruppe,
beim Einzug in den Luxortempel sind auch die hbj.t-Tänzerinnen
mitabgebildet 121. Ein Vergleich von Abb. 2 mit 3 zeigt, wie gerne man in
Ägypten bildliche Darstellungen zu Hieroglyphen vereinfachte 122.

Interessant ist, wie im Grabe des Kenamun (Zeit Amenhoteps II., 1439-1413

v. Chr.) die Figur eines Mädchens in der Endphase des Uberschlags
das hbj.t determiniert, das als Beischrift über drei Mädchen steht, die
den jungen König durch Musik unterhalten 123.

Wie die als klatschende Frau dargestellte Göttin Mert «gleichsam

hieroglyphisch für alle die beim Kultus assistierenden, musizierenden

Sängerinnen und Priesterinnen gesetzt» wird 124, so ähnlich kann Hathor

119 Zu dieser Deutung vgl. L. Klebs, Die Reliefs und Malereien des neuen
Reiches, Heidelberg 1934, 224 f.

120 W. Wolf, a.a.O. (Anm. 114), Westwand, 3. Szene; W. Wreszinski, Atlas
zur altägyptischen Kulturgeschichte II, Leipzig 1935, Taf. 194.

121 Es scheint mir wenig wahrscheinlich, daß sie sich erst jetzt dazugesellen,
wie W. Wreszinski, a.a.O., Taf. 196, annimmt. Sie gehen ja nicht dem Zug
entgegen, sondern vor ihm her. W. Wolf (a.a.O. (Anm. 114), 25, 40 f.) verweist auf
andere Beispiele im Festzug von Luxor, da gewisse Details bald vorhanden, bald
weggelassen sind.

122 Vgl. auch die verschiedenen «Kurzformeln» bei der Darstellung der
Aufrichtung der Sechenet vor Min und die dadurch entstandenen
Interpretationsschwierigkeiten: W. M. Müller, The ceremony of pole climbing by Nubians, in:
Egyptological Researches I, Washington 1906, 34-36 ; H. Gauthier, Les fêtes
du dieu Min, Le Caire 1931, 142-150; G. Jequier, Monument funéraire de Pepi
II. Tome II. Le Temple. Le Caire 1938, 17-19 und Taf. 12-14; H. Bonnet, a.a.O.
(Anm. 115), 467; P. Lacau, L'érection du mât devant Amon-Min: Chronique
d'Egypte 28 (1953) 13-22; C. J. Bleeker, Die Geburt eines Gottes. Eine Studie
über den ägyptischen Gott Min und sein Fest (Supplements to Numen III) Leiden
1956, 52-54; H. Chevrier / P. Lacau, Une chapelle de Sesostris Ier à Karnak,
Le Caire 1956, 112-118; A. Badawy, Min, the cosmic fertility God of Egypt :

Mitteilungen des Instituts für Orientforschung 7 (1959) 163-179.
123 N. M. Davies, Picture Writing in ancient Egypt, Oxford 1958, Taf. 1,9;

das Bild bei O. Keel, a.a.O. (Anm. 3), Abb. 341.
124 H. Kees, Der Opfertanz des ägyptischen Königs, München 1912, 105 f. ;

zu Mert vgl. weiter H. Bonnet, a.a.O. (Anm. 115), 457.

3



34 Die Weisheit «spielt» vor Gott

mit Sistrum und Menit für diese ganze lustvolle und vielgestaltige
Unterhaltung stehen 125.

Das läßt sich besonders gut am Gestus des Sistrum-, resp. Menit-
darreichens demonstrieren, der engstens mit dem Sistrumschütteln
zusammengehört, wie die folgenden Texte und Bilder zeigen. Die Königs-
kinder, die in der Sinuheerzählung dem König Sistren und Menits (zur
Berührung) darbieten, um den König versöhnlich zu stimmen126,

sprechen dazu u. a. : «Deine Hände an die Schöne (die Menit) 127, den
Schmuck der Herrin des Himmels (Hathor), langlebender König! Die
Goldene (Hathor) gebe Leben an deine Nase, die Herrin der Sterne

(Hathor) vereinige sich (hnm128) mit dir!»129. Im Grabe Senbis in
Meir aus der Zeit Amenemhets I. (1991-1962 v. Chr.) treten drei Tänzerinnen

vor dem Grabherrn auf (Abb. 16). Mit der Rechten schütteln sie

ein Naossistrum, mit der Linken halten sie Senbi die Menit an ihrem
Halse hin oder schütteln sie. Vor den drei Tänzerinnen überreicht der
Hausvorsteher Chnum seinem Herrn einen kostbaren Schmuck. Weitere
Kostbarkeiten stehen hinter ihnen bereit, resp. werden herbeigetragen.
An der Spitze des untern Registers kauert ein Harfner. Hinter ihm
bringt ein Diener snw-Brote der Hathor herbei. Zwei Männer klappern
mit je zwei Paaren Kastagnetten. Sie tragen, wie die Mädchen, die
Menit um den Hals. Drei Männer, die am Boden hocken, klatschen
den Takt, während drei weitere tanzen und dazu mit den Fingern schnalzen.

Auf einen kleinen Knaben, der eine große Axt trägt, folgen drei

125 A. M. Calverley / M. F. Broome, The Temple of King Sethos I at Abydos
III, London/Chigaco 1938, Taf. 40. Der ganze Tanzzirkus, von dem im
Vorangehenden die Rede war, wird in der Fachliteratur mehr oder weniger vollumfänglich

unter der Bezeichnung «Hathortänze» abgehandelt (vgl. E. Brunner-Traut,
a.a.O. (Anm. 112), 22-24, 39-42, 48-52; H.Wild, a.a.O. (Anm. 100), 69-72;
J. Vandier, a.a.O. (Anm. 78), 427^-54). Zu Hathor als Patronin jeglicher
Unterhaltung vgl. auch unten Anm. 132.

126 Vgl. H. Brunner, Das Besänftigungslied im Sinuhe (B 269-279) :

Zeitschrift für die ägyptische Sprache und Altertumskunde 80 (1955) 5—11; zur
besänftigenden Wirkung des Erotischen vgl. unten Anm. 138.

127 D. h., wie die Abb. 17-19 zeigen, «berühre» und nicht «(Nimm) in deine
Hände!», wie E. Edel übersetzt (in: K. Galling, Textbuch zur Geschichte Israels,
Tübingen 21968, 10).

128 fynmt ntr heißt «Gottesgemahlin»; hnmt imn Amon) ist ein Titel der
Ma'at (vgl. A. Erman / H. Grapow, a.a.O. (Anm. 113), 377. Zum Sistrumspielen
als Hauptaufgabe der Gottesgemahlin vgl. unten Anm. 152.

129 A. M. Blackman, Middle Egyptian Stories (Bibliotheca Aegyptiaca II)
Bruxelles 21972, 38, Z. 268-271; Übersetzung bei E. Edel, a.a.O. (Anm. 127),
10.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 35

Ringer-Paare, die durch ihre spottenden Zurufe den Unterhaltungscharakter

der Szene betonen 130.

Eine ähnliche Szene findet sich im Grabe des Rechmire', des Veziers

Thutmosis' III. (1490-1436 v. Chr.). Vier seiner Töchter lassen ihn
anläßlich eines Gastmahls Menit und Sistrum berühren [Abb. 17). Tänzer

und Ringer sind keine zu sehen. Aber die Beischrift macht deutlich,
daß die vier Töchter mit Sistrum und Menit Tanz und andere

Unterhaltung jeder Art verkörpern 131, als deren Herrin Hathor gilt132.
Interessant ist, daß die Göttin, die in den Rasselinstrumenten Rechmire'
ihre Gunst bezeugt, «Tochter des Re'» genannt wird133, ein Titel,
den in der Regel Ma'at und nicht Hathor trägt (vgl. Abb. 20).

In einem eigenartigen Zusammenhang begegnet das Berühren des

Sistrums auf einem Bild aus dem Grab des Neferhotep aus der Zeit
des Aj (1349-1345 v. Chr.) [Abb. 18). Die Gemahlin des Neferhotep

130 Zu den Texten bei Abb. 16 vgl. A. M. Blackman, The Rock Tombs of
Meir I (Archaeological Survey of Egypt 22), London 1914, 22-27.

131 Die Beischrift zur Szene lautet: «Das Vergnügen, gutes Speisen zu sehen,
Musik, Tanz, Gesang, Salbung mit Balsam und Olivenöl, Lotus an der Nase,
Brot, Bier, Dattelwein und Leckerbissen aller Art, dargebracht für den Ka des

Herrn, des Bürgermeisters der Stadt, des Veziers Rechmire'; die Herrin seines
Hauses, Merjet, ist bei ihm» (N. de G. Davies, The Tomb of Rekh-mi-Rë' at
Thebes I, New York 21973, 60).

132 Vgl. die von S. Schott gesammelten Lieder an die Liebesgöttin (Altägyptische

Liebeslieder, Zürich 21950, 73-84); als Beispiel einige Zeilen aus dem Lied
der Sieben Hathoren (vgl. auch H. Junker, Poesie aus der Spätzeit: Zeitschrift
für ägyptische Sprache und Altertumskunde 43 (1906) 105 f.) :

«Du bist die Gebieterin der Szepter, der Halskette und des Sistrums,
die Gebieterin der Musik, für die man spielt...
Du bist die Gebieterin des Jubels, die Herrin des Tanzes,
die Gebieterin der Musik, die Herrin des Harfenspiels,
die Gebieterin des Reigens, die Herrin des Kranzbindens,
die Gebieterin der Myrrhen, die Herrin des Springens
die Gebieterin nie endender Trunkenheit» (Ebd. 78).

Als Herrin von allerhand Zirkus wird Hathor in einem Lied aus Medamud
gepriesen :

«Dir springen Beduinen mit ihren Gürteln
und Nubier mit ihren Stöcken.
Die Libyer klettern vor dir (am Kletterbaum).
Dich grüßen die Bärtigen (vom Gottesland).
Dir hüpfen Meerkatzen mit Stöcken
und die Affen mit Stäben» (S. Schott, a.a.O, 80 und 228).

Weiteres Material bei A. Hermann, Altägyptische Liebesdichtung,
Wiesbaden 1959, 14-28.

133 N. de G. Davies, a.a.O. (Anm. 131), 60. Zum Verhältnis zwischen Ma'at
und Hathor vgl. unten S. 41 f.



36 Die Weisheit «spielt» vor Gott

wird, nachdem sie von der Königin mit dem Ehrengold ausgezeichnet
worden ist, feierlich nach Hause geleitet. Bei dieser auch sonst von
Übermut gekennzeichneten Szene hält eine Dienerin einem Diener ihr
Sistrum zur Berührung hin. H. Brunner vermutet wohl zurecht, daß

es sich dabei «um die Gewährung einer Liebesbitte» handle 134.

Ahnliche Bedeutung dürfte jene bekannte Szene haben, bei der
Hathor (oder eine verwandte Göttin) dem König ihre Menit entgegenhält

und dieser sie berührt, wie auf einem Relief aus dem Grab Setis I.
(1317-1304 v. Chr.) (Abb. 19). Schon Th. Déveria und A. H. Gardiner

135 haben diesen Gestus so verstanden, daß der kostbare Schmuck,
den die Göttin trägt, alle Kostbarkeiten und Wohltaten symbolisiere,
welche die Göttin anzubieten hat. Durch die Berührung gewinnt der

König, resp. der Gott Teilhabe an ihnen. Die wichtigsten sind Leben
und Dauer. Darüber hinaus wird der Umstand, daß die Menit ein
weibliches Schmuckstück ist, dessen Berührung für Männer Glück und
Segen beinhaltet, eine erotische Note andeuten. Vielleicht deutet Hathor
mit dem Berührenlassen der Menit die Bereitschaft an, für den König
das Schönste der schönen Dinge zu tun, wie es im Liede der Sistrum-
und Menitspielerinnen bei der Luxorprozession heißt136. Jedenfalls
besaßen der Uberschlag und ähnliche Kunststücke, die die Mädchen vor
dem Gott Amon zum Rasseln des Sistrums und der Menit zum besten

gaben, eine erotische Note, zumal der kleine Schurz, den sie bei dieser

Gelegenheit trugen, die Scham anscheinend frei Heß 137. Daß sie auch

(oder vielleicht gerade) darin in Hathor, der Göttin der weiblichen
Lebenslust, ihr verklärendes Vorbild hatten, zeigt eine Episode aus der

Erzählung vom Streite des Horns und des Seth (Zeit Amenemhets I.,
1991-1962 v. Chr.). Der Schöpfer- und Sonnengott Re' zieht sich
aufgrund verschiedener Schwierigkeiten ärgerlich vom Weltregiment zurück
und bleibt untätig. «Darauf nach einer langen Zeitspanne kam Hathor

134 A.a.O. (Anm. 126), 9.
135 Vgl. oben Anm. 115.
136 w Wolf, a.a.O. (Anm. 114), 57. A. Hermann (a.a.O. (Anm. 132), 21)

deutet das Erheben der am Hals getragenen Menit wie folgt: «Die Handlung ist
der Ausdruck einer besonderen Gunsterweisung und drückt von Seiten der Frau
gesteigerte Zärtlichkeit aus. Sie kann kaum einen anderen Sinn haben als den
intimen Wunsch, eine geliebte Person in der Kette gleichsam miteinzuschließen.
In einigen Fällen, wo die Hathorkuh die Menitkette trägt, kommt es vor, daß die
Kette gleichzeitig um ihren und um den Hals des vor ihr stehenden Königs
herumgeführt ist, sie ihn also tatsächlich 'einhalst'» (und ebd. Abb. 4 und Taf. IV a und b).

137 E. Brunner-Traut, a.a.O. (Anm. 112), 49; W. Wolf, a.a.O. (Anm. 114),
18.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 37

Sie trat vor ihren Vater den Allherrn und sie entblößte ihre Scham

vor ihm. Da mußte der große Gott über sie lachen»138.

Das hebräische sahëq hat nicht selten einen erotischen Aspekt
(vgl. etwa Gen 26,8; 39,14 und 17; evt. Ex 32,6). Das gilt auch von
der oben genannten Davidsgeschichte, wo sich Michal durch das

Radschlagen des Königs bei den Mägden kompromittiert sieht. Die
Davidsgeschichte ist die einzige Stelle des Alten Testaments, an der von einem

realen sahëq vor Gott positiv die Rede ist. Und an dieser einzigen Stelle

führt es zu einem heftigen Konflikt. Eine ähnliche Entblößung, wie
sie mit dem sahëq Davids verbunden war, dürfte bei einer Frau noch
mehr Entrüstung ausgelöst haben. Ein Einfluß von Ägypten her, wo
das Scherzen vor der Gottheit eine alte und reiche Tradition besaß,

scheint mir deshalb beim mesahäqät von Spr 8,30 f. nicht unwahrscheinlich

zu sein. Dabei hätte Israel die ägyptische Praxis nur als Symbol,
nicht als Kultpraxis übernommen 139.

138 J. Spiegel, Die Erzählung vom Streite des Horas und Seth in Pap.
Beatty I als Literaturwerk (Leipziger ägyptologische Studien 9) Glückstadt 1937,
129; zur Entblößung als kultischem Akt vgl. ebd. 42 Anm. 1; Diodor Siculus
(Diodori Bibliotheca Historica I, hrsg. von F. Vogel, Leipzig 1888, S. 143 f., 1. Buch,
Abschnitt 85, § 3) berichtet davon im Zusammenhang mit dem Apiskult in Memphis
und Herodot (a.a.O. (Anm. 100), Buch II, Abschnitt 60, resp. S. 126) in dem des
Bastetkults in Bubastis.

139 Ähnlich wie dem sahëq im alten Israel ist es dem Kulttanz im christlichen
Raum ergangen. H. Rahner (Der spielende Mensch, Einsiedeln 31952) sammelt
eine Anzahl von patristischen Zeugnissen, die den Tanz feiern, und bemerkt dann
dazu: «Immerhin, dies alles ist, man sieht es deutlich, nur eine Art von Allegori-
sierung des Tanzes, der Versuch, die immer wieder sich ins Kultische eindrängenden
Reigen und musischen Weisen ins Spirituelle umzudeuten» (Ebd. 70). Zwar gab
es in fast allen Jahrhunderten liturgische Tänze, aber sie gehörten nie zum eigentlichen,

offiziellen Kult (L. Gougaud, La danse dans les églises: Revue d'Histoire
ecclésiastique 15 (1914) 1-22. 229-245). Das erotische (vgl. J. Weilner, Tanz
und Erotik, Regensburg 1953), und d. h. im kirchlichen Empfinden heidnische,
Moment des Tanzes hat immer wieder heftige Kritik auf den Plan gerufen (vgl.
C. Andresen, Altchristliche Kritik am Tanz: Zeitschrift für Kirchengeschichte 72

(1961) 217-262). H. Cox (Das Fest der Narren, Stuttgart/Berlin 31971, 73 f.) meint
zur modernen Problematik: Tanz in der Kirche: «Es ist falsch, Jazz und modernen
Tanz damit verteidigen zu wollen, daß man behauptet, sie seien nicht sinnlich
und es sei deshalb absolut ungefährlich, sie in die Kirche zu lassen In mancher
Hinsicht sind viele Tänze ausgesprochen erotisch, und das ist gerade das Wichtige
an ihnen. Sie repräsentieren eine nachgnostische, vielleicht genauer gesagt, eine
nachviktorianische Form des Christentums». Ob diese Qualifizierung im Hinblick
auf das alttestamentliche Material so ganz adäquat ist, scheint mir allerdings
mehr als fraglich.



Abb. 1 : Malerei aus Beni Hasan (um 2000 v. Chr). Nach P. E. Newberry, Beni
Hasan II (Archaeological Survey of Egypt 2) London 1893, Taf. 8 A (Zeichnung:
H. Keel-Leu).

Abb. 2: Relief aus Deir el-Bahri (um 1450 v. Chr.). Nach E. Naville, The Temple
of Deir el Bahari IV (Egypt Exploration Fund 19) London 1901, Taf. 100 (Zeichnung:

H. Keel-Leu)



Abb. 3: Relief aus Luxor (um 1380 v. Chr.). A. Gayet, Le temple de Louxor. Ier
fascicule (Mémoires publiés par les membres de la mission archéologique Française
au Caire 15), Paris 1894, Taf. 68, Fig. 196 und Taf. 74, Fig. 213.

Abb. 4: Relief aus Dendera (um 100 n. Chr.). Nach E. Chassinat / F. Daumas,
Le temple de Dendara VI, Le Caire 1965, Taf. 563 (Zeichnung: H. Keel-Leu).



Abb. 6: Ausschnitt aus einem Relief aus Medinet Habu (um 1180 v. Chr.). H. H.
Nelson u. a., Later Historical Records of Ramses III. Medinet Habu II (Oriental
Institute Publications 9) Chicago 1932, Taf. Ill (Zeichnung: A. Bollacher).



Abb. 7: Malerei aus Theben-West, Grab Nr. 19 (um 1300 v. Chr.). G. Foucart,
Tombes thébaines. Nécropole de Dirâ Abù'-n-Nâga. Le tombeau d'Amonmos IV
(Mémoires publiés par les membres de la mission archéologique Française au
Caire 57) Le Caire 1935, Taf. 13 (Zeichnung: R. Hay).

Abb. 8: Malerei aus Theben-West, Grab. 31 (um 1250 v. Chr.). N. de G. Davies,
Seven Private Tombs at Kurnah (Mond Excavations at Thebes 2) London 1948,
Taf. 11.



Abb. 9: Relief aus Theben-West, Grab Nr. 192 (um 1370 v. Chr.). A. Fakhry,
A Note on the Tomb of Kheruef at Thebes: Annales du Service des Antiquités
d'Egypte 42 (1943), Taf. 39 (Zeichnung: Ahmed Eff. Youssef).

Abb. 9a: Detail aus Abb. 9.



Abb. 10: Malerei auf Ostrakon, jetzt in Turin (um 1300 v. Chr.). E. Scamuzzi,
Egyptian Art in the Egyptian Museum of Turin, Torion 1964, Taf. 54 (Zeichnung:
H. Keel-Leu).

Abb. 11 : a) Relief aus Theben-West, Grab Nr. 53 (um 1450 v. Chr.). N. de G. Da-
vies, The Graphic Work of the Expedition: Bulletin of the Metropolitan Museum
of Art (The Egyptian Expedition 1925-1927) 23 (Nr. 2; 2. Teil) Febr. 1928, 62,
Fig. 4; b) Malerei aus Theben-West, Grab Nr. 65 (um 1140 v. Chr.). N. de G. Da-
vies, a.a.O., 70, Fig. 14 (die Figur schaut im Original nach links, vgl. unsere Abb.
12). c) Darstellung aus einem heute verlorenen Grab. Um 1830 vom Engländer
R. Hay kopiert. N. de G. Davies, a.a.O., 65, Fig. 7; d) Relief aus Deir el-Bahri
(um 1480 v. Chr.). N. de G. Davies, a.a.O., 69, Fig. 13; e) Relief aus Luxor (um
1350 v. Chr.). N. de G. Davies, a.a.O., 68, Fig. 11 (die Figur schaut im Original
nach links, vgl. unsere Abb. 13).



Abb. 12: Relief aus Theben-West, Grab Nr. 53 (um 1450 v. Chr.). N. de G. Davies,
a.a.O., 70, Fig. 14 (die drei Akrobatinnen) ; W. Wreszinski, Atlas zur altägyptischen

Kulturgeschichte I, Leipzig 1923, Taf. 179 (Sistrumspielerinnen und
Bankettszene) (Zeichnung: H. Keel-Leu).

Abb. 13: Relief aus Luxor (um 1350 v. Chr.). W.Wolf, Das Schöne Fest von
Opet. Die Festzugsdarstellungen im großen Säulengange des Tempels von Luksor,
Leipzig 1931, Taf. 1, Szene 4 (Zeichnung: M.Wessel).



Abb. 14: Reliefblock aus Karnak (um 1480 v. Chr.). M. Pillet, Sur les travaux
de Karnak (1923-1924) : Annales du Service des Antiquités d'Egypte 24 (1924),
Taf. 4 (Zeichnung: H. Keel-Leu).

Abb. 15: Relief aus Bubastis (um 850 v. Chr.). E. Naville, The Festival-Hall of
Osorkon II. in the Great Temple of Bubastis (1887-1889) (Egypt Exploration
Fund 10) London 1892, Taf. 15, vgl. Taf. 38 (Zeichnung: Madame E. Naville).



Abb. 17: Malerei aus Theben West, Grab Nr. 100 (um 1440 v. Chr.). N. de G.
Davies, The Tomb of Rekh-mi-Rê' at Thebes II (The Metropolitan Museum of
Art Expedition 11,2) New York 1943, 21973, Taf. 63.



Abb. 16: Relief aus Meir (um 1970 v. Chr.). A. M. Blackman, The Rock Tombs
of Meir I. The Tomb-Chapel of Ukh-Hotp's Son Senbi (Archaeological Survey of
Egypt 22) London 1914, Taf. 2 und 3.

Abb. 18 (links); Malerei aus Theben-West, Grab Nr. 49 (um 1345 v. Chr.). N. de
G. Davies, The Tomb of Nefer-hotep at Thebes I (The Metropolitan Museum of
Art Expedition 9,1) New York 1933, Taf. 17.

Abb. 19 (rechts) ; Relief aus dem Grab Seti's I. im Tal der Könige, jetzt in Florenz
(um 1315 v. Chr.). W. Westendorf, Das Alte Ägypten (Kunst im Bild) Baden-
Baden 1968, 178 (Zeichnung: H. Keel-Leu).



Abb. 20: Relieffragment aus dem Grab Seti's X. im Tal der Könige, jetzt in Florenz
(um 1315 v. Chr.). V. ions, Egyptian Mythology, Feltham 21968, 97 (Zeichnung:
H. Keel-Leu).



\ i %. \/ £2
'

f ^ÉRT ^
Sï| r\
J

Abb. 21 (links): Malerei aus dem Totenbuch des Hunefer, jetzt in London (um
1300 v. Chr.). E. Naville, Das ägyptische Totenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie
I. Text und Vignetten, Berlin 1886, Graz 21971, Taf. 136.

Abb. 22 (rechts) : Malerei aus Theben-West, Grab Nr. 100 (um 1440 v. Chr.). N. de
G. Davies, The Tomb of Rekh-mi-Rë' at Thebes II (The Metropolitan Museum
of Art Expedition 11,2) New York 1943, 21973, Taf. 66.

Abb. 23 (links): Skulptur, jetzt in Alexandrien (um 590 v. Chr.). B. Grdseloff,
L'insigne du grand juge égyptien: Annales du Service des Antiquités d'Egypte 40

(1940), Taf. 31 (Zeichnung: H. Keel-Leu).
Abb. 24 (rechts): Skulptur, jetzt in Kairo (um 800 v. Chr.). G. Legrain, Statues
et statuettes de rois et de particuliers III (Catalogue général des Antiquités
égyptiennes du Musée du Caire 71) Le Caire 1914, Taf. 40 und 41 (Zeichnung: H. Keel-
Leu).

4



und Äthiopien VII, Berlin 1849-58, Taf. 181 (Zeichnung: O. Georgi).

Abb. 26: Malerei aus dem Grab Ramses' IX. im Tal der Könige (um 1140 v. Chr.).
F. Guilmant, Le tombeau de Ramses IX (Mémoires publiés par les membres de
la mission archéologique Française au Caire 15), Le Caire 1907, Taf. 88.



Abb. 27:
Pektorale Schoschenq's
II. aus dem Sarkophag
Schoschenq's III. in
Tanis, jetzt in Kairo
(um 900 v. Chr.).
P. Montet, La nécropole

des rois tanites:
Kêmi 9 (1942) Taf. 21,
Nr. 219 (Zeichnung:
H. Keel-LEU).

Abb. 28:
Relief aus Medinet Habu
(um 1180 v. Chr.).
Ch. F. Nims u. a., The
Eastern High Gate.
Medinet Habu VIII
(Oriental Institute
Publications 94)
Chicago 1970,
Taf. 649 (Zeichnung:
R. H. Coleman /
E. J. Morby).



Abb. 29: Relief aus Beit el-Wali (um 1300 v. Chr.). H. Ricke /G. R. Hughes u. a.,
The Beit el-Wali Temple of Ramesses IX (The University of Chicago Oriental
Institute Nubian Expedition 1) Chicago 1967, Taf. 31 (Zeichnung: J. F. Foster).

Abb. 31 : Relief aus Karnak (um 695 v. Chr.). J. Leceant, Recherches sur les
monuments thébains de la XXVe dynastie dite éthiopienne, Le Caire 1965, Taf. 25

(Skizze des nicht besonders gut erhaltenen Reliefs von H. Keel-Leu).



Abb. 30: Relief aus Karnak (um 1180 v. Chr.). E. Otto / M. Hirmer, Osiris und
Amun. Kult und heilige Stätten, München 1966, Taf. 52 (Zeichnung nach Oriental
Institute Photograph 5222 von H. Keel-Leu).

Abb. 32: Relief aus Dendera (um 100 n. Chr.). A.Mariette, Dendérah. Description

générale du grand temple de cette ville I, Paris 1870, Taf. 40 (Zeichnung:
M. Weinbach).



Abb. 33: Relief aus Dendera (um 100 n. Chr.). A. Mariette, a.a.O. II, Paris 1870,
Taf. 2 (Zeichnung: M. Weinbach).

Abb. 34: Relief aus Dendera (um 100 n. Chr.). A.Mariette, a.a.O. III, Paris
1891, Taf. 43 p (Zeichnung: M. Weinbach)



Die Weisheit «spielt» vor Gott 55

6. Spielende Ma'at?

Tatsächlich hat man die Gestalt der Weisheit in Spr 8,22-31 in
letzter Zeit immer mehr von Ägypten her zu begreifen versucht und
in ihr eine israelitische Version der Göttin Ma'at sehen wollen, in der
sich die Macht der rechten Ordnung verkörpert140. Sie erscheint in der

Ikonographie, wie auf dem Relief aus dem Grabe Setis I. (1317-1304 v.
Chr.) {Abb. 20) als junge Frau mit einer Straußenfeder, einem Luft- und

Lichtsymbol, auf dem Kopf. Die Beischrift nennt sie «Tochter des

Re'», des Sonnen- und Schöpfergottes. Als Determinativ erscheint

140 Zur Ma'at: A. Wiedemann, Maa, déesse de la Vérité et son rôle dans
le panthéon égyptien : Annales du Musée Guimet 10 (1887) 559-573; C. J. Bleeker,
De Betekenis van de Egyptische Godin Ma-a-t (Diss.), Leiden 1929; A. Moret,
La doctrine de Maât: Revue d'Egyptologie 4 (1940) 1-14; H. Bonnet, a.a.O.
(Anm. 115), 430^-34; R. Anthes, Die Maat des Echnaton von Amarna: Supplement

to the Journal of the American Oriental Society 14 (1952) 1-36; S. Morenz,
Ägyptische Religion, Stuttgart 1960, bes. Kap. VI, 120-143; A.Volten, Der
Begriff der Maat in den ägyptischen Weisheitstexten, in: Les sagesses du Proche-
Orient ancien, Paris 1963, 73-101 ; H. H. Schmid, Gerechtigkeit als Weltordnung.
Hintergrund und Geschichte des alttestamentlichen Gerechtigkeitsbegriffes, Tübingen

1968, 46-61 ; W. Westendorf, Ursprung und Wesen der Maat, der altägyptischen

Göttin des Rechts, der Gerechtigkeit und der Weltordnung, in: Festschrift
für Walter Will, München 1974, 201-225.

Zum Verhältnis zwischen Ma'at und hokmäh: Bis tief in die fünfziger Jahre
hat man Anregungen für die Entstehung der Gestalt der hokmäh vor allem in
Vorderasien oder in Griechenland gesucht (vgl. die Aufzählung der wichtigeren
Hypothesen bei R. Stecher, a.a.O. (Anm. 10), 417 f.). R. Stecher stellt dabei
ausdrücklich fest: «Für Prov 8 findet sich in der ägyptischen Weisheitsdichtung,
die wegen der Beziehungen der «Lehre des Amenemopet zu Prov 22,17-24,22
vielleicht als erste in Frage käme, keine Parallele». Zwar hat W. F. Albright
(Von der Steinzeit zum Christentum. Monotheismus und geschichtliches Werden,
Bern/München 1949, 366) schon 1949 im Zusammenhang mit Proverbien 8 auf die
Weisheitsgestalt im aramäischen Achikarbuch aufmerksam gemacht, aber erst
1957 hat H. Donner (Die religionsgeschichtlichen Ursprünge von Prov. Sal. 8 :

Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde 82 (1957) 8-18) die
ägyptische Ma'at als Urtyp dieser Weisheit postuliert. Ch. Kayatz (a.a.O. (Anm. 9),
93-102) hat eindringlich auf eine Reihe von Ähnlichkeiten zwischen der hokmäh
von Spr 8 und der Gestalt der Ma'at hingewiesen. Die These von der Ma'at als

Prototyp der hokmäh-Vorstellung in Spr 8 hat seither viel Zustimmung gefunden.
Vgl. etwa G. von Rad, a.a.O. (Anm. 7), 199 f. Zu den Gegenstimmen in Anm. 82

füge noch H. H. Schmid, Wesen und Geschichte der Weisheit (Beihefte zur
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 101) Berlin 1966, 152 Anm. 45
hinzu. Seine Bemerkung, die Ma'at sei in der Spätzeit längst zu einem Begriff
der Rechtssprache verengt gewesen, trifft aber nicht zu (vgl. etwa die Abb. 32-34).



56 Die Weisheit «spielt» vor Gott

(links über ihrem Kopf) das sitzende Mädchen, als das sie oft dargestellt
wird. Überall, wo Ordnung gegenwärtig ist, ist auch sie gegenwärtig,
sei es an Waagen - irdischen und solchen des Totengerichts 141, wie auf
der vom Papyrus Hunefer aus dem Neuen Reich [Abb. 21) -, sei es

an Harfen, wie derjenigen aus dem Grab des Rechmire' (Thutmosis III.,
1490-1436 v. Chr.) (Abb. 22), wo sie die Harmonie der Töne garantiert.

Sie hängt als Emblem am Hals des Oberrichters 142, der gelegentlich,

wie bei Psammetich II. (595-589 v. Chr.) auf Abb. 23, mit dem

König identisch ist143.

Als Amtsabzeichen des Oberrichters hat Ma'at Hathor abgelöst,
die vom Mittleren Reich an dessen Brust schmückte 144. Noch zur Zeit
Scheschonqs III. (835-783 v. Chr.) schmückt ein Hathoremblem die
Würfelhockerstatue eines Oberrichters (Abb. 24). Dabei rühmt sich der

Dargestellte in der Aufschrift: «Ich bin angetan mit dem Zeichen der
Ma'at!»14S.

Ma'at scheint sich als Gestalt eigenartigerweise von der
lebenslustigen Hathor abgespalten zu haben 146. In der zweiten Hälfte des

2. Jahrhundert's v. Chr. erscheinen Ma'at und Hathor wie ein Schwesternpaar

am Bug der Barke des Sonnen- und Schöpfergottes Re'. Abb. 25

stammt aus einem Tempel Ramses' II. (1304-1238 v. Chr.) 147. Auf
einem Bild (Abb. 26) aus dem Grab Ramses' IX. (1149-1131 v. Chr.)
haben sie sich getrennt. Ma'at steht allein direkt vor dem Sonnengott,
während Hathor den alten Platz beibehalten hat148. Auf einem Schmuck

Scheschonqs II. (um 900 v. Chr.) steht sie als nacktes Mädchen vor dem

Allherrn Amon-Re'-Harachti (Abb. 27). Sie erinnert dabei an die Prin-

141 Vgl. H. A. Ducros, Etude sur les balances égyptiennes: Annales du
Service des Antiquités d'Egypte 9 (1908) 32-53.

142 G. Möller, Das Amtsabzeichen des Oberrichters in der Spätzeit:
Zeitschrift für die ägyptische Sprache und Altertumskunde 56 (1920) 67-68; B. Grdse-
loff, L'insigne du grand juge égyptien: Annales du Service d'Antiquités d'Egypte
40 (1940) 185-202.

143 Zur Weisheit als Schmuck am Hals vgl. Spr 1,9 und 3,22.
144 B. Grdseloff, a.a.O. (Anm. 142), 201.
145 Ebd. 195.
146 Ebd. 197.
147 Diese Darstellung ist häufig. Vgl. z. B. W. Wreszinski, a.a.O. (Anm. 120),

Taf. 198, 202 (Tutanchamun); H.H.Nelson u.a., Reliefs and Inscriptions at
Karnak I. Ramses Ill's Temple within the great Inclosure of Amon. Part I (Oriental

Institute Publications 25), Chicago 1936, Taf. 17, 21, 56.
148 In der gleichen Haltung, wie auf Abb. 26, erscheint Ma'at im Grab Ramses

VI. Allerdings fehlt dort Hathor ganz (A Piankoff, The Tomb of Ramesses VI.
Plates (Bollingen Series XL. 1) New York 1954, Taf. 158, 159, 196.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 57

zessinnen, die im Hohen Tor von Medinet Habu vor ihrem königlichen
Vater, Ramses III. (1204-1173 v. Chr.), erscheinen, um ihn zu erfreuen

(Abb. 28) 149. Beachtenswert ist auf Abb. 27 der kosmische Kontext.
Das Schiff mit der Sonnenscheibe fährt über den mit Lotusblüten
geschmückten Ozean. Pflanzensäulen tragen den sternbesäten Himmel.
Hathor und Ma'at (die also zweimal dargestellt ist) schützen das Sonnenauge.

Neben der Nähe Ma'at's zu Hathor, der Göttin der Heiterkeit und
des Scherzens, gibt es ein zweites ikonographisches Thema, das gerade
für die ägyptische Spätzeit, und d. h. für die Zeit des Alten Testaments,
eine gewisse Affinität der Göttin der Weltordnung und der Weisheit
zu Spiel und Scherz bezeugt.

Der Reliefschmuck der ägyptischen Tempel des Neuen Reiches

zeigt sehr häufig den König, wie er als Oberpriester den Göttern, besonders

dem Welt- und Schöpfergott Amon-Re', Ma'at darbringt. Abb. 29

aus dem Felsentempel Ramses' II. (1304-1238 v. Chr.) aus Beit el-Wali
steht für unzählige gleiche Szenen 15°.

Seit Beginn des Neuen Reiches kennt der Amontempel in Karnak
das Amt der Gottesgemahlin des Amun 1S1. Die erste und sozusagen
prototypische Inhaberin dieses Amtes war Achmes-Nefertari, die Gemah-

149 Vgl. Ch. F. Nims, a.a.O. (Anm. 78), Taf. 630-633, 636-642; vgl. auch
den Tanz der Salome in Mk 6,22 (Parr.).

150 Das Motiv der Darbringung der Ma'at hat auch in Vorderasien Eingang
gefunden. Aus dem Hauran stammt eine Stele Ramses' II., die ihn bei diesem
Ritus vor einer einheimischen Göttin zeigt (H. Gressmann, Altorientalische Bilder
zum Alten Testament, Berlin und Leipzig 21927, Abb. 103 «Ijobstein»), In Serâbït
el-Chädim auf dem Sinai ist Hathor die Empfängerin der Ma'at, die Ramses IV.
darbringt (A. H. Gardinre / T. E. Peet, The Inscriptions of Sinai I. Introduction
and Plates, London 21952, Taf. LXXVII, Abb. 279), Im Palast des Omri und des

Achab in Samaria wurde ein Elfenbein gefunden, das einen falkenköpfigen Gott
zeigt, der dem Sonnenkind auf dem Lotus Ma'at darbringt (J. W. und G. M. Crowfoot,

Early Ivories from Samaria, London 1938, 12 f. und Taf. 1,2). A. Moret
(a.a.O. (Anm. 140), 10) spricht davon, daß die Darbringung der Ma'at auch auf
den Elfenbeinschnitzereien von Arslan Tasch, die aus Damaskus stammen, gefunden

wurde. Er nennt keine Belegstellen. In der offiziellen Publikation kann ich
das Motiv nicht finden (F. Thureau-Dangin / A. Barrois / G. Dossin / M. Dunand,
Arslan-Tash (Bibliothèque archéologique et historique XVI) Paris 1931). Zur
Deutung des Ritus der Darbringung der Ma'at vgl. die reich dokumentierte
Ausführung bei H. H. Schmid, a.a.O. (Anm. 140), 57-60.

151 J. Cerny, Le culte d'Amenophis I chez les ouvriers de la nécropole thé-
baine: Bulletin de l'Institut Français d'Archéologie Orientale du Caire 27 (1927)
159-203 ; C. E. Sander-Hansen, Das Gottesweib des Amun, K0benhavn 1940 ;

J. Leclant, Les divines adoratrices d'Amon thébain: Revue de l'Histoire des
Religions 151 (1957) 121-144; Ders., a.a.O. (Anm. 159), 354-386.



58 Die Weisheit «spielt» vor Gott

lin Amenhoteps I. (1529-1508 v. Chr.) Die Hauptfunktion der
Gottesgemahlin bestand zu allen Zeiten darin, vor dem Gott das Sistrum zu
schütteln und ihm die Menit zu präsentieren 152. Über die Bedeutung
dieses Ritus wurde unter 5. d das Nötige gesagt.

Am Amontempel in Karnak findet sich nun eine interessante

Darstellung, welche die beiden Motive, die Darbringung der Ma'at und
das Präsentieren des Sistrum und der Menit durch die Gottesgemahlin,
miteinander verbindet {Abb. 30) 153. Dabei zeigt das Bild aus der Zeit
Ramses' III. (1204-1173 v. Chr.)154 die Gottesgemahlin Achmes-Nefer-

tari als nacktes Mädchen. Sie spielte also eine ähnliche Rolle wie die
Prinzessin auf Abb. 28 und Ma'at auf Abb. 27. Leider sagt die Beischrift
über den Zusammenhang zwischen der Darbringung der Ma'at und der
scherzenden Gottesgemahlin nichts aus 155. Die Beischrift zu einer

Darstellung Achmes-Nefertaris auf der Umfassungsmauer Ramses' II.
(1304-1238 v. Chr.) nennt sie aber «süß an Liebe, indem Schönes beim
Anblick getan wird, mit schönen Händen mit dem Sistrum, die ihren
Vater Amun beruhigt (shtp) »156. Diese Beischrift paßt auch ausgezeichnet

zu Abb. 30. Dabei bedeutet shtp durchaus nicht nur, jemanden
aufgeregten oder zornigen beruhigen, sondern auch einfach jemanden durch
Schmuck, Musik, Tanz und ähnliches zufrieden machen, erfreuen 157.

Die Beischrift zu Amon auf Abb. 30 sagt nun, daß Amon Ma'at liebt

152 C. E. Sander-Hansen, a.a.O. (Anm. 151), 24 f.; vgl. das Bild bei H. H.
Nelson, a.a.O. (Anm. 147), Taf. 51.

153 W. Helck, Ahmesnofretere als Mittlerin : Zeitschrift für ägyptische Sprache

und Altertumskunde 83 (1958) 89-91.
154 Amon selber ist in sehr flachem, aber doch leicht erhabenem Relief in

dem für die Thutmosiden typischen Stü dargestellt. Der jetzt herausgefallene
Kopf scheint in Einlegearbeit (aus kostbarem Material?) gearbeitet gewesen zu
sein. Im gleichen flachen Relief ist auch Achmes-Nefertari geschaffen. Die Gestalt
Ramses' III. hingegen ist in versenktem Relief gehalten (vgl. dazu P. Barguet,
Le temple d'Amon-Rê à Karnak. Essai d'exégèse, Le Caire 1962, 113 f. Anm. 6).

155 Die Beischrift lautet: «Die Gottesgemahlin, die große, königliche Gattin,
Achmes-Nefertari vom Tempel Menisut, die Amon liebt, der Herr der Götter»
(vgl. Abb. 30). W. Helck (a.a.O. (Anm. 153), 90 f.) liest statt nb ntr.w r ntr.m
(«die Amon liebt) mehr als die Götter». Eine Überprüfung am Original durch Herrn
M. Ciccarello (Chicagohaus, Luxor) hat die Richtigkeit der ersten Lesung bestätigt

(so auch P. Barguet, a.a.O. (Anm. 154), 114).
156 W. Helck, Die Ritualszenen auf der Umfassungsmauer Ramses' II.

in Karnak (Ägyptologische Abhandlungen 18) Wiesbaden 1968, Text S. 52, Bild 46;
Abbildungen S. 32, Bild 46 R. Lepsius, Denkmäler aus Ägypten und Äthiopien
Abteilung III, Band VI, Berlin 1849-58, Taf. 147a.

157 A. Erman / H. Grapow, Wörterbuch der ägyptischen Sprache IV, Berlin
21971, 221 f.



Die Weisheit «spielt» vor Gott 59

und daß er sich über sie freut (htp.fkr mVt)158. Ma'at und die mit Sistrum
und Menit Hathorfunktionen erfüllende Gottesgemahlin Achmes-Nefer-

tari versetzen den Allherrn gemeinsam in beste Stimmung.
Die Komposition aus dem Gott Amon, der Sistrum spielenden

Gottesgemahlin und dem Pharao, der Ma'at darbringt, findet sich auch

später noch, so z.B. in Karnak (Abb. 31) aus der Zeit des nubischen
Pharao Schebitku (=Schabataka, 698-690 v. Chr.) 159. Als Gottesgemahlin

amtet Amenirdis 16°. Abb. 30 ist also als Komposition nicht
singular, wenn Amenirdis auch nicht als nacktes Harmismädchen,
sondern in großer Aufmachung mit der hohen Federkrone erscheint.

Endlich finden sich eine Anzahl verwandter Kompositionen im
großen Hathortempel in Dendera, der dem 1. und 2. Jahrhundert
n. Chr. angehört, aber ganz in der ägyptischen Tradition verwurzelt
ist161. Abb. 32 zeigt den Pharao bei der Darbringung der Ma'at vor
Hathor und vor ihrem Partner Horas. Da die Göttin im Vordergrund
steht, erscheint an Stelle des Harimsmädchens, resp. der Gottesgemahlin
ein kleiner, nackter Knabe mit Sistrum und Menit: Die Verbindung
zwischen dem spielenden Knaben und Ma'at wird Abb. 33 noch besonders

unterstrichen 162. Neben der Ma'atfigur, die der Pharao präsentiert,

erscheint Ma'at zusätzlich hinter dem Sistrum spielenden Knaben
und hält schützend ihre Hände über diesen. Besonders eigenartig ist
Abb. 34. Hier ist der spielende Knabe von der hockenden Ma'at und
einer riesigen Menit begleitet, in der sich Hathor verkörpert. Ma'at und
Hathor scheinen von ihrem Ursprang her eine gewisse Zugehörigkeit
zueinander bewahrt zu haben, zu der im 1. Jahrtausend v. Chr. die

Affinität zu dem durch Sistrum und Menit verkörperten Scherzen vor
der Gottheit dazugestoßen zu sein scheint.

Die drei Gestalten (Hathor, Ma'at und «Spiel») von Abb. 34 sind
in der scherzenden Weisheit von Spr8,30f. vereinigt. Ich lege keinen

158 Ebd. III, 188; vgl. auch Ch. Kayatz, a.a.O. (Anm. 9), 97 f.
159 J. Leclant, Recherches sur les monuments thébains de la XXVe dynastie

dite éthiopienne, Le Caire 1965, 51 f. und Taf. 25.
160 Vgl. C. E. Sander-Hansen, a.a.O. (Anm. 151), 9 und 22; K. A.

Kitchen, The Third intermediate Period in Egypt (1100-650 B. C.), Warminster
1973, 498 s. v. Amenirdis I.

161 F. Daumas, Dendara et le temple d'Hathor. Notice sommaire, Le Caire
1969.

162 Ähnliche Darstellungen wie sie die Abb. 32-34 zeigen, sind in Dendera
recht häufig; vgl. A. Mariette-Bey, Dendérah. Description générale du grand
temple de cette ville I, Paris 1870, Taf. 14, 40, 57, 68, 73; Ebd. II, Paris 1870,
Taf. 2, 3, 18, 25, 26, 30, 35, 46, 52, 58, 62; Ebd. III, Paris 1871, Taf. 16, 38, 39.



60 Die Weisheit «spielt» vor Gott

Wert darauf, eine historische Abhängigkeit zu postulieren. Aber die

z. B. für R. Stecher so unmögliche Verbindung von Weisheit und
Scherz 163, wie er hier im Abschnitt 5 expliziert wurde, scheint mir
durch das Material von Abschnitt 6 doch wesentlich an Wahrscheinlichkeit

gewonnen zu haben.

7. Die Bedeutung der scherzenden Weisheit von
Vs. 30f. im Ganzen von Spr 8,22-31

Nachdem einigermaßen geklärt ist, was «mesahäqät vor Gott»

vordergründig meint, welche Vorstellungen sich etwa damit verbinden
können und vielleicht auch, woher die Vorstellung kommt, bleibt die

Frage, was dieses Symbol der vor Gott lachenden und scherzenden

Weisheit im Ganzen von Spr 8,22-31 bedeutet.

Folgende Möglichkeiten bieten sich an, von denen angesichts des

Symbolcharakters der Figur die eine die andere nicht auszuschließen

braucht :

a. Die Weisheit betont in Spr 8,22-36, wenn auch unter
Vermeidung der Vorstellung allzu deutlicher physischer Vaterschaft, Gottes

erstgeborene Tochter zu sein. Das übermütige Scherzen kann ganz
einfach diesen Anspruch weiter unterstreichen. Sie darf in Gegenwart
ihres Vaters unbekümmert scherzen. Sie ist bei ihm zuhause.

Unterstützung findet diese Deutung in Gen 21,8 ff. (E) 164. Am Tage, da Isaak
entwöhnt wird, sieht Sara, seine Mutter, den älteren Sohn Abrahams,
den ihm die Nebenfrau Hagar geboren hat, den Ismael, scherzen

(•mesahëq). Dieser Anblick stört sie und sie bittet Abraham: «Vertreibe
diese Magd und ihren Sohn, denn der Sohn dieser Magd darf nicht
zusammen mit meinem Sohn Isaak erben». Das Scherzen Ismaels im
Hause Abrahams dokumentiert seine selbstverständliche und
ungestörte Zugehörigkeit zu diesem Haushalt16S, ja - in den Augen Saras -
sogar seinen Erbanspruch. Schon die im dritten Jahrhundert v. Chr.
entstandene griechische Übersetzung des Pentateuch hat das nicht
mehr verstanden und ergänzt das mesahëq durch einen Gegenstand,

163 A.a.O. (Anm. 10), 429 und 434.
164 Darauf hat mich Prof. J.-D. Barthélémy (Fribourg) aufmerksam

gemacht.
165 Zu dieser Bedeutung vgl. auch die Tiere in Ijob 40,20, die in Anwesenheit

des gewaltigen Nilpferds sorglos bleiben (jesahaqü).



Die Weisheit « spielt » vor Gott 61

mit dem Ismael scherzt, und übersetzt: 7caiÇovTa (xerà Iaaax -roö utou
aÙTTjç «scherzend mit Isaak, ihrem Sohn» 166.

b. Die Bedeutung des übermütigen Scherzens der Weisheit in
Spr 8,31 erschöpft sich aber m. E. nicht in der Darstellung ihres Status
als Erstgeborene. Der Hinweis auf ihr Scherzen erfolgt ja nicht unmittelbar

im Anschluß an die Aussagen über ihre Entstehung, sondern in
dem über ihre Anwesenheit bei den großen Schöpfungswerken (Spr
8,27-29). Damals war sie sa'asü' im «Entzücken», «Wonne» (Spr 8,30).
Ähnlich kann das Hebräische sagen: «Ich (war ganz) Friede!» (Ps 120,7).
«Ich (war ganz) Gebet!» (Ps 109,4). «Ich (bin ganz) Einsicht!» (Spr
8,14)167. Es ist deshalb unnötig, dieses «Wonne» mit der griechischen
Übersetzung unter Annahme einer äxo-xoivoü-Konstruktion als

«seine (sei Gottes) Wonne» zu verstehen 168. Es dürfte nicht allzu kühn
sein, den Grund für ihre Wonne und ihren Übermut in den herrlichen
Gottestaten zu sehen, bei denen sie dabei war. Als Ausdruck des Glücks
erscheint das Lärmen der Scherzenden in Jer 30,19 neben tödäh «Dank»,
«Danklied» (vgl. auch Jer 31,4; Sach 8,5). Eine Parallele zur so verstandenen

Wonne und zum Scherzen der Weisheit finden wir in Ijob. Ijob
38,7 erzählt, daß alle Morgensterne jauchzten und alle Gottessöhne

(vor Glück) schrieen als es Gott gelang, die ungeheuren Säulen der Erde
auf unbegreifliche Weise fest zu machen 169.

c. Wenn wir das Scherzen der Weisheit einfach als Ausdruck des

Übermuts und der Freude über die Großtaten Gottes deuten, scheint
mir aber dem Unterhaltungscharakter, den sahëq liphnë «scherzen vor»
sonst hat (Ri 16,25; 2 Sam 2,14; 6,5,21), nicht Genüge getan 17°. mesahä-

qät lephänä(j)w in Spr 8,31 als aktives kultisches Tun vor und für Jahwe
zu verstehen, empfehlen nicht nur 2 Sam 6,5.21 (David vor der Lade)

166 sahëq in Verbindung mit der Präposition be scheint die Bedeutung zu
haben «sich mit jemandem, sich auf Kosten von jemandem zu amüsieren». Man
treibt mit etwas oder jemandem seinen Mutwillen, so soll Josef das mit Potiferas
Frau getan haben (Gen 39,14.17). Ein Mädchen tut es mit einem kleinen Vogel
(Ijob 40,29). Ein Mensch kann es aber nicht mit dem Leviaten (Ijob 40,29). Um
sich mit ihm vergnügen zu können, muß man schon Gott sein (Ps 104,26). Der
Aspekt des Mutwilligen und Übermütigen scheint zu fehlen, wenn statt be die
Partikel 'ät verwendet wird (vgl. Gen 26,8).

167 Ygp dazu weiter Gen 12,2; 1 Sam 25,6; Hos 5,2; Ez2,7f.; Ps 25,14;
28,8; 55,22; 90,1; 92,9.

168 So M. Dahood, a.a.O. (Anm. 12), 519.
169 Ein Echo auf Ijob 38,7 dürfte Baruch 3,34 sein.
170 Den Unterhaltungscharakter von sahëq liphenë unterstreicht R. Stecher

a.a.O. (Anm. 10), 429-431, sehr eindringlich.



62 Die Weisheit «spielt» vor Gott

und die ägyptischen Parallelen, sondern auch das Echo, das Spr 8,30 f.
in Jesus Sirach 24,10a gefunden hat. Hier sagt die Weisheit, die Gott
vor aller Zeit, am Anfang erschaffen hat (Sir 24,9a) :

10a êv axYjvfl ocyta èvcomov aùrou SASiTOupyycra
10b xai ouTtoç èv Swov saTrjpîyÔTjV
10a «Im heiligen Zelte tat ich Dienst vor ihm
10b und so 171 wurde ich auf Zion fest eingesetzt».

soTTjptyOrjV könnte in diesem Zusammenhang eine Interpretation
von 'ämön sein 172. Die Weisheit ist fest bei Gott und d.h. auf dem Zion,
weil sie dort vor ihm im kultischen Dienst wirkt (vgl. Anm. 171). Das

sXsi,ToûpY7]croc ist eine etwas feierliche, aber angesichts von 2 Sam 6 und
der ägyptischen Parallelen durchaus nicht sachfremde Interpretation
von mesahäqät lephänä[j)w 173.

Es ist zu beachten, daß die hokmäh ihren «liturgischen Dienst»
nach Spr 8,30 f. während der Schöpfung leistet. Man darf wohl, auch

171 Die neueren Übersetzungen geben das oôtcoç alle mit «darauf» wieder
(V. Hamp, Das Buch Sirach oder Ecclesiasticus, in: Echter Bibel IV, Würzburg
1959, 633; J. Marböck, a.a.O. (Anm. 9), 35; O. Rickenbacher, Weisheitsperi-
kopen bei Ben Sira (Orbis Biblicus et Orientalis 1) Freiburg/Schweiz 1973, 111).
Ein Blick in E. Hatch / H. A. Redpath, A Concordance to the Septuagint II,
Graz 21954, 1035-1039, zeigt aber, daß oôxtoç fast stets kên oder höh «so » wiedergibt.

Es handelt sich beim Dienst im heiligen Zelt und bei der Einwurzelung auf
dem Zion nicht um zwei Akte, die zeitlich aufeinander folgen, sondern der Dienst
erklärt wie, in welcher Art und Weise, vielleicht auch noch warum, die Weisheit
auf dem Zion gefestigt wurde.

172 Bildungen des Verbs <rr/)püoj liegen in Ex 17,12 und 2 Kön 18,16 Formen

von 'mn zugrunde. Symmachus und Theodotion übersetzen das 'ämön von
Spr 8,30 mit laxrjpiYpivi). Vgl. auch das hjmnt' des Targum, Weish 7,23 und
das Amen in Off 3,14; 19,11.

173 J. Marböck (a.a.O. (Anm. 9), 56) statuiert zwar, daß das Motiv der
spielenden Weisheit in Sir 24 völlig fehle. Das hängt damit zusammen, daß er das
Spielen mit den meisten neueren Auslegern als das formlose Spiel eines Kindes
auffaßt und nicht als einen der kultischen Unterhaltung analogen Gottesdienst,
wie das oben geschehen ist. Zum kultischen Dienst der Ma'at siehe H. H. Schmid,
a.a.O. (Anm. 140), 57-60; zur Gleichung von Mert (Anm. 124) und Ma'at A.M.
Blackman / H. W. Fairman, A Group of texts inscribed on the façade of the
sanctuary in the temple of Horus at Edfu, in: Miscellanea Gregoriana. Raccolta
di scritti pubblicati nel Centenario della Fondazione del Museo Egizio, Vaticana
1941, 421. Die oben vorgetragene Deutung des mesahäqät in Spr 8,30 f. als
kultischem Verhalten wird der Beobachtung gerecht, daß die Göttin Ma'at (und in
ihrer Nachfolge die hokmäh) ihren Platz nicht in den Weisheitstexten, sondern im
Kult und im Mythos, resp. der theologischen Spekulation, habe (vgl. H. H. Schmid,
Wesen und Geschichte der Weisheit (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestament-
liche Wissenschaft 101). Berlin 1966, 152).



Die Weisheit «spielt» vor Gott 63

wenn man das mit «Werkmeister» übersetzte 'ämön kaum auf die Weisheit

beziehen kann, doch nicht jeden aktiven Einfluß der hokmäh auf
das Schöpfungsgeschehen bestreiten174. Denn der Kult übt auf die

Gottheit, vor der er vollzogen wird, einen ganz realen Einfluß aus. Ein
bestimmter Kult vermag die Gottheit in eine ganz bestimmte Stimmung
zu versetzen und zu bestimmten Handlungen zu bewegen 175.

Wenn aber ein übermütiges und zum Lachen reizendes Mädchen

174 Wenn die Ma'at auch ganz einfach in der Gegenwart des Sonnen- und
Schöpfergottes gezeigt wird, so genügt diese Motivgesellung, die Vorstellung zu
evozieren, daß Re' die Welt durch und in Ma'at geschaffen hat und erhält (zur
Gedankengesellung in der ägyptischen Kunst vgl. H. Schäfer, Von ägyptischer
Kunst. Eine Grundlage, Wiesbaden 41963, 167 f.). Nicht nur in der ägyptischen
Kunst, sondern auch in der hebräischen Sprache findet man die schlichte
Nebeneinanderstellung (Parataxe) häufig. Sie ist im Hinblick auf die präzise Zu- oder
Unterordnung einzelner Satzteile oft äußerst nachlässig und überläßt die Bestimmung

der genauen Beziehung dem Hörer (vgl. C. Brockelmann, Hebräische
Syntax, Neukirchen 1956, § 133-134; R. Meyer, Hebräische Grammatik III.
Satzlehre (Sammlung Göschen 5765) Berlin 1972, 82, 90, 95, 98, 100, 107, 111).
Da die Beteiligung der Weisheit an der Schöpfung eine dem Alten Testament
geläufige Vorstellung ist (vgl. z.B. Ps 104,24; Ijob 28,23-27), muß schon die
bloße Gesellung der Motive Schöpfer und Weisheit die Gedanken in diese Richtung
lenken.

Dazu gibt es nebst der bloßen Parataxe in Spr 8,22-31 einige Hinweise, die
einen gewissen Beitrag der hokmäh beim Schöpfungswerk nahelegen. Das rê'-
Sït darkö in Vs. 22 kann nicht nur mit «Erstling seines Tuns», sondern auch mit
«Grundlage seines Tuns» übersetzt werden (vgl. etwa Spr 4,7; Ps 111,10; Jer49,
35). Das Dabeisein in Vs. 27 kann durchaus mehr als passive Präsenz bedeuten,
so etwa in Jes 48,16 (so auch P. A. H. de Boer, a.a.O. (Anm. 46), 69). sâm 'anï
steht immerhin bei Werken, von denen oft und gern betont wird, daß sie mit
besonderer Weisheit geschaffen seien, so dem Festmachen des Himmels (Spr 3,19b;
Jer 10,12c; Ps 136,5), dem der Erde (Spr 3,19a; Jer 10,12b) und beim Einrichten
des Wasserhaushalts (Spr 3,20a; Ijob 26,12). Daß ausführlich von Gottes
Schöpfungswirken gesprochen wird, ist noch kein Grund, das der Weisheit auszuschließen.
Im Buch der Weish wird die Weisheit bald als tsxvïti.ç (7,21; 8,6), bald wieder als
bloß gegenwärtig vorgestellt, während Gott als Texvtnjç (13,1) die Welt schafft
(vgl. 9,9; 1,14; 9,2; 11,24). Die Frage ist, wie die Beteiligung der Weisheit genau
vorgestellt wird.

175 Belege finden sich von den ältesten bis zu den jüngsten Stücken des
Alten Testaments vgl. z.B. Gen 8,21; Numl0,9; 17,11-13; Hag 2,18 f. Das
sahêq liphenë in 2 Sam 6,5 und 14 soll J ahwe heiter stimmen, der bei ähnlichen
Gelegenheiten verschiedentlich seinen Zorn manifestiert hat (1 Sam 6,19; 2 Sam
6,6-8). N. de G. Davies (a.a.O. (Anm. 112), 70) läuft Gefahr zu übersehen, daß
der Kult von Haus aus nicht der Erbauung der Gläubigen, sondern der der Gottheit

dient, wenn er den Überschlag im ägyptischen Kult wie folgt kommentiert :

«It is hard to see how the acrobat could make any higher contribution than a
quickening of the pulse, except in so far as extraordinary physical perfection and
powers might create an impression that life was insuppressible and under the aegis
of the gods».



64 Die Weisheit «spielt» vor Gott

Gott bei seiner Schöpfung erfreut hat, so heißt dies, daß das von Ijob 28

eher mathematisch und für den Menschen unzugänglich gesehene
Geheimnis der Welt nach Spr 8,22-31 die Freude und das Vergnügen Gottes

sind. Nicht der große Kummer oder ein irrer Zufall, sondern eine

übermütige Heiterkeit und eine untödliche Lebensfreundlichkeit176

liegen dem All zugrunde.
Die Schöpfung als Werk eines vergnügten und sich vergnügenden

Gottes ist zwar kein geläufiges alttestamentliches Thema. Aber im
Ps 104 Vs. 26 wird immerhin die kühne Behauptung gewagt, Gott hätte
den schrecklichen und gefürchteten Meeresdrachen, den Leviatan,
geschaffen, um mit ihm zu spielen und sich mit ihm zu vergnügen (Ie

sahäq bö), so wie ein Mädchen mit einem zahmen Vögelchen (Ijob 40,29;
vgl. auch Baruch 3,17) oder ein Mann mit einer Frau scherzt und sich

vergnügt (Gen 26,8; 39,14.17) 177.

176 Einigermaßen philosophisch formuliert und als reine Intuition sind schon
ähnliche Auffassungen vorgetragen worden, so z. B. von A. Hudal (Die religiösen
und sittlichen Ideen des Spruchbuches, Rom 1914, 150: «Jahwe hat das
Schöpfungswerk vollbracht, das ist die Anschauung des Spruchdichters, die Weisheit
aber war dabei nicht als lässige Zuschauerin, sondern sie hat mitgearbeitet wie die
Idealform dem Künstler das treibende Agens in seiner Tätigkeit ist». So betrachtet
ist die Funktion der Weisheit in Spr 8,22-31 von der der Weisheit in Ijob 28,23-
27 gar nicht so verschieden.

177 Nebst dem mutwilligen Scherzen soll hier wohl auch die Überlegenheit
Gottes über dieses gewaltige Wesen ausgesagt werden (vgl. Anm. 95 und 166),
allerdings nicht so, daß darin ein sadistischer Unterton mitschwingen würde, als
ob Jahwe den Leviatan geschaffen hätte, um ihn zu Tode zu quälen. Für diese
Art von «Belustigung» braucht das Hebräische hit'allgl be, so etwa, wenn ein besiegter

König zum Spott gequält wird (vgl. 1 Sam 31,4 1 Chr 10,4; Jer 38,19; vgl.
auch Mk 15,16-19 Parr.), wenn eine Frau so geschändet wird, daß sie stirbt (Ri 19,
25), wenn Jahwe den verhärteten Ägyptern übel mitspielt bis sie Israel ziehen
lassen (Ex 10,2 J; 1 Sam 6,6) und etwas harmloser, wenn die «störrische» Eselin
Bileams diesen zur Verzweiflung treibt (Num 22.29J). Im Gegensatz zu hit'allêl be

betont sahëq be die gutmütige, heitere Seite des Spiels (vgl. zu Ps 104,26 noch
den Kommentar von H. J. Kraus, Psalmen (Biblischer Kommentar XV/2),
Neukirchen 21961, 713 f.).

Von der üblichen Bedeutung des Ausdrucks sahëq be «scherzen mit»angeregt
hat P. A. H. de Boer (a.a.O. (Anm. 46), 69 f.) das mesahäqät be tëbël 'arsö in V. 31a
dahin deuten wollen, daß die Weisheit aus der Erde ihr Spielzeug mache. Wenn
man V. 31b als sekundäres Verbindungsstück zum Folgenden sieht, erhält diese

Deutung von dorther eine Stütze. Ich möchte Vs. 31a aber doch lieber als Parallele
zu Vs. 30c verstehen, mit dem es durch eine Anapher verbunden ist. Das «vor
ihnen» (den Philistern) in Ri 16,25 wird durch das «zwischen den Säulen» und
das «vor ihm» (vor Gott) in Sir 24, 10a durch das «im heiligen Zelt» näher bestimmt.
Die ganze Erde als Aufenthaltsort der Weisheit findet ein Echo in Sir 24,3-7.
Von dorther wird auch der Sinn der Aussage deutlich. Während sie bei Sir letztlich
auf den Zion konzentriert ist (vgl. Sir 24,8-34), beherrscht sie nach Spr 8,22-31a



Die Weisheit « spielt » vor Gott 65

Abschließend bleibt zu fragen, woher der Dichter von Spr 8,22-31
um eine unbändige Freude als Grundgeheimnis der geschaffenen Welt
weiß. Wie der Dichter von Ijob 28 seine Vorstellung von einer durch
Maß, Zahl und Gewicht bestimmten kosmischen Weisheit seiner

Welterfahrung verdankt, so ist auch die scherzende Weisheit von Spr 8

keine VerObjektivierung einer Eigenschaft oder einer Fähigkeit Gottes,
sondern einer Eigenschaft der Welt178.

Die christliche Gemeinde hat, wie vor ihr die jüdische, aufgrund
ihrer neuen Erfahrungen, die Frage nach der àpyj], nach dem «Urgrund»,
neu beantwortet. Während die jüdische das Grundgeheimnis der Welt
im mosaischen Gesetz sah (Sir 24,23 ; Bar 4,1) 179, bekennt die neutesta-
mentliche in Anlehnung an Spr 8,22 Jesus Christus als den Erstgeborenen
der ganzen Schöpfung (TtpcoTÔTOxoç nxGrjç xtIctswç; Kol 1,15), als Uranfang

der Schöpfung Gottes (rj àpyjj TÎjç xticts«ç toü 0soü; Off 3,14) 18°.

das Gesamt der Schöpfung. Das lokale Verständnis von be in Spr 8,31a wird auch
durch die vorangehenden 'äslö und lephänän(j)w nahegelegt. Wir haben eine Kette
von Ortsbestimmungen: «bei Gott», «vor ihm», «auf dem Festland seiner Erde».
Vor allem, wenn man das «und meine Wonne war (es) mit den Menschen (zu sein) »

(Vs. 31c) dazunimmt (vgl. allerdings Anm. 23), erinnert dieser Abstieg der wonnevollen

Weisheit von Gott zu den Menschen an die Herrschaft der Ma'at, wie sie in
thebanischen Tempelinschriften der Spätzeit ausgesagt wird:
«Das Recht (tp-nfr) wurde geschaffen (km') zu ihrer (sei der Urgötter) Zeit,
die Wahrheit (m"t) kam aus dem Himmel zu ihrer Zeit
und gesellte sich (hnm.n.s) zu denen auf Erden.
Das Land war im Uberfluß, die Leiber waren voll.
Nicht gab es ein Hungerjahr in den beiden Ländern (Ober- und Unterägypten).
Nicht fielen Mauern ein, nicht stach ein Dorn zur Zeit der Göttervorfahren»
(K. Sethe, a.a.O. (Anm. 35), 63 und Taf. IV, Theb. T. 90k und Theb. T. 149 i;
zur Deutung vgl. H. H. Schmid, a.a.O. (Anm. 140), 57, Anm. 314). tp-nfr bedeutet
eigentlich «der gute Anfang». Vgl. dazu rë'Sit in Spr 8,22.

178 G. v. Rad, a.a.O. (Anm. 7), 204. Manchem mag diese Sicht des großen
Welttheaters als einer Komödie frivol erscheinen. Man führt uns heute täglich
das Elend der Welt vor Augen, dem durch Revolutionen oder wenn nötig gar durch
Terror abzuhelfen sei. Der Blick auf den Text von Spr 8, der um eine übermütige
Freude als Grundgeheimnis der Welt weiß, soll keine Einladung zur Flucht aus
einer grauen in eine rosa Welt sein. Aber H. Cox (a.a.O. (Anm. 139), passim) hat zu
Recht darauf hingewiesen, daß Revolutionäre ohne Scherz, Vergnügen, Festlichkeit

und Phantasie leicht zu Monstren werden, die die Welt nicht glücklicher
sondern elender machen. Nur Revolution aus der Vision einer geglückten Welt
hat überhaupt Sinn.

179 Vgl. dazu oben Anm. 6 und J. Marböck (a.a.O. (Anm. 9), 77-79. 85-96
und neulich noch F. Weinreb, Der göttliche Bauplan der Welt, Zürich 1966.

180 Zur Sophia-Christologie schon bei den Synoptikern vgl. neben dem in
Anm. 7 genannten Werk von F. Christ M. J. Suggs, Wisdom, Christology, and
Law in Matthews Gospel, Cambridge/Mass. 1970 und M. D. Johnson, Reflections
on a Wisdom Approach to Matthew's Christology: Catholic Biblical Quarterly

5



66 Die Weisheit «spielt» vor Gott

In seinem Wort und in seinen Taten, in seinem zuversichtlichen Sterben
und seiner triumphalen Erhöhung hat sich ihr das Eigentliche der
Welt erschlossen.

Im Mittelalter und im Barock pflegten die Prediger in ihren Oster-

sermon allerhand Späße und Witze einzuflechten und so in der Gemeinde
einen der österlichen, neuen Schöpfung angemessenen risus paschalis,
«ein Ostergelächter» hervorzurufen 181. Und in diesem risus paschalis
trifft sich die neutestamentliche Gemeinde mit der alttestamentlichen
Weisheit von Spr 8,30 f.

36 (1974) 44-64. Der neueste große Versuch, Christus als Grundgeheimnis des
Kosmos zu verstehen, dürfte das theologische Werk Pierre Teilhard de Chardins
(1881-1955) sein.

181 A. Dörrer, Osterbräuche, in: Lexikon für Theologie und Kirche VII,
Freiburg i. Br. 1962, Sp. 1279; Zum Lachen beim Anbruch der Heilszeit vgl. auch
Ps 126,2.


	Die Weisheit "spielt" vor Gott

