Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Brontesi, A.: La Soteria in Clemente Alessandrino. — Roma: Univer-
sitd Gregoriana Editrice 1972. xxX1 — 742 S. Analecta Gregoriana, 186.

Wie der Autor in seinen Vorbemerkungen eigens hervorhebt, war es
nicht seine Absicht, die Soteriologie des Klemens von Alexandrien zur Dar-
stellung zu bringen. Auch wenn es unvermeidlich war, von den Heilsereig-
nissen des Lebens Jesu und der Heilsverwirklichung in den verschiedenen
Zeiten der Heilsgeschichte zu sprechen, so ging es doch nicht darum, diese
verschiedenen soteriologischen Gesichtspunkte systematisch zusammenzu-
fassen. Die Untersuchung sollte sich vielmehr auf den vielfiltigen Gebrauch
des Wortes «Soteria» beschrinken und damit nur die Vorarbeit fiir eine um-
fassende Darlegung der Soteriologie des Klemens von Alexandrien leisten.

Die Untersuchung des Wortes «Soteria» im Corpus Clementinum geschieht
in zwei Teilen. Im ersten Teil wird eine Art Anthologie der Texte geboten,
die das Wort cwtfjpia oder die Worter des gleichen Stammes chiw, cwthp,
SWTNPLOG, cuTNplng, chay, suatixy, Sxchln, dvasnln, Teptomin, drocmim, ent-
halten. In der Einleitung dazu wird kurz herausgestellt, warum Klemens
diese Worter so oft (etwa 700 mal) verwendet hat. Es ging ihm immer,
besonders aber im Protreptikus, um das Heil seiner Leser. Dazu war seine
auf dem Glauben und der Gnosis begriindete Theologie notwendig auf das
Heil ausgerichtet. SchlieBlich gaben ihm die von ihm erkldrten biblischen
Texte — anders der philosophische Kontext — immer wieder die Gelegenheit,
auf das Wort «Soteria» und die verwandten Worter zuriickzugreifen.

Die fraglichen Texte selbst werden in vier Kapiteln: cwtnpla — cotnp —
cwlw — cwtnprog zusammengestellt. Das geschieht nach grammatikalischen
Gesichtspunkten (Nominativ-Form, Genitiv, usw.), nach den Wortver-
bindungen oder auch nach den Quellen (biblische, andere). Jedes der vier
Kapitel wird mit einigen zusammenfassenden Bemerkungen abgeschlossen.
Darin werden vor allem zwei Dinge betont. Einmal hat der Gebrauch von
«Soteria» und den verwandten Wortern einen fast ausschliellich christlichen
Charakter. Anderseits handelt es sich dabei vorwiegend um die fortwdhrende
Gegenwart des Heilsgeschehens.

Wenn man diese Ergebnisse etwas erwdgt, darf man sich wohl die Frage
stellen, ob es sich gelohnt hat, auf mehr als zweihundert Seiten den Gebrauch
des Wortes «Soteria» auf diese Weise zu analysieren. Es ist klar, da3 eine
solche Analyse fiir das Verstdndnis des Wortes sehr niitzlich war. Aber ob es
auch nétig war, sie vor dem Leser in aller Breite darzulegen ? Immerhin sind



476 Besprechungen

einige der vielleicht zu ausfithrlichen Bemerkungen von nicht geringem
Interesse. So vor allem die Hinweise auf den medialen oder passiven
Gebrauch von cofecbat und cwidépevog (S. 179, 202, 210). Es ist tatsdchlich
nicht indifferent, ob es heit, dal wir von Gott gerettet werden, oder, daB3
wir uns retten. Ebenso ist es beachtlich, dal das Partizip cwEdéupevog oft
gleichbedeutend ist wie ypiotiavdc. Das «sich rettende» oder das «geretteten»
Volk ist das christliche Volk. Hingegen ist nicht ersichtlich, warum einmal
der Begriff der Vermittlung als priesterliche Dimension hingestellt wird
(S. 183).

Im zweiten Teil werden die Texte einer weitern, beurteilenden Erorte-
rung unterworfen. Dabei werden allerdings die Excerpta ex Theodoto wegen
ihrer besondern Eigenart in einem Anhang separat behandelt. In dieser ver-
tiefenden Untersuchung kommen folgende Themen zur Sprache: Nach einer
kurzen Einleitung iiber die zentrale Bedeutung des Heilsbegriffes bei Klemens
zeigt das erste Kapitel, wie das Heil als Vollendung der Schopfung verstanden
wird. Das zweite Kapitel handelt vom Ort und der Zeit des Heiles. Darin
sind besonders die Seiten iiber die Einheit der Heilsveranstaltung zu beach-
ten (291-296: Prima e dopo la parusia). Im dritten Kapitel wird unter dem
Titel «Dio salva» sowohl das Heilswerk Gottes wie die Heilsvermittlung des
Logos dargestellt. Unter dem Titel «La Parusia del Salvatove» gelangen die
Themen zur Darstellung, die man als Soteriologie im eigentlichen Sinne
bezeichnen konnte: Die Heilsokonomie, die Zeichenhaftigkeit der Heils-
6konomie, das Kommen des Erlosers, die Gegenwart des Erldsers in der
Kirche. Es sind Themen, die uns erkennen lassen, wie sehr Klemens bei all
seiner Eigenstindigkeit der friihchristlichen Tradition verpflichtet ist und
das geschichtliche Heilswerk des im Fleisch erschienenen Logos keineswegs
unbeachtet 14Bt. Er zeigt sich namlich sowohl an der Datierung der Geburt
und des Todes des Erlosers (vgl. S. 352) wie auch an einzelnen Heilsereig-
nissen des Lebens Jesu (vgl. S. 362) interessiert. Das fiinfte Kapitel befal3t
sich mit der Zuwendung des Heiles in der Taufe, im Martyrium und in der
Nachahmung Christi. Besonders beriicksichtigt werden dabei die Reichen
und die Frauen. Das folgende Kapitel prizisiert einige besondere Formen
und Eigentiimlichkeiten des Heiles: das sich offenbarende Heil, das ewige
Heil, der Fortschritt des Heiles usw. Die letzten beiden Kapitel sind den
subjektiven Bedingungen des Heiles wie auch dem Verhiltnis von Gnosis
und Heil gewidmet.

Aufgrund der ausfiihrlichen Analysen der angegebenen Themen kann
schlieBlich der Autor in der Zusammenfassung nochmals herausheben, in
was nach Klemens von Alexandrien das Heil besteht. Es ist die Vollendung
der Schépfung, die der Mensch und zwar vor allem der Gnostiker unter der
Fiihrung des Logos mit seiner Freiheit erlangt. Indem ndmlich der freie
Mensch sich fiir das Heil der andern und fiir das eigene Heil einsetzt, fiigt er
sich in die Heilsokonomie ein, in der der in den Propheten, in Christus, in
der Kirche und in jedem Gnostiker gegenwirtige Logos das Heil in einer
fortschreitenden Piadagogie herbeifiihrt. Es ist offensichtlich, daB in dieser
Auffassung des Klemens von der «Soteria» verschiedene philosophische,
stoische, platonische und epikuridische, vor allem jedoch biblische und friih-



Besprechungen 477

christliche Einfliisse zur Geltung kommen. Doch ist es ebenso klar, dal Kle-
mens mit seiner Heilslehre, in der die Freiheit des Menschen und die erzie-
hende Funktion des persénlichen Logos im Mittelpunkt stehen, neue Wege
gegangen ist. Es folgen noch der schon erwdhnte Anhang iiber die Soteria
in den Excerpta ex Theodoto sowie die wertvollen Indizes (Schrift, Texte des
Klemens, antike und moderne Autoren, griechische und lateinische Worter,
Sachindex).

Allein diese leider nur summarische Ubersicht mag aufgezeigt haben,
welch wertvollen Beitrag Brontesi fiir die Kenntnis der Soteriologie um 200,
ja der ganzen alexandrinischen Soteriologie geleistet hat. GewiB sind seine
Ausfithrungen zu breit geraten. Auch ein so komplexes Thema wie das der
«Soteria» bei Klemens von Alexandrien hédtte von einer konziseren Behand-
lung nur gewinnen koénnen. Jedenfalls wiren die meisten Leser dem Autor
sicher dankbar, wenn er sie auf weniger umstidndlichen Umwegen zum Ziel
fithren wiirde und ihnen dabei von Zeit zu Zeit auch mit einer knappen und
prizisen Zusammenfassung behilflich wire. Es mag zudem noch vermerkt
werden, daB der Verfasser die niitzlichen Untersuchungen von A. Knauber
iiber die alexandrinische Katechetenschule nicht beniitzt hat (vgl. LThK
6 (1961) 34 f.). Ebensowenig hat er auf die sicher wichtigste Darstellung
der patristischen Soteriologie, die C. Andresen unter dem Titel « Erlésung»
im Reallexikon fitr Antike und Christentum verdffentlicht hatte, Bezug
genommen.

BAsIiL STUDER

Fredouille, Jean-Claude: Tertullien et la conversion de la culture
antique. — Paris: Etudes Augustiniennes 1972. 547 S.

Das Werk des Tertullian hat in der Geschichte der christlichen Lehre
sowie in der Geschichte der abendldndischen Kultur und der lateinischen
Sprache immer einen wichtigen Platz eingenommen. Es ist indes offensicht-
lich, daB der kultur- und sprachgeschichtliche Hintergrund seines viel-
faltigen literarischen Schaffens in den letzten Jahren auf ein besonders leb-
haftes Interesse gestoBen ist. Eindeutiges Zeugnis dafiir ist die Tatsache,
dafB innerhalb von kaum mehr als einem Jahr drei bedeutende Studien iiber
das Verhiltnis Tertullians zur lateinischen Kultur erschienen sind:

R. D. SipEr: Ancient Rhetoric and the Art of Tertullian. — Oxford 1971
(vgl. RHE 67 (1972) 287 {.). —

T. D. BarNEs: Tertullian: a historical and literary study. — Oxford 1971
(vgl. RHE 67 (1972) 288 f.). —

J. C. FrReDOUILLE: Tertullien et la conversion de la culture antique. —
Paris 1972.

Von diesen drei Studien stellt die letztgenannte ohne Zweifel die um-
fangreichste, aber auch griindlichste dar. Thr Autor selbst ist davon iiber-
zeugt, daBl Tertullian uns noch heute etwas zu sagen hat (15 f.). Um das
herauszustellen und gleichzeitig die bisherigen Urteile, soweit notig, zu

31



478 Besprechungen

berichtigen oder wenigstens zu nuancieren, méchte er vor allem Tertullian
als Menschen und Schriftsteller darstellen, wie er auf seine, mehr oder
weniger originelle Weise die Begegnung zwischen Christentum und Antike
erlebt hat (18-21). Das solle auf drei Ebenen geschehen: in Beriicksichtigung
der rhetorischen Tradition jener Zeit, im Hinblick auf die rhetorische Geistes-
art des Tertullian, wie sie besonders in dessen Polemik zur Geltung kommt,
in Hinsicht schlieBlich auf die fortwdhrende Bekehrung dieses bis zu seinem
Tod unruhig gebliebenen Menschen. Diesen drei Ebenen entsprechen auch
die drei Teile der Arbeit.

Im ersten Teil kommt unter dem Titel: «Rhetor Carthaginiensisy.
Aspects de la vhétorigue dans I’euvre de Tertullien, die Auffassung Tertullians
von der Rhetorik zur Sprache (29-35). Als Illustration dazu wird in einer
eingehenden Analyse der moralischen Schriften sowie von Ad Nationes dar-
gelegt, wie Tertullian das dreifache Ziel der Rede: delectare, docere, movere in
seinen Charakterbildern (37-65), mit seiner Uberzeugungskunst (67-142) und
in seiner Satire (143-170) verfolgte. Dabei zeigt sich klar, wie sehr der Rhetor
von Karthago auf christlicher Ebene den Idealen Ciceros nachzuleben strebte
(Konklusion: Rhetorica ancilla theologiae : 170-178).

Der zweite Teil der Arbeit ist der Polemik gewidmet: «Adversus...»
Aspects polémiques. Nach einer kurzen Einleitung in die Problematik (181—
194) behandelt ein erstes Kapitel die heikle Frage der « Praescriptio et Praes-
criptiones» (195-234). Dabei weist der Autor, zum Teil in Auseinandersetzung
mit den bisherigen L&sungsversuchen, nach, wie die Bedeutung der Prdscrip-
tionen im Zusammenhang mit dem ganzen Werk Tertullians und vor allem
zusammen mit dessen rhetorischen Auffassungen gesehen werden muf3 und
nicht einfach auf eine oder zwei Hauptbedeutungen reduziert werden darf.
Im engen Anschlull daran kommt die Antithese: « Vefera et Nova» zur Dar-
stellung (235-300). In einer wirklich bestechenden Art wird an Hand der
Polemiken gegen die Heiden, Juden, Marcion und die Gnostiker und schliel3-
lich die «Psychiker» gezeigt, wie Tertullian je nach dem Standpunkt der
betreffenden Kontroverse die Tradition oder die Neuheit zur Geltung bringt.
Diese Seiten iiber die Achtung vor dem Alten und iiber den Sinn fiir eine
organische Entwicklung gehéren zum Besten in der ganzen Studie. Vielleicht
hitte dabei allerdings bei der Frage nach dem philosophischen Hintergrund
der mittlere Platonismus besser beriicksichtigt werden sollen (vgl. 277-280).
Ein weiteres Kapitel nimmt die nicht weniger delikate Frage der Philosophie
bei Tertullian in Angriff (301-357). Auch hier versteht es der Verfasser vor-
ziiglich, aufzuweisen, wie sehr Tertullian, bei all seinen Ausfédllen und Reser-
ven gegeniiber der Philosophie, diese dem christlichen Denken dienstbar
gemacht hat. Wenn er dabei auch die Arbeit von N. HyLpaHL, Philosophie
und Christentum (Kopenhagen, 1966) beniitzt hiatte, wire wohl noch klarer
geworden, wie dhnlich die Stellung Tertullians derjenigen von Justinus ist,
ja, wie jener im Grunde genommen der Philosophie gegeniiber positiver ein-
gestellt ist als dieser (vgl. 349-352).

Im dritten Teil werden unter dem Titel «La conversion difficile et la
conscience malheureuse» einige der wichtigsten Aspekte der Geistesart Ter-
tullians zur Darstellung gebracht. Es soll dabei herausgestellt werden, auf



Besprechungen 479

welchen Ebenen dieser die Werte der antiken Rhetorik der Verkiindigung
und Vertiefung der christlichen Botschaft dienstbar gemacht hat. Tatsich-
lich hat sich diese Assimiliation bei ihm mehr oder weniger tief vollzogen.
So kann in einem ersten Kapitel hinsichtlich von «De Patientia» aufgewiesen
werden, da3 die stoischen Einfliisse weitgehend bestimmend geblieben sind
(363-410). Typisches Zeichen dafiir ist, daB in dieser Schrift der Lehre von
der Imitatio Christi kaum ein Platz eingerdumt wird (401 f.). Erst in «De
Fuga» treten die christlichen Gesichtspunkte mehr hervor. — Noch entschei-
dender hat sich bei Tertullian das antike Ideal der «Curiositas» durch-
gesetzt (411-442). Auch wenn er seine Bedenken nicht verschwieg, war er
doch von Natur aus ein Sucher, dazu geneigt, sein ererbtes Bildungsideal
auf die «Disciplina Fidei» zu tibertragen. — In « De Pallio» endlich, einer nicht
leicht zu interpretierenden, aber sicher nicht als Kampfschrift zu wertenden
Spétschrift kommt zum Ausdruck, wie Tertullian sein Ideal des Absoluten —
oder sagen wir: sein Ideal des Christentums als « Philosophia melior» — mit
der Ubernahme des Philosophenmantels besiegeln wollte (443-478).

Aus all diesen eingehenden Analysen der Schriften Tertullians ergibt
sich, wie komplex die Begegnung zwischen Antike und Christentum gewesen
ist, die sich in diesem afrikanischen Konvertiten vollzog. Tertullian verwarf
das Heidentum, soweit es nach seiner Auffassung mit dem christlichen
Glauben unvereinbar war. Aber er blieb der Bildung stets treu, die er in
seiner Jugend mitbekommen hatte. Entgegen gewissen Stromungen seiner
Zeit erwies er sich als iiberzeugter Anhdnger Ciceros und legte eine Weite der
Bildung zutage, die schon im Altertum anerkennendes Staunen hervorrief
(411). Mit andern Worten, Tertullian wies sich als das aus, was Cicero von
einem Rhetor erwartet hatte. Seine Bildung kann darum nicht als philo-
sophisch oder juristisch oder auch historisch angesprochen werden, auch
wenn all diese Gesichtspunkte darin eingeschlossen waren. SchlieBlich darf
auch nicht verkannt werden, daBl diese umfassende rhetorische Bildung
Tertullian zu tiefst zu eigen war. Es wire darum ganz falsch, sie auf ein
paar rhetorische Schemata und Denkformen beschrinken zu wollen. Ja, es
mull selbst angenommen werden, daB Tertullian in der Verchristlichung
seiner rhetorischen Ideale nicht wenig Fortschritte machte. Das konnte fiir
einen Sucher, wie er es war, auch nicht anders sein.

Mit dieser auf einer erstaunlichen Einfithlungsgabe, einem sichern Urteil
und einer soliden Sachkenntnis beruhenden Darstellung bringt uns der
Autor nicht nur den ersten groBen lateinischen Theologen ndher, sondern
fiithrt uns auch einige der entscheidenden Gesichtspunkte der Begegnung
von Antike und Christentum vor Augen. Dabei bringt er nicht nur mit Recht
einige Korrekturen an den bisherigen Auffassungen iiber Tertullian an, so
vor allem hinsichtlich der Philosophie und dem Recht, sondern zeigt sich
auch imstande, mit treffenden Bemerkungen auf die Bedeutung Tertullians
fiir die aktuellen Probleme sowohl der literarischen wie der theologischen
Hermeneutik hinzuweisen. Man wird ihm dafiir umso mehr dankbar sein,
als seine Darlegungen durch die verschiedenen Indizes, wie sie den Etudes
Augustiniennes so wohl anstehen, leicht zugdnglich gemacht sind.

BAsIiL STUDER



480 Besprechungen

Kramer, Hans Joachim: Platonismus und hellenistische Philosophie. -
Berlin, New York: Walter de Gruyter & Co. 1971. X-396 S.

Die Geschichte des Platonismus hatte es H. J. Kramer seit je angetan.
Schon in seiner Dissertation « Arete bei Platon und Aristoteles» (11959, 21967)
befaBte er sich mit dem Einflul3 Platons auf Aristoteles, wahrend er in seinem
zweiten Werk «Der Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen zur
Geschichte des Platonismus zwischen Platon und Plotin» (11964, 21967) das
Augenmerk auf die Bedeutung des jungen sich heranbildenden Platonismus,
besonders des Xenokrates, fiir andere Philosophien lenkte. In seiner neuesten
Arbeit, die vier detaillierte Einzelstudien zu einigen wichtigen, noch offenen
Problemen der Beziehungen zwischen Platonismus und hellenistischer Philo-
sophie umfaf3t, bewegt sich Kriamer auf derselben Linie. Auch sie sind ein
wertvoller Beitrag zu einer noch zu schreibenden Geschichte des Platonis-
mus. Unter «Platonismus» versteht Kramer «weniger die Philosophie Platons
selber als vielmehr die Platon-Interpretation der akademischen Schule etwa
zwischen 360 und der Bildung der nachklassischen Philosophien in den
Jahrzehnten um die Wende vom vierten zum dritten Jahrhundert» (1), bis
Polemon und Krates einschlieBlich; unter «hellenistischer Philosophie» «im
wesentlichen die grundlegende Friihphase der Philosophien des hellenisti-
schen Zeitalters» (ebd.), d. h. die Neuere Akademie von Arkesilaos bis Philon
v. L., die frithe Stoa und Epikur. Der Peripatos wird fast ginzlich ausgespart
und tritt nur in dem sehr aufschluBreichen Exkurs iiber die Nachwirkungen
der altakademischen Kategorienlehre auf die Philosophie des Hellenismus
(81-96) voll in Erscheinung. Als umgreifendes Ziel hat sich der Verfasser
vorgenommen, die Kontinuitit zwischen klassischer und nachklassischer
Philosophie auf dem entscheidenden Gebiet der Metaphysik nachzuweisen,
nachdem dies fiir die Gebiete der Ethik und Physik schon geschehen sei. Es
geht ihm darum zu zeigen, «daB die hellenistischen Systeme — unbeschadet
ihrer materialistischen und sensualistisch-empiristischen Grundlage oder
ihrer praktischen und ideologiekritischen Zielsetzung — vielfach von dem
Erbe der ilteren Dialektik zehren und auf kryptoontologischen Voraus-
setzungen ruhen, die bis in die innere Mitte von Ethik und Physik hinein-
reichen» (2).

Im ersten Kapitel (5-107) weist der Autor die Kontinuitdt der akade-
mischen Tradition von der Alteren zur Neueren in einem doppelten Sinne
nach. Einerseits werden die erprobten dialektischen Denkmittel von der
Alteren iibernommen, wihrend andererseits die stirkere Wendung zum
Formalen und Erkenntnistheoretischen, gesteigert noch durch die Polemik
gegen die frithe Stoa, eine «Umsetzung urspriinglich ontologischer Denk-
strukturen ins Formal-Dialektische und Argumentatif-Methodische» (75)
hervorrief. Das gelte sowohl fiir die Emanzipation einer mehr oder weniger
formalen Ideen-Dialektik Platons und deren Umformung zu einem Organon
einer prinzipiellen Aporetik, als auch fiir die Formalisierung der urspriinglich
metaphysisch-ontologisch konzipierten Kategorien- und Prinzipienlehre ins
Argumentativ-Methodische. Dadurch wird es mdglich, die Aporetik der
Neueren Akademie ganz auf innerschulische Entwicklungen zuriickzu-



Besprechungen 481

fithren. — Im zweiten Kapitel versucht Kramer im ersten Unterkapitel (108-
131), die stoische Prinzipienlehre entgegen anderen bisherigen Bemithungen
nicht so sehr aus vorsokratisch-sokratischem oder peripatetischem Denken
herzuleiten, sondern «die Physik der Alteren Akademie als das eigentliche
Ursprungsfeld der stoischen Prinzipienlehre» (131) zu bestimmen. Im zweiten
Unterkapitel (131-187) geht er dem Ursprung der epikureischen Theologie
nach und findet, daf3 «bei der Frage nach Kontinuitit zwischen klassischer
und epikureischer Philosophie wie sonst auch in der Theologie Aristoteles
nicht einseitig und isoliert ..., sondern im Zusammenhang mit dem gesamten
Platonismus seiner Zeit in Betracht gezogen werden sollte und daB3 der
aristotelisch-peripatetische Anteil dabei naturgemall teils erginzt, teils er-
heblich eingeschrankt werden mufB» (187). — Das dritte Kapitel iiber den
hellenistischen Arete- und Eudaimoniebegriff (188-230) kehrt wieder expli-
ziter die Nachwirkung der klassischen Ontologie hervor, indem Epikur iiber
das Zeitargument in dieser Frage auf die Ontologie des Platonismus zuriick-
gegriffen habe (bes. 219 f.) und auch im Aretebegriff der Stoa die Spuren der
«ontologischen Implikationen, die die Akademie mit den metaphysischen
Grundlagen des Platonismus verbinden» (230), zu finden seien. — Im vierten
und liangsten Kapitel (231-332) iiber Epikurs Lehre vom Minimum legt der
Verfasser zundchst die Lehre Epikurs selbst dar, um sie dann mit Demokrit
einerseits zu konfrontieren und andererseits den EinfluB der Kritik des
Aristoteles auf die Bildung der Lehre Epikurs aufzuweisen. Doch dhnlich
wie bei der Theologie Epikurs miisse auch hier Aristoteles in seiner diesmal
antithetischen Beziehung zur platonisch-akademischen Philosophie gesehen
werden. Die materielle Voraussetzung hierfiir schafft sich Krimer selbst in
seinem Exkurs iiber die « Physik» des Xenokrates und die fiinf Argumente
des Traktats De lineis insecabilibus (333-362). Wenn ndmlich «Epikur die
Hilfte der aristotelischen Kritik akzeptiert, die andere, prinzipiellere aber
von sich weist, d. h. wenn er unter dem Druck der aristotelischen Argumente
zu der von Aristoteles diskutierten und bekdmpften Elementarstruktur
greift, dann bedeutet dies nichts Geringeres, als daB3 die Elementenphilo-
sophie der Akademie indirekt — d. h. zunidchst durch die Vermittlung des
aristotelischen Referates — das Modell fiir die epikureische Lehre vom Mini-
mum geliefert hat» (295 {.). Das wird nun auf den folgenden Seiten termino-
logisch wie inhaltlich detaillierter nachgewiesen (296-321). Direkter EinfluB3
der Akademie sei zwar nicht auszuschlieBen, koénne allerdings nicht mit
Sicherheit nachgewiesen werden (321-329). Aufgrund dieser wesentlichen
Einfliisse bestehe nun die Originalitit Epikurs nicht mehr in der Theorie
vom Minimum, sondern im «Ausgleich der beiden Traditionen, des eleati-
sierenden Atomismus und der akademischen Physik, zu einem neuen, in
sich festgefiigten und gegen kritische Einwéande abgesicherten Ganzen» (331).
Bei den Untersuchungen zu Epikurs Philosophie zeigt sich eine Besonder-
heit, die auch durch einen Vergleich der anderen Kapitel sichtbar wiirde.
Der EinfluB der Alteren Akademie wirkte nicht immer auf dieselbe Weise,
sondern oft ganz verschieden. In der Lehre vom Minimum war «ein Regrel3
auf die parallelen Losungen der Akademie von sekundidrem Interesse...
Das Verhiltnis war demnach gerade umgekehrt als in der Ethik, wo der



482 Besprechungen

Sachzwang von der anti-hedonistischen Polemik der Akademie ausging,
mit der sich Epikur eingehend auseinandersetzen mufte, um den Hedonis-
mus neu zu begriinden und gegen jede Kritik abzusichern. Es war auch ein
ganz anderes in der Theologie, wo Epikur keine {iberkommene Position zu
verteidigen, sondern konstruktiv eine neue Gotterlehre zu entwickeln hatte,
die sich am Modellgedanken des Platonismus frei orientieren konnte» (329 {£.).

In all den Untersuchungen wird der EinfluB der Philosophie der Alteren
Akademie nicht nur, wie es friiher teils, wenn auch selten geschah, angedeu-
tet, sondern — und darin besteht die eigentliche Bedeutung dieses Werks und
das Verdienst Kramers — den real-historischen Verhiltnissen im einzelnen
durch alle verschlungenen Wege nachgespiirt. Mag auch manches hypothe-
tisch bleiben, so gelingt es dem Verfasser doch groBenteils, die realen Depen-
denzen offenzulegen und damit Vermutungen in Sicherheiten oder wenigstens
hohe Wahrscheinlichkeiten umzuwandeln. Das war angesichts der schwie-
rigen Uberlieferungslage der Philosophie der Alteren Akademie ein nicht
einfaches Unterfangen. Zum Erweis seiner Thesen verarbeitet der Verfasser
die gesamte einschldgige Literatur der letzten hundert Jahre aus den ver-
schiedensten Sprachgebieten. (Es erscheint wohltuend, da3 auch einmal die
italienische Forschung hierbei in gebiihrendem Raum zur Geltung kommt.)
Er setzt sich jeweils am Beginn eines Themas mit den bisherigen Forschungs-
richtungen und Lésungsversuchen auseinander, um dann den Standort seiner
eigenen These dagegen abzuheben und sie anschlieBend in exakter Klein-
arbeit zu beweisen. — Bei seiner starken Betonung des platonischen Einflusses
verfillt Kramer keinem « Akademismus». Oft genug weist er auf die Bedeu-
tung der aristotelischen Nachwirkungen hin. Doch entgeht er nicht ganz der
Gefahr, andere Momente in verkiirzter Perspektive zu sehen. So mul} er
selbst beispielsweise bei der Untersuchung der Vorgeschichte der stoischen
Zwei-Prinzipien-Lehre zugestehen, dall die «motog OAy, das Smoxeipevov und
ndoyov der stoischen Physik... dem peripatetischen Hylebegriff ndhersteht
als dem akademischen, wenngleich es sich auch vom ersteren betrdchtlich
unterscheidet» (122). Wenn man bedenkt, daB dadurch immerhin schon
eines der beiden Prinzipien nur wenig von der Akademie beeinflullt ist, dann
kann man doch schwerlich die Physik der Alteren Akademie «als das eigent-
liche Ursprungsfeld der stoischen Prinzipienlehre» (131) bezeichnen. Hinzu
kommt, daB der stoische Loogos durchaus noch Ziige des heraklitischen tragt,
in seiner Bedeutung als alles beherrschendes immanentes Weltgesetz. Wenn
es auch nicht hinreichend ist, dieses zweite Prinzip nur von Heraklit herzu-
leiten (so K. v. Fritz in seinem Art. «Zenon von Kition» in Pauly-Wissowa
RE 2. R., 19. Halbb., Sp. 100 f.), sondern das demiurgische Moment zum
Verstdndnis des stoischen Logos unabdingbar ist, so sollte doch der herakli-
tische Aspekt nicht verkiirzt werden. Die stoische Physik ist offenbar viel
komplexer, als daB3 sie auf einen einzigen Ursprung zuriickgefithrt werden
konnte. — Ferner liuft Kramer hin und wieder Gefahr, iiber seinen Unter-
suchungen von historischen Beziigen der hellenistischen Philosophie zur
Alteren Akademie vor lauter «‘passion’ platonicienne» wie P. Aubenque es
einmal nannte (in der Bespr. von «Arete...» in: Arch Phil 28, 1965, 265), sein
Hauptanliegen, das Schicksal der klassischen Metaphysik zu verfolgen, aus



Besprechungen 483

dem Auge zu verlieren. Jedenfalls wird durch diese Arbeit die Bedeutung der
Alteren Akademie in ein ganz anderes Licht geriickt. Hiufig nur als Epigonen
Platons dargestellt, die Platons Spontaneitidt in Systeme zwingen wollten
werden die Nachfolger Platons hier zu den eigentlichen Trigern und Ver-
mittlern seines Denkens. Platons Denken sollte deshalb gerade durch sie
hindurch eine so vielfdltige Auswirkung erfahren, dal auf diesem Weg die
an sich so gegensitzlichen friihhellenistischen Schulen wie Stoa, Kepos und
Neuere Akademie in wesentlichen Vorstellungen von ihm her indirekt
beeinfluit waren. Diese Wirkung hédtte Platon allein ohne einige entschei-
dende Umformungen durch seine Nachfolger wie Speusipp und Xenokrates
nicht auszuiiben vermocht. Gleichzeitig wird auch deutlich, da8 diese neuen
Philosophien ihre Systeme nicht einfach synkretistisch aus Elementen frii-
herer Philosophen aufbauten, wie manchmal behauptet wurde, sondern in
lebendiger Auseinandersetzung mit dem Denken ihrer eigenen Zeit. Auf diese
zusitzlichen Ergebnisse hidtte der Verfasser wohl selbst hingewiesen, wenn
er an das Ende seines Werkes eine Zusammenfassung gestellt hiatte. Wenn
auch die vier Abschnitte unabhingig voneinander gelesen werden konnen,
so stehen sie doch alle unter einem Hauptanliegen. Auch wire es fiir eine
Erstorientierung dieses anspruchsvollen Werkes dem Leser eine niitzliche
Hilfe. Ebenso wire zu fragen, ob nicht ein durchgingiges Literaturver-
zeichnis fiir den Leser praktischer wire.

In seinen Einzelhypothesen wird Krimer wie in seinen fritheren Werken
nicht unwidersprochen bleiben. Doch diirfte sein Grundanliegen wie auch
die kontinuierliche Fortwirkung der Alteren Akademie iiberhaupt akzeptiert
werden. Das Werk fordert zur Neubedenkung der Herkunft mancher zentra-
ler Vorstellungen der hellenistischen Philosophie heraus. Hier neue Wege
gewiesen zu haben, ist Kramers Verdienst. Ob dabei all seine Thesen bejaht
werden, oder ob ihnen gegeniiber anderen Einflussen mehr Gewicht zuge-
messen wird, ist Nebensache. Andererseits wire es nur zu wiinschen, daf3
diese Forschungen auch auf die nachfolgenden Epochen der hellenistischen
Philosophie ausgedehnt wiirden. NoTkER WOLF

Bredow, Gerda von: Platonismus im Mittelalter. Eine Einfithrung. —
Freiburg Br.: Rombach 1972. 82 S. (rombach hochschul paperback. 47.)

Idées, participation, métaphysique de 1I’Un et dialectique, c’est autour
de ces thémes que Mme von Bredow a organisé une bréve introduction au
platonisme médiéval. Ecrit dans une langue limpide, illustré par des exemples
précis et des analyses textuelles aussi sobres que pénétrantes (voir p.e.:
p- 15-20, a propos de Boéce; p. 29-31, a propos de S. Anselme; p. 64-68, a
propos de Eckhart), fondé sur une connaissance approfondie du sujet, ce
petit livre est de nature a faire saisir, mieux qu’un ouvrage plus considérable,
la nature du probléme que 'historien du moyen age doit prendre au sérieux
pour donner de la pensée médiévale une image fidele a la réalité.

Louis-BERTRAND GEIGER



484 Besprechungen

Pegueroles, J.: El pensiamento filoséfico de san Agustin. — Barcelona:
Edit. Labor 1972. 157 p. (Nueva coleccién Labor.)

Destinée au grand public cultivé, cette introductionala penséedeS. Augu-
stin développe, autour de thémes majeurs: la connaissance de Dieu, la théorie
de la connaissance, I'étre et le temps, 'anthropologie, le sens de 1’histoire,
le probleme de la liberté, 1’essentiel de la doctrine du Docteur d’Hippone.
Soucieux de faire ressortir 1’incontestable intérét de la tradition augusti-
nienne pour ’homme d’aujourd’hui, P. a jugé utile de multiplier les rappro-
chements avec certains courants de la pensée moderne et contemporaine,
avec Blondel notamment, Heidegger et la Transzendentalphilosophie. Sont-ils
tous de nature a faire mieux comprendre le sens de la pensée d’Augustin, le
rapprochement avec la philosophie transcendentale, en particulier? On peut
en discuter. Ecrit avec ferveur, appuyé sur une profonde connaissance de
I'ceuvre de S. Augustin, le petit livre de Pegueroles, agréablement présenté,
contribuera a rendre présent, pour tout esprit en quéte du sens de sa destinée,
I'un des guides les plus aptes a 1’éclairer. Louis-BERTRAND GEIGER

Coreth, Emerich: Einfiihrung in die Philosophie der Neuzeit. Bd. 1:
Rationalismus — Empirismus — Aufkldrung. — Freiburg Br.: Rombach 1972.
168 S. (rombach hochschul paperback. 51.)

Ce premier volume d’une introduction a la philosophie moderne, qui
doit en comporter trois, traite, aprés un bref exposé de la période de tran-
sition: nominalisme, humanisme, Réforme et Renaissance, du rationalisme
(Descartes, Pascal, Malebranche, Spinoza, Leibniz), de ’empirisme anglais,
de I’Aufklirung dans les principaux pays européens. Muni d’une tres utile
bibliographie (p. 151-162) et de deux index, ce petit volume, concis, clair,
bien informé, présenté avec une typographie aérée, constitue un excellent
guide pour I’étudiant. Louis-BERTRAND GEIGER

Newman: Lettre au duc de Norfolk (1874) et correspondance relative
a linfaillibilité (1865-1875). Introduction, traduction et notes par B. D.
Dupuy. Desclée De Brouwer 1970, 536 p. (Textes Newmaniens, publiés par
L. Bouyer et M. Nédoncelle, Bd. 7.)

Der Brief Newmans an den Herzog von Norfolk vom Jahre 1875 —
niedergeschrieben Ende 1874 — gehort gewiB nicht zu den Hauptwerken des
beriihmten englischen Theologen, ist aber bisher in der Theologie iiber
Gebiihr vernachldssigt worden. AnlaBl zu seiner Abfassung war eine publi-
zistische Tagesfehde. Ende 1874 hatte Premierminister Gladstone gegen die
Romischen Katholiken einen Frontalangriff gefithrt in seinem Pamphlet:
«Die Vatikanischen Dekrete und ihre Bedeutung fiir die staatsbiirgerliche
Haltung der Katholiken» (The Vatican Decrees in their bearing on civil
allegiance: a political expostulation). Darin bestritt er die staatsbiirgerliche
Zuverlissigkeit der Katholiken, und versuchte den Nachweis zu fithren, daB
die Dekrete des I. Vatikanums ihre Loyalitédt als Staatsbiirger grundsitzlich



Besprechungen 485

in Frage stellten. Die Schrift war bereits in der Zeit des 1. Vatikanischen
Konzils herangereift, an dem Gladstone ein ungewohnlich starkes Interesse
genommen hatte. Aber erst die Demission seines Kabinetts im Jahre 1873
hatte ihm die nétige MuBe gegeben, den Plan auszufiihren.

Was Newman zum Widerspruch reizte, war weniger die Diffamierung
der Katholiken als vielmehr die Interpretation historischer und theolo-
gischer Dokumente durch den Parteichef der « Whigs». In seiner Replik
ging er deshalb iiber den unmittelbaren AnlaB hinaus und nahm seinen
Brief an den Herzog von Norfolk zum Anlaf3 einer grundsitzlichen Diskus-
sion des Verhiltnisses von geistlicher und weltlicher Autoritit, insbesondere
der Stellung des Papstes. Zwischen zwei so grundverschiedenen Gewalten
konne und solle es keine Konflikte geben; kime es dennoch zum Konflikt, so
wiirde der Katholik seine Entscheidung seinem Gewissen anheimstellen,
dem «ersten aller Stellvertreter Christi». Am Ende des ersten Kapitels steht
der beriihmte, viel zitierte Satz: ¢ Wenn ich bei einem Toast zu wihlen hitte,
wiirde ich mein Glas zunidchst auf das Gewissen und dann erst auf den Papst
erheben.» Die Ausfiihrungen Newmans iiber die Gewissensfreiheit bilden den
Kern seines Werks, das in vielem dem Dekret iiber die Religionsfreiheit des
2. Vatikanums vorauseilte.

Im zweiten Hauptteil des Werkes reflektiert Newman iiber die Ver-
bindlichkeit dogmatischer Sitze und schlieBt daran hermeneutische Uber-
legungen zum Verstidndnis der Unfehlbarkeit an.

Der Herausgeber B. Dupuy hat sich nicht begniigt, den Text Newmans
zu tibersetzen (S. 119-386), sondern er hat auch die Schrift Gladstones, die
den AnstoB3 zu Newmans Veroffentlichung gab, mitaufgenommen (S. 55-118).
Dariiber hinaus hat er die wichtigsten, die Unfehlbarkeit berithrenden
Passagen aus Newmans Briefwechsel zwischen 1864 und 1875 exzerpiert
(S. 441-503). Fur den historisch und theologisch interessierten Leser in
gleicher Weise bedeutsam sind die Einfithrung ins Werk und ein umfing-
licher kritischer Apparat, der sowohl allgemein theologiegeschichtliche wie
auch spezielle Hinweise zu Newmans Entwicklung enthdlt. Die Kleinarbeit,
die im Anmerkungsteil steckt, ist erstaunlich; blof3 ein historisch geschulter
Theologe wie B. Dupuy konnte Sachkompetenz und asketische Bereitschaft
dazu aufbringen. Mit dieser Edition, die von einem Personen- und Sachregister
beschlossen wird, hat er sich nicht nur den Dank der Newmanforschung ver-
dient, sondern auch gezeigt, wie theologische Texte des 19. Jahrhunderts zu
edieren sind. VicTtor CONZEMIUS

Kovacs, Elisabeth — Roth, Gottfried : Anselm Ricker und seine Pastoral-
psychiatrie 1824-1902 /03. Von den Anfingen pastoralmedizinischer Lehr-
tatigkeit an der katholisch-theologischen Fakultit der Universitit Wien.
Wiener Beitrdage zur Theologie, Bd. XLI, hrsg. von der Katholisch-Theolo-
gischen Fakultit der Universitit Wien. — Wien: Domverlag 1972. 144 S.

Der dem Wiener Schottenstift zugehorige Benediktiner Anselm Ricker
veroffentlichte 1888 ein Handbuch der Pastoralpsychiatrie. Mit dieser ersten



486 Besprechungen

Pastoraltheologie im deutschen Sprachraum erweiterte er die Pastoral-
medizin, die als Grenzwissenschaft mehrerer theologischer und medizinischer
Disziplinen damals zwar schon vorhanden, aber noch wenig ausgebildet war,
um eine neues und weites Aufgabengebiet. Man kann in diesem Zusammen-
hang darauf hinweisen, dall dies gerade in Wien geschah, wo hundert Jahre
vorher im Zuge der Reform des theologischen Studiums die Pastoraltheo-
logie als eigenes Fach eingerichtet worden war. Wie es aber in der Ausbil-
dung der Seelsorger auch vorher schon praktische und auf die Pastoral
Bezug nehmende Unterweisungen gab, so war auch vor ihrer fachméBigen
Erfassung und Darstellung die Behandlung von «Seelen — und Geistes-
kranken» nicht unbekannt. Die durch Erfahrungen gesammelte Praxis
kirchlicher Seelenheilkunde reicht sogar sehr weit zuriick. Ihre Erkenntnisse
und Ratschlige mull man allerdings meist abseits von den gidngigen «Schul-
biichern» der Zeit suchen. Ein Teil dieser Praxis ging dann noch in die neu-
zeitlichen pastoralen Handbiicher ein. Auch Rickers Leitfaden der Pastoral-
theologie (Wien 1874) macht darin keine Ausnahme. Was er aber hier noch
an verschiedenen Stellen dazu ausfiihrte, faBte er dann in der erstmals 1888
verdffentlichten und 1894 in dritter Auflage erschienenen «Pastoralpsychia-
trie» zusammen: Systematisch angegangen, durchgegliedert und abgesichert
mit den gédngigen Theorien und Vorstellungen der damals freilich noch in
den Anfidngen steckenden Psychiatrie.

Mit der medicohistorischen Seite des Lebenswerkes Rickers befafit sich
der Beitrag des Wiener Neurologen Gottfried Roth, bekannt durch mehrere
Krankheit und Seelsorge betreffende Beitrige wie auch durch ein unter
Medizinern nicht hdufig anzutreffendes Interesse an der historischen Ent-
wicklung des eigenen Faches. Nach einer kurzen Inhaltsangabe der Vorle-
sung Rickers wird ausfiihrlich dessen Anschauung iiber das Verhéiltnis von
Seele und Leib behandelt, samt der daraus folgenden Auffassung von der
Geisteskrankheit als einer des Gehirns. Ricker folgt also der damals ver-
breiteten somatologischen Schule, deren moglicher Materialismus mit der
scholastischen Leib-Seele Lehre leicht zu beheben war. Bei diesen Darstel-
lungen kommt es Roth aber weniger darauf an, die zeitgebundenen Auffas-
sungen und die daraus resultierenden Folgerungen fiir die praktische Behand-
lung im einzelnen darzustellen, als in Gegeniiberstellung mit modernen Ein-
sichten und Forderungen gleichsam den wahren und bleibenden Kern dieser
ersten systematischen Pastoralpsychiatrie herauszuarbeiten. Streckenweise
lesen sich Roth’s Ausfithrungen mehr als Programm fiir eine noch auszu-
arbeitende richtige Pastoralpsychiatrie und weniger als eine Information
itber Rickers Lehre; diese wird im Detail auffallenderweise recht wenig
néiher erortert.

Umso mehr geht es um das Detail in dem biographischen ersten Teil
des Buches, den Elisabeth Kovdacs, Assistentin am Institut fiir Kirchen-
geschichte und Patrologie in Wien, beisteuerte. Mit staunenswerter Akribie
trug sie die vielen Einzelheiten dazu aus ungedruckten Materialien, vor allem
aus den Archiven der theologischen Fakultit, der Universitit und des
Wiener Schottenstiftes zusammen. Den Schwerpunkt ihrer Darstellung
bildet Rickers Tétigkeit als Professor der Pastoraltheologie an der Wiener



Besprechungen 487

theologischen Fakultidt von 1872 bis 1895. Die Verfasserin begniigte sich aber
nicht damit, nur ein moglichst genaues und alle Einzelheiten im Leben
Rickers erfassendes Bild zu geben, sondern ihr Bemiihen richtete sich darauf,
die Biographie Rickers mit der Geschichte der Fakultdt zu synchronisieren.
Als ausgezeichnete Kennerin der Institution und der Professorenpersénlich-
keiten derselben ist die Verfasserin dazu auch befdhigt wie niemand sonst.
So wird in ihrer Darstellung ein Stiick Geschichte der Wiener theologischen
Fakultdt lebendig: die zahlreichen problemgeladenen Spannungen zwischen
Fakultit und Staat, jene mit dem Erzbischof, und nicht zuletzt die vielen
Differenzen unter den Professoren selbst. In all dem wird das Nachhutgefecht
der abtretenden Spétjosephiner gegen den erstarkenden Ultramonantismus
spiirbar, sowie dessen Umformung zum neuscholastischen Integralismus, der
aus sich wieder die liberaleren Krifte eines neuen «Reformkatholizismus»
als Gegengewicht weckt. Wir haben es also bei dieser aus vielen Einzelheiten
zusammengetragenen Darstellung mit einem wertvollen Beitrag zur Ge-
schichte der vornehmsten und ersten Fakultdt der alten Donaumonarchie
zu tun.

Ergianzungen und Berichtigungen wéren anzubringen in formaler Art
zu dem Beitrag von Roth. Die S. 109 belegten Thomaszitate sind auf die
Prima pars der theologischen Summe zu beziehen. Bei dem in Anm. 11,
S. 100 angefiihrten Beitrag von H. Schuster aus dem Handbuch der Pastoral-
theologie ist nachzutragen Bd. I; die S. 120, Anm. 10 genannte Zeitschrift
hei3t richtig «Zeitschrift fiir Askese und Mystik». In der von Kovéacs gebo-
tenen Analyse der Syllabus-Predigten Rickers wire in der Anmerkung der
Verweis auf die wichtigen Arbeiten des Lowener Historikers R. Aubert an-
gebracht gewesen.

IsnarD W. FRANK

Rauche, G. A.: The Choice (Die Entscheidung). — Durban, Natal:
Drakensberg Press Limited 1972. 167 S.

Der Autor, Professor fiir Philosophie an der Universitat Durban-West-
ville, widmet sich mit diesem Werk einem Jahrtausende alten Problem der
Menschheit, das in Anbetracht der technischen Zerstérungsmoglichkeiten
des 20. Jahrhunderts eindringlicher denn je zur Schicksalsfrage geworden
ist: Ist es dem Menschen moglich, die absolute Wahrheit iiber sein Dasein
zu ergriinden, deren Wissen ihn von Konflikten, Leiden und Unsicherheit
befreien wiirde, oder wird seine Wahrheit, wie er selbst, unvollkommenes
Stiickwerk bleiben, das nie Allgemeingiiltigkeit erlangen kann?

Es gelingt dem Verfasser bei der Betrachtung dieser Frage, in einer
verhaltnismiBig knappen, aber geradezu spannenden Darstellung ein leben-
diges Bild von der Geschichte dieses Ringens um die Wahrheit zu zeichnen.
Nur allzu oft wurde eine subjektive Idee als die Wahrheit schlechthin miB3-
verstanden und setzte den Menschen nicht selten noch groBeren Leiden als
zuvor aus. Der Fanatismus, mit dem ideologische oder religiose Glaubens-
sdtze verfochten wurden, die selbst, wenn sie im Irrationalen wurzelten, der



488 Besprechungen

Menschheit als allein giiltige Wahrheit aufgezwungen werden sollten, wazt
mehr als einmal fiir unsagbares Elend auf dieser Welt verantwortlich. Die
zahlreichen Religionskriege und Revolutionen vergangener Jahrhunderte
bieten ein eindrucksvolles Beispiel. Und doch fanden und finden sich immer
wieder Ideologen, die in dem Streben, die gesamte Menschheit zu ihrem
subjektiv verstandenen Gliick zu zwingen, skruppellos bereit sind, Millionen
ins Verderben zu stiirzen. Das geradezu Makabre daran ist, da der Mensch
je schon geneigt zu sein schien, viel eher auf den absoluten Wahrheitsan-
spruch wirklichkeitsfremder Demagogen hereinzufallen, als warnende Stim-
men der Vernunft zu beachten. Die Popularitit, die eine so verantwortungs-
lose und, gemessen an ihren philosophisch-wissenschaftlichen Gehalt, eher
primitive Ideologie eines Herbert Marcuse unter der Masse der halbgebil-
deten Studenten Westeuropas und Nordamerikas genie3t, 148t wenig Hoft-
nung iibrig, daB das Bewultsein von den technologischen Zerstérungsmog-
lichkeiten unserer Zeit allein schon ausreicht, um der Menschheit einen
andern Weg zu weisen als den der bitteren Erfahrung.

Dennoch unternimmt das vorliegende Werk den Versuch, die Notwen-
digkeit der Entscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft deutlich vor
Augen zu fithren: Der Mensch hat einen Ausweg. Aufgrund der Erfahrung
mit all den Konflikten, die zwischen den unterschiedlichsten Wahrheits-
meinungen immer wieder ausbrachen, bleibt nur die Entscheidung, sich weg
von der Utopie zur Realitit zu wenden. Die Erfahrung allein, die er mit
seinen Mitmenschen teilt, hat die Grundlage seines Wahrheitsstrebens zu
sein. Damit erkennt er die Wirklichkeit und seine Existenz in dieser Wirk-
lichkeit an und befreit sich vom totalitaren Griff utopischer Ideologien. Er
l6st sich los vom Absolutheitsanspruch selbstgemachter Wahrheitsperspek-
tiven und erkennt, daB3 er nicht in der Einheit, sondern in der Zweiheit lebt,
m stetem Bezug auf seinen Mitmenschen.

Der Autor stellt sich dabei selbst die Frage, ob er in seinem Postulat
nicht zu idealistisch sei. Wir meinen eher, daf3 seine Warnung vor der mensch-
lichen Hybris angesichts der totalen Ideologisierung der Welt und der damit
verbundenen Entstellung der Wirklichkeit nur allzu realistisch ist. Die
abschlieBenden Worte seines Buches mogen jenen mahnend vor Augen
stehen, die Verantwortung in dieser Welt tragen: Quo vadis homo? Yours is
the choice! But one thing should be clear: It may be your last choice, a
choice between existence and non-existence, between life and death.

WERNER PFEIFENBERGER



	Besprechungen

