
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Brontesi, A.: La Soteria in demente Alessandrino. - Roma: Univer-
sità Gregoriana Editrice 1972. xxxi — 742 S. Analecta Gregoriana, 186.

Wie der Autor in seinen Vorbemerkungen eigens hervorhebt, war es

nicht seine Absicht, die Soteriologie des Klemens von Alexandrien zur
Darstellung zu bringen. Auch wenn es unvermeidlich war, von den Heilsereignissen

des Lebens Jesu und der Heilsverwirklichung in den verschiedenen
Zeiten der Heilsgeschichte zu sprechen, so ging es doch nicht darum, diese
verschiedenen soteriologischen Gesichtspunkte systematisch zusammenzufassen.

Die Untersuchung sollte sich vielmehr auf den vielfältigen Gebrauch
des Wortes «Soteria» beschränken und damit nur die Vorarbeit für eine
umfassende Darlegung der Soteriologie des Klemens von Alexandrien leisten.

Die Untersuchung des Wortes «Soteria» im Corpus Clementinum geschieht
in zwei Teilen. Im ersten Teil wird eine Art Anthologie der Texte geboten,
die das Wort ccox^pta oder die Wörter des gleichen Stammes cko£<o, ctcoxyjp,

<jcoxf]pioç, ocoxr)plci)ç, otoav, acoaxod), 8iaçc!>Ça>, àvaacûÇu, 7rept.acûl;co, àTCoaco^o,

enthalten. In der Einleitung dazu wird kurz herausgestellt, warum Klemens
diese Wörter so oft (etwa 700 mal) verwendet hat. Es ging ihm immer,
besonders aber im Protreptikus, um das Heil seiner Leser. Dazu war seine
auf dem Glauben und der Gnosis begründete Theologie notwendig auf das
Heil ausgerichtet. Schließlich gaben ihm die von ihm erklärten biblischen
Texte - anders der philosophische Kontext - immer wieder die Gelegenheit,
auf das Wort «Soteria» und die verwandten Wörter zurückzugreifen.

Die fraglichen Texte selbst werden in vier Kapiteln: CTwx-qpla - acoxTjp -
(xôÇco - CTcùxfjptoç zusammengestellt. Das geschieht nach grammatikalischen
Gesichtspunkten (Nominativ-Form, Genitiv, usw.), nach den
Wortverbindungen oder auch nach den Quellen (biblische, andere). Jedes der vier
Kapitel wird mit einigen zusammenfassenden Bemerkungen abgeschlossen.
Darin werden vor allem zwei Dinge betont. Einmal hat der Gebrauch von
«Soteria» und den verwandten Wörtern einen fast ausschließlich christlichen
Charakter. Anderseits handelt es sich dabei vorwiegend um die fortwährende
Gegenwart des Heilsgeschehens.

Wenn man diese Ergebnisse etwas erwägt, darf man sich wohl die Frage
stellen, ob es sich gelohnt hat, auf mehr als zweihundert Seiten den Gebrauch
des Wortes «Soteria» auf diese Weise zu analysieren. Es ist klar, daß eine
solche Analyse für das Verständnis des Wortes sehr nützlich war. Aber ob es

auch nötig war, sie vor dem Leser in aller Breite darzulegen Immerhin sind



476 Besprechungen

einige der vielleicht zu ausführlichen Bemerkungen von nicht geringem
Interesse. So vor allem die Hinweise auf den medialen oder passiven
Gebrauch von crcoijeaOai. und cnoÇéfxevoç (S. 179, 202, 210). Es ist tatsächlich
nicht indifferent, ob es heißt, daß wir von Gott gerettet werden, oder, daß
wir uns retten. Ebenso ist es beachtlich, daß das Partizip acoÇôjxevoç oft
gleichbedeutend ist wie xpmTiavôç. Das «sich rettende» oder das «gerettete»
Volk ist das christliche Volk. Hingegen ist nicht ersichtlich, warum einmal
der Begriff der Vermittlung als priesterliche Dimension hingestellt wird
(S. 183).

Im zweiten Teil werden die Texte einer weitern, beurteilenden Erörterung

unterworfen. Dabei werden allerdings die Excerpta ex Theodoto wegen
ihrer besondern Eigenart in einem Anhang separat behandelt. In dieser
vertiefenden Untersuchung kommen folgende Themen zur Sprache: Nach einer
kurzen Einleitung über die zentrale Bedeutung des Heilsbegriffes bei Klemens
zeigt das erste Kapitel, wie das Heil als Vollendung der Schöpfung verstanden
wird. Das zweite Kapitel handelt vom Ort und der Zeit des Heiles. Darin
sind besonders die Seiten über die Einheit der Heilsveranstaltung zu beachten

(291-296 : Prima e dopo la parusia). Im dritten Kapitel wird unter dem
Titel «Dio salva» sowohl das Heilswerk Gottes wie die Heilsvermittlung des

Logos dargestellt. Unter dem Titel «La Parusia del Salvatore» gelangen die
Themen zur Darstellung, die man als Soteriologie im eigentlichen Sinne
bezeichnen könnte: Die Heilsökonomie, die Zeichenhaftigkeit der
Heilsökonomie, das Kommen des Erlösers, die Gegenwart des Erlösers in der
Kirche. Es sind Themen, die uns erkennen lassen, wie sehr Klemens bei all
seiner Eigenständigkeit der frühchristlichen Tradition verpflichtet ist und
das geschichtliche Heilswerk des im Fleisch erschienenen Logos keineswegs
unbeachtet läßt. Er zeigt sich nämlich sowohl an der Datierung der Geburt
und des Todes des Erlösers (vgl. S. 352) wie auch an einzelnen Heilsereignissen

des Lebens Jesu (vgl. S. 362) interessiert. Das fünfte Kapitel befaßt
sich mit der Zuwendung des Heiles in der Taufe, im Martyrium und in der
Nachahmung Christi. Besonders berücksichtigt werden dabei die Reichen
und die Frauen. Das folgende Kapitel präzisiert einige besondere Formen
und Eigentümlichkeiten des Heiles: das sich offenbarende Heil, das ewige
Heil, der Fortschritt des Heiles usw. Die letzten beiden Kapitel sind den
subjektiven Bedingungen des Heiles wie auch dem Verhältnis von Gnosis
und Heil gewidmet.

Aufgrund der ausführlichen Analysen der angegebenen Themen kann
schließlich der Autor in der Zusammenfassung nochmals herausheben, in
was nach Klemens von Alexandrien das Heil besteht. Es ist die Vollendung
der Schöpfung, die der Mensch und zwar vor allem der Gnostiker unter der
Führung des Logos mit seiner Freiheit erlangt. Indem nämlich der freie
Mensch sich für das Heil der andern und für das eigene Heil einsetzt, fügt er
sich in die Heilsökonomie ein, in der der in den Propheten, in Christus, in
der Kirche und in jedem Gnostiker gegenwärtige Logos das Heil in einer
fortschreitenden Pädagogie herbeiführt. Es ist offensichtlich, daß in dieser
Auffassung des Klemens von der «Soteria» verschiedene philosophische,
stoische, platonische und epikuräische, vor allem jedoch biblische und früh-



Besprechungen 477

christliche Einflüsse zur Geltung kommen. Doch ist es ebenso klar, daß
Klemens mit seiner Heilslehre, in der die Freiheit des Menschen und die
erziehende Funktion des persönlichen Logos im Mittelpunkt stehen, neue Wege
gegangen ist. Es folgen noch der schon erwähnte Anhang über die Soteria
in den Excerpta ex Theodoto sowie die wertvollen Indizes (Schrift, Texte des

Klemens, antike und moderne Autoren, griechische und lateinische Wörter,
Sachindex).

Allein diese leider nur summarische Übersicht mag aufgezeigt haben,
welch wertvollen Beitrag Brontesi für die Kenntnis der Soteriologie um 200,

ja der ganzen alexandrinischen Soteriologie geleistet hat. Gewiß sind seine

Ausführungen zu breit geraten. Auch ein so komplexes Thema wie das der
«Soteria» bei Klemens von Alexandrien hätte von einer konziseren Behandlung

nur gewinnen können. Jedenfalls wären die meisten Leser dem Autor
sicher dankbar, wenn er sie auf weniger umständlichen Umwegen zum Ziel
führen würde und ihnen dabei von Zeit zu Zeit auch mit einer knappen und
präzisen Zusammenfassung behilflich wäre. Es mag zudem noch vermerkt
werden, daß der Verfasser die nützlichen Untersuchungen von A. Knauber
über die alexandrinische Katechetenschule nicht benützt hat (vgl. LThK
6 (1961) 34 f.). Ebensowenig hat er auf die sicher wichtigste Darstellung
der patristischen Soteriologie, die C. Andresen unter dem Titel «Erlösung»
im Reallexikon für Antike und Christentum veröffentlicht hatte, Bezug
genommen.

Basil Studer

Fredouille, Jean-Claude : Tertullien et la conversion de la culture
antique. - Paris: Etudes Augustiniennes 1972. 547 S.

Das Werk des Tertullian hat in der Geschichte der christlichen Lehre
sowie in der Geschichte der abendländischen Kultur und der lateinischen
Sprache immer einen wichtigen Platz eingenommen. Es ist indes offensichtlich,

daß der kultur- und sprachgeschichtliche Hintergrund seines
vielfältigen literarischen Schaffens in den letzten Jahren auf ein besonders
lebhaftes Interesse gestoßen ist. Eindeutiges Zeugnis dafür ist die Tatsache,
daß innerhalb von kaum mehr als einem Jahr drei bedeutende Studien über
das Verhältnis Tertullians zur lateinischen Kultur erschienen sind:

R. D. Sider: Ancient Rhetoric and the Art of Tertullian. - Oxford 1971

(vgl. RHE 67 (1972) 287 f.). -
T. D. Barnes: Tertullian: a historical and literary study. - Oxford 1971

(vgl. RHE 67 (1972) 288 f.). -
J. C. Fredouille: Tertullien et la conversion de la culture antique. -

Paris 1972.

Von diesen drei Studien stellt die letztgenannte ohne Zweifel die
umfangreichste, aber auch gründlichste dar. Ihr Autor selbst ist davon
überzeugt, daß Tertullian uns noch heute etwas zu sagen hat (15 f.). Um das
herauszustellen und gleichzeitig die bisherigen Urteile, soweit nötig, zu

31



478 Besprechungen

berichtigen oder wenigstens zu nuancieren, möchte er vor allem Tertullian
als Menschen und Schriftsteller darstellen, wie er auf seine, mehr oder
weniger originelle Weise die Begegnung zwischen Christentum und Antike
erlebt hat (18-21). Das solle auf drei Ebenen geschehen: in Berücksichtigung
der rhetorischen Tradition jener Zeit, im Hinblick auf die rhetorische Geistesart

des Tertullian, wie sie besonders in dessen Polemik zur Geltung kommt,
in Hinsicht schließlich auf die fortwährende Bekehrung dieses bis zu seinem
Tod unruhig gebliebenen Menschen. Diesen drei Ebenen entsprechen auch
die drei Teile der Arbeit.

Im ersten Teil kommt unter dem Titel: «Rhetor Carthaginiensis».
Aspects de la rhétorique dans l'œuvre de Tertullien, die Auffassung Tertullians
von der Rhetorik zur Sprache (29-35). Als Illustration dazu wird in einer
eingehenden Analyse der moralischen Schriften sowie von Ad Nationes
dargelegt, wie Tertullian das dreifache Ziel der Rede: delectare, docere, movere in
seinen Charakterbildern (37-65), mit seiner Uberzeugungskunst (67-142) und
in seiner Satire (143-170) verfolgte. Dabei zeigt sich klar, wie sehr der Rhetor
von Karthago auf christlicher Ebene den Idealen Ciceros nachzuleben strebte
(Konklusion: Rhetorica ancilla theologiae: 170-178).

Der zweite Teil der Arbeit ist der Polemik gewidmet: aAdversus...»
Aspects polémiques. Nach einer kurzen Einleitung in die Problematik (181-
194) behandelt ein erstes Kapitel die heikle Frage der « Praescriptio et Praes-
criptiones » (195-234). Dabei weist der Autor, zum Teil in Auseinandersetzung
mit den bisherigen Lösungsversuchen, nach, wie die Bedeutung der Präscriptionen

im Zusammenhang mit dem ganzen Werk Tertullians und vor allem
zusammen mit dessen rhetorischen Auffassungen gesehen werden muß und
nicht einfach auf eine oder zwei Hauptbedeutungen reduziert werden darf.
Im engen Anschluß daran kommt die Antithese: « Vetera et Nova» zur
Darstellung (235-300). In einer wirklich bestechenden Art wird an Hand der
Polemiken gegen die Heiden, Juden, Marcion und die Gnostiker und schließlich

die «Psychiker» gezeigt, wie Tertullian je nach dem Standpunkt der
betreffenden Kontroverse die Tradition oder die Neuheit zur Geltung bringt.
Diese Seiten über die Achtung vor dem Alten und über den Sinn für eine
organische Entwicklung gehören zum Besten in der ganzen Studie. Vielleicht
hätte dabei allerdings bei der Frage nach dem philosophischen Hintergrund
der mittlere Piatonismus besser berücksichtigt werden sollen (vgl. 277-280).
Ein weiteres Kapitel nimmt die nicht weniger delikate Frage der Philosophie
bei Tertullian in Angriff (301-357). Auch hier versteht es der Verfasser
vorzüglich, aufzuweisen, wie sehr Tertullian, bei all seinen Ausfällen und Reserven

gegenüber der Philosophie, diese dem christlichen Denken dienstbar
gemacht hat. Wenn er dabei auch die Arbeit von N. Hyldahl, Philosophie
und Christentum (Kopenhagen, 1966) benützt hätte, wäre wohl noch klarer
geworden, wie ähnlich die Stellung Tertullians derjenigen von Justinus ist,
ja, wie jener im Grunde genommen der Philosophie gegenüber positiver
eingestellt ist als dieser (vgl. 349-352).

Im dritten Teil werden unter dem Titel «La conversion difficile et la
conscience malheureuse» einige der wichtigsten Aspekte der Geistesart
Tertullians zur Darstellung gebracht. Es soll dabei herausgestellt werden, auf



Besprechungen 479

welchen Ebenen dieser die Werte der antiken Rhetorik der Verkündigung
und Vertiefung der christlichen Botschaft dienstbar gemacht hat. Tatsächlich

hat sich diese Assimiliation bei ihm mehr oder weniger tief vollzogen.
So kann in einem ersten Kapitel hinsichtlich von «De Patientin» aufgewiesen
werden, daß die stoischen Einflüsse weitgehend bestimmend geblieben sind
(363^-10). Typisches Zeichen dafür ist, daß in dieser Schrift der Lehre von
der Imitatio Christi kaum ein Platz eingeräumt wird (401 f.). Erst in «De

Fuga» treten die christlichen Gesichtspunkte mehr hervor. - Noch entscheidender

hat sich bei Tertullian das antike Ideal der «Curiositas»
durchgesetzt (411-442). Auch wenn er seine Bedenken nicht verschwieg, war er
doch von Natur aus ein Sucher, dazu geneigt, sein ererbtes Bildungsideal
auf die «Disciplina Fidei » zu übertragen. — In «De Pallio » endlich, einer nicht
leicht zu interpretierenden, aber sicher nicht als Kampfschrift zu wertenden
Spätschrift kommt zum Ausdruck, wie Tertullian sein Ideal des Absoluten -
oder sagen wir: sein Ideal des Christentums als « Philosophia melior» - mit
der Übernahme des Philosophenmantels besiegeln wollte (443-478).

Aus all diesen eingehenden Analysen der Schriften Tertullians ergibt
sich, wie komplex die Begegnung zwischen Antike und Christentum gewesen
ist, die sich in diesem afrikanischen Konvertiten vollzog. Tertullian verwarf
das Heidentum, soweit es nach seiner Auffassung mit dem christlichen
Glauben unvereinbar war. Aber er blieb der Bildung stets treu, die er in
seiner Jugend mitbekommen hatte. Entgegen gewissen Strömungen seiner
Zeit erwies er sich als überzeugter Anhänger Ciceros und legte eine Weite der
Bildung zutage, die schon im Altertum anerkennendes Staunen hervorrief
(411). Mit andern Worten, Tertullian wies sich als das aus, was Cicero von
einem Rhetor erwartet hatte. Seine Bildung kann darum nicht als
philosophisch oder juristisch oder auch historisch angesprochen werden, auch
wenn all diese Gesichtspunkte darin eingeschlossen waren. Schließlich darf
auch nicht verkannt werden, daß diese umfassende rhetorische Bildung
Tertullian zu tiefst zu eigen war. Es wäre darum ganz falsch, sie auf ein
paar rhetorische Schemata und Denkformen beschränken zu wollen. Ja, es

muß selbst angenommen werden, daß Tertullian in der Verchristlichung
seiner rhetorischen Ideale nicht wenig Fortschritte machte. Das konnte für
einen Sucher, wie er es war, auch nicht anders sein.

Mit dieser auf einer erstaunlichen Einfühlungsgabe, einem sichern Urteil
und einer soliden Sachkenntnis beruhenden Darstellung bringt uns der
Autor nicht nur den ersten großen lateinischen Theologen näher, sondern
führt uns auch einige der entscheidenden Gesichtspunkte der Begegnung
von Antike und Christentum vor Augen. Dabei bringt er nicht nur mit Recht
einige Korrekturen an den bisherigen Auffassungen über Tertullian an, so

vor allem hinsichtlich der Philosophie und dem Recht, sondern zeigt sich
auch imstande, mit treffenden Bemerkungen auf die Bedeutung Tertullians
für die aktuellen Probleme sowohl der literarischen wie der theologischen
Hermeneutik hinzuweisen. Man wird ihm dafür umso mehr dankbar sein,
als seine Darlegungen durch die verschiedenen Indizes, wie sie den Etudes
Augustiniennes so wohl anstehen, leicht zugänglich gemacht sind.

Basil Studer



480 Besprechungen

Krämer, Hans Joachim : Piatonismus und hellenistische Philosophie. -
Berlin, New York: Walter de Gruyter & Co. 1971. X-396 S.

Die Geschichte des Piatonismus hatte es H. J. Krämer seit je angetan.
Schon in seiner Dissertation «Arete bei Piaton und Aristoteles» (11959, 21967)
befaßte er sich mit dem Einfluß Piatons auf Aristoteles, während er in seinem
zweiten Werk «Der Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen zur
Geschichte des Piatonismus zwischen Piaton und Plotin» (11964, 21967) das

Augenmerk auf die Bedeutung des jungen sich heranbildenden Piatonismus,
besonders des Xenokrates, für andere Philosophien lenkte. In seiner neuesten
Arbeit, die vier detaillierte Einzelstudien zu einigen wichtigen, noch offenen
Problemen der Beziehungen zwischen Piatonismus und hellenistischer
Philosophie umfaßt, bewegt sich Krämer auf derselben Linie. Auch sie sind ein
wertvoller Beitrag zu einer noch zu schreibenden Geschichte des Platonis-
mus. Unter «Piatonismus» versteht Krämer «weniger die Philosophie Piatons
selber als vielmehr die Platon-Interpretation der akademischen Schule etwa
zwischen 360 und der Bildung der nachklassischen Philosophien in den

Jahrzehnten um die Wende vom vierten zum dritten Jahrhundert» (1), bis
Polemon und Krates einschließlich; unter «hellenistischer Philosophie» «im
wesentlichen die grundlegende Frühphase der Philosophien des hellenistischen

Zeitalters» (ebd.), d. h. die Neuere Akademie von Arkesilaos bis Philon
v. L., die frühe Stoa und Epikur. Der Peripatos wird fast gänzlich ausgespart
und tritt nur in dem sehr aufschlußreichen Exkurs über die Nachwirkungen
der altakademischen Kategorienlehre auf die Philosophie des Hellenismus
(81-96) voll in Erscheinung. Als umgreifendes Ziel hat sich der "Verfasser

vorgenommen, die Kontinuität zwischen klassischer und nachklassischer
Philosophie auf dem entscheidenden Gebiet der Metaphysik nachzuweisen,
nachdem dies für die Gebiete der Ethik und Physik schon geschehen sei. Es

geht ihm darum zu zeigen, «daß die hellenistischen Systeme - unbeschadet
ihrer materialistischen und sensualistisch-empiristischen Grundlage oder
ihrer praktischen und ideologiekritischen Zielsetzung — vielfach von dem
Erbe der älteren Dialektik zehren und auf kryptoontologischen
Voraussetzungen ruhen, die bis in die innere Mitte von Ethik und Physik
hineinreichen» (2).

Im ersten Kapitel (5-107) weist der Autor die Kontinuität der
akademischen Tradition von der Älteren zur Neueren in einem doppelten Sinne
nach. Einerseits werden die erprobten dialektischen Denkmittel von der
Älteren übernommen, während andererseits die stärkere Wendung zum
Formalen und Erkenntnistheoretischen, gesteigert noch durch die Polemik
gegen die frühe Stoa, eine «Umsetzung ursprünglich ontologischer
Denkstrukturen ins Formal-Dialektische und Argumentatif-Methodische » (75)
hervorrief. Das gelte sowohl für die Emanzipation einer mehr oder weniger
formalen Ideen-Dialektik Piatons und deren Umformung zu einem Organon
einer prinzipiellen Aporetik, als auch für die Formalisierung der ursprünglich
metaphysisch-ontologisch konzipierten Kategorien- und Prinzipienlehre ins
Argumentativ-Methodische. Dadurch wird es möglich, die Aporetik der
Neueren Akademie ganz auf innerschulische Entwicklungen zurückzu-



Besprechungen 481

führen. - Im zweiten Kapitel versucht Krämer im ersten Unterkapitel (108-
131), die stoische Prinzipienlehre entgegen anderen bisherigen Bemühungen
nicht so sehr aus vorsokratisch-sokratischem oder peripatetischem Denken
herzuleiten, sondern «die Physik der Älteren Akademie als das eigentliche
Ursprungsfeld der stoischen Prinzipienlehre» (131) zu bestimmen. Im zweiten
Unterkapitel (131-187) geht er dem Ursprung der epikureischen Theologie
nach und findet, daß «bei der Frage nach Kontinuität zwischen klassischer
und epikureischer Philosophie wie sonst auch in der Theologie Aristoteles
nicht einseitig und isoliert sondern im Zusammenhang mit dem gesamten
Piatonismus seiner Zeit in Betracht gezogen werden sollte und daß der
aristotelisch-peripatetische Anteil dabei naturgemäß teils ergänzt, teils
erheblich eingeschränkt werden muß» (187). - Das dritte Kapitel über den
hellenistischen Arete- und Eudaimoniebegriff (188-230) kehrt wieder expliziter

die Nachwirkung der klassischen Ontologie hervor, indem Epikur über
das Zeitargument in dieser Frage auf die Ontologie des Piatonismus
zurückgegriffen habe (bes. 219 f.) und auch im Aretebegriff der Stoa die Spuren der
«ontologischen Implikationen, die die Akademie mit den metaphysischen
Grundlagen des Piatonismus verbinden» (230), zu finden seien. — Im vierten
und längsten Kapitel (231-332) über Epikurs Lehre vom Minimum legt der
Verfasser zunächst die Lehre Epikurs selbst dar, um sie dann mit Demokrit
einerseits zu konfrontieren und andererseits den Einfluß der Kritik des
Aristoteles auf die Bildung der Lehre Epikurs aufzuweisen. Doch ähnlich
wie bei der Theologie Epikurs müsse auch hier Aristoteles in seiner diesmal
antithetischen Beziehung zur platonisch-akademischen Philosophie gesehen
werden. Die materielle Voraussetzung hierfür schafft sich Krämer selbst in
seinem Exkurs über die «Physik» des Xenokrates und die fünf Argumente
des Traktats De lineis insecabilibus (333-362). Wenn nämlich «Epikur die
Hälfte der aristotelischen Kritik akzeptiert, die andere, prinzipiellere aber
von sich weist, d. h. wenn er unter dem Druck der aristotelischen Argumente
zu der von Aristoteles diskutierten und bekämpften Elementarstruktur
greift, dann bedeutet dies nichts Geringeres, als daß die Elementenphilosophie

der Akademie indirekt - d. h. zunächst durch die Vermittlung des

aristotelischen Referates — das Modell für die epikureische Lehre vom Minimum

geliefert hat» (295 f.). Das wird nun auf den folgenden Seiten terminologisch

wie inhaltlich detaillierter nachgewiesen (296-321). Direkter Einfluß
der Akademie sei zwar nicht auszuschließen, könne allerdings nicht mit
Sicherheit nachgewiesen werden (321-329). Aufgrund dieser wesentlichen
Einflüsse bestehe nun die Originalität Epikurs nicht mehr in der Theorie
vom Minimum, sondern im «Ausgleich der beiden Traditionen, des eleati-
sierenden Atomismus und der akademischen Physik, zu einem neuen, in
sich festgefügten und gegen kritische Einwände abgesicherten Ganzen» (331).
Bei den Untersuchungen zu Epikurs Philosophie zeigt sich eine Besonderheit,

die auch durch einen Vergleich der anderen Kapitel sichtbar würde.
Der Einfluß der Älteren Akademie wirkte nicht immer auf dieselbe Weise,
sondern oft ganz verschieden. In der Lehre vom Minimum war «ein Regreß
auf die parallelen Lösungen der Akademie von sekundärem Interesse...
Das Verhältnis war demnach gerade umgekehrt als in der Ethik, wo der



482 Besprechungen

Sachzwang von der anti-hedonistischen Polemik der Akademie ausging,
mit der sich Epikur eingehend auseinandersetzen mußte, um den Hedonis-
mus neu zu begründen und gegen jede Kritik abzusichern. Es war auch ein
ganz anderes in der Theologie, wo Epikur keine überkommene Position zu
verteidigen, sondern konstruktiv eine neue Götterlehre zu entwickeln hatte,
die sich am Modellgedanken des Piatonismus frei orientieren konnte» (329 f.).

In all den Untersuchungen wird der Einfluß der Philosophie der Älteren
Akademie nicht nur, wie es früher teils, wenn auch selten geschah, angedeutet,

sondern - und darin besteht die eigentliche Bedeutung dieses Werks und
das Verdienst Krämers - den real-historischen Verhältnissen im einzelnen
durch alle verschlungenen Wege nachgespürt. Mag auch manches hypothetisch

bleiben, so gelingt es dem Verfasser doch großenteils, die realen Depen-
denzen offenzulegen und damit Vermutungen in Sicherheiten oder wenigstens
hohe Wahrscheinlichkeiten umzuwandeln. Das war angesichts der schwierigen

Überlieferungslage der Philosophie der Älteren Akademie ein nicht
einfaches Unterfangen. Zum Erweis seiner Thesen verarbeitet der Verfasser
die gesamte einschlägige Literatur der letzten hundert Jahre aus den
verschiedensten Sprachgebieten. (Es erscheint wohltuend, daß auch einmal die
italienische Forschung hierbei in gebührendem Raum zur Geltung kommt.)
Er setzt sich jeweils am Beginn eines Themas mit den bisherigen Forschungsrichtungen

und Lösungsversuchen auseinander, um dann den Standort seiner
eigenen These dagegen abzuheben und sie anschließend in exakter Kleinarbeit

zu beweisen. — Bei seiner starken Betonung des platonischen Einflusses
verfällt Krämer keinem «Akademismus». Oft genug weist er auf die Bedeutung

der aristotelischen Nachwirkungen hin. Doch entgeht er nicht ganz der
Gefahr, andere Momente in verkürzter Perspektive zu sehen. So muß er
selbst beispielsweise bei der Untersuchung der Vorgeschichte der stoischen
Zwei-Prinzipien-Lehre zugestehen, daß die «foraioç öXv), das ûrroxs'ifxsvov und
7ràaxov der stoischen Physik... dem peripatetischen Hylebegriff nähersteht
als dem akademischen, wenngleich es sich auch vom ersteren beträchtlich
unterscheidet» (122). Wenn man bedenkt, daß dadurch immerhin schon
eines der beiden Prinzipien nur wenig von der Akademie beeinflußt ist, dann
kann man doch schwerlich die Physik der Älteren Akademie « als das eigentliche

Ursprungsfeld der stoischen Prinzipienlehre» (131) bezeichnen. Hinzu
kommt, daß der stoische Logos durchaus noch Züge des heraklitischen trägt,
in seiner Bedeutung als alles beherrschendes immanentes Weltgesetz. Wenn
es auch nicht hinreichend ist, dieses zweite Prinzip nur von Heraklit herzuleiten

(so K. v. Fritz in seinem Art. «Zenon von Kition» in Pauly-Wissowa
RE 2. R., 19. Halbb., Sp. 100 f.), sondern das demiurgische Moment zum
Verständnis des stoischen Logos unabdingbar ist, so sollte doch der herakli-
tische Aspekt nicht verkürzt werden. Die stoische Physik ist offenbar viel
komplexer, als daß sie auf einen einzigen Ursprung zurückgeführt werden
könnte. - Ferner läuft Krämer hin und wieder Gefahr, über seinen
Untersuchungen von historischen Bezügen der hellenistischen Philosophie zur
Älteren Akademie vor lauter «'passion' platonicienne», wie P. Aubenque es

einmal nannte (in der Bespr. von «Arete...», in: Arch Phil 28, 1965, 265), sein
Hauptanliegen, das Schicksal der klassischen Metaphysik zu verfolgen, aus



Besprechungen 483

dem Auge zu verlieren. Jedenfalls wird durch diese Arbeit die Bedeutung der
Älteren Akademie in ein ganz anderes Licht gerückt. Häufig nur als Epigonen
Piatons dargestellt, die Piatons Spontaneität in Systeme zwängen wollten
werden die Nachfolger Piatons hier zu den eigentlichen Trägern und
Vermittlern seines Denkens. Piatons Denken sollte deshalb gerade durch sie
hindurch eine so vielfältige Auswirkung erfahren, daß auf diesem Weg die
an sich so gegensätzlichen frühhellenistischen Schulen wie Stoa, Kepos und
Neuere Akademie in wesentlichen Vorstellungen von ihm her indirekt
beeinflußt waren. Diese Wirkung hätte Piaton allein ohne einige entscheidende

Umformungen durch seine Nachfolger wie Speusipp und Xenokrates
nicht auszuüben vermocht. Gleichzeitig wird auch deutlich, daß diese neuen
Philosophien ihre Systeme nicht einfach synkretistisch aus Elementen
früherer Philosophen aufbauten, wie manchmal behauptet wurde, sondern in
lebendiger Auseinandersetzung mit dem Denken ihrer eigenen Zeit. Auf diese
zusätzlichen Ergebnisse hätte der Verfasser wohl selbst hingewiesen, wenn
er an das Ende seines Werkes eine Zusammenfassung gestellt hätte. Wenn
auch die vier Abschnitte unabhängig voneinander gelesen werden können,
so stehen sie doch alle unter einem Hauptanliegen. Auch wäre es für eine
Erstorientierung dieses anspruchsvollen Werkes dem Leser eine nützliche
Hilfe. Ebenso wäre zu fragen, ob nicht ein durchgängiges Literaturverzeichnis

für den Leser praktischer wäre.
In seinen Einzelhypothesen wird Krämer wie in seinen früheren Werken

nicht unwidersprochen bleiben. Doch dürfte sein Grundanliegen wie auch
die kontinuierliche Fortwirkung der Älteren Akademie überhaupt akzeptiert
werden. Das Werk fordert zur Neubedenkung der Herkunft mancher zentraler

Vorstellungen der hellenistischen Philosophie heraus. Hier neue Wege
gewiesen zu haben, ist Krämers Verdienst. Ob dabei all seine Thesen bejaht
werden, oder ob ihnen gegenüber anderen Einflüssen mehr Gewicht
zugemessen wird, ist Nebensache. Andererseits wäre es nur zu wünschen, daß
diese Forschungen auch auf die nachfolgenden Epochen der hellenistischen
Philosophie ausgedehnt würden. Notker Wolf

Bredow, Gerda von: Piatonismus im Mittelalter. Eine Einführung. -
Freiburg Br. : Rombach 1972. 82 S. (rombach hochschul paperback. 47.)

Idées, participation, métaphysique de l'Un et dialectique, c'est autour
de ces thèmes que Mme von Bredow a organisé une brève introduction au
platonisme médiéval. Ecrit dans une langue limpide, illustré par des exemples
précis et des analyses textuelles aussi sobres que pénétrantes (voir p. e. :

p. 15-20, à propos de Boèce; p. 29-31, à propos de S. Anselme; p. 64-68, à

propos de Eckhart), fondé sur une connaissance approfondie du sujet, ce

petit livre est de nature à faire saisir, mieux qu'un ouvrage plus considérable,
la nature du problème que l'historien du moyen âge doit prendre au sérieux

pour donner de la pensée médiévale une image fidèle à la réalité.
Louis-Bertrand Geiger



484 Besprechungen

Pegueroles, J.: El pensiamento filosöfico de san Agustin. - Barcelona:
Edit. Labor 1972. 157 p. (Nueva colecciön Labor.)

Destinée au grand public cultivé, cette introduction àlapensée de S. Augustin

développe, autour de thèmes majeurs : la connaissance de Dieu, la théorie
de la connaissance, l'être et le temps, l'anthropologie, le sens de l'histoire,
le problème de la liberté, l'essentiel de la doctrine du Docteur d'Hippone.
Soucieux de faire ressortir l'incontestable intérêt de la tradition augusti-
nienne pour l'homme d'aujourd'hui, P. a jugé utile de multiplier les
rapprochements avec certains courants de la pensée moderne et contemporaine,
avec Blondel notamment, Heidegger et la Transzendentalphilosophie. Sont-ils
tous de nature à faire mieux comprendre le sens de la pensée d'Augustin, le
rapprochement avec la philosophie transcendentale, en particulier On peut
en discuter. Ecrit avec ferveur, appuyé sur une profonde connaissance de
l'œuvre de S. Augustin, le petit livre de Pegueroles, agréablement présenté,
contribuera à rendre présent, pour tout esprit en quête du sens de sa destinée,
l'un des guides les plus aptes à l'éclairer. Louis-Bertrand Geiger

Coreth, Emerich: Einführung in die Philosophie der Neuzeit. Bd. 1:
Rationalismus - Empirismus - Aufklärung. - Freiburg Br. : Rombach 1972.
168 S. (rombach hochschul paperback. 51.)

Ce premier volume d'une introduction à la philosophie moderne, qui
doit en comporter trois, traite, après un bref exposé de la période de
transition: nominalisme, humanisme, Réforme et Renaissance, du rationalisme
(Descartes, Pascal, Malebranche, Spinoza, Leibniz), de l'empirisme anglais,
de YAufklärung dans les principaux pays européens. Muni d'une très utile
bibliographie (p. 151-162) et de deux index, ce petit volume, concis, clair,
bien informé, présenté avec une typographie aérée, constitue un excellent
guide pour l'étudiant. Louis-Bertrand Geiger

Newman: Lettre au duc de Norfolk (1874) et correspondance relative
à l'infaillibilité (1865-1875). Introduction, traduction et notes par B. D.
Dupuy. Desclée De Brouwer 1970, 536 p. (Textes Newmaniens, publiés par
L. Bouyer et M. Nédoncelle, Bd. 7.)

Der Brief Newmans an den Herzog von Norfolk vom Jahre 1875 -
niedergeschrieben Ende 1874 - gehört gewiß nicht zu den Hauptwerken des

berühmten englischen Theologen, ist aber bisher in der Theologie über
Gebühr vernachlässigt worden. Anlaß zu seiner Abfassung war eine
publizistische Tagesfehde. Ende 1874 hatte Premierminister Gladstone gegen die
Römischen Katholiken einen Frontalangriff geführt in seinem Pamphlet:
«Die Vatikanischen Dekrete und ihre Bedeutung für die staatsbürgerliche
Haltung der Katholiken» (The Vatican Decrees in their bearing on civil
allegiance: a political expostulation). Darin bestritt er die staatsbürgerliche
Zuverlässigkeit der Katholiken, und versuchte den Nachweis zu führen, daß
die Dekrete des I. Vatikanums ihre Loyalität als Staatsbürger grundsätzlich



Besprechungen 485

in Frage stellten. Die Schrift war bereits in der Zeit des 1. Vatikanischen
Konzils herangereift, an dem Gladstone ein ungewöhnlich starkes Interesse

genommen hatte. Aber erst die Demission seines Kabinetts im Jahre 1873
hatte ihm die nötige Muße gegeben, den Plan auszuführen.

Was Newman zum Widerspruch reizte, war weniger die Diffamierung
der Katholiken als vielmehr die Interpretation historischer und
theologischer Dokumente durch den Parteichef der «Whigs». In seiner Replik
ging er deshalb über den unmittelbaren Anlaß hinaus und nahm seinen
Brief an den Herzog von Norfolk zum Anlaß einer grundsätzlichen Diskussion

des Verhältnisses von geistlicher und weltlicher Autorität, insbesondere
der Stellung des Papstes. Zwischen zwei so grundverschiedenen Gewalten
könne und solle es keine Konflikte geben ; käme es dennoch zum Konflikt, so
würde der Katholik seine Entscheidung seinem Gewissen anheimstellen,
dem «ersten aller Stellvertreter Christi». Am Ende des ersten Kapitels steht
der berühmte, viel zitierte Satz: «Wenn ich bei einem Toast zu wählen hätte,
würde ich mein Glas zunächst auf das Gewissen und dann erst auf den Papst
erheben. » Die Ausführungen Newmans über die Gewissensfreiheit bilden den
Kern seines Werks, das in vielem dem Dekret über die Religionsfreiheit des
2. Vatikanums vorauseilte.

Im zweiten Hauptteil des Werkes reflektiert Newman über die
Verbindlichkeit dogmatischer Sätze und schließt daran hermeneutische
Überlegungen zum Verständnis der Unfehlbarkeit an.

Der Herausgeber B. Dupuy hat sich nicht begnügt, den Text Newmans
zu übersetzen (S. 119-386), sondern er hat auch die Schrift Gladstones, die
den Anstoß zu Newmans Veröffentlichung gab, mitaufgenommen (S. 55-118).
Darüber hinaus hat er die wichtigsten, die Unfehlbarkeit berührenden
Passagen aus Newmans Briefwechsel zwischen 1864 und 1875 exzerpiert
(S. 441-503). Für den historisch und theologisch interessierten Leser in
gleicher Weise bedeutsam sind die Einführung ins Werk und ein umfänglicher

kritischer Apparat, der sowohl allgemein theologiegeschichtliche wie
auch spezielle Hinweise zu Newmans Entwicklung enthält. Die Kleinarbeit,
die im Anmerkungsteil steckt, ist erstaunlich; bloß ein historisch geschulter
Theologe wie B. Dupuy konnte Sachkompetenz und asketische Bereitschaft
dazu aufbringen. Mit dieser Edition, die von einem Personen- und Sachregister
beschlossen wird, hat er sich nicht nur den Dank der Newmanforschung
verdient, sondern auch gezeigt, wie theologische Texte des 19. Jahrhunderts zu
edieren sind. Victor Conzemius

Koväcs, Elisabeth - Roth, Gottfried : Anselm Ricker und seine
Pastoralpsychiatrie 1824-1902/03. Von den Anfängen pastoralmedizinischer
Lehrtätigkeit an der katholisch-theologischen Fakultät der Universität Wien.
Wiener Beiträge zur Theologie, Bd. XLI, hrsg. von der Katholisch-Theologischen

Fakultät der Universität Wien. - Wien: Domverlag 1972. 144 S.

Der dem Wiener Schottenstift zugehörige Benediktiner Anselm Ricker
veröffentlichte 1888 ein Handbuch der Pastoralpsychiatrie. Mit dieser ersten



486 Besprechungen

Pastoraltheologie im deutschen Sprachraum erweiterte er die Pastoralmedizin,

die als Grenzwissenschaft mehrerer theologischer und medizinischer
Disziplinen damals zwar schon vorhanden, aber noch wenig ausgebildet war,
um eine neues und weites Aufgabengebiet. Man kann in diesem Zusammenhang

darauf hinweisen, daß dies gerade in Wien geschah, wo hundert Jahre
vorher im Zuge der Reform des theologischen Studiums die Pastoraltheologie

als eigenes Fach eingerichtet worden war. Wie es aber in der Ausbildung

der Seelsorger auch vorher schon praktische und auf die Pastoral
Bezug nehmende Unterweisungen gab, so war auch vor ihrer fachmäßigen
Erfassung und Darstellung die Behandlung von «Seelen - und
Geisteskranken» nicht unbekannt. Die durch Erfahrungen gesammelte Praxis
kirchlicher Seelenheilkunde reicht sogar sehr weit zurück. Ihre Erkenntnisse
und Ratschläge muß man allerdings meist abseits von den gängigen
«Schulbüchern» der Zeit suchen. Ein Teil dieser Praxis ging dann noch in die
neuzeitlichen pastoralen Handbücher ein. Auch Rickers Leitfaden der Pastoraltheologie

(Wien 1874) macht darin keine Ausnahme. Was er aber hier noch
an verschiedenen Stellen dazu ausführte, faßte er dann in der erstmals 1888
veröffentlichten und 1894 in dritter Auflage erschienenen «Pastoralpsychiatrie»

zusammen: Systematisch angegangen, durchgegliedert und abgesichert
mit den gängigen Theorien und Vorstellungen der damals freilich noch in
den Anfängen steckenden Psychiatrie.

Mit der medicohistorischen Seite des Lebenswerkes Rickers befaßt sich
der Beitrag des Wiener Neurologen Gottfried Roth, bekannt durch mehrere
Krankheit und Seelsorge betreffende Beiträge wie auch durch ein unter
Medizinern nicht häufig anzutreffendes Interesse an der historischen
Entwicklung des eigenen Faches. Nach einer kurzen Inhaltsangabe der Vorlesung

Rickers wird ausführlich dessen Anschauung über das Verhältnis von
Seele und Leib behandelt, samt der daraus folgenden Auffassung von der
Geisteskrankheit als einer des Gehirns. Ricker folgt also der damals
verbreiteten somatologischen Schule, deren möglicher Materialismus mit der
scholastischen Leib-Seele Lehre leicht zu beheben war. Bei diesen Darstellungen

kommt es Roth aber weniger darauf an, die zeitgebundenen Auffassungen

und die daraus resultierenden Folgerungen für die praktische Behandlung

im einzelnen darzustellen, als in Gegenüberstellung mit modernen
Einsichten und Forderungen gleichsam den wahren und bleibenden Kern dieser
ersten systematischen Pastoralpsychiatrie herauszuarbeiten. Streckenweise
lesen sich Roth's Ausführungen mehr als Programm für eine noch
auszuarbeitende richtige Pastoralpsychiatrie und weniger als eine Information
über Rickers Lehre; diese wird im Detail auffallenderweise recht wenig
näher erörtert.

Umso mehr geht es um das Detail in dem biographischen ersten Teil
des Buches, den Elisabeth Kovâcs, Assistentin am Institut für
Kirchengeschichte und Patrologie in Wien, beisteuerte. Mit staunenswerter Akribie
trug sie die vielen Einzelheiten dazu aus ungedruckten Materialien, vor allem
aus den Archiven der theologischen Fakultät, der Universität und des
Wiener Schottenstiftes zusammen. Den Schwerpunkt ihrer Darstellung
bildet Rickers Tätigkeit als Professor der Pastoraltheologie an der Wiener



Besprectiungen 487

theologischen Fakultät von 1872 bis 1895. Die Verfasserin begnügte sich aber
nicht damit, nur ein möglichst genaues und alle Einzelheiten im Leben
Rickers erfassendes Bild zu geben, sondern ihr Bemühen richtete sich darauf,
die Biographie Rickers mit der Geschichte der Fakultät zu synchronisieren.
Als ausgezeichnete Kennerin der Institution und der Professorenpersönlichkeiten

derselben ist die Verfasserin dazu auch befähigt wie niemand sonst.
So wird in ihrer Darstellung ein Stück Geschichte der Wiener theologischen
Fakultät lebendig: die zahlreichen problemgeladenen Spannungen zwischen
Fakultät und Staat, jene mit dem Erzbischof, und nicht zuletzt die vielen
Differenzen unter den Professoren selbst. In all dem wird das Nachhutgefecht
der abtretenden Spätjosephiner gegen den erstarkenden Ultramonantismus
spürbar, sowie dessen Umformung zum neuscholastischen Integralismus, der
aus sich wieder die liberaleren Kräfte eines neuen « Reformkatholizismus »

als Gegengewicht weckt. Wir haben es also bei dieser aus vielen Einzelheiten
zusammengetragenen Darstellung mit einem wertvollen Beitrag zur
Geschichte der vornehmsten und ersten Fakultät der alten Donaumonarchie
zu tun.

Ergänzungen und Berichtigungen wären anzubringen in formaler Art
zu dem Beitrag von Roth. Die S. 109 belegten Thomaszitate sind auf die
Prima pars der theologischen Summe zu beziehen. Bei dem in Anm. 11,
S. 100 angeführten Beitrag von H. Schuster aus dem Handbuch der Pastoraltheologie

ist nachzutragen Bd. I; die S. 120, Anm. 10 genannte Zeitschrift
heißt richtig «Zeitschrift für Askese und Mystik». In der von Koväcs
gebotenen Analyse der Syllabus-Predigten Rickers wäre in der Anmerkung der
Verweis auf die wichtigen Arbeiten des Löwener Historikers R. Aubert
angebracht gewesen.

Isnard W. Frank

Rauche, G. A.: The Choice (Die Entscheidung). - Durban, Natal:
Drakensberg Press Limited 1972. 167 S.

Der Autor, Professor für Philosophie an der Universität Durban-West-
ville, widmet sich mit diesem Werk einem Jahrtausende alten Problem der
Menschheit, das in Anbetracht der technischen Zerstörungsmöglichkeiten
des 20. Jahrhunderts eindringlicher denn je zur Schicksalsfrage geworden
ist: Ist es dem Menschen möglich, die absolute Wahrheit über sein Dasein
zu ergründen, deren Wissen ihn von Konflikten, Leiden und Unsicherheit
befreien würde, oder wird seine Wahrheit, wie er selbst, unvollkommenes
Stückwerk bleiben, das nie Allgemeingültigkeit erlangen kann

Es gelingt dem Verfasser bei der Betrachtung dieser Frage, in einer
verhältnismäßig knappen, aber geradezu spannenden Darstellung ein lebendiges

Bild von der Geschichte dieses Ringens um die Wahrheit zu zeichnen.
Nur allzu oft wurde eine subjektive Idee als die Wahrheit schlechthin
mißverstanden und setzte den Menschen nicht selten noch größeren Leiden als

zuvor aus. Der Fanatismus, mit dem ideologische oder religiöse Glaubenssätze

verfochten wurden, die selbst, wenn sie im Irrationalen wurzelten, der



488 Besprechungen

Menschheit als allein gültige Wahrheit aufgezwungen werden sollten, war
mehr als einmal für unsagbares Elend auf dieser Welt verantwortlich. Die
zahlreichen Religionskriege und Revolutionen vergangener Jahrhunderte
bieten ein eindrucksvolles Beispiel. Und doch fanden und finden sich immer
wieder Ideologen, die in dem Streben, die gesamte Menschheit zu ihrem
subjektiv verstandenen Glück zu zwingen, skruppellos bereit sind, Millionen
ins Verderben zu stürzen. Das geradezu Makabre daran ist, daß der Mensch
je schon geneigt zu sein schien, viel eher auf den absoluten Wahrheitsanspruch

wirklichkeitsfremder Demagogen hereinzufallen, als warnende Stimmen

der Vernunft zu beachten. Die Popularität, die eine so verantwortungslose
und, gemessen an ihren philosophisch-wissenschaftlichen Gehalt, eher

primitive Ideologie eines Herbert Marcuse unter der Masse der halbgebildeten

Studenten Westeuropas und Nordamerikas genießt, läßt wenig Hoffnung

übrig, daß das Bewußtsein von den technologischen Zerstörungsmöglichkeiten

unserer Zeit allein schon ausreicht, um der Menschheit einen
andern Weg zu weisen als den der bitteren Erfahrung.

Dennoch unternimmt das vorliegende Werk den Versuch, die Notwendigkeit

der Entscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft deutlich vor
Augen zu führen: Der Mensch hat einen Ausweg. Aufgrund der Erfahrung
mit all den Konflikten, die zwischen den unterschiedlichsten Wahrheitsmeinungen

immer wieder ausbrachen, bleibt nur die Entscheidung, sich weg
von der Utopie zur Realität zu wenden. Die Erfahrung allein, die er mit
seinen Mitmenschen teilt, hat die Grundlage seines Wahrheitsstrebens zu
sein. Damit erkennt er die Wirklichkeit und seine Existenz in dieser
Wirklichkeit an und befreit sich vom totalitären Griff utopischer Ideologien. Er
löst sich los vom Absolutheitsanspruch selbstgemachter Wahrheitsperspektiven

und erkennt, daß er nicht in der Einheit, sondern in der Zweiheit lebt,
in stetem Bezug auf seinen Mitmenschen.

Der Autor stellt sich dabei selbst die Frage, ob er in seinem Postulat
nicht zu idealistisch sei. Wir meinen eher, daß seine Warnung vor der menschlichen

Hybris angesichts der totalen Ideologisierung der Welt und der damit
verbundenen Entstellung der Wirklichkeit nur allzu realistisch ist. Die
abschließenden Worte seines Buches mögen jenen mahnend vor Augen
stehen, die Verantwortung in dieser Welt tragen: Quo vadis homo? Yours is
the choice! But one thing should be clear: It may be your last choice, a
choice between existence and non-existence, between life and death.

Werner Pfeifenberger


	Besprechungen

