Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Aktualitat des Neuplatonismus?
Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RueDpI IMBACH

Aktualitit des Neuplatonismus ?

Ein Kurzbericht

Selbstbesinnung der Philosophie ist zugleich Besinnung auf ihren
Ursprung und ihre Herkunft. Der Historiker der Philosophie ist ge-
neigt, in Aristoteles und Plato, d. h. im klassisch-griechischen Denken
allein, das Fundament der abendlindischen Tradition zu sehen. Das
griechische Denken hat aber in seiner Spitzeit noch einmal eine Frucht-
barkeit erlangt, die fiir das christliche Abendland von nicht zu unter-
schitzender Wichtigkeit werden sollte. Hegel war einer der ersten,
welcher die Bedeutung des Neuplatonismus nicht nur in seiner Wirkungs-
geschichte sah, sondern in der Tiefe der neuplatonischen Synthese
selbst. Die dem Neuplatonismus gewidmeten Seiten, in seinen «Vor-
lesungen {iiber die Geschichte der Philosophie», zeugen von Hegels
Hochschidtzung des Neuplatonismus. Diese Auseinandersetzung Hegels
mit dem Neuplatonismus wdre wohl kaum denkbar ohne eine gewisse
geistige Affinitdt der beiden philosophischen Denkformen. Ludwig Feuer-
bach hat dies schon friith erkannt: «Hegel ist nicht der Deutsche oder
christliche Avristoteles — er ist der deutsche Proklus. Die absolute Philoso-
phie ist die wiedergeborene alexandrinische Philosophie» . Ein solches
Urteil kénnte geniigen, um das Interesse fiir das Studium des Neuplato-
nismus zu wecken. WERNER BEIERWALTES, dessen verdienstvolle Ver-
suche zur Interpretation neuplatonischer Denker bekannt sind 2, hat

! Grundsitze der Philosophie der Zukunft, Werke ed. Bolin-Jodl, Stuttgart
1904, 11, S. 291.

2 Es sei hier speziell auf sein grundlegendes Werk «Proklos. Grundziige
seiner Metaphysik», Frankfurt 1965, hingewiesen. Diese Habilitationsschrift kann
wohl zu Recht als der bisher umfassendste Versuch der Interpretation des pro-
klischen Denkens angesehen werden. Beierwaltes’ Arbeit versucht nicht nur in

das Wesen des proklischen Denkens vorzustoBen, sondern beriicksichtigt stets
auch die Wirkungsgeschichte dieser Philosophie.



Aktualitidt des Neuplationismus? 465

neuerdings auf die geistige Verwandtschaft zwischen dem Neuplatonis-
mus und dem deutschen Idealismus hingewiesen 3. Fiigt man zu dieser
spaten Wirkung jene hinzu, welche diese Tradition auf das patristische
und mittelalterliche Denken ausgeiibt hat, insbesondere durch jene
pseudo-aristotelische Schrift, welche unter dem Titel «Liber de exposi-
tione bonitatis purae» oder «Liber de causis» proklisches Gedankengut
tradiert hat ¢, aber auch durch das arabische und jiidische Denken und
nicht zuletzt durch die Schriften jenes biographisch schwer faBbaren
Dionysius Areopagita, dann leuchtet es ein, dal die Philosophiehistorie
seit einigen Jahrzehnten der neuplatonischen Schule ein besonderes
Interesse widmet 5. Geniigt aber das Faktum dieser vielschichtigen
EinfluBnahme, um von einer eigentlichen Aktualitit dieser Tradition
zu sprechen? Kann diese Behauptung FERNAND BRUNNER'S gerecht-
fertigt werden: «Le néoplatonisme reste un modéle dont on peut s’ins-
pirer de nos jours comme en tout autre temps» ©?

Diese Frage stand, zusammen mit dem Bemiihen nach einem philo-
sophiegeschichtlichen Erfassen des Neuplatonismus, im Zentrum eines
interfakultidren Seminars, welches wihrend dem akademischen Studien-
jahr 1971-1972 von den Universititen Freiburg, Genf, Lausanne und

3 Platonismus und Idealismus, Frankfurt 1972, Neben einer recht umfang-
reichen Untersuchung iiber « Deus est esse-esse est Deus», findet man in diesem Band
Abhandlungen zur Plotin- und Proklos-Rezeption im deutschen Idealimus (No-
valis, Goethe, Schelling, Hegel), sowie eine Studie zur Wiederentdeckung des
Eriugena im deutschen Idealismus.

*+ Vgl. HENRI-DOMINIQUE SAFFREY: Der gegenwirtige Stand der Forschung
zum «Liber de causis» als einer Quelle der Philosophie des Mittelalters. In: Platonis-
mus in der Philosophie des Mittelalters, hrsg. von W. Beierwaltes. Darmstadt 1969,
S. 462-483.

5 Zur Wirkungsgeschichte des Platonismus im Mittelalter vgl. R. Kri-
BANsKY: The continuity of the Platonic tradition during the Middle Ages. London
1951%; GeErDA vON BrEDOw: Platonismus im Mittelalter. Eine Einfithrung. Frei-
burg 1972. Der von W. BEIERWALTES herausgegebene Sammelband «Platonismus
in der Philosophie des Mittelalters» vereinigt die wichtigsten, oft schwer zugéing-
lichen Beitrage zur Geschichte der platonisch-neuplatonischen Tradition im Mittel-
alter. Zur Bedeutung des Platonismus in der patristischen Periode hat E. von
Ivanka wesentliche Hinweise gegeben in: Plato christianus. Ubernahme und
Umgestaltung des Platonismus durch die Vater, Einsiedeln 1964.

6 Revue de Theéologie et de Philosophie, Lausanne, 1972V, S. 314. Der
Autor sieht die Vorbildlichkeit des Neuplatonismus vor allem darin: «Il situe
I’absolu la seulement o il peut étre, et pourtant il ne nie le relatif ni dans la
pensée ni dans 1'étre. C’est pourquoi il est une réussite... Il unit les dispositions
humaines qui sous-tendent les philosophies; il est a la fois rationalité et mysticis-
me, sensibilité et intellectualité, théorie et pratique, etc. Il unit par 1a en quelque
maniére les différents systémes. Il les unit encore en conduisant la pensée a la
source de toute pensée, 1a oi1, au-dessus d’elle-méme, elle se posséde en plénitude».



466 Aktualitit des Neuplatonismus ?

Neuenburg durchgefithrt wurde. Die Forschungsbeitrige verschiedener
Platonismusforscher, welche im Rahmen dieses Seminars vorgetragen
wurden, liegen nun in Buchform vor 7. Dieser Sammelband ist zwar
weniger umfangreich als jene«Summa neoplatonica»s, welche aus dem
durch das franzosische Centre national de recherche scienti-
fique 1969 in Royaumont veranstalteten KongreB3 hervorgegangen ist 8,
aber die Qualitit und die Dichte der von FERNAND BRUNNER herausge-
gebenen Studien verdient deshalb nicht weniger Interesse, ganz besonders
im Hinblick auf die Frage nach der Aktualitit des Neuplatonismus fiir
den heute Philosophierenden. Vielleicht zeigt das Studium dieses Bandes
sogar, ob jenes berithmte, an Goethe gerichtete Urteil Zelters iiber Plotin:
«Er gehort in jedem Fall zu den Unsern» ?, noch heute giiltig ist.

Der platonische Parmenides

Die Kontinuitdt zwischen der platonischen und der neuplatonischen
Schule ist heute weniger umstritten, als dies noch vor einigen Jahrzehn-
ten der Fall war. Die Arbeiten K. Gaisers zur Altersphilosophie Pla-
tons 1 sowie H.-J. Krimers Forschungen zur Uberlieferung des pla-
tonischen Denkens bis zu Plotin 11, aber auch die Forschungsbeitrige
E. R. Dodds 2, Ph. Merlans 3 und C. J. de Vogels !* haben einiges zur

7 Etudes néoplatoniciennes. Boudry (Neuchitel), Editions de la Baconniére
1973. — Die Studien erscheinen gleichzeitig als Heft 11 der « Revue de Théologie et
de Philosophie», Lausanne 1973. Wir verweisen im folgenden auf diese Ausgabe.
Abkiirzung: R T P.

8 Le Néoplatonisme. Hrsg. von P. Hadot. Paris 1971.

? Brief an Goethe vom 5. Sept. 1805. Der Briefwechsel zwischen Goethe und
Zelter. Hrsg. von M. Hecker. Leipzig 1913. I, S. 121.

10 Platons ungeschriebene Lehre. Stuttgart 19682

11 Der Ursprung der Geistmetaphysik. Amsterdam 1964. Der Autor ver-
sucht die Kontinuitit der platonischen Tradition von der Alteren Akademie her
aufzuweisen (besonders Xenokrates und Speusipp). Er verfolgt dabei die Absicht,
«Materialien, die fiir eine zusammenhidngende Geschichte des Platonismus in Fra-
ge kommeny» (S. 15) zusammenzutragen.

12 The Parmenides of Plato and the origin of the Neoplatonic ‘One’, Class.
Quart. 22, 1928, S. 129 ff.

13 Besonders: From Platonism to Neoplatonism. Den Haag 19602,

1+ On the Neoplatonic character of Platonism and the Platonic character
of Neoplatonism. Mind 62, 1953, S. 43 ff; A la recherche des étapes précises entre
Platon et le Néoplatonisme. Mnemosyne, IV 7, 1954, S. 111 ff; A propos de quel-
ques aspects dits néoplatoniciens du Platonisme de Platon. In: Le Néoplatonisme.
Hrsg. von P. Hadot. Paris 1971, S. 7-14.



Aktualitit des Neuplatonismus? 467

Erneuerung dieser Frage beigetragen, und man ist vorsichtiger ge-
worden im Urteil iiber die Verfilschung des echten Platon durch die
neuplatonische Schule 3. Die Frage nach dem Bruch oder der Kontinui-
tit des platonischen Denkens hdngt eng zusammen mit der Interpreta-
tion, die man vom platonischen Dialog «Parmenides» geben will 16,
Je nach dem, ob man in diesem Dialog lediglich ein dialektisches Spiel,
das letztlich aporetisch enden muB, oder einen Traktat der mystischen
Theologie sieht, kann man von einer Fortfithrung des urspriinglich
Platonischen oder einer Verwandlung, ja gar einer Verfilschung des
Erbes Platons im Neuplatonismus reden.

JEAN TROUILLARD versucht in seinem Beitrag «Le Parménide de Pla-
ton et son interprétation néoplatonicienne» aufzuweisen, daf3 die Wendung
vom Mittelplatonismus zum Neuplatonismus darin besteht, daB dieser
sich darauf konzentriert, im platonischen Parmenides das Wesen der
platonischen Philosophie zu suchen 7. Finden wir auch bei Plotin keinen
systematischen Kommentar zu diesem Dialog, so ist doch dessen ganzes
Denken wesentlich davon beeinfluft. Von den andern Neuplatonikern,
d. h. Proklos, Porphyrios und Damaskios finden wir Fragmente zu einem
Kommentar dieses grundlegenden platonischen Gesprichs 8, das sich

15 Als Vertreter der These der Diskontinuitdt kénnte man E. HOFFMANN
nennen. Cf. seine Schrift: Platonismus und christliche Philosophie. Ziirich und
Stuttgart 1960. — Die Frage « Kontinuitdt oder nicht?» ist iiberaus komplex. Nie-
mand kann leugnen, daB im Neuplatonismus grundlegend neue Elemente zum
Zuge kommen. Es handelt sich hier um ein Problem, das mit viel Vorsicht behandelt
werden mufBl; deshalb erwartet man mit groBem Interesse das Erscheinen eines
vierbindigen Werkes von HEINRICH DORRIE, das den Titel tragen soll: Der Plato-
nismus, 100 v. Chr. bis 300 n. Chr. (angekiindigt bei Frommann-Holzboog, Stutt-
gart).

16 Vgl. EGiL A. WYLLER: Platons Parmenides. Oslo 1960. Der Autor gibt
eine henologische Interpretation des platonischen Dialogs. In seiner Schrift «Der
spiate Platon» (Hamburg 1970) faBt er die Situation der Platonismusforschung
wie folgt zusammen: «Wie kaum frither in der Geschichte der wissenschaftlichen
Platonforschung scheint jetzt die Moglichkeit gegeben zu sein, das Kontinuum
des Platonismus, von Platon selber bis Cusanus hin, aus Quellen darzustellen»
(S. 3-4).

17 «Le néoplatonisme succéde au ‘moyen platonisme’ le jour ou les platoni-
ciens se mettent a chercher dans le Parménide le secret de la philosophie de Platons.
RTP,S.83.

18 Ein Fragment von Porphyrius’ Kommentar wurde von P. Hadot ediert
in: Porphyre et Victorinus, Vol. 2. Paris 1968. Der Kommentar des Proklos wurde
erstmals von V. Cousin herausgegeben: Procli Philosophi Opera inedita. Paris 1864
(Neudruck: Frankfurt 1962). Vgl. dazu die Ubersetzung und den Kommentar von
A. Ed. Chaignet in: Proclus le Philosophe. 3 Bédnde. Paris 1900-1903 (Neudruck:
Frankfurt 1966). Ein Teil des proklischen Kommentars ist nur in der lateinischen



468 Aktualitit des Neuplatonismus?

im ersten Teil um die Grundfragen von Ideelehre und Teilhabe dreht.
Die so ertffnete Problematik driangt gezwungenermaBen zur Erérterung
der Dialektik hin, und im zweiten Teil wird der alte Parmenides darum
gebeten «das folgenschwere Spiel zu spielen» *°, indem er versucht zu
erhellen, was sich ergibt, wenn man das Eins als seiend und als nicht-
seiend setzt. Die Eigenart des neuplatonischen Verstindnisses dieses
dialektischen Versuchs besteht in seiner theologischen, besser henolo-
gischen Interpretation. Das hypothetische Eins des Dialogs wird dabei
identifiziert mit dem Guten der Politeia (VI. und VII. Buch), mit dem
Schonen des Symposion (Diotima-Rede) und in Zusammenhang gebracht
mit dem berithmten Exkurs des VII. Briefes. Der zweite Teil des Par-
menides wird dadurch zum Grundbuch der negativen Theologie, denn
die Unhaltbarkeit der Hypothese «wenn das Eins IST» als auch jener
«wenn das Eins NICHT ist» erweisen sich, in dieser Perspektive, als
Theologoumena, welche die absolute Unerkennbarkeit des Transzen-
denten beinhalten. Die Transzendenz ist nicht nur etwa als Uber-
Seiendes zu verstehen, sondern sie ist dem Verstehen iiberhaupt ent-
zogen. Zusammen mit dem mystischen Zentrum 2°, das das theolo-
gische Schweigen zur Erfiillung kommen 1d0t, stellt diese henologische
Interpretation des platonischen Dialogs einen Grundzug der neupla-
tonischen Theoria dar.

Die neun Hypothesen des Dialogs lieferten aber den Neuplatoni-
kern noch mehr: in ihnen kommt der Ausflu (Emanation) der Wirk-
lichkeit aus dem Einen zur Sprache; es offenbart sich darin die Struktur
der gesamten Wirklichkeit 2. «La théologie négative est la constitution
d’une ontologie. Reconnaitre l'ineffable dans la premiére hypothese,
c’est déterminer ce qu’il ne peut pas étre, mais ce que doivent étre ses
dérivésy 22,

Ubersetzung G. von Moerbekes iiberliefert ; er wurde von R. Klibansky und C. Labow-
sky ediert: Corpus Platonicum Medii Aevi, Plato Latinus ITI, London 1953.-
Der Kommentar des Damaskios behandelt den ganzen zweiten Teil des Dialogs:
Damascius: Dubitationes et solutiones de primis principiis. Ed. Q. A. Ruelle.
Paris 1889.

19 wpoypatetndy wotdlay watfewv, 137 b.

20 ¢Foyer mystique». R T P, S. 94.

2t «I1 n’est pas surprenant que les néoplatoniciens aient vu dans le déroule-
ment des hypothéses celui des ordres de la procession et la révélation de la structure
du réel». R T P, S. 89.

2 RTP,S.96.



Aktualitit des Neuplatonismus? 469

Das Sein und das Seiende

Das neuplatonische Denken ist durchaus theologisch bestimmt.
Gerade als solches hat es vielleicht etwas beizutragen zur geistigen
Auseinandersetzung um die Transzendenz und zur damit verbundenen
Uberwindung der Onto-Theologie 2. P. Hapots Artikel 148t dies zu-
mindest vermuten. Der Autor ist im Zusammenhang mit seinen Studien
zu Marius Victorinus ?* auf den von Kroll entdeckten Anonymus von
Turin gestoBen und hat ihn auch ediert #. In diesem von Hadot Por-
phyrios zugesprochenen Fragment finden wir zum ersten Mal in der
Philosophiegeschichte die bewuft vollzogene Unterscheidung zwischen
Sein und Seiendem, wobei die Transzendenz als Sein angesprochen
wird. Der zentrale Text des Fragments kann folgendermallen iiber-
setzt werden: «Das Eine, das jenseits des Wesens (ousia) und des Sei-
enden (on) ist, ist weder Seiendes (on), noch Wesen (ousia), noch Akt, es
wirkt vielmehr und es ist das reine Wirken, in der Weise, daB es selbst
das Sein (to einai) ist, jenes, welches vor dem Seienden ist» 26. Das Frag-
ment bestimmt das absolute Sein als reines Energein; zudem sagt der
Kommentator des platonischen Parmenides, es sei Idee des Seienden ?7.
Die Unterscheidung zwischen Existenz und Wesen vermag die vom
Autor des Fragments entworfene Differenz nicht zu kliren, vielmehr
fiihrt die von ihm skizzierte Problematik zu einer negativen Seins-
theologie 28

Dieser Text ist bedeutend, weil hier die Grenzen, an welche das
menschliche Denken st6B3t, wenn es sich daran macht, Gott zu erkennen,
in ontologischer Hinsicht ausgearbeitet werden. Allein genaue Unter-

23 Dieser Begriff stammt von Martin Heidegger, der wohl auch am eindring-
lichsten die damit verbundene Problematik dargestellt hat. Vgl. dazu: Was ist
Metaphysik. 5. Aufl., Frankfurt 1949, S.17 {.; Identitit und Differenz. Pfullin-
gen 1957, S. 64 ff. — Wenn M. Heidegger von der onto-theologischen Verfassung
der Metaphysik spricht, meint er damit die von der Metaphysik vollzogene Identifi-
kation zweier Fragen: der Frage nach der Seiendheit des Seienden im Sinne seiner
allgemeinsten Ziige, und der Frage nach dem héchsten, géttlichen Seienden.

2* Neben seinen Ausgaben der Werke von Marius Victorinus vgl.: Marius
Victorinus. Recherches sur sa vie et ses ceuvres. Paris 1971.

25 Vgl. oben Anm. 18.

26 Porphyre et Victorinus, t. II, S.104: td & 76 &éméxewva odolog xal &vrog
Gv pev odx EoTwv 0082 odola 008E évépyela, Evepyel de paAlov xal adtd TO évepyelv
xofapby, dote xal adtd T elvar 10 wpd Tob Evrog.

27 Qp. cit., S. 106:. i8¢« 0ol GvToc.

28 Vgl. dazu: G. HuBER: Das Sein und das Absolute, Basel 1955.



470 Aktualitit des Neuplatonismus?

suchungen iiber das ontologische Vokabular der mittelalterlichen Philo-
sophie werden es ermoglichen, die geschichtlichen Konsequenzen der vom
Anonymus von Turin entworfenen «ontologischen Differenz» zu erwégen.

Seelenlehre und Hypostasenlehre

HEINRICH DORRIES Aufsatz iiber die Seelenlehre im Neuplatonis-
mus erarbeitet vorerst die hermeneutisch ganz anderen Voraussetzungen
dieser «Psychologie». Allein die platonischen Dialoge Phaedros und
Timaios er6ffnen den Zugang zu dieser Seelenlehre, welche Plotin durch
ein grundsitzlich neues Element bereichert, das zwar bei Platon nicht
abwesend ist, aber dennoch nicht diese systematische Tragweite hat:
«Avec le mysticisme un nouvel élément apparait dans le platonisme» 29
Der Neuplatonismus ist eine theologische Heilslehre; nur auf diesem
Hintergrund kann man seine Lehre von der Seele verstehen. Iamblich
hat in seinem Traktak «De mysteriis Aegyptiorum» 3° diese Soterio-
logie, in den Augen Dérries, auf gefihrliche Bahnen geleitet, indem er
der Theurgie, d. h. der magischen Praxis, einen gewichtigen Platz ein-
rdumt. Allein die systematisierende Spekulation des Proklos vermochte
die durch Tamblich zur Gefahr gewordene Tendenz einzudimmen 3.
Dérries iiberaus suggestiver und informativer Beitrag weist indes deut-
lich auf die Schwierigkeiten hin, welche das christliche Denken antreffen
mubte, als es sich mit dieser Seelenlehre, die von der Weltseele ihren
Ausgang nimmt, auseinandersetzen wollte 32. Der Neuplatonismus fingt
nie bei der Individualitit an; diese ist immer schon aufgehoben, denn
das Heil der Seele ist ihre Selbstaufgabe.

FERNAND BRUNNER wendet sich Plotin zu und gibt einen Kommen-
tar zu Plotins erstem Traktat der fiinften Enneade. Diese Abhandlung
Plotins kann als eine der besten Zusammenfassungen seines Denkens
erachtet werden 33, nicht nur weil hier mystische Anagogie und Speku-
lation in ihrer gegenseitigen Zuordnung erscheinen, sondern auch, weil

2 RTP,S.123.

30 Ed. G. Parthey. Berlin 1857.

31 ¢Grace a Proclus, le platonisme est sorti définitivement du terrain dange-
reux ou Jamblique I'avait conduit». RPT, S. 132.

3z Cf. RTP, S.121.

33 «D’autres textes du maitre, méme antérieurs, sont plus explicites ou d’une
éloquence plus large, mais il y en a peu, dans toute I’ccuvre plotinienne, qui soient
plus synthétiques». RTP, S. 135.



Aktualitit des Neuplatonismus? 471

Plotin hier seine dreigestufte Hypostasenlehre gerafft darstellt. F. Brun-
ners Kommentar, bereichert durch zahlreiche Verweise auf andere ploti-
nische Schriften und eine Auseinandersetzung mit der gegenwirtigen
Plotinliteratur, zeichnet sich durch eine groBe Treue zum plotinischen
Gedanken aus. Man méchte den Aufsatz Brunners jenen in die Hand
geben, die eine Einfiihrung in Plotins Denken suchen. Der Autor trifft,
wie uns scheint, den Quellgrund der plotinischen Sophia, wenn er sagt:
«Plotin ne pense pas pour construire un chateau de concepts, mais pour
s’éveiller lui-méme et éveiller les autres au salut» 34,

Die Bedeutung des Neuplatonismus

Zwei Aufsitze setzen den Neuplatonismus bewulit in Bezug zum
Denken des 20. Jahrhunderts. MAURICE DE GANDILLAC erortert, anhand
von Vorlesungsnachschriften wvon Désiré Roustan, das Plotinbild,
das Henri Bergson in seinen Vorlesungen am College de France ent-
worfen hat 35, und StaNISLAS BRETON versucht unter dem Titel «Actua-
lité du néoplatonisme», in der geschichtlichen Entwicklung des Neu-
platonismus eine innere Logik zu entdecken, eine Logik, die in den
Augen des Autors nicht einer gewissen Exemplaritdt fiir das Philoso-
phieren iiberhaupt entbehrt und in der sich das Wesen des Neuplatonis-
mus als Triade entfaltet. Plotins «fragende Frommigkeit» griindet auf
dem Mysterium der Heimat der Seele 3¢: die Seele kann nur im ganz-
Anderen zu Hause sein. Plotin hat in einer groBartigen Antizipation
die Deutung des ganz-Anderen als causa sui kritisiert 37. Das intuitive
Denken erméglicht das logisch-formale Stadium des Denkens: Proklos.
Seine Elementatio theologica 38 antizipiert nicht nur methodisch gewisser-
maflen die mathesis universalis 3°, sondern Proklos’ Verdienst liegt

3% RTP, S. 141.

35 RTP, S. 173-183.

36 RTP, S. 186 ff.

37 Il s’agit précisément, qu'on monte ou qu’on descende, de mettre en ques-
tion et le tout et le fondement comme causa sui. Tout cela, tous ces mots que la
métaphysique €pelle, sont encore trop humains, trop noétiques». RTP, S. 187.

38 Vgl. die sehr gut kommentierte Ausgabe Dodds: Proclus: The Elements
of Theology. Oxford 19632.

32 «Les Eléments de théologie ont été le premier modéle des ontologies. On
pourrait affirmer peut-étre que la mathesis universalis, dont révera le XVIle
siecle, et qui aura son apogée scolastique dans 1’ceuvre de Wolff, a eu pour ancétre
I’ouvrage de Proclus, dans la mesure oli 'on y retrouve, confluant dans un méme



472 Aktualitit des Neuplatonismus ?

im Versuch, die ontologischen Gesetze zu Gesetzen des Denkens zu
machen, indem er vom absoluten Primat des Einen, als ontologischem
Grundgesetz, ausgeht *°. Die proklische Henologie bleibt fiir die heutige
Metaphysik fragwiirdig #*. Der dritte groBe Neuplatoniker, Damaskios,
ist, nach S. Breton, der eigentliche Vollender des Neuplatonismus, inso-
fern bei ihm die Aporetik zum Durchbruch kommt. Wenn er in seinen
«Dubitationes» die Gottheit als zweifaches Nichts zu begreifen sucht #2,
hat er das vom ganzen Neuplatonismus Intendierte zur Vollendung ge-
bracht: das Nichts ist ein anderer Name fiir das Ineffabile; dieser Gottes-
name ist Ausdruck des menschlichen Nicht-Erkennen-kénnens. Allein
das verehrende Schweigen ist dieser Unkenntnis angemessen. Der Autor
sieht die Vorbildlichkeit der neuplatonischen Denkform darin, daB
diese Philosophie weill, warum jede Philosophie ihre Grenzen haben
mul .

Wir gingen von der Aktualitit des Neuplatonismus aus. Der Wert
des hier besprochenen Sammelbandes liegt vielleicht darin, zu zeigen,
daB diese Denkrichtung Ansdtze besitzt, die dem heutigen Denken
zwar fremd sind, aber die gerade durch ihre Andersheit eine fruchtbare
Auseinandersetzung ins Gespriach bringen konnten. Das Interesse fiir
die Mystik, das neuerdings erwacht ist, rechtfertigt allerdings eine
Zuwendung zum Neuplatonismus noch nicht, vielmehr miilte eine solche
Zuwendung, die dann nicht nur historischer Art wire, sich auf die
Besonderheit dieser Tradition besinnen. Hier sei nur auf einige Ge-
sichtspunkte hingewiesen. Die prinzipiell theologische Ausrichtung dieses
Denkens ist der Versuch, die negative Theologie bis in ihre duBersten
Konsequenzen zu verfolgen: ist auch die Transzendenz dem menschlichen
Denken unergriindlich, so geht doch mit der Aussage dieser Unerkenn-

courant, la triple exigence logique, ontologique, géométrique qui avait jusque- l1a
existé, pour ainsi dire, a I’état séparé». RTP, S. 193.

40 «L’hénologie s’ouvre sur un axiome d’unité qu’on doit lire de deux maniéres:
sous la forme d’une loi ontologique et sous la forme d’une regle de pensée». RTP,
S. 195,

41 ¢Dans quelle mesure une métaphysique est-elle commandée par une spiri-
tualité ou si I'on veut par un élément mystique? Et que signifie cette apparente
intrusion du mystique dans le métaphysique?» RTP, S. 196.

42 «I1 faut donc, pour accéder si peu que ce soit a cette région irrespirable,
transcender et I’étre et ’'un dans le double néant de I’étre et de 'un». RTP, S. 198,

43 «Le néo-platonisme a eu le mérite de savoir pourquoi toute philosophie a
nécessairement ses limites. Et son destin historique, ... me parait étre, dans la
conjoncture présente, un de ces lieux privilégiés qui révélent au mieux ce qui nous
reste a penser». RTP, S. 200.



Aktualitit des Neuplationismus? 473

barkeit die Erfahrung der Zugehoérigkeit einig. Diese Spannung zwischen
erfahrenem Zugehorigsein und absoluter Transzendenz durchzieht, wie
uns scheint, den ganzen Neuplatonismus. Das mystische Ergriffensein
ist untrennbar von der apophatischen Theologie, denn nur so kann
das Geheimnis Gottes gewahrt bleiben, und so wendet sich das gott-
liche Dunkel in unergriindliches Licht **. In anthropologischer Hin-
sicht ist der Primat der Innerlichkeit zu erwdhnen: die Zukehr des
Menschen zu sich selbst ist der eigentliche Weg der Erkenntnis; nur
darin wird sich der Mensch gewahr, dafl er immer schon mehr ist, als
er zu wissen glaubt 5. Eine dritte Eigenart dieses Denkens, untrenn-
bar von den beiden ersten, wire im Selbstverstindnis, das diese Philoso-
phie von sich selber hat, zu suchen. Man hat nicht Unrecht, darauf
hinzuweisen, dall hier Philosophie zugleich als Heilslehre verstanden
wird. Daraus ergibt sich eine besondere Zuordnung von Theorie und
Praxis: das Denken ist mehr als nu» Denken, es ist zugleich Einiibung
in das innere Verwandeltwerden. Eine solche Theorie, die bewegt wird
vom Geist der Anbetung, verwirklicht die «Einheit von Anbetung und
Denken, Anbetung und Dasein» *6.

Die Eigenart des Neuplatonismus gipfelt in der Idee der Teilhabe,
welche getragen wird von einem dynamischen Wirklichkeitsverstindnis
(Mone-Proodos-Epistrophe). Gerade diese — fiir die Entwicklung des
mittelalterlichen Denkens so grundlegende — ontologische These der Teil-
habe zeigt aber, daBl die neuplatonische Metaphysik, sofern sie dazu
verwendet werden soll, christliche Grundwahrheiten zu erfassen, tief-
greifend umgestaltet werden muf. Dies gilt ganz besonders, wenn der
fiir das christliche Denken so wichtige Begriff der Geschopilichkeit
ausgesagt werden soll. Der genuine Neuplatonismus vermag ndmlich
die in der Auffassung vom Geschopf Gottes gelegene Positivitdt nicht
zu fassen: «Das endliche, zeitliche Wesen selbst ist wesenhaft Gott-

4 «Das heilige Dunkel ist das unzulangliche Licht, in dem Gott seine Wohnung
hat. Unsichtbar wegen seiner iiberstrahlenden Helle, unzuginglich wegen der
Uberfiille des aus ihm ausstrahlenden iiberwesentlichen Lichtes: wer Gott zu
erkennen und zu sehen gewiirdigt wird, tritt in dieses Dunkel ein, durch das Nicht-
sehen und Nicht-erkennen wahrhaft in das iiber allem Sehen und Erkennen Stehende
eingehend, und nur das erkennend, dalB es jenseits von allem mit den Sinnen zu
Erfassenden, mit dem Geiste zu Erdenkenden ist». Dionysius Areopagita, V.
Brief. Ed. E. v. Ivanka: Von den Namen zum Unnennbaren. Einsiedeln, o. J.,
S. 102.

45 Vgl. dazu etwa: Plotin, Enn. V. 1.

46 E. v. IvaNka, op. cit., S. 26.



474 Aktualitit des Neuplatonismus?

ferne» ¥7. Das patristisch-mittelalterliche Denken ist die bewegte Ge-
schichte dieser Verwandlung und Umgestaltung. THOMAS VON AQUIN
hat wie kaum ein anderer vermocht, neuplatonisches Gedankengut
mit dem Christlichen in Ubereinstimmung zu bringen, indem es ihm
gelang, ein Gleichgewicht zu finden zwischen Teilhabe und Geschopf-
lichkeit 8.

Eine Auseinandersetzung mit dem Neuplatonismus, welche ohne
Zweifel die Andersheit dieser Metaphysik im Vergleich zur Theologie
und Philosophie der Gegenwart ans Licht bringt, schafft die Voraus-
setzungen zur Erkenntnis der Grenzen und Moglichkeiten dieses Den-
kens. Nur wer sich der Grenze des eigenen Horizontes bewuBt ist, zu-
gleich aber um die Grenzen einer andern Denkform weiB, ist fiir die
Begegnung mit einer anderen philosophischen Tradition vorbereitet:
Auf diese Weise lohnt es sich, dem schon-Gedachten nachzudenken.

47 Ders.: Platonismus und Neuplatonismus. In :Handbuch theolog. Grund-
begriffe. Miinchen 19702, 11, S. 329.

48 Vgl. zu dieser Problematik: L.-B. GEIGER: La participation dans la philo-
sophie de S. Thomas d’Aquin. Paris 19532,



	Aktualität des Neuplatonismus?

