
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Aktualität des Neuplatonismus?

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Aktualität des Neuplatonismus
Ein Kurzbericht

Selbstbesinnung der Philosophie ist zugleich Besinnung auf ihren
Ursprung und ihre Herkunft. Der Historiker der Philosophie ist
geneigt, in Aristoteles und Plato, d. h. im klassisch-griechischen Denken

allein, das Fundament der abendländischen Tradition zu sehen. Das

griechische Denken hat aber in seiner Spätzeit noch einmal eine Fruchtbarkeit

erlangt, die für das christliche Abendland von nicht zu
unterschätzender Wichtigkeit werden sollte. Hegel war einer der ersten,
welcher die Bedeutung des Neuplatonismus nicht nur in seiner Wirkungsgeschichte

sah, sondern in der Tiefe der neuplatonischen Synthese
selbst. Die dem Neuplatonismus gewidmeten Seiten, in seinen

«Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie», zeugen von Hegels
Hochschätzung des Neuplatonismus. Diese Auseinandersetzung Hegels
mit dem Neuplatonismus wäre wohl kaum denkbar ohne eine gewisse

geistige Affinität der beiden philosophischen Denkformen. Ludwig Feuerbach

hat dies schon früh erkannt: «Hegel ist nicht der Deutsche oder

christliche Aristoteles - er ist der deutsche Proklus. Die absolute Philosophie

ist die wiedergeborene alexandrinische Philosophie» 1. Ein solches

Urteil könnte genügen, um das Interesse für das Studium des Neuplatonismus

zu wecken. Werner Beierwaltes, dessen verdienstvolle
Versuche zur Interpretation neuplatonischer Denker bekannt sind 2, hat

1 Grundsätze der Philosophie der Zukunft, Werke ed. Bolin-Jodl, Stuttgart
1904, II, S. 291.

2 Es sei hier speziell auf sein grundlegendes Werk «Proklos. Grundzüge
seiner Metaphysik», Frankfurt 1965, hingewiesen. Diese Habilitationsschrift kann
wohl zu Recht als der bisher umfassendste Versuch der Interpretation des pro-
klischen Denkens angesehen werden. Beierwaltes' Arbeit versucht nicht nur in
das Wesen des proklischen Denkens vorzustoßen, sondern berücksichtigt stets
auch die Wirkungsgeschichte dieser Phüosophie.



Aktualität des Neuplationismus? 465

neuerdings auf die geistige Verwandtschaft zwischen dem Neuplatonis-
mus und dem deutschen Idealismus hingewiesen 3. Fügt man zu dieser

späten Wirkung jene hinzu, welche diese Tradition auf das patristische
und mittelalterliche Denken ausgeübt hat, insbesondere durch jene

pseudo-aristotelische Schrift, welche unter dem Titel «Liber de exposi-
tione bonitatis purae» oder «Liber de causis» proklisches Gedankengut
tradiert hat 4, aber auch durch das arabische und jüdische Denken und
nicht zuletzt durch die Schriften jenes biographisch schwer faßbaren

Dionysius Areopagita, dann leuchtet es ein, daß die Philosophiehistorie
seit einigen Jahrzehnten der neuplatonischen Schule ein besonderes

Interesse widmet5. Genügt aber das Faktum dieser vielschichtigen
Einflußnahme, um von einer eigentlichen Aktualität dieser Tradition
zu sprechen? Kann diese Behauptung Fernand Brunner's gerechtfertigt

werden: «Le néoplatonisme reste un modèle dont on peut s'inspirer

de nos jours comme en tout autre temps»6?
Diese Frage stand, zusammen mit dem Bemühen nach einem

philosophiegeschichtlichen Erfassen des Neuplatonismus, im Zentrum eines

interfakultären Seminars, welches während dem akademischen Studienjahr

1971-1972 von den Universitäten Freiburg, Genf, Lausanne und

3 Piatonismus und Idealismus, Frankfurt 1972. Neben einer recht umfangreichen

Untersuchung über « Deus est esse-esse est Deus », findet man in diesem Band
Abhandlungen zur Plotin- und Proklos-Rezeption im deutschen Idealimus
(Novalis, Goethe, Schelling, Hegel), sowie eine Studie zur Wiederentdeckung des

Eriugena im deutschen Idealismus.
4 Vgl. Henri-Dominique Saffrey: Der gegenwärtige Stand der Forschung

zum «Liber de causis» als einer Quelle der Philosophie des Mittelalters. In: Platonis-
mus in der Phüosophie des Mittelalters, hrsg. von W. Beierwaltes. Darmstadt 1969,
S. 462-483.

5 Zur Wirkungsgeschichte des Piatonismus im Mittelalter vgl. R. Kli-
bansky : The continuity of the Platonic tradition during the Middle Ages. London
19512; Gerda von Bredow: Piatonismus im Mittelalter. Eine Einführung. Freiburg

1972. Der von W. Beierwaltes herausgegebene Sammelband «Piatonismus
in der Philosophie des Mittelalters» vereinigt die wichtigsten, oft schwer zugänglichen

Beiträge zur Geschichte der platonisch-neuplatonischen Tradition im Mittelalter.

Zur Bedeutung des Piatonismus in der patristischen Periode hat E. von
Ivanka wesentliche Hinweise gegeben in: Plato christianus. Übernahme und
Umgestaltung des Piatonismus durch die Väter, Einsiedeln 1964.

6 Revue de Théologie et de Philosophie, Lausanne, 1972 V, S. 314. Der
Autor sieht die Vorbüdlichkeit des Neuplatonismus vor allem darin: «Il situe
l'absolu là seulement où il peut être, et pourtant il ne nie le relatif ni dans la
pensée ni dans l'être. C'est pourquoi il est une réussite... Il unit les dispositions
humaines qui sous-tendent les philosophies; il est à la fois rationalité et mysticisme,

sensibilité et intellectualité, théorie et pratique, etc. Il unit par là en quelque
manière les différents systèmes. Il les unit encore en conduisant la pensée à la
source de toute pensée, là où, au-dessus d'elle-même, elle se possède en plénitude».



466 Aktualität des Neuplatonismus

Neuenburg durchgeführt wurde. Die Forschungsbeiträge verschiedener

Piatonismusforscher, welche im Rahmen dieses Seminars vorgetragen
wurden, liegen nun in Buchform vor 7. Dieser Sammelband ist zwar
weniger umfangreich als jene «Summa neoplatonica», welche aus dem
durch das französische Centre national de recherche scientifique

1969 in Royaumont veranstalteten Kongreß hervorgegangen ist 8,

aber die Qualität und die Dichte der von Fernand Brunner herausgegebenen

Studien verdient deshalb nicht weniger Interesse, ganz besonders

im Hinblick auf die Frage nach der Aktualität des Neuplatonismus für
den heute Philosophierenden. Vielleicht zeigt das Studium dieses Bandes

sogar, ob jenes berühmte, an Goethe gerichtete Urteil Zelters über Plotin :

«Er gehört in jedem Fall zu den Unsern»9, noch heute gültig ist.

Der platonische Parmenides

Die Kontinuität zwischen der platonischen und der neuplatonischen
Schule ist heute weniger umstritten, als dies noch vor einigen Jahrzehnten

der Fall war. Die Arbeiten K. Gaisers zur Altersphilosophie
Piatons 10 sowie H.-J. Krämers Forschungen zur Überlieferung des

platonischen Denkens bis zu Plotin u, aber auch die Forschungsbeiträge
E. R. Dodds 12, Ph. Merlans 13 und C. J. de Vogels 14 haben einiges zur

7 Etudes néoplatoniciennes. Boudry (Neuchâtel), Editions de la Baconnière
1973. — Die Studien erscheinen gleichzeitig als Heft Ii der «Revue de Theologie et
de Philosophie», Lausanne 1973. Wir verweisen im folgenden auf diese Ausgabe.
Abkürzung : R T P.

8 Le Néoplatonisme. Hrsg. von P. Hadot. Paris 1971.
9 Brief an Goethe vom 5. Sept. 1805. Der Briefwechsel zwischen Goethe und

Zelter. Hrsg. von M. Hecker. Leipzig 1913. I, S. 121.
10 Piatons ungeschriebene Lehre. Stuttgart 19682.
11 Der Ursprung der Geistmetaphysik. Amsterdam 1964. Der Autor

versucht die Kontinuität der platonischen Tradition von der Älteren Akademie her
aufzuweisen (besonders Xenokrates und Speusipp). Er verfolgt dabei die Absicht,
«Materialien, die für eine zusammenhängende Geschichte des Piatonismus in Frage

kommen» (S. 15) zusammenzutragen.
12 The Parmenides of Plato and the origin of the Neoplatonic 'One', Class.

Quart. 22, 1928, S. 129 ff.
13 Besonders : From Platonism to Neoplatonism. Den Haag I9602.
14 On the Neoplatonic character of Platonism and the Platonic character

of Neoplatonism. Mind 62, 1953, S. 43 fi; A la recherche des étapes précises entre
Platon et le Néoplatonisme. Mnemosyne, IV 7, 1954, S. 111 ff; A propos de quelques

aspects dits néoplatoniciens du Platonisme de Platon. In: Le Néoplatonisme.
Hrsg. von P. Hadot. Paris 1971, S. 7-14.



Aktualität des Neuplatonismus 467

Erneuerung dieser Frage beigetragen, und man ist vorsichtiger
geworden im Urteil über die Verfälschung des echten Piaton durch die

neuplatonische Schule 15. Die Frage nach dem Bruch oder der Kontinuität

des platonischen Denkens hängt eng zusammen mit der Interpretation,

die man vom platonischen Dialog «Parmenides» geben will16.

Je nach dem, ob man in diesem Dialog lediglich ein dialektisches Spiel,
das letztlich aporetisch enden muß, oder einen Traktat der mystischen
Theologie sieht, kann man von einer Fortführung des ursprünglich
Platonischen oder einer Verwandlung, ja gar einer Verfälschung des

Erbes Piatons im Neuplatonismus reden.

Jean Trouillard versucht in seinem Beitrag «Le Parménide de Platon

et son interprétation néoplatonicienne » aufzuweisen, daß die Wendung
vom Mittelplatonismus zum Neuplatonismus darin besteht, daß dieser

sich darauf konzentriert, im platonischen Parmenides das Wesen der

platonischen Philosophie zu suchen 17. Finden wir auch bei Plotin keinen

systematischen Kommentar zu diesem Dialog, so ist doch dessen ganzes
Denken wesentlich davon beeinflußt. Von den andern Neuplatonikern,
d. h. Proklos, Porphyrios und Damaskios finden wir Fragmente zu einem
Kommentar dieses grundlegenden platonischen Gesprächs 18, das sich

15 Als Vertreter der These der Diskontinuität könnte man E. Hoffmann
nennen. Cf. seine Schrift: Piatonismus und christliche Philosophie. Zürich und
Stuttgart 1960. - Die Frage «Kontinuität oder nicht?» ist überaus komplex.
Niemand kann leugnen, daß im Neuplatonismus grundlegend neue Elemente zum
Zuge kommen. Es handelt sich hier um ein Problem, das mit viel Vorsicht behandelt
werden muß; deshalb erwartet man mit großem Interesse das Erscheinen eines

vierbändigen Werkes von Heinrich Dörrie, das den Titel tragen soll: Der Plato-
nismus, 100 v. Chr. bis 300 n. Chr. (angekündigt bei Frommann-Holzboog, Stuttgart).

16 Vgl. Egil A. Wyller: Piatons Parmenides. Oslo 1960. Der Autor gibt
eine henologische Interpretation des platonischen Dialogs. In seiner Schrift «Der
späte Piaton» (Hamburg 1970) faßt er die Situation der Piatonismusforschung
wie folgt zusammen: «Wie kaum früher in der Geschichte der wissenschaftlichen
Piatonforschung scheint jetzt die Möglichkeit gegeben zu sein, das Kontinuum
des Piatonismus, von Piaton selber bis Cusanus hin, aus Quellen darzustellen»
(S. 3-1).

17 «Le néoplatonisme succède au 'moyen platonisme' ie jour où les platoniciens

se mettent à chercher dans le Parménide le secret de la philosophie de Platon».
RTP, S. 83.

18 Ein Fragment von Porphyrins' Kommentar wurde von P. Hadot ediert
in: Porphyre et Victorinus, Vol. 2. Paris 1968. Der Kommentar des Proklos wurde
erstmals von V. Cousin herausgegeben: Prodi Philosophi Opera inedita. Paris 1864
(Neudruck: Frankfurt 1962). Vgl. dazu die Ubersetzung und den Kommentar von
A. Ed. Chaignet in: Proclus le Philosophe. 3 Bände. Paris 1900-1903 (Neudruck:
Frankfurt 1966). Ein Teü des proklischen Kommentars ist nur in der lateinischen



468 Aktualität des Neuplatonismus?

im ersten Teil um die Grundfragen von Ideelehre und Teilhabe dreht.
Die so eröffnete Problematik drängt gezwungenermaßen zur Erörterung
der Dialektik hin, und im zweiten Teil wird der alte Parmenides darum
gebeten « das folgenschwere Spiel zu spielen »19, indem er versucht zu
erhellen, was sich ergibt, wenn man das Eins als seiend und als nicht-
seiend setzt. Die Eigenart des neuplatonischen Verständnisses dieses

dialektischen Versuchs besteht in seiner theologischen, besser henolo-

gischen Interpretation. Das hypothetische Eins des Dialogs wird dabei
identifiziert mit dem Guten der Politeia (VI. und VII. Buch), mit dem
Schönen des Symposion (Diotima-Rede) und in Zusammenhang gebracht
mit dem berühmten Exkurs des VII. Briefes. Der zweite Teil des

Parmenides wird dadurch zum Grundbuch der negativen Theologie, denn
die Unhaltbarkeit der Hypothese «wenn das Eins IST» als auch jener
«wenn das Eins NICHT ist» erweisen sich, in dieser Perspektive, als

Theologoumena, welche die absolute Unerkennbarkeit des Transzendenten

beinhalten. Die Transzendenz ist nicht nur etwa als Über-
Seiendes zu verstehen, sondern sie ist dem Verstehen überhaupt
entzogen. Zusammen mit dem mystischen Zentrum20, das das theologische

Schweigen zur Erfüllung kommen läßt, stellt diese henologische

Interpretation des platonischen Dialogs einen Grundzug der
neuplatonischen Theoria dar.

Die neun Hypothesen des Dialogs lieferten aber den Neuplatoni-
kern noch mehr: in ihnen kommt der Ausfluß (Emanation) der
Wirklichkeit aus dem Einen zur Sprache ; es offenbart sich darin die Struktur
der gesamten Wirklichkeit 21. «La théologie négative est la constitution
d'une ontologie. Reconnaître l'ineffable dans la première hypothèse,
c'est déterminer ce qu'il ne peut pas être, mais ce que doivent être ses

dérivés »22.

Übersetzung G. von Moerbekes überliefert ; er wurde von R. Klibansky und C. Labow-
sky ediert: Corpus Platonicum Medii Aevi, Plato Latinus III, London 1953.-
Der Kommentar des Damaskios behandelt den ganzen zweiten Teil des Dialogs:
Damascius: Dubitationes et solutiones de primis principiis. Ed. Q. A. Ruelle.
Paris 1889.

19 7rpaY[iaT£ic!>87) mxiSlav mxfijeiv, 137 b.
20 «Foyer mystique». R T P, S. 94.
21 «Il n'est pas surprenant que les néoplatoniciens aient vu dans le déroulement

des hypothèses celui des ordres de la procession et la révélation de la structure
du réel». R T P, S. 89.

22 R T P, S. 96.



Aktualität des Neuplatonismus? 469

Das Sein und das Seiende

Das neuplatonische Denken ist durchaus theologisch bestimmt.
Gerade als solches hat es vielleicht etwas beizutragen zur geistigen
Auseinandersetzung um die Transzendenz und zur damit verbundenen
Überwindung der Onto-Theologie 23. P. Hadots Artikel läßt dies

zumindest vermuten. Der Autor ist im Zusammenhang mit seinen Studien

zu Marius Victorinus 24 auf den von Kroll entdeckten Anonymus von
Turin gestoßen und hat ihn auch ediert25. In diesem von Hadot
Porphyrins zugesprochenen Fragment finden wir zum ersten Mal in der

Philosophiegeschichte die bewußt vollzogene Unterscheidung zwischen
Sein und Seiendem, wobei die Transzendenz als Sein angesprochen
wird. Der zentrale Text des Fragments kann folgendermaßen übersetzt

werden: «Das Eine, das jenseits des Wesens (ousia) und des

Seienden (on) ist, ist weder Seiendes (on), noch Wesen (ousia), noch Akt, es

wirkt vielmehr und es ist das reine Wirken, in der Weise, daß es selbst
das Sein (to einai) ist, jenes, welches vor dem Seienden ist» 26. Das Fragment

bestimmt das absolute Sein als reines Energein; zudem sagt der
Kommentator des platonischen Parmenides, es sei Idee des Seienden 27.

Die Unterscheidung zwischen Existenz und Wesen vermag die vom
Autor des Fragments entworfene Differenz nicht zu klären, vielmehr
führt die von ihm skizzierte Problematik zu einer negativen
Seinstheologie 28.

Dieser Text ist bedeutend, weil hier die Grenzen, an welche das

menschliche Denken stößt, wenn es sich daran macht, Gott zu erkennen,
in ontologischer Hinsicht ausgearbeitet werden. Allein genaue Unter-

23 Dieser Begriff stammt von Martin Heidegger, der wohl auch am eindringlichsten

die damit verbundene Problematik dargestellt hat. Vgl. dazu: Was ist
Metaphysik. 5. Aufl., Frankfurt 1949, S. 17 f.; Identität und Differenz. Pfullingen

1957, S. 64 ff. - Wenn M. Heidegger von der onto-theologischen Verfassung
der Metaphysik spricht, meint er damit die von der Metaphysik vollzogene Identifikation

zweier Fragen: der Frage nach der Seiendheit des Seienden im Sinne seiner
allgemeinsten Züge, und der Frage nach dem höchsten, göttlichen Seienden.

24 Neben seinen Ausgaben der Werke von Marius Victorinus vgl. : Marius
Victorinus. Recherches sur sa vie et ses œuvres. Paris 1971.

25 Vgl. oben Anm. 18.
26 Porphyre et Victorinus, t. II, S. 104: xö êv xô èreéxeiva oùaîaç xaî ovxoç

ov [xèv oùx êaxiv où8è oûcîa oùSè èvépysia, èvspyeï Se piâXXov xaî aùxè rb evepyeïv
xaQapôv, (Saxe xal aùxà xô elvai x& Ttpo xoû ovxoç.

27 Op. cit., S. 106:. tSéa xoû ovxoç.
28 Vgl. dazu: G. Huber: Das Sein und das Absolute, Basel 1955.



470 Aktualität des Neuplatonismus

suchungen über das ontologische Vokabular der mittelalterlichen
Philosophie werden es ermöglichen, die geschichtlichen Konsequenzen der vom
Anonymus von Turin entworfenen «ontologischen Differenz» zu erwägen.

Seelenlehre und Hypostasenlehre

Heinrich Dörries Aufsatz über die Seelenlehre im Neuplatonismus

erarbeitet vorerst die hermeneutisch ganz anderen Voraussetzungen
dieser «Psychologie». Allein die platonischen Dialoge Phaedros und
Timaios eröffnen den Zugang zu dieser Seelenlehre, welche Plotin durch
ein grundsätzlich neues Element bereichert, das zwar bei Piaton nicht
abwesend ist, aber dennoch nicht diese systematische Tragweite hat:
«Avec le mysticisme un nouvel élément apparaît dans le platonisme» 29.

Der Neuplatonismus ist eine theologische Heilslehre; nur auf diesem

Hintergrund kann man seine Lehre von der Seele verstehen. Iamblich
hat in seinem Traktak «De mysteriis Aegyptiorum»30 diese Soterio-

logie, in den Augen Dörries, auf gefährliche Bahnen geleitet, indem er
der Theurgie, d. h. der magischen Praxis, einen gewichtigen Platz
einräumt. Allein die systematisierende Spekulation des Proklos vermochte
die durch Iamblich zur Gefahr gewordene Tendenz einzudämmen 31.

Dörries überaus suggestiver und informativer Beitrag weist indes deutlich

auf die Schwierigkeiten hin, welche das christliche Denken antreffen
mußte, als es sich mit dieser Seelenlehre, die von der Weltseele ihren
Ausgang nimmt, auseinandersetzen wollte 32. Der Neuplatonismus fängt
nie bei der Individualität an; diese ist immer schon aufgehoben, denn
das Heil der Seele ist ihre Selbstaufgabe.

Fernand Brunner wendet sich Plotin zu und gibt einen Kommentar

zu Plotins erstem Traktat der fünften Enneade. Diese Abhandlung
Plotins kann als eine der besten Zusammenfassungen seines Denkens
erachtet werden 33, nicht nur weil hier mystische Anagogie und Spekulation

in ihrer gegenseitigen Zuordnung erscheinen, sondern auch, weil

29 R T P, S. 123.
30 Ed. G. Parthey. Berlin 1857.
31 «Grâce à Proclus, le platonisme est sorti définitivement du terrain dangereux

où Jamblique l'avait conduit». RPT, S. 132.
32 Cf. RTP, S. 121.
33 «D'autres textes du maître, même antérieurs, sont plus explicites ou d'une

éloquence plus large, mais il y en a peu, dans toute l'œuvre plotinienne, qui soient
plus synthétiques». RTP, S. 135.



Aktualität des Neuplatonismus 471

Plotin hier seine dreigestufte Hypostasenlehre gerafft darstellt. F. Brunners

Kommentar, bereichert durch zahlreiche Verweise auf andere ploti-
nische Schriften und eine Auseinandersetzung mit der gegenwärtigen
Plotinliteratur, zeichnet sich durch eine große Treue zum plotinischen
Gedanken aus. Man möchte den Aufsatz Brunners jenen in die Hand
geben, die eine Einführung in Plotins Denken suchen. Der Autor trifft,
wie uns scheint, den Quellgrund der plotinischen Sophia, wenn er sagt:
«Plotin ne pense pas pour construire un château de concepts, mais pour
s'éveiller lui-même et éveiller les autres au salut» 34.

Die Bedeutung des Neuplatonismus

Zwei Aufsätze setzen den Neuplatonismus bewußt in Bezug zum
Denken des 20. Jahrhunderts. Maurice de Gandillac erörtert, anhand

von Vorlesungsnachschriften von Désiré Roustan, das Plotinbild,
das Henri Bergson in seinen Vorlesungen am Collège de France
entworfen hat35, und Stanislas Breton versucht unter dem Titel «Actualité

du néoplatonisme», in der geschichtlichen Entwicklung des

Neuplatonismus eine innere Logik zu entdecken, eine Logik, die in den

Augen des Autors nicht einer gewissen Exemplarität für das Philosophieren

überhaupt entbehrt und in der sich das Wesen des Neuplatonismus

als Triade entfaltet. Plotins «fragende Frömmigkeit» gründet auf
dem Mysterium der Heimat der Seele 36 : die Seele kann nur im ganz-
Anderen zu Hause sein. Plotin hat in einer großartigen Antizipation
die Deutung des ganz-Anderen als causa sui kritisiert 37. Das intuitive
Denken ermöglicht das logisch-formale Stadium des Denkens: Proklos.
Seine Elementatio theologica 38 antizipiert nicht nur methodisch gewissermaßen

die mathesis universalis39, sondern Proklos' Verdienst liegt

34 RTP, S. 141.
35 RTP, S. 173-183.
36 RTP, S. 186 ff.
37 «Il s'agit précisément, qu'on monte ou qu'on descende, de mettre en question

et le tout et le fondement comme causa sui. Tout cela, tous ces mots que la
métaphysique épelle, sont encore trop humains, trop noétiques». RTP, S. 187.

38 Vgl. die sehr gut kommentierte Ausgabe Dodds: Proclus: The Elements
of Theology. Oxford 19632.

39 «Les Eléments de théologie ont été le premier modèle des ontologies. On
pourrait affirmer peut-être que la mathesis universalis, dont rêvera le XVIIe
siècle, et qui aura son apogée scolastique dans l'œuvre de Wolff, a eu pour ancêtre
l'ouvrage de Proclus, dans la mesure où l'on y retrouve, confluant dans un même



472 Aktualität des Neuplatonismus?

im Versuch, die ontologischen Gesetze zu Gesetzen des Denkens zu
machen, indem er vom absoluten Primat des Einen, als ontologischem
Grundgesetz, ausgeht 40. Die proklische Henologie bleibt für die heutige
Metaphysik fragwürdig 41. Der dritte große Neuplatoniker, Damaskios,
ist, nach S. Breton, der eigentliche Vollender des Neuplatonismus, insofern

bei ihm die Aporetik zum Durchbruch kommt. Wenn er in seinen

«Dubitationes» die Gottheit als zweifaches Nichts zu begreifen sucht42,
hat er das vom ganzen Neuplatonismus Intendierte zur Vollendung
gebracht : das Nichts ist ein anderer Name für das Ineffabile; dieser Gottesname

ist Ausdruck des menschlichen Nicht-Erkennen-könnens. Allein
das verehrende Schweigen ist dieser Unkenntnis angemessen. Der Autor
sieht die Vorbildlichkeit der neuplatonischen Denkform darin, daß

diese Philosophie weiß, warum jede Philosophie ihre Grenzen haben
muß 43.

Wir gingen von der Aktualität des Neuplatonismus aus. Der Wert
des hier besprochenen Sammelbandes liegt vielleicht darin, zu zeigen,
daß diese Denkrichtung Ansätze besitzt, die dem heutigen Denken

zwar fremd sind, aber die gerade durch ihre Andersheit eine fruchtbare
Auseinandersetzung ins Gespräch bringen könnten. Das Interesse für
die Mystik, das neuerdings erwacht ist, rechtfertigt allerdings eine

Zuwendung zum Neuplatonismus noch nicht, vielmehr müßte eine solche

Zuwendung, die dann nicht nur historischer Art wäre, sich auf die

Besonderheit dieser Tradition besinnen. Hier sei nur auf einige
Gesichtspunkte hingewiesen. Die prinzipiell theologische Ausrichtung dieses

Denkens ist der Versuch, die negative Theologie bis in ihre äußersten

Konsequenzen zu verfolgen : ist auch die Transzendenz dem menschlichen
Denken unergründlich, so geht doch mit der Aussage dieser Unerkenn-

courant, la triple exigence logique, ontologique, géométrique qui avait jusque- là
existé, pour ainsi dire, à l'état séparé». RTP, S. 193.

40 «L'hénologie s'ouvre sur un axiome d'unité qu'on doit lire de deux manières :

sous la forme d'une loi ontologique et sous la forme d'une règle de pensée». RTP,
S. 195.

41 «Dans quelle mesure une métaphysique est-elle commandée par une
spiritualité ou si l'on veut par un élément mystique? Et que signifie cette apparente
intrusion du mystique dans le métaphysique » RTP, S. 196.

42 «Il faut donc, pour accéder si peu que ce soit à cette région irrespirable,
transcender et l'être et l'un dans le double néant de l'être et de l'un». RTP, S. 198.

43 «Le néo-platonisme a eu le mérite de savoir pourquoi toute philosophie a
nécessairement ses limites. Et son destin historique, me paraît être, dans la
conjoncture présente, un de ces lieux privilégiés qui révèlent au mieux ce qui nous
reste à penser». RTP, S. 200.



Aktualität des Neuplationismus 473

barkeit die Erfahrung der Zugehörigkeit einig. Diese Spannung zwischen
erfahrenem Zugehörigsein und absoluter Transzendenz durchzieht, wie

uns scheint, den ganzen Neuplatonismus. Das mystische Ergriffensein
ist untrennbar von der apophatischen Theologie, denn nur so kann
das Geheimnis Gottes gewahrt bleiben, und so wendet sich das göttliche

Dunkel in unergründliches Licht44. In anthropologischer
Hinsicht ist der Primat der Innerlichkeit zu erwähnen: die Zukehr des

Menschen zu sich selbst ist der eigentliche Weg der Erkenntnis; nur
darin wird sich der Mensch gewahr, daß er immer schon mehr ist, als

er zu wissen glaubt 45. Eine dritte Eigenart dieses Denkens, untrennbar

von den beiden ersten, wäre im Selbstverständnis, das diese Philosophie

von sich selber hat, zu suchen. Man hat nicht Unrecht, darauf
hinzuweisen, daß hier Philosophie zugleich als Heilslehre verstanden
wird. Daraus ergibt sich eine besondere Zuordnung von Theorie und
Praxis: das Denken ist mehr als nur Denken, es'ist zugleich Einübung
in das innere Verwandeltwerden. Eine solche Theorie, die bewegt wird
vom Geist der Anbetung, verwirklicht die «Einheit von Anbetung und
Denken, Anbetung und Dasein» 46.

Die Eigenart des Neuplatonismus gipfelt in der Idee der Teilhabe,
welche getragen wird von einem dynamischen Wirklichkeitsverständnis
(Mone-Proodos-Epistrophe). Gerade diese - für die Entwicklung des

mittelalterlichen Denkens so grundlegende - ontologische These der
Teilhabe zeigt aber, daß die neuplatonische Metaphysik, sofern sie dazu
verwendet werden soll, christliche Grundwahrheiten zu erfassen,
tiefgreifend umgestaltet werden muß. Dies gilt ganz besonders, wenn der
für das christliche Denken so wichtige Begriff der Geschöpflichkeit
ausgesagt werden soll. Der genuine Neuplatonismus vermag nämlich
die in der Auffassung vom Geschöpf Gottes gelegene Positivität nicht
zu fassen: «Das endliche, zeitliche Wesen selbst ist wesenhaft Gott-

44 «Das heilige Dunkel ist das unzulängliche Licht, in dem Gott seine Wohnung
hat. Unsichtbar wegen seiner überstrahlenden Helle, unzugänglich wegen der
Überfülle des aus ihm ausstrahlenden überwesentlichen Lichtes; wer Gott zu
erkennen und zu sehen gewürdigt wird, tritt in dieses Dunkel ein, durch das Nicht-
sehen und Nicht-erkennen wahrhaft in das über allem Sehen und Erkennen Stehende
eingehend, und nur das erkennend, daß es jenseits von allem mit den Sinnen zu
Erfassenden, mit dem Geiste zu Erdenkenden ist». Dionysius Areopagita, Y.
Brief. Ed. E. v. Ivanka: Von den Namen zum Unnennbaren. Einsiedeln, o. J.,
S. 102.

45 Vgl. dazu etwa: Plotin, Enn. V. 1.
46 E. v. Ivanka, op. cit., S. 26.



474 Aktualität des Neuplatonismus

ferne» 47. Das patristisch-mittelalterliche Denken ist die bewegte
Geschichte dieser Verwandlung und Umgestaltung. Thomas von Aquin
hat wie kaum ein anderer vermocht, neuplatonisches Gedankengut
mit dem Christlichen in Übereinstimmung zu bringen, indem es ihm
gelang, ein Gleichgewicht zu finden zwischen Teilhabe und Geschöpf-
lichkeit 48.

Eine Auseinandersetzung mit dem Neuplatonismus, welche ohne

Zweifel die Andersheit dieser Metaphysik im Vergleich zur Theologie
und Philosophie der Gegenwart ans Licht bringt, schafft die

Voraussetzungen zur Erkenntnis der Grenzen und Möglichkeiten dieses
Denkens. Nur wer sich der Grenze des eigenen Horizontes bewußt ist,
zugleich aber um die Grenzen einer andern Denkform weiß, ist für die

Begegnung mit einer anderen philosophischen Tradition vorbereitet:
Auf diese Weise lohnt es sich, dem schon-Gedachten nachzudenken.

47 Ders. : Piatonismus und Neuplatonismus. In : Handbuch theolog.
Grundbegriffe. München 19702. II, S. 329.

48 Vgl. zu dieser Problematik: L.-B. Geiger: La participation dans la
philosophie de S. Thomas d'Aquin. Paris 19532.


	Aktualität des Neuplatonismus?

