Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu
Autor: Wiederkehr, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760521

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DieTriIcCH WIEDERKEHR

Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

Zu Jiirgen Moltmanns Buch «Der gekreuzigte Gott» !

Wiederum hat Jiirgen Moltmann dem theologischen Gesprich eine
entscheidende Wendung gegeben, wie seinerzeit mit seiner « Theologie der
Hoffnung» 2. Hatte er damals maBgeblich die Dimension der Zukunft als
den Horizont des Glaubens und der Geschichte erdffnet, bezieht er jetzt
das Kreuz und den Tod Jesu als unverzichtbaren geschichtlichen und
eschatologischen Brennpunkt in diese Perspektive mit ein.

1. SITUIERUNG DER KREUZESTHEOLOGIE

Moltmann selber sieht in dieser Akzentuierung allerdings keine unver-
mittelte Neuerung, weder in seiner eigenen theologischen Denkentwick-
lung, noch weniger in der theologiegeschichtlichen Tradition. Er erblickt
in ihr aber ein besonders dringliches Kriterium fiir die kirchliche Situa-
tion in der sdkularisierten und pluralistischen Gesellschaft.

a) Biographische Situierung in der Theologie Moltmanns (7-17)

Die Besinnung von Kirche und Theologie auf den gekreuzigten Christus
zieht sich wie ein roter Faden durch die theologische Arbeit Moltmanns,
wenn er selber auf die fritheren Schritte zuriickblickt 3. Nicht nur die

1 J. MoLtMANN: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik
christlicher Theologie. Miinchen 1972. — Die zu den Untertiteln des vorliegenden
Beitrags in Klammern angefithrten Zahlen verweisen auf die Seiten dieses Buches.

2 J.MoLtMANN: Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begriindung und
zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Beitrige zur evangelischen
Theologie. Theologische Abhandlungen, hrsg. v. E. WoLF. Bd. 38. Miinchen 19698,

3 Vgl. J.MorTMANN: Gott und Auferweckung. Auferstehungsglaube im



442 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

reflektierte wissenschaftliche Entwicklung, sondern ebensosehr /lebesns-
geschichtliche Erfahrungen haben ihn schon frith vor das Thema und
noch mehr vor die Wirklichkeit des Gekreuzigten gestellt: die Kriegs-
gefangenschaft, das Studium der Heimkehrergeneration in der ersten
Nachkriegszeit bei Lehrern wie H. J. IwanD, E. WoLF, O. WEBER, dann
auch die Enttduschungen der europiischen Politik, das Scheitern eines
«menschlichen Sozialismus» in der Tschechoslowakei, der Stillstand der
o6kumenischen Bewegung nach den verheiBungsvollen Anfingen im
2. Vatikanum und in Uppsala 1968. Die Kritik an der Kirche in der
Offentlichkeit findet eine radikale Unterstiitzung in der Kritik, die sie aus
ihrer eigenen Mitte, vom gekreuzigten Christus her, aushalten muf3; von
ihm ist sie auch zu einem gesellschaftlichen Beitrag aufgefordert.

Dabei weill er sich auch einer dltern T7radition verpflichtet, die
von Paulus iiber LuTHER und ZINZENDORF bis zu M. KAHLER reicht;
der Unterschied besteht aber in der Ausweitung der Heilsbedeutung
iiber die individuelle und religiése Dimension hinaus auf alle Gestalten
von Unfreiheit und in alle Realisierungen von Hoffnung. Die Kreuzes-
theologie kann auch nicht regional auf die christologische Thematik
eingeschrinkt werden, sondern wirkt sich nachhaltig auf die Gottes-
frage, die Ekklesiologie und die Eschatologie aus. In seiner eigenen
biographischen Entwicklung méchte Moltmann in der Kreuzestheologie
keinen Bruch mit der programmatischen Hoffnungstheologie sehen,
sondern deren unverzichtbare komplementire Kehrseite: Hoffnung
griindet in der Auferweckung des Gekreuzigten, und Jesu Kreuz ist das-
jenige des Auferstandenen. Gerade durch das Kreuz wird die Zukunft
nicht jenseits oder am Rande der Geschichte und der Gegenwart, son-
dern mitten in ihr angesiedelt und inkarniert.

Die christliche Theologie ist zur Konfrontation mit der Negativitit
des Kreuzes umso mehr verpflichtet, als sogar die nichtchristliche
zeitgendssische Philosophie eine verwandte Dialektik erkannt hat. Wenn
sich schon die sdkularisierte Eschatologie der Tatsache des Scheiterns,
des Leidens und des Todes stellt, etwa in der kritischen Theorie TH. W.
AporRNOs, M. HORKHEIMERS und E. BLocHs, kann sich die Theologie

Forum der Theodizeefrage. In: Perspektiven der Theologie. Gesammelte Aufsitze.
(Minchen 1968) 36-56; DERs.: Gott im Kreuz Jesu. In: Umkehr zur Zukunft.
(Miinchen-Hamburg 1968) 133-147; pERrs.: Der «gekreuzigte Gott». Neuzeitliche
Gottesfrage und trinitarische Gottesgeschichte. In: Concilium 8 (1972) 407—413;
DERS.: Gesichtspunkte der Kreuzestheologie heute. In: Evangelische Theologie
33 (1973) 346-365.



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 443

noch viel weniger eine leichtfertig optimistische Hoffnungstheologie
leisten. Der Welthorizont, welcher der Eschatologie ihre Tragweite
zuriickgegeben hat, erweist sich auch fiir das Kreuz als der addquate
Kontext.

b) Kirchliche Situierung: Krise der Relevanz und der Identitdt (12-30)

Kreuzestheologie bedeutet aber auch fiir die kirchliche Gegenwart ein
heilsames Kriterium und Orientierungssymbol. Auf der Ebene der theo-
logischen Diskussion und noch mehr in der Breite der Gemeinden und
der Glaubenden stehen sich zwei Haltungen beinahe ausschlieflich
gegeniiber: das Streben nach gréBerer weltlicher Relevanz einerseits
und die Sorge um die christliche und kirchliche Identitidt andererseits.

Die Relevanzkrise ist unverkennbar: sie meldet sich im Vorwurf an
Theologie und Kirche, sie hiatten keinen Kontakt und keine Einwirkung
mehr auf die gesellschaftliche Realitdt, sie wird empirisch greifbar in
der Abwanderung gerade der Intellektuellen und der Studenten in die
Gleichgiiltigkeit gegeniiber traditionellen Formen ihres Gemeindelebens.
Der «kritische Katholizismus» fordert ein Engagement mit den Unter-
driickten und versteht Kirchenreform vor allem als Sozialreform, in Soli-
daritdt mit dem humanistischen Marxismus und andern Freiheitsbewegun-
gen. Theologische Entwiirfe messen sich nicht mehr an der Orthodoxie,
sondern verifizieren sich in christlicher gesellschaftlicher Praxis.

Gerade diese Bemithung um groBere Relevanz der Kirche hat
jetzt aber umgekehrt die dngstliche Sorge um die Wahrung der Iden-
titat ausgelost: Was ist dann noch das Wesen der Kirche? Wozu bei
dieser Gemeinsamkeit mit engagierten Nichtchristen iiberhaupt noch
Kirche? Die Verlagerung auf humane Aktion stellt den traditionellen
Gottesdienst in Frage; die weltliche Solidarisierung scheint zur Selbst-
preisgabe der Kirche zu fithren. In dieser Sorge schwingen legitimer
Glaubensernst und dngstlicher Kleinglaube zugleich mit, vor allem dort,
wo die Identitit in einer traditionellen Orthodoxie gesucht wird, wo
gegeniiber der Strukturverinderung einzig an die individuelle Bekeh-
rung und Selbstinderung appelliert wird.

Als zugleich scheidendes und einigendes Kriterium mdéchte Molt-
mann in die theologische Diskussion und in die zerstrittenen Gemeinden
die Kreuzestheologie einfithren: in der Identitit mit dem Gekreuzigten
sieht sich der Glaube herausgefordert zum Nachvollzug jener Identi-
fizierung, die Gott im Kreuz mit den Gottlosen eingegangen ist. Umge-



444 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

kehrt ist die christliche Solidaritit mit den Entrechteten und Siindern
gerade auf die Identitit mit dem Gekreuzigten zuriickverwiesen. Was
von Jesus in seinem Tod und seiner Auferstehung gilt, wire so auf die
Kirche auszuweiten, daB beide ihre Identitit in der Nichtidentitit
suchen und finden.

¢) Analogie oder Dialektik? (30-33)

Damit ist nicht nur die theologische Tradition der Kreuzestheologie
aufgegriffen, sondern auch eine Tradition, nach welcher menschliche
Erkenntnis nicht durch konnaturale geistige oder pneumatische Ent-
sprechung von Gleichem zu Gleichem voranschreitet und schlieflich
zur Gotteserkenntnis und darin zur eigenen Selbstbestédtigung gelangt;
der Gegensdtzlichkeit der Wirklichkeitserfahrung ist eine dialektische
Erkenntnis weit geméiBer, die noetisch das Sein und das Nichts, die
Unendlichkeit und die Endlichkeit, das Leben und den Tod hart zu-
sammenzudenken sucht und die ethisch aus dem Ghetto in die Solidari-
tdt mit den «Andern» ausbricht.

2. TRADITIONEN DER KREUZESTHEOLOGIE UND IHRE KRITIK

Wie hebt sich Moltmanns Kreuzestheologie von der vielfiltigen Inter-
pretation ab, die das Kreuz als zentrales Geschehen und Symbol des
Glaubens von Anfang an und durch die Geschichte erfahren hat? An
einigen wichtigen Stringen der Uberlieferung wird dies durchgefiihrt.

a) Abschwdchende Verehrung (44-77)

Damit ist nicht sosehr an die ikonographische oder liturgische Verehrung
gedacht, sondern vielmehr an die Ausgestaltung des Kreuzesgeschehens
selber als Kult, wie etwa in der Theologie des Kreuzes- und des MeBop-
fers. Die Analogisierung des Kreuzesopfers mit den Opfern der Reli-
gionen fiihrte im Raum des rémischen Imperiums dazu, daB nach
Konstantin der christliche Kult an die Stelle der vorherigen heidnischen
staatlichen Liturgie trat, mit einem dhnlichen Wiederholungsrhythmus,
der bis zu einem Wiederholungszwang gehen konnte. Daran vermochte
auch die subtile theologische Unterscheidung von blutiger und unblu-
tiger Darbringung nichts zu &ndern. Die Vereinnahmung durch die
staatliche Liturgie schwichte zum vorneherein die kritische Bedeutung



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 445

des Kreuzes fiir die Strukturen der Gesellschaft und gegeniiber den
Anspriichen des Staates ab.

Moltmann betreibt aber nicht das billige Geschédft einer negativ
auswihlenden Kritik der Theologie, sondern bezieht auch hochstehende
Auspriagungen des Glaubens und der Frommigkeit in die Traditionsreihe
mit ein, so die Kreuzesmystik, die immer wieder Glaubende in die Ver-
einigung mit dem leidenden Christus und so auf den Weg zur Herrlich-
keit gefithrt hat. Erhellend zeigt eine soziologische Betrachtung der
Frommigkeitsgeschichte, daB vor allem die sozial Niedriggestellten, die
Armen und Unfreien, sich zum Gekreuzigten und zum «Schmerzens-
mann» hingezogen fiihlten und in seiner Ohnmacht die Gegenwart Gottes
erkannten. So erfuhren die amerikanischen Negersklaven den gekreuzig-
ten Jesus in ihrer eigenen Situation nahe und mit ihnen solidarisch.
Bedenklich stimmt an dieser Frommigkeit, daB sie meist nur die indivi-
duelle Not betraf, ohne ihren sozialen und gesellschaftlichen Ursachen
und somit den eigentlich Schuldigen nachzufragen. Von der duldenden
Annahme bis zur Rechtfertigung des Leidens oder zur Selbstbemitleidung
war nur noch ein kleiner Schritt. Demgegeniiber gilt es nun Jesu Leiden
als letzte Konsequenz aus der befreienden Aktion und Heilsrealisierung
Jesu zu verstehen, also gerade nicht als passive und untdtige Hinnahme
der Unfreiheit.

Die Kreuzesfrommigkeit brachte auch einen Typus christlicher
Lebensgestaltung hervor in der Kreuzesnachfolge. Moltmann sieht hier
ein Versiumnis in der protestantischen Glaubenspraxis, die in Distan-
zierung von der Heiligenverehrung die Bedeutung des christlichen
Mirtyrers verkannte, bis die Verfolgung durch totalitire Herrschaft
diese Gestalt wieder erweckte. Die Nachfolge geht in ihrer anschaulich-
sten Form auf die Jiingerberufung und die ausgestalteten Nachfolgeworte
Jesu zuriick. Neu und auch fiir die Folgezeit unverzichtbar gehéren zur
Nachfolge Jesu die Bindung an seine Person, die eschatologische Moti-
vation der Gottesherrschaft und die Radikalitit des Leidens, das sich
der Jiinger nicht nur in leiblicher Verfolgung und sozialer Diskriminie-
rung zuzieht, sondern das ihn auch in die Gottverlassenheit Jesu hin-
einfithrt. Die Reihe der Nachfolge findet ihre Weiterfithrung in der
Taufsymbolik und -pardnetik des Paulus, im Selbstverstindnis des
fiir und mat Christus leidenden Mértyrers, in der Mortificatio des Monch-
tums, in der mittelalterlichen Kreuzesmeditation bei FRANZISKUS und
TromAs A KEMPIs, in der Kreuzestheologie LUTHERS und in den geist-
lichen Ubungen des IgNATIUS VON Lovora. BULTMANN verlegt das

29



446 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

Schwergewicht der Nachfolge derart auf die Existenz und die Entschei-
dung des Nachfolgenden, daB dabei der nicht voll nachvollziehbare
und vorausliegende Kreuzesweg Jesu abgeschwicht wird. Demgegen-
iiber ist aber ein exklusives Prius Christi gegeniiber aller Nachfolge
der Christen nicht einholbar: bevor diese mit Christus sich in ihrer
Glaubensentscheidung kreuzigen lassen, ¢sf Christus schon fiir sie ge-
kreuzigt. D. SOLLE sieht die Vorbildlichkeit des Gekreuzigten in der
verindernden Liebe und begrenzt die Nachfolge auf den ethischen
Nachvollzug. Damit werden aber die Eigenart und die Unwiederholbar-
keit des Kreuzes Christi eingeebnet.

b) Urspriingliche Radikalitat des « unreligiosen Kreuzes» (34-44)

Nichichristen auBerhalb der frommen Gewdhnung haben das Kreuz als
Skandalum wohl immer besser verspiirt: auf dem gekreuzigten Menschen
liegt der Fluch Gottes; im romischen Reich war es die peinlichste Strafe;
das romische Eselskreuz 1iBt den Spott verspiiren, den die Christen
innerhalb einer auf dsthetische Gestalt bedachten heidnischen Religion
auf sich zogen. Viel spiter, nachdem das Christentum seine Koextensi-
vitdt zur mittelalterlichen Gesellschaft verliert, wird der gleiche Wider-
spruch bei GOETHE wieder vernehmbar, der das Kreuz als Zier geschmack-
los empfindet, bei NIETzSCHE, der darin das Symbol der Dekadenz-
religion angreift, und bei MARX, der in der Kreuzesreligion die ver-
schleiernden Blumen an der Kette kritisiert.

Zu seiner urspriinglichen Radikalitdt befreit, iibt nach Moltmann
das Kreuz tatsichlich eine religionskritische Fumktion aus innerhalb
der christlichen Religiositdt, indem es der angeborenen Sehnsucht des
frommen Menschen gerade zuwiderlduft, ihm den Abschied von religio-
sen Traditionen auferlegt, damit aber auch dem Projektionsverdacht
Feuerbachs entgeht *. Es gilt, seine Anst6Bigkeit wieder sichtbar zu
machen.

Als solche «kritische Theorie Gottes» mull die Theologia crucis
wieder aufgegriffen werden: «kritisch» meint hier auch eine Kritik des
Gottesbegriffs der Theologie. Die schwerwiegende Aufteilung der ersten
christlichen Theologen, die die Ewigkeit und das Sein Gottes der « Theo-
logia» im strengen Sinn zuwiesen und somit von der « Oikonomia», dem
geschichtlichen Handeln Gottes in Schopfung und Erlésung, abtrenn-

4+ Vgl. R. ScHWAGER: Jesus-Nachfolge. Woraus lebt der Glaube? Freiburg—
Basel-Wien 1973. Dazu meine Buchbesprechung in: Orientierung 37 (1973) 86-87.



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 447

ten, ist zu durchbrechen ; der harte Realitdtskontakt Gottes zur Geschich-
te, zur Endlichkeit, zum Leiden und zum Tod ist wieder konsequent
herzustellen. Ferner sind die sozialen Konsequenzen konkret zu expli-
zieren, wie dies bei der paradigmatischen Kreuzestheologie des Paulus
in 1 Kor geschehen ist, wihrend LUTHER im Bauernkrieg gerade dahinter
zuriickblieb. Kreuzestheologie bleibt so nicht ein kategoriales Thema
neben andern, sondern wird als Vorzeichen vor alle Themen der Theolo-
gie gesetzt. Kreuzestheologie darf sich aber ebensowenig wie die Kreu-
zesverkiindigung vom Geschehen selber trennen, sondern bleibt immer
an die Person des Gekreuzigten und Auferstandenen gebunden — ein
Postulat, das nachher auch kritisch an die Theologie Moltmanns zu
stellen ist, wenn bei ihm das Kreuz allzu stark zur symbolischen Figur
der Dialektik wird. Das Wort vom Kreuz bringt nicht nur ein abge-
schlossenes Geschehen aus der Vergangenheit gegenwirtig zur Sprache,
sondern ist die Gegenwirtigkeit des Geschehens selber. Faktum und
Deutung gehen nicht ineinander auf, sind aber auch nicht voneinander
zu trennen.

3. KREUZESTHEOLOGIE ALS KRITIK DER CHRISTOLOGIE

Mehr als von aullen ist die Bewegung und Erneuerung der Christologie
von innen ausgegangen, wie umgekehrt ihre Erstarrung mit der Vernach-
lassigung des Kreuzesgeschehens im Zusammenhang stand. Tiir die
Christologie stellt sich immer neu eine zweifache hermeneutische Auf-
gabe: die Hermeneutik des Ursprungs durch eine innere Begriindung
des Bekenntnisses und die Hermeneutik der Gegenwart und Zukunft
beziiglich der Folgen und Wirkungen des Christusgeschehens.

a) Die bleibende Fraglichkeit der Person Jesu (78—104)

Die syntaktische Einheit des Christusbekenntnisses vermag die blei-
bende Spannung zwischen Subjekt und Pridikat nicht zu verdecken.
Die fiir Jesus bereitstehenden Hoheitstitel wurden im Verlauf der Glau-
bensgeschichte immer neu vom Subjekt Jesu her in Frage gestellt und
neu bestimmt. Die grofte Krise fiir diese Titel bedeutet aber der Kreu-
zestod, und zwar sosehr, dall von einem nie zur Ruhe kommenden
Bildersturm vom Kreuz Jesu her gesprochen werden kann. Dies zeigt
sich sowohl am Verstdndnis von Jesu Gottheit wie von seiner Menschheit,
die beide je den Schwerpunkt der altkirchlichen, resp. der neuzeitlichen



448 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

Christologie bilden. Die altkirchliche Christologie ging vom ewigen
unwandelbaren Wesen Gottes aus und versuchte in der Inkarnation
das Sein Gottes in der Sphire des zeitlichen und wandelbaren Seienden
zu denken, geriet aber am Kreuz in eine Aporie, vor der sie oft in einen
christologischen Doketismus zuriickwich. Der Idealismus Hegels ordnete
den Tod Gottes am Kreuz in eine spekulative Bewegung des absoluten
Geistes ein, verfehlte aber mit dieser Selbstoffenbarung Gottes in das ihm
entgegengesetzte endliche Sein die Besonderheit des wirklichen Menschen
Jesu und seiner Geschichte.

Die Frage nach Jesu Menschheit ist von einer andern Heilsvorstel-
lung geleitet: sie strebt nicht mehr iiber die Endlichkeit hinaus nach
einer Teilhabe an Gottes Unendlichkeit, sondern ist um die Verwirk-
lichung und Wahrung der Menschlichkeit besorgt. Jesus wird hier als
Urbild der Humanitdt vor allem mit ethischen oder religiosen Kate-
gorien erfaBt (KANT, SCHLEIERMACHER); der Kreuzestod bedeutet
dabei nichts Neues oder Spezifisches, sondern nur eine Steigerung der
Vorbildlichkeit seines Lebens. Wiederum stellt er also vor eine Aporie,
weil die Individualitit Jesu relativiert und eine absolute und universale
Geltung unverstindlich wird.

Zu diesen Fragestellungen ist in neuerer Zeit die Stellung Jesu im
Erwartungshorizont der Zukunft hinzugekommen, insofern Jesus das
Reich Gottes aus seiner reinen Zukiinftigkeit vorweg-vergegenwirtigt,
ohne aber seine Ausstindigkeit aufzuheben. Die Gegenwirtigkeit oder
der Aufstand der Erlosung bildet denn auch einen zentralen Konflikt-
stoff zwischen Christentum und Judentum; das Perfektum der Verséh-
nung droht dabei das Futurum der Erlésung zu absorbieren und den
Glauben von der Verantwortung zu dispensieren. Am Kreuz ist aber
abzulesen, wie diese Vorwegnahme des Reiches verstanden werden
mul}; von ihm her ist nur eine unabgeschlossene Christologie der Promis-
sio moglich, die in ihm erst ihre gegenwirtige Verbiirgung besitzt.
Damit diirfte Moltmann die wiederholte Anfrage beantwortet haben,
die sich bei seiner «Theologie der Hoffnung» und ihrer einseitigen
Zukunftsausrichtung aufdringte.

b) Das Kreuz Jesu in lebensgeschichtlicher Perspektive (105-146)

Von zwei Richtungen her sucht Moltmann das Kreuz in den Blick zu
bekommen: in der historischen Bewegung von Jesu Lebensgeschichte als
Weg zum Kreuz hin und im eschatologischen Riickbezug seiner Aufer-



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 449

stehung auf das Kreuz. Beide Blickrichtungen wollen aber als theolo-
gische Fragestellungen verstanden sein >.

Das Kreuz Jesu ist im Kontext seiner Reich-Gottes-Verkiindigung
zu sehen, die ihrerseits von der Person Jesu nicht zu trennen ist. Die
Betonung des Ichs Jesu, die kairologische Bedeutung des Jetzt und
des Heute, die konkrete Adressierung an die jeweiligen Horer fiigen
Person, Wort und Ereignis von Jesu Verkiindigung zu einer unteil-
baren Einheit zusammen. Dann 148t sich diese Einheit aber auch im
Tod und in der Auferstehung nicht auflésen, indem etwa nur der Unter-
gang seiner «Sache» oder die Auferstehung ins Kerygma davon bei-
behalten wiirde. Moltmann entflicht die dichten Interpretationen des
Kreuzestodes im NT in drei wesentliche Motivationen. Immer kommt
es dabei zum Kreuz durch das Zusammentreffen von Jesu Aktion und
der Gegenaktion der Juden oder der Heiden; nur ist bei diesen Akteuren
auch Gott selber einzubeziehen. Einmal wird Jesus als Goftesldsterer
gegen das Gesetz gekreuzigt, zu dem er sich durch seine neue Gottesver-
kiindigung und -praxis in Gegensatz gestellt hat. In seiner Siinderge-
meinschaft und in seiner Identifizierung mit den AusgestoBenen hat er
Gott als den Garanten nicht der Observanz, sondern der freien Gnade
offenbar gemacht und das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit als
Gnade fiir die Siinder nahe gebracht. Seine Hinrichtung ist die Mani-
festation eines konsequenten Widerspruchs.

Dann wohnt der Verkiindigung und dem Handeln Jesu untrennbar
eine politische Komponente inne, so daBl sein Kreuzestod ihn auch als
Aufriihver gegen die politische Gewalt trifft. Es geht nicht an, die Gottes-
verkiindigung Jesu in eine apolitische rein religiose Sphire zuriickzu-
nehmen. In den Strukturen des zugleich politischen wie religiésen
rémischen Imperiums ist jede religiose Botschaft und Praxis zugleich
politisch relevant. Mag die Gleichsetzung Jesu mit den revolutionidren
und gewaltsamen Zeloten weithin ein MiBverstindnis sein, so sind bei
allen Unterschieden doch gewisse Gemeinsamkeiten vorhanden: auch
bei Jesus impliziert die Gottesherrschaft einen Bruch mit dem Status
quo und seinen herrschenden Instanzen. Der Unterschied liegt freilich
darin, da3 Jesus sich nicht gewaltsam durchsetzen will, da3 er auch politi-
sche«Kollaborateure»in seine Gemeinschaft aufnimmt, aber weder Rache-
visionen hegt noch Rachebefehle erliBt. Auf jeden Fall 148t sich der Kreu-
zestod Jesu nicht in eine unpolitische religiése Privatheit abdringen.

5 Vgl. auch H. KessLER: Die theologische Bedeutung des Todes Jesu. Eine
traditionsgeschichtliche Untersuchung. Diisseldorf 19712,



450 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

Nicht neben, sondern 7» diesen Beziigen trigt sich aber auch die
Dramatik des Gottesverhidltnisses Jesu zu. Das Todesgeschick Jesu
muB auch in seinem Bezug zu Gott als Goflverlassenheit interpretiert
werden, wie dies der Todesschrei (Mk 15,34) nicht nur theologisch,
sondern wohl auch historisch ausdriickt. Jesus hat ja nicht nur seine
eigene Person, sondern ebensosehr Gott als «seinen Vater» mit dem
Geschick seiner Verkiindigung verbunden, so daB jetzt die Krise der
Botschaft auch die Krise seines Gottesverhdltnisses und Gottes selber
wird. Im Tod Jesu ereignet sich somit auch Gottes eigene Geschichte,
nachdem er vorher die Geschichte Jesu zu seiner eigenen gemacht hat:
Gottes Gottheit steht auf dem Spiel; der Kreuzestod ist ein Geschehen
zwischen Gott und Gott. Kreuzestheologie reflektiert also einen theo-
logischen ProzeB. Diese innergéttliche Dialektik wird von Moltmann
spiter noch ausfiihrlicher dargestellt und trinitarisch weitergefiihrt.

¢) Das Kreuz Jesu in endgeschichtlicher Perspektive (147-183)

Mochte bei Moltmanns «Theologie der Hoffnung» die Auferstehung
beinahe ohne das Kreuz zugrundegelegt scheinen, drdngt sich hier die
Frage auf, ob nun vom Kreuz Jesu in Absehung von seiner Auferstehung
gesprochen wiirde. Diesem Einwand kommt die folgende Uberlegung
zuvor. Die historische und die eschatologische Betrachtung, also die
vom Leben Jesu her auf das Kreuz zugehende und die von Ostern her
auf das Kreuz zuriickgehende Betrachtung sind nicht zu trennen: der
Auferstandene ist der Gekreuzigte und umgekehrt. Die neue Zukunft
des Auferstandenen ist konkret dem Gekreuzigten zugesprochen, und
umgekehrt hat jeder christliche Zukunftsentwurf nicht von einer ver-
gangenheitsvergessenen Auferstehung auszugehen, sondern mul} gerade
den toten Punkt des Kreuzes einbeziehen. Der christologische Titel
«Erstling der Entschlafenen» (1 Kor 15,20) driickt die universale,
nicht nur individuelle Bedeutung dieses Geschehens aus. In der Aufer-
weckung des Gekreuzigten ereignet sich vorweg die Realantizipation
der neuen Menschheit und Schopfung. Dadurch, daf diese aber vom
Kreuz ihren Ausgang nimmt, bleibt diese Vorwegereignung bei aller
Realitdt doch im Glauben und in der Praxis der Hoffnung verborgen
(hier grenzt sich Moltmann von einem nahezu manifesten Realismus
PANNENBERGS ab). Die Hirte des Kreuzestodes wird umgangen und
iiberspielt in allen abschwichenden Auffassungen der Auferweckung,
ob diese sich anthropologisch-dualistisch auf dem Geleise der Unsterb-



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 451

lichkeitslehre oder apologetisch auf demjenigen der Wiederbelebung
oder existential-interpretierend auf demjenigen der «Auferstehung ins
Kerygma» bewegen. Gottes Zukunft hat sich mitten in der Geschichte
des Todes und an ihm zu bewédhren. Die Prolepse der Welt des Lebens
vollzieht sich in der Auferstehung Jesu mitten in der Welt des Todes,
an ihm aber fiir alle, als Uberwindung jeglichen Todes. In der Aufer-
weckung Jesu wird alles mit-auferweckt, was im Tod Jesu mit-gestorben
ist: sank mit der Person Jesu auch seine Verkiindigung, seine Realisie-
rung der Gerechtigkeit und seine Befreiung ins Grab, so gilt jetzt auch
der Sieg Gottes unteilbar fiir die Existenz, die Verkiindigung und die
Praxis Jesu. Was mit dem Tod Jesu in Frage gestellt wurde, wird jetzt
in der Auferweckung ins Recht versetzt: die Gnade gegeniiber dem
Gesetz, die Freiheit gegeniiber der Gewalt, die Treue Gottes gegeniiber
der Verlassenheit. Der materiale Gehalt des Todes und der Auferstehung
Jesu ist nicht weniger als die universale Gerechtigkeit in der Leidens-
geschichte der Welt. Die in der Auferstehung demonstrierte Herrschaft
Gottes iiber den Tod steht reprdsentativ fiir die universale Herrschaft
des Lebens iiber die noch dem Tod unterworfene Welt. Dadurch, da3
diese Herrschaft sich an der tiefsten Stelle, im Tod Jesu, behauptet hat,
gelangt durch den Tod das Leben Christi wirklich zu allen Toten, die
Gerechtigkeit Gottes zu allen Unterdriickten und die Gegenwart Gottes
in die letzte Gottverlassenheit.

Die Folgerungen, die sich daraus fiir die christliche Gotteserkenninis
ergeben, lassen sich hier nur kurz andeuten. Gott definiert sich als der
«totenerweckende Gott»; der Akzent seines Handelns verlagert sich von
der protologischen Schopfung auf die eschatologische Vollendung.
Gottes Aktion und Gegenwart kann in der Passion und Verlassenheit
Jesu geglaubt werden; der Erkenntnisgrund fiir das sohnschaftliche
Verhiltnis Jesu zu Gott ist in seinem Tod nicht etwa verschiittet,
sondern erst richtig freigelegt. Man mag ermessen, wie durch diese
Selbstdefinition des gekreuzigten und totenerweckenden Gottes die Ab-
grenzung zum Gott der Religion — im Sinn der unendlichen Selbstpro-
jektion des Menschen — gezogen ist.

4. KONSEQUENZEN FUR DIE SYSTEMATISCHE THEOLOGIE

Moltmann begniigt sich nicht damit, das Kreuzesgeschehen allein neu
zu interpretieren, sondern er sieht davon mehrere Themen der systema-



452 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

tischen (nachher auch der praktischen) Theologie in einer Weise betrof-
fen, die noch deutlicher expliziert werden muB.

a) Der « gekreuzigte Gott»: jenseits von Theismus und Atheismus (184-214)

Angesichts der Gott-ist-tot-Problematik haben verschiedene Theologen
Auswege gesucht, die das Problem auf die einfachste Weise eliminierten:
sie klammerten die Gottesfrage aus und beschrinkten sich auf den
Aspekt des menschlichen Handelns und des mitmenschlichen Dienstes,
oder sie reduzierten die Christologie auf einen Jesus ohne thematisches
Gottesverhiltnis. Demgegeniiber sind fiir Moltmann die Gottesfrage und
die Christusfrage nicht voneinander zu trennen. Die Identifikation Got-
tes mit dem gekreuzigten Jesus zwingt dazu, nach den Folgen fiir die
Gottheit Gottes selber zu fragen. Vor allem zwei Themen der Gottes-
lehre kénnen nicht unverdndert aus dieser Konfrontation hervorgehen:
die Lehre von der Unverdnderlichkeit Gottes und die Trinitétslehre.
Damit reiht sich Moltmann ein in die Reihe einiger namhafter Theo-
logen, die vom Tod Jesu her die Gotteslehre neu entwickelt haben
(katholischerseits: RAHNER, BALTHASAR, MUHLEN, KUNG; protestan-
tischerseits: SCHLATTER, BARTH, JUNGEL), doch mdochte er dies noch
konsequenter durchfiihren.

Moltmann kritisiert vor allem die sog. «natiirliche Theologie», weil
sie auf dem Erkenntnisweg der Analogia entis vom endlichen Sein zum
unendlichen Sein Gottes riickschlie3t. Sie stiitzt sich auf die Convenien-
tia und Excellentia Gottes hinsichtlich der Schépfung, sie erreicht Gott
als die Kronung menschlicher Weisheit. Solcher Weisheit wird nun
gerade bei Paulus und Luther die Theologia crucis entgegengestellt:
Gott wird gerade nicht in positiver Entsprechung und Steigerung, son-
dern sub contrario erkannt. Der Gott, der als Ergebnis der aufsteigenden
riickschlieBenden Erkenntnis gefunden wird, ist der Gott des Theismus.
Er schlieBt alle positiven Bestimmungen des endlichen Seins ein und
schlieBt alle gegen das Sein gerichteten Bestimmungen (Sterben, Tod)
aus. Demgegeniiber ist in einer Kreuzestheologie Gottes Gottheit gerade
aus dem Tod des Gottessohnes zu erkennen, seine Kraft aus dem Leiden.
Gottes Sein wird geglaubt nicht nur dem Tod Jesu gegeniiber, sondern
auch angesichts des universalen Todes, wo nichts fiir Gottes Sein,
sondern — wenn analogisch gedacht wird — alles fiir den Tod Gottes
spricht. Theologia crucis bekennt aber eine universale Hoffnung: mit
«Gott» wird in dieser Konfrontation nicht nur das privilegierte Leben



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 453

Gottes, sondern werden auch die neue Schopfung und die Auferweckung
der Toten ausgesagt; innerweltliche und absolute Hoffnung sind unteil-
bar geworden.

Der «gekreuzigte Gott» ist der Alternative von Theismus und
Athersmus enthoben. Der metaphysische Atheismus bewegt sich ja in
gleichen Denkbahnen wie der metaphysische Theismus, nur kommt er
in seinem analogischen RiickschluBverfahren zu einem negativen Ergeb-
nis: aus der Welt des Leidens und des Todes ergibt sich die Nichtexi-
stenz Gottes. Weiter fiihrt allerdings bereits der Protest-Atheismus von
CaMmus und HORKHEIMER, die es nicht hinnehmen, daB «der Moérder
iiber sein unschuldiges Opfer triumphiert» (Horkheimer). Dieser pro-
testierende Glaube stellt sich aber der harten Wirklichkeit ehrlicher als
ein optimistischer Theismus, der sich seinen positiven RiickschluB nur
unter Verdringung des Negativen in der Welt leisten kann; er weil3
aber auch niichterner um die Fragwiirdigkeit und Abgriindigkeit des
Menschen als ein ebenso optimistischer atheistischer Humanismus, der
den Menschen vergottert. Wihrend aber der Protest-Atheismus die
klaffende Spannung offen lassen muB, vermag die Kreuzestheologie
Gott im Leiden als den leidenden Gott zu begreifen.

b) Untauglichkeit der Zweinaturenchristologie (214-222)

Die Gottverlassenheit Christi am Kreuz hat die altkirchliche Christo-
logie schon immer vor unlésbare Schwierigkeiten gestellt, so stark ging
sie von einem unverdnderlichen und «apathischen» nicht-leidensfahigen
Gott aus. Aber auch das existenzielle Heilsinteresse des Menschen nach
Teilhabe an Gottes Unverginglichkeit mullite die Gottheit Christi aus
der Todeserfahrung herauszuhalten suchen. Unmerklich iibertrug man
dabei mit der stoischen Leidensunfihigkeit auch die Liebesunfihigkeit
auf Gott. Auch die Christologie Kyrills von Alexandrien, die doch stark
von der Personeinheit und von einer mystischen Einigung des fleisch-
gewordenen Wortes ausging, vermochte diese Konsequenz nicht durch-
zuhalten.

Nicht erst die Reformation, sondern auch schon die alte Kirche
und die Scholastik wagten sich zwar in der Idiomenkommunikation zu
paradoxen Formulierungen: «einer aus der Trinitdt hat gelittenn.
LUTHER und ZwINGLI schieden sich in der Christologie und in der Abend-
mahlsfrage gerade an dieser Identifikation Gottes mit dem Tod Jesu.
Ohne die Offnung der binnenchristologischen Zweinaturenlehre auf das



454 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

relationale Gottesverhidltnis Jesu 148t sich aber die Radikalitdt seines‘
Todes nicht durchhalten.

¢) Das Kreuz als trinitarische Situation (222-243)

Hier stehen wir wohl vor dem iiberraschendsten Thema von Moltmanns
Buch, niamlich vor dem Versuch, die vielfach obsolete Trinititslehre zu
aktualisieren. Die Trinitédtslehre lebt zwar noch fort in liturgischen For-
meln, die aber am «latenten Monotheismus» der meisten Christen nichts
dndern. In der protestantischen Theologie ist sie als eine Spekulation ohne
soteriologische und existenzielle Relevanz vielfach aufgegeben oder resig-
nierend dem innern Geheimnis Gottes zugewiesen ; auch SCHLEIERMACHER
konnte ihr «nichts fiirs Praktische» abgewinnen. Katholische Theologie
sah sich zwar durch die stirkere dogmatische Uberlieferung noch mehr
daran gebunden, beschrinkte die Trinitdt aber weitgehend auf das
innergottliche Geschehen der Hervorginge und Beziehungen.

Nun gilt es, diese AbschlieBung wieder aufzubrechen: die inner-
gottliche Trinitdt ist die heilsgeschichtliche Trinitdt, und umgekehrt.
RAHNERS Postulat ist aber noch radikaler durchzufiihren, als dies bei
ihm selber in seiner Inkarnationschristologie und seiner anthropolo-
gischen Gnadentheologie geschehen ist. «Heilsgeschichte» ist angesichts
des Kreuzestodes Jesu immer noch eine Abstraktion. Trinitdt triagt sich
zu gerade in der gegensitzlichen Erfahrung von Gottesgemeinschaft und
Gottverlassenheit. Die gegenseitige Identifizierung zwischen Jesus und
Gott 148t den Tod nicht auBerhalb Gottes selber bleiben, sondern macht
ihn zu einem Geschehen innerhalb Gottes selber, zwischen Gott und
Gott. Dies ergibt sich auch aus einer Interpretation des vieldeutigen
Terminus der «Hingabe», mit dem das NT sowohl die richtende Preisgabe
des Siinders an den Zorn Gottes wie die liebende Hingabe des Sohnes
durch den gnidigen Gott bezeichnet. Nicht nur terminologisch, sondern
auch sachlich-theologisch iiberlagern sich aber diese gegensitzlichen
Bedeutungen, weil Jesus an sich selber den richtenden Zorn erfihrt.
Noch mehr: iiber eine bloBe Passivitit hinaus macht er sich in Freiheit
diese Hingabe zu eigen, wie denn dasselbe Verbum auch im reflexiven
Sinn von Jesus selber gebraucht wird (Gal 2,20). Die Preisgabe durch
Gott den Vater vollzieht sich in Willenseinheit mit der Selbstpreisgabe
des Sohnes; erst aus dieser freiheitlichen Willenseinheit 1463t sich dann
auch auf eine seinshafte Wesenseinheit schlieBen. Das Kreuzesgeschehen
ist somit ein trinitarisches Beziehungsgeschehen.



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 455

d) Das Kreuz als bleibende Struktur christlicher Hoffnung (243-267)

Bei seiner betonten Riickbeziehung auf das Kreuz und den Tod Jesu
verliert Moltmann seinen fritheren eschatologischen Horizont nicht aus
den Augen, bringt darin aber deutlicher den vorher vermi3ten christolo-
gischen zur Geltung. Nun ist dieser aber nicht nur mit einer undialek-
tischen Auferstehung, sondern zugleich mit seinem Kreuz markiert,
so daB sich die Antizipation der Vollendung nicht hergibt fiir eine
Sanktionierung der bestehenden Verhiltnisse oder aber eines optimi-
stischen Entwicklungsprozesses. Christliche Hoffnung ist nicht die Reli-
gion des gesellschaftlichen, wirtschaftlichen Wachstums.

Christologische Konkretheit behdlt nicht nur der Ausgangspunkt,
sondern auch die realisierte Vollendung der Zukunft wird nie iiber diese
Verhiltnisstruktur hinausgelangen. In der Auslegungsgeschichte der
«Unterwerfung des Sohnes unter den Vater» (1 Kor 15,28) gibt es eine
Tradition, die die Stellung Christi in Menschwerdung und Erlésung
innerhalb des Verhdltnisses Welt-Gott zeitlich begrenzt und schlieflich
in eine nicht mehr christologisch vermittelte Unmittelbarkeit iibergehen
1a8t (so CALVIN). Auch eine funktionale Christologie (VAN RULER) ge-
langt konsequent nach Vollendung des Erlésungsgeschehens zu einer
Selbsteriibrigung Christi, mindestens in seiner menschlichen und ge-
schichtlichen Konkretheit. Demgegeniiber ist aber nicht nur die ab-
strakte gottliche Natur Christi, sondern die konkrete Person Jesu in
diese bleibende Vermittlung einzubeziehen. Auch die politisch inter-
pretierende Stellvertreter-Christologie von D. SOLLE zieht sich den Vor-
wurf zu, trotz allem eschatologischen Zukunftspathos letztlich restau-
rativ und riickwirtsgewandt zu sein: wenn sich die Stellvertretung
Christi bei erlangter Identitdt aller Menschen eriibrigt, dann wurde
durch ihn keine qualitativ neue Existenz-«stelle» begriindet, sondern
nur funktional von ihm wiederhergestellt, ohne daB er selber etwas
wirklich Neues konstituierte. Das eschatologische Mehr der Vollen-
dung verlangt aber, daB Christus selber bleibend zu dem Reich ge-
hort, das er begriindet.

5. KONSEQUENZEN FUR DIE PRAKTISCHE THEOLOGIE

Die Tradition hat aus dem Kreuzesgeschehen vor allem solche Konse-
quenzen gezogen, die die verdndernde Aktion im individuellen und vor
allem gesellschaftlichen Bereich eher einschriankten. Gerade diese Resig-



456 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

nation vor den bestehenden Unrechts- und Leidensverhiltnissen hat
der Kreuzestheologie den Vorwurf der Mitschuld an Unfreiheit und
Ungerechtigkeit eingetragen ¢. Eine neue Hermeneutik der Erlosung
durch das Kreuz ist notwendig, sowohl im Bereich der einzelnen Person
wie vor allem im gesellschaftlichen Kontext; dabei kann nicht an den
wissenschaftlichen Erkenntnissen vorbeigesprochen werden, wie sie Psy-
chologie, Gesellschaftswissenschaften, Politologie usw. vermitteln. Molt-
mann wihlt zwei Bereiche aus:

a) Hermeneutik der Befreiung im psychoanalytischen Kontext (268-292)

Die aus der Theologie des «gekreuzigten Gottes» sich ergebende Anthro-
pologie soll im Dialog mit dem Menschenbild der Psychoanalyse von
S. FREUD entfaltet werden. Beide Wissenschaften sprechen von Knecht-
schaft und Befreiung des Menschen: Wie sehen hier konkret eine Kon-
frontation und eine Kooperation aus? Moltmann sieht eine Analogie
zwischen dem Teufelskreis des Menschen, wie ihn die paulinische Theolo-
gie von Gesetz und Freiheit einerseits und wie ihn die Psychoanalyse
zwischen den Zwangserfahrungen und Entlastungsversuchen anderer-
seits feststellt. Die Freiheit vom Gesetz, wie sie durch das Kreuz Jesu
eroffnet ist, sollte darum auch als menschliche und seelische Befreiung
erfahren werden.

Die hier sich begegnenden Wissenschaften miissen alle auf eine
monokausale Erklirung und Uberwindung der seelischen Krankheiten
des Menschen verzichten; dennoch kommt der Religionskritik FREUDS
insofern Berechtigung zu, als sie pathologische Formen und Zerrbilder
der Gottesvorstellung trifft. Unter der Herrschaft der Idole wird der
Mensch unfrei fiir sich und fiir andere Menschen; mit neurotischen
Ritualen, wozu er auch die Religion miBbrauchen kann, versucht er
sich zu befreien. Eine Theologie des «gekreuzigten Gottes» 1iBt es gar
nicht zur Idolbildung des erdriickenden und belastenden Gottes kommen,
sondern befreit durch Gottes eigene Ohnmacht und durch sein Leiden
den Menschen von der Sucht nach und der Furcht vor Idolen. Gegeniiber
einem solchen Gott kommt es auch nicht zum Aufstand der Séhne gegen
den Vater, also zur religiésen Variation des Oedipuskomplexes, wenn
einmal der Tod Jesu nicht mehr als von Gott selbst geforderter Opfer-

6 Vgl. U. HEDINGER: Wider die Versthnung Gottes mit dem Elend. Eine
Kritik des christlichen Theismus und A-Theismus. Ziirich 1972,



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 457

tod interpretiert wird. Der «gekreuzigte Gott» ist von diesem Vater-
und Gottesbild nicht mehr betroffen.

Berithrung und Unterscheidung zugleich stellen sich bei einem
andern Thema der Psychoanalyse ein. FREUD hielt es fiir eine Aufgabe
der Reifung, daBl der Mensch zunehmend seine Illusionen und Traume
der harten Wirklichkeit des Lebens angleiche und zu einer reifen
Niichternheit gelange; nur so sei die Spannung von Lustprinzip und
Realititsprinzip auszuhalten und zu iiberwinden. Der Glaube innerhalb
einer Theologie des «gekreuzigten Gottes» stellt sich zwar nicht weniger
der negativen Wirklichkeit, gibt deswegen seine Trdume aber nicht
einfach aus der Hand, hingt auch nicht einer religivsen Wunschwelt
nach, sondern wagt es, die Wirklichkeit im Licht der Hoffnung zu sehen.
Einerseits teilt er also das Pathos Gottes — im Unterschied zu einer
stoischen Apatheia — mit der leidenden Unerfiilltheit des sterblichen
Lebens, zugleich hat er an Gottes Offenheit fiir die Zukunft teil. Kreuz
und Auferstehung bestimmen so auch die Zukunftseinstellung des
Glaubens: ohne der Erde untreu zu werden («Kreuz»), kann er doch
der Hoffnung («Auferstehung») treu bleiben. Das Gebet ist jener Voll-
zug, in dem er zugleich das Leiden Gottes wie seine Moglichkeit in der
Geschichte mitmacht.

b) Hermeneutik der Befreiung im politischen Kontext (293-315)

Eine Hermeneutik nur im psychoanalytischen Kontext geriete in den
Verdacht der individualistischen Privatisierung; sie muBl darum durch
eine politische Hermeneutik des gesellschaftlichen Leidens und der
Befreiung ergdnzt werden.

Hier kommt vor allem der Todesmotivation Jesu im Widerspruch
zur politisch-religiésen Ordnung groBe Bedeutung zu. Was bedeutet
fiir den beinahe religiosen Anspruch der politischen Midchte die Theolo-
gie des «gekreuzigten Gottes»? Sie ermoglicht eine kritische Freiheit
gegeniiber der Gesellschaft, sie schafft Freiriume inmitten der Zwinge
und Teufelskreise des sozialen und 6konomischen Lebens. Sie erspart
nicht das Leiden an den Situationen der Ausbeutung und der Unfrei-
heit, macht sie vielmehr erst kritisch als solche Teufelskreise offenbar,
befreit aber zur befreienden Aktion. Wiahrend die Kirche bisher mehr
eine Entlastungsfunktion ausiibte, dabei aber in eine gefihrliche Koexi-
stenz neben der Geschichte und ihren Unheilssituationen geriet oder zur
biirgerlichen Religion verharmlost wurde, tritt eine politische Kreuzes-



458 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

theologie kritisch und befreiend mitten in diese Situationen. Ausgehend
von der Memoria des Todes und der Auferstehung Christi erlangt sie
gesellschaftliche Relevanz, ohne ihre Identitit zu verlieren. Moltmann
fithrt diese Korrektur an fiinf exemplarischen ¢hoffnungslosen» politisch-
sozialen Problemkreisen durch: an der okonomischen Armut, an Ge-
walt und Unterdriickung, an rassischer und kultureller Entfremdung,
an der industriellen Naturzerstérung und an der damit verflochtenen,
darin aber nicht aufgehenden Erfahrung der Sinnlosigkeit und Gottver-
lassenheit. In diese scheinbar kaum aufzusprengenden und sich selber
bestdtigenden Regulationssysteme zielt jetzt die Lebensrichtung der
Befreiung, jeweils mit der entsprechenden Konkretisierung: Umver-
teilung wirtschaftlicher Macht, Demokratie statt Unterdriickung, Iden-
tititsgewdhrung durch Anerkennung des Andern, partnerschaftliches
Verhalten zur Umwelt, Sinngebung durch die Anwesenheit Gottes in
der Verlassenheit. Moltmann sieht darin, in Ausweitung und Uberset-
zung des im Kreuz handelnden Gottes, neue Formen der Realprisenz
von Gottes kommender Allgegenwart.

6. MOLTMANNS KREUZESTHEOLOGIE ALS ANFRAGE AN DIE
KATHOLISCHE THEOLOGIE 7

Die geraffte Inhaltsangabe mufBte viele Einzelziige auslassen, sie
mochte aber doch gezeigt haben, wie hier ein zentrales Thema christ-
licher Theologie im Kontext aktueller kirchlicher und gesellschaftlicher
Problematik interpretiert wird. Aussagen verschiedenster sprachlicher

7 Vgl. von den bisher erschienenen Besprechungen des vorliegenden Buches:
M. KRAMER: JURGEN MorTtMaNN, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als
Grund und Kritik christlicher Theologie. Kreuz Verlag (richtigerweise: Chr. Kaiser
Verlag!) Miinchen 1972. In: Diakonia. Internationale Zeitschrift fiir die Praxis der
Kirche 4 (1973) 213-214; W. KaspeEr: Revolution im Gottesverstindnis? Zur
Situation des 6kumenischen Dialogs nach Jiargen Moltmanns «Der gekreuzigte
Gott». In: Theologische Quartalschrift 153 (1973) 8-14; Herder-Korrespondenz.
Monatshefte fiir Gesellschaft und Religion 27 (1973) 104-105; J. M. Locaman/H.
DemBowsKiI: Gottes Sein ist im Leiden. Zur trinitarischen Kreuzestheologie Jiirgen
Moltmanns. In: Evangelische Kommentare 6 (1973) 421-426; vgl. auch H. KinNG:
Die Religionen als Frage an die Theologie des Kreuzes. In: Evangelische Theologie
33 (1973) 401-423; H.-G. LiNK: Gegenwirtige Probleme einer Kreuzestheologie. Ein
Bericht. In: Evangelische Theologie 33 (1973) 337-345; auflerdem W. KASPER:
Krise und Neuanfang der Christologie im Denken Schellings. In: Evangelische Theo-
logie 33 (1973) 366-384 ; H.-G. GEYER: Rohgedanken iiber das Problem der Identitdt
Jesu Christi. In: Evangelische Theologie 33 (1973) 385—401; H.-G. LiNK: Auf dem
Weg zu einer zukiinftigen Kreuzestheologie. Bemerkungen zu Heribert Miihlens chri-



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 459

und geschichtlicher Herkunft werden in hermeneutischer Anndherung
in einen fruchtbaren Zusammenhang gebracht: die biblische Kreuzes-
theologie, die geschichtsphilosophische Dialektik, die kritische Theorie,
die orthopraktische politische Theologie usw. Innerhalb dieser syste-
matischen Leistung sind besonders noch einzelne Anfragen an die
katholische Theologie zu verdeutlichen:

— Ambivalente Analogia entis: Sie ist als einseitiger Erkenntnisweg
erwiesen, weil sie doch leichthin voraussetzt, daB sie im geschopflichen
Bereich von positiven Welterfahrungen ausgehen und sich auf sie
stiitzen kann. Sie versagt aber dort, wo negative Erfahrungen und
Situationen zugrundeliegen, wie Leiden, Tod, Unrecht usw. Ferner ist
es fiir katholische Theologie immer notwendig, daB sie an die Gefahr
der bloBen Verlingerung und der vergréBernden Projektion weltlicher
und menschlicher Qualitdten auf Gott erinnert wird.

— Geschichtsfremde Unverdnderlichkeit Gottes: Moltmann bestreitet Got-
tes Transzendenz und Freiheit gegeniiber der Geschichte nicht, er
sichert sie aber nicht ab unter Zufluchtnahme zu einem mehr stoischen
als christlichen Gottesbegriff, sondern 1i8t Gott handelnd und leidend
in die Geschichte eintreten; eine Denkaufgabe, die mit einem starren
Transzendenzverstindnis allzu leicht erledigt, aber nicht gelost ist.

— Doketische Christologie: Inkarnation und Geschichte Christi diirfen
nicht in einer unausdriicklichen Vorentscheidung durch die vorherge-
nannte Unwandelbarkeit Gottes eingeschrankt und abgeschwicht wer-
den. Gerade in seiner Anwendung auf die Gottheit Christi fithrt dieser
Gottesbegriff zu einer doketischen Entleerung und zu einer monophysi-
tischen Verkiirzung seiner geschichtlichen Solidaritdt und menschlichen
Gleichwesentlichkeit. Vielmehr ist gerade von der Konkretheit Christi
her der Gottesbegriff neu zu bestimmen und sind alle vorgegebenen
Gottesbilder zu kritisieren. Auch innerhalb der Christologie korrigiert
Moltmann das binnenchristologische Modell der Zweinaturenlehre durch
eine relationale Christologie, die die Person Jesu als ganze im sohn-
schaftlichen Verhidltnis zu Gott dem Vater sieht.

stologischer Programmschrift. In: Evangelische Theologie 33 (1973) 424-431;
R. WEeTH: Uber den Schmerz Gottes. Zur Theologie des Schmerzes Gottes von Kazoh
Kitamori. In: Evangelische Theologie 33 (1973) 431-436. — Fir die Erstellung der
bibliographischen Angaben danke ich meinem Assistenten Wolfgang Haas; niitz-
liche Hinweise verdanke ich auch einer umfangreichen Seminararbeit von Mauro
Johri: « Trinitarische Interpretation des Todes Jesu bei Jiirgen Moltmanny.



460 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

— Beziehungslose Trinitdtslehre: In seinem neuen Buch hat Moltmann
nicht nur offene Fragen iiber seine Christologie ausdriicklich und ein-
deutig beantwortet. Er hat es auch unternommen, die Trinitédtslehre zu
interpretieren und zu konkretisieren. Meist verbleibt diese doch im
innergottlichen Bereich, ohne einen trinitarisch differenzierten Ge-
schichtsbezug; auch Rahner hat sein Postulat kaum weiter als iiber eine
inkarnatorische «Heilsgeschichte» hinausgefithrt. Hier wird aber radikal
christologisch gedacht; ausgerechnet die verhiillte Situation des Kreuzes-
todes erweist sich als trinitarische Selbstoffenbarung Gottes. Der eng
gezogene Rahmen einer separierten « Heilsgeschichte» wird auch auf die
Zukunft hin durchbrochen, wenn der vom Vater und Sohn ausgehende
Geist die noch offene Geschichte in die gleiche Gemeinschaft einbringt.

— Unrealistische Eschatologie: Auch nachdem katholische Eschatologie
sich fiir die Einheit von innerweltlicher und absoluter Zukunft gedffnet
hat, verlduft ihre geschichtliche Dynamik doch oft als eine evolutive,
kontinuierliche Kurve. Durch seinen Ausgangspunkt von der Aufer-
stehung des Gekreuzigten erhilt bei Moltmann auch die weitere Geschich-
te die Signatur von Leben und Tod, Gelingen und Scheitern, Gnade und
Siinde; damit wird er aber der realistischen Geschichtserfahrung mehr
gerecht und kann die VerheiBung redlicher aufrechterhalten.

— Versidumte soteriologische Hermeneutik: Die von Moltmann eingangs
genannte zweifache Relevanz- und Identititskrise spiegelt sich auch
in den verschiedenen katholischen Soteriologien: entweder verbleibt
die Sprache der Erlosung bei den traditionellen biblizistischen Vokabeln
und bewegt sich an den heutigen Unheilserfahrungen und Heilserwartun-
gen des Menschen vorbei oder sie transponiert unkritisch-progressiv die
biblischen Begriffe von Knechtschaft und Freiheit in aktuelle gesellschaft-
liche Konflikte und Aktionen, unter Verlust der spezifisch christlichen
Substanz. Der hermeneutische Abstand wird von Moltmann in sorgfal-
tiger Reflexion und Umsetzung tiberbriickt und zusammengehalten.

7. ANFRAGEN AN MOLTMANNS KREUZESTHEOLOGIE
Wo die christologische und staurologische Mitte des Glaubens von so

weiten Horizonten her angegangen wird und wo sie umgekehrt nach
so vielen Richtungen hin ausgezogen wird, ist es verstdndlich, dall die



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 461

hermeneutische Konfrontation und Anniherung nicht liickenlos durch-
gefithrt werden konnte: Immerhin sind hier einige kritische Anfragen
an Moltmann zu stellen:

— Diskriminierte Analogia entis: So notwendig es ist, ein ungebrochenes
Aufstiegs- und RiickschluBdenken zu durchbrechen, so behidlt der
Denkweg der Analogia entis — vor allem wenn er sich auf die Schépfungs-
beziehung stiitzt — seine unverzichtbare Berechtigung. Implizit kann
ja auch Moltmanns dialektischer Weg auf diese Voraussetzung nicht
verzichten, sonst verléren einerseits der Mangel und die Abwesenheit
der positiven Seinsbestimmung ihren negativen Charakter, anderer-
seits entfiele die Dynamik auf eine eschatologische SchlieBung der noch
offenen «Wunde». Dann wird man die Verddchtigung der Analogia
entis durch Moltmann auch zuriickweisen kénnen durch den Hinweis,
daB sie, richtig verstanden, die Grenze zwischen Geschopf und Schépfer
nicht verwischen will, sondern neben den affirmativen Entsprechungen
auch den Denkschritt der via negationis einschlief3t.

— Christologie innerhalb einer geschichisphilosophischen Dialektik: Auch
die neue Situierung von Tod und Auferstehung in den Horizont einer
geschichtlichen Dialektik entgeht nicht der Ambivalenz des hermeneu-
tischen Zirkels: Gelangt Moltmann, ausgehend vom einmaligen Gesche-
hen von Tod und Auferstehung Jesu, zu einer Ausweitung und Anwen-
dung der gleichen Gegensitzlichkeit (z. B. von Entfremdung und Iden-
titdt) in der Geschichte? Oder: Gelangt er, ausgehend von dieser univer-
salen Geschichtsinterpretation, zum konkreten Geschehen von Tod und
Auferstehung, das er dann mit denselben Kategorien als das Symbol
dieses allgemeinen Geschichts- und Denkgesetzes darstellt? Was ist
zuerst: das Allgemeine oder das Besondere, das Immergiiltige oder das
Einmalige? — Die Ubereinstimmung in den verwendeten Begriffen hilft
zwar zu einem Verstindnis des Kreuzesgeschehens innerhalb der Ge-
schichte, sie 1aBt aber wiederholt undeutlich werden, welche Denkrich-
tung eigentlich dominiert.

— Freie oder notwendige Nicht-identitdt Gottes: Sowohl in der Gotteslehre
wie in der Christologie verhinderte eine apathische Vorstellung von
Gottes Unverdnderlichkeit seinen Eintritt in die Geschichte. In Molt-
manns Theologie wird dieser Schritt zwar entschieden und radikal
getan: Gott begibt sich in die Endlichkeit und in den Tod, die Gottver-

30



462 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

lassenheit triagt sich zwischen Gott und Gott zu, und nur durch sie
hindurch erreicht der Weg Jesu die eschatologische Gemeinschaft mit
Gott. Die Einfithrung dieser Gegensitzlichkeit wird aber von Moltmann,
nicht zuletzt unter dem geschichtsphilosophischen Vorverstindnis, zu-
weilen doch beinahe als notwendige und gesetzmaBige Bewegung Gottes
gedacht. Die bleibende Gefahr jeder aposteriorischen Sinndeutung des
zundchst sinnsprengenden Kreuzesgeschehens ist nicht ganz vermieden,
die Freiheit Gottes zur Geschichte in gleichem Mal3 aber beeintrichtigt.
Die Notwendigkeit der Negation, des Ubels, des Leidens, der gesell-
schaftlichen MiBstinde usw. konnte aber ein gefihrliches und fata-
listisches Alibi liefern und den Menschen von Verantwortung und
Solidarisierung dispensieren.

— Vermeidbare Mifverstindnisse der altkirchlichen Christologie: Die Hel-
lenisierung des Gottesbegriffs auch in der Christologie wird von Moltmann
zurecht kritisiert. Doch liegt der Sachverhalt noch komplexer: in der
altkirchlichen Christologie koexistieren in einer letztlich nicht verrechne-
ten Spannung statische und dynamische Momente. Die Zweinaturenlehre
wird aus dem symmetrischen Gleichgewicht gebracht durch die beson-
ders in Alexandrien betonte Einheit der Person, zumal dort, wo die
Sohnschaft der annehmenden gottlichen Person die eine Wirklichkeit
Christi relational prégt.

Geschichtlich wire auch richtigzustellen, daB die sprachlichen Pro-
bleme und Variationsméglichkeiten der Idiomenkommunikation nicht
erst in der Scholastik, sondern schon in der altkirchlichen Christologie
durchexerziert wurden (DS 255). Eher wird man ihr vorwerfen miissen,
diese kritischen Ansitze gegeniiber den hellenistischen Einfliissen nicht
geniigend wirksam durchgesetzt zu haben.

— Liickenhafte praktische Hermeneutik der Befreiung: Zwar hat Molt-
mann anldBlich der christologischen Begriindung erste Anséitze in Rich-
tung einer praktischen Konsequenz vorbereitet, doch bleiben umge-
kehrt die christologischen Riickbeziige bei der Darstellung der prak-
tischen Folgerungen merkwiirdig knapp. Sowohl beim Dialog mit der
psychoanalytischen Therapie wie in der Anwendung auf die exempla-
rischen «Teufelskreise» der modernen Gesellschaft scheinen die «profan-
wissenschaftlichen» Aussagen mit der kreuzestheologischen Sprache der
Befreiung zuwenig verzahnt.

Moltmann hat mit seinem Buch zwei wesentliche Desiderate er-



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 463

fiillt, die vorher von der Kritik an ihn erhoben wurden: die politische
Theologie verliere an christlicher Substanz und Identitit; und: seine
Theologie der Zukunft vernachlissige die Diskontinuitit des Kreuzes.
Beides ist in seinem Buch «Der gekreuzigte Gott» in griindlicher theo-
logischer Analyse und Systematik geleistet; man darf ruhig sagen:
besser als es bisher die meisten Hiiter der Orthodoxie mit dem bloBen
Postulat und der repetierenden Deklamation getan haben.



	Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

