
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

Autor: Wiederkehr, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietrich Wiederkehr

Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu
Zu Jürgen Moltmanns Buch «Der gekreuzigte Gott» 1

Wiederum hat Jürgen Moltmann dem theologischen Gespräch eine

entscheidende Wendung gegeben, wie seinerzeit mit seiner «Theologie der

Hoffnung»2. Hatte er damals maßgeblich die Dimension der Zukunft als

den Horizont des Glaubens und der Geschichte eröffnet, bezieht er jetzt
das Kreuz und den Tod Jesu als unverzichtbaren geschichtlichen und

eschatologischen Brennpunkt in diese Perspektive mit ein.

1. SlTUIERUNG DER KREUZESTHEOLOGIE

Moltmann selber sieht in dieser Akzentuierung allerdings keine
unvermittelte Neuerung, weder in seiner eigenen theologischen Denkentwicklung,

noch weniger in der theologiegeschichtlichen Tradition. Er erblickt
in ihr aber ein besonders dringliches Kriterium für die kirchliche Situation

in der säkularisierten und pluralistischen Gesellschaft.

a) Biographische Situierung in der Theologie Moltmanns (7-11)

Die Besinnung von Kirche und Theologie auf den gekreuzigten Christus
zieht sich wie ein roter Faden durch die theologische Arbeit Moltmanns,
wenn er selber auf die früheren Schritte zurückblickt 3. Nicht nur die

1 J. Moltmann: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik
christlicher Theologie. München 1972. - Die zu den Untertiteln des vorliegenden
Beitrags in Klammern angeführten Zahlen verweisen auf die Seiten dieses Buches.

2 J. Moltmann: Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begründung und
zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Beiträge zur evangelischen
Theologie. Theologische Abhandlungen, hrsg. v. E. Wolf. Bd. 38. München 19698.

3 Vgl. J. Moltmann: Gott und Auferweckung. Auferstehungsglaube im



442 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

reflektierte wissenschaftliche Entwicklung, sondern ebensosehr

lebensgeschichtliche Erfahrungen haben ihn schon früh vor das Thema und
noch mehr vor die Wirklichkeit des Gekreuzigten gestellt: die
Kriegsgefangenschaft, das Studium der Heimkehrergeneration in der ersten

Nachkriegszeit bei Lehrern wie H. J. Iwand, E. Wolf, O. Weber, dann
auch die Enttäuschungen der europäischen Politik, das Scheitern eines

«menschlichen Sozialismus» in der Tschechoslowakei, der Stillstand der
ökumenischen Bewegung nach den verheißungsvollen Anfängen im
2. Vatikanum und in Uppsala 1968. Die Kritik an der Kirche in der
Öffentlichkeit findet eine radikale Unterstützung in der Kritik, die sie aus
ihrer eigenen Mitte, vom gekreuzigten Christus her, aushalten muß ; von
ihm ist sie auch zu einem gesellschaftlichen Beitrag aufgefordert.

Dabei weiß er sich auch einer altern Tradition verpflichtet, die

von Paulus über Luther und Zinzendorf bis zu M. Kahler reicht;
der Unterschied besteht aber in der Ausweitung der Heilsbedeutung
über die individuelle und religiöse Dimension hinaus auf alle Gestalten

von Unfreiheit und in alle Realisierungen von Hoffnung. Die
Kreuzestheologie kann auch nicht regional auf die christologische Thematik
eingeschränkt werden, sondern wirkt sich nachhaltig auf die Gottesfrage,

die Ekklesiologie und die Eschatologie aus. In seiner eigenen

biographischen Entwicklung möchte Moltmann in der Kreuzestheologie
keinen Bruch mit der programmatischen Hoffnungstheologie sehen,
sondern deren unverzichtbare komplementäre Kehrseite : Hoffnung
gründet in der Auferweckung des Gekreuzigten, und Jesu Kreuz ist
dasjenige des Auferstandenen. Gerade durch das Kreuz wird die Zukunft
nicht jenseits oder am Rande der Geschichte und der Gegenwart,
sondern mitten in ihr angesiedelt und inkarniert.

Die christliche Theologie ist zur Konfrontation mit der Negativität
des Kreuzes umso mehr verpflichtet, als sogar die nichtchristliche
zeitgenössische Philosophie eine verwandte Dialektik erkannt hat. Wenn
sich schon die säkularisierte Eschatologie der Tatsache des Scheiterns,
des Leidens und des Todes stellt, etwa in der kritischen Theorie Th. W.
Adornos, M. Horkheimers und E. Blochs, kann sich die Theologie

Forum der Theodizeefrage. In: Perspektiven der Theologie. Gesammelte Aufsätze.
(München 1968) 36-56; ders.: Gott im Kreuz Jesu. In: Umkehr zur Zukunft.
(München-Hamburg 1968) 133-147; ders.: Der «gekreuzigte Gott». Neuzeitliche
Gottesfrage und trinitarische Gottesgeschichte. In: Concilium 8 (1972) 407^-13;
ders. : Gesichtspunkte der Kreuzestheologie heute. In : Evangelische Theologie
33 (1973) 346-365.



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 443

noch viel weniger eine leichtfertig optimistische Hoffnungstheologie
leisten. Der Welthorizont, welcher der Eschatologie ihre Tragweite
zurückgegeben hat, erweist sich auch für das Kreuz als der adäquate
Kontext.

b) Kirchliche Situierung : Krise der Relevanz und der Identität (12-30)

Kreuzestheologie bedeutet aber auch für die kirchliche Gegenwart ein
heilsames Kriterium und Orientierungssymbol. Auf der Ebene der
theologischen Diskussion und noch mehr in der Breite der Gemeinden und
der Glaubenden stehen sich zwei Haltungen beinahe ausschließlich

gegenüber: das Streben nach größerer weltlicher Relevanz einerseits

und die Sorge um die christliche und kirchliche Identität andererseits.
Die Relevanzkrise ist unverkennbar: sie meldet sich im Vorwurf an

Theologie und Kirche, sie hätten keinen Kontakt und keine Einwirkung
mehr auf die gesellschaftliche Realität, sie wird empirisch greifbar in
der Abwanderung gerade der Intellektuellen und der Studenten in die

Gleichgültigkeit gegenüber traditionellen Formen ihres Gemeindelebens.

Der «kritische Katholizismus» fordert ein Engagement mit den
Unterdrückten und versteht Kirchenreform vor allem als Sozialreform, in
Solidarität mit dem humanistischen Marxismus und andern Freiheitsbewegungen.

Theologische Entwürfe messen sich nicht mehr an der Orthodoxie,
sondern verifizieren sich in christlicher gesellschaftlicher Praxis.

Gerade diese Bemühung um größere Relevanz der Kirche hat
jetzt aber umgekehrt die ängstliche Sorge um die Wahrung der Identität

ausgelöst: Was ist dann noch das Wesen der Kirche? Wozu bei
dieser Gemeinsamkeit mit engagierten Nichtchristen überhaupt noch
Kirche? Die Verlagerung auf humane Aktion stellt den traditionellen
Gottesdienst in Frage; die weltliche Solidarisierung scheint zur
Selbstpreisgabe der Kirche zu führen. In dieser Sorge schwingen legitimer
Glaubensernst und ängstlicher Kleinglaube zugleich mit, vor allem dort,
wo die Identität in einer traditionellen Orthodoxie gesucht wird, wo
gegenüber der Strukturveränderung einzig an die individuelle Bekehrung

und Selbständerung appelliert wird.
Als zugleich scheidendes und einigendes Kriterium möchte Molt-

mann in die theologische Diskussion und in die zerstrittenen Gemeinden
die Kreuzestheologie einführen: in der Identität mit dem Gekreuzigten
sieht sich der Glaube herausgefordert zum Nachvollzug jener
Identifizierung, die Gott im Kreuz mit den Gottlosen eingegangen ist. Umge-



444 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

kehrt ist die christliche Solidarität mit den Entrechteten und Sündern

gerade auf die Identität mit dem Gekreuzigten zurückverwiesen. Was

von Jesus in seinem Tod und seiner Auferstehung gilt, wäre so auf die
Kirche auszuweiten, daß beide ihre Identität in der Nichtidentität
suchen und finden.

c) Analogie oder Dialektik? (30-33)

Damit ist nicht nur die theologische Tradition der Kreuzestheologie
aufgegriffen, sondern auch eine Tradition, nach welcher menschliche

Erkenntnis nicht durch konnaturale geistige oder pneumatische
Entsprechung von Gleichem zu Gleichem voranschreitet und schließlich

zur Gotteserkenntnis und darin zur eigenen Selbstbestätigung gelangt;
der Gegensätzlichkeit der Wirklichkeitserfahrung ist eine dialektische
Erkenntnis weit gemäßer, die noetisch das Sein und das Nichts, die

Unendlichkeit und die Endlichkeit, das Leben und den Tod hart
zusammenzudenken sucht und die ethisch aus dem Ghetto in die Solidarität

mit den «Andern» ausbricht.

2. TRADITIONEN DER KREUZESTHEOLOGIE UND IHRE KRITIK

Wie hebt sich Moltmanns Kreuzestheologie von der vielfältigen
Interpretation ab, die das Kreuz als zentrales Geschehen und Symbol des

Glaubens von Anfang an und durch die Geschichte erfahren hat? An
einigen wichtigen Strängen der Überlieferung wird dies durchgeführt.

a) Abschwächende Verehrung (44-77)

Damit ist nicht sosehr an die ikonographische oder liturgische Verehrung
gedacht, sondern vielmehr an die Ausgestaltung des Kreuzesgeschehens
selber als Kult, wie etwa in der Theologie des Kreuzes- und des Meßopfers.

Die Analogisierung des Kreuzesopfers mit den Opfern der
Religionen führte im Raum des römischen Imperiums dazu, daß nach
Konstantin der christliche Kult an die Stelle der vorherigen heidnischen
staatlichen Liturgie trat, mit einem ähnlichen Wiederholungsrhythmus,
der bis zu einem Wiederholungszwang gehen konnte. Daran vermochte
auch die subtile theologische Unterscheidung von blutiger und unblutiger

Darbringung nichts zu ändern. Die Vereinnahmung durch die

staatliche Liturgie schwächte zum vorneherein die kritische Bedeutung



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 445

des Kreuzes für die Strukturen der Gesellschaft und gegenüber den

Ansprüchen des Staates ab.

Moltmann betreibt aber nicht das billige Geschäft einer negativ
auswählenden Kritik der Theologie, sondern bezieht auch hochstehende

Ausprägungen des Glaubens und der Frömmigkeit in die Traditionsreihe
mit ein, so die Kreuzesmystik, die immer wieder Glaubende in die

Vereinigung mit dem leidenden Christus und so auf den Weg zur Herrlichkeit

geführt hat. Erhellend zeigt eine soziologische Betrachtung der

Frömmigkeitsgeschichte, daß vor allem die sozial Niedriggestellten, die

Armen und Unfreien, sich zum Gekreuzigten und zum «Schmerzensmann»

hingezogen fühlten und in seiner Ohnmacht die Gegenwart Gottes
erkannten. So erfuhren die amerikanischen Negersklaven den gekreuzigten

Jesus in ihrer eigenen Situation nahe und mit ihnen solidarisch.
Bedenklich stimmt an dieser Frömmigkeit, daß sie meist nur die individuelle

Not betraf, ohne ihren sozialen und gesellschaftlichen Ursachen
und somit den eigentlich Schuldigen nachzufragen. Von der duldenden
Annahme bis zur Rechtfertigung des Leidens oder zur Selbstbemitleidung
war nur noch ein kleiner Schritt. Demgegenüber gilt es nun Jesu Leiden
als letzte Konsequenz aus der befreienden Aktion und Heilsrealisierung
Jesu zu verstehen, also gerade nicht als passive und untätige Hinnahme
der Unfreiheit.

Die Kreuzesfrömmigkeit brachte auch einen Typus christlicher
Lebensgestaltung hervor in der Kreuzesnachfolge. Moltmann sieht hier
ein Versäumnis in der protestantischen Glaubenspraxis, die in
Distanzierung von der Heiligenverehrung die Bedeutung des christlichen

Märtyrers verkannte, bis die Verfolgung durch totalitäre Herrschaft
diese Gestalt wieder erweckte. Die Nachfolge geht in ihrer anschaulichsten

Form auf die Jüngerberufung und die ausgestalteten Nachfolgeworte
Jesu zurück. Neu und auch für die Folgezeit unverzichtbar gehören zur
Nachfolge Jesu die Bindung an seine Person, die eschatologische
Motivation der Gottesherrschaft und die Radikalität des Leidens, das sich
der Jünger nicht nur in leiblicher Verfolgung und sozialer Diskriminierung

zuzieht, sondern das ihn auch in die Gottverlassenheit Jesu
hineinführt. Die Reihe der Nachfolge findet ihre Weiterführung in der

Taufsymbolik und -paränetik des Paulus, im Selbstverständnis des

für und mit Christus leidenden Märtyrers, in der Mortificatio des Mönch-

tums, in der mittelalterlichen Kreuzesmeditation bei Franziskus und
Thomas a Kempis, in der Kreuzestheologie Luthers und in den
geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola. Bultmann verlegt das

29



446 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

Schwergewicht der Nachfolge derart auf die Existenz und die Entscheidung

des Nachfolgenden, daß dabei der nicht voll nachvollziehbare
und vorausliegende Kreuzesweg Jesu abgeschwächt wird. Demgegenüber

ist aber ein exklusives Prius Christi gegenüber aller Nachfolge
der Christen nicht einholbar: bevor diese mit Christus sich in ihrer
Glaubensentscheidung kreuzigen lassen, ist Christus schon für sie

gekreuzigt. D. Solle sieht die Vorbildlichkeit des Gekreuzigten in der
verändernden Liebe und begrenzt die Nachfolge auf den ethischen

Nachvollzug. Damit werden aber die Eigenart und die Unwiederholbar-
keit des Kreuzes Christi eingeebnet.

b) Ursprüngliche Radikalität des « unreligiösen Kreuzes » (34-44)

Nichtchristen außerhalb der frommen Gewöhnung haben das Kreuz als

Skandalum wohl immer besser verspürt : auf dem gekreuzigten Menschen

liegt der Fluch Gottes ; im römischen Reich war es die peinlichste Strafe ;

das römische Eselskreuz läßt den Spott verspüren, den die Christen
innerhalb einer auf ästhetische Gestalt bedachten heidnischen Religion
auf sich zogen. Viel später, nachdem das Christentum seine Koextensi-
vität zur mittelalterlichen Gesellschaft verliert, wird der gleiche Widerspruch

bei Goethe wieder vernehmbar, der das Kreuz als Zier geschmacklos

empfindet, bei Nietzsche, der darin das Symbol der Dekadenzreligion

angreift, und bei Marx, der in der Kreuzesreligion die
verschleiernden Blumen an der Kette kritisiert.

Zu seiner ursprünglichen Radikalität befreit, übt nach Moltmann
das Kreuz tatsächlich eine religionskritische Funktion aus innerhalb
der christlichen Religiosität, indem es der angeborenen Sehnsucht des

frommen Menschen gerade zuwiderläuft, ihm den Abschied von religiösen

Traditionen auferlegt, damit aber auch dem Projektionsverdacht
Feuerbachs entgeht4. Es gilt, seine Anstößigkeit wieder sichtbar zu
machen.

Als solche «kritische Theorie Gottes» muß die Theologia crucis
wieder aufgegriffen werden: «kritisch» meint hier auch eine Kritik des

Gottesbegriffs der Theologie. Die schwerwiegende Aufteilung der ersten
christlichen Theologen, die die Ewigkeit und das Sein Gottes der «Theologia»

im strengen Sinn zuwiesen und somit von der «Oikonomia», dem

geschichtlichen Handeln Gottes in Schöpfung und Erlösung, abtrenn-

4 Vgl. R. Schwager: Jesus-Nachfolge. Woraus lebt der Glaube? Freiburg-
Basel-Wien 1973. Dazu meine Buchbesprechung in: Orientierung 37 (1973) 86-87.



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 447

ten, ist zu durchbrechen ; der harte Realitätskontakt Gottes zur Geschichte,

zur Endlichkeit, zum Leiden und zum Tod ist wieder konsequent
herzustellen. Ferner sind die sozialen Konsequenzen konkret zu
explizieren, wie dies bei der paradigmatischen Kreuzestheologie des Paulus
in 1 Kor geschehen ist, während Luther im Bauernkrieg gerade dahinter
zurückblieb. Kreuzestheologie bleibt so nicht ein kategoriales Thema
neben andern, sondern wird als Vorzeichen vor alle Themen der Theologie

gesetzt. Kreuzestheologie darf sich aber ebensowenig wie die

Kreuzesverkündigung vom Geschehen selber trennen, sondern bleibt immer
an die Person des Gekreuzigten und Auferstandenen gebunden - ein

Postulat, das nachher auch kritisch an die Theologie Moltmanns zu
stellen ist, wenn bei ihm das Kreuz allzu stark zur symbolischen Figur
der Dialektik wird. Das Wort vom Kreuz bringt nicht nur ein
abgeschlossenes Geschehen aus der Vergangenheit gegenwärtig zur Sprache,
sondern ist die Gegenwärtigkeit des Geschehens selber. Faktum und
Deutung gehen nicht ineinander auf, sind aber auch nicht voneinander

zu trennen.

3. KREUZESTHEOLOGIE ALS KRITIK DER CHRISTOLOGIE

Mehr als von außen ist die Bewegung und Erneuerung der Christologie
von innen ausgegangen, wie umgekehrt ihre Erstarrung mit der
Vernachlässigung des Kreuzesgeschehens im Zusammenhang stand. Für die

Christologie stellt sich immer neu eine zweifache hermeneutische
Aufgabe: die Hermeneutik des Ursprungs durch eine innere Begründung
des Bekenntnisses und die Hermeneutik der Gegenwart und Zukunft
bezüglich der Folgen und Wirkungen des Christusgeschehens.

a) Die bleibende Fraglichkeit der Person Jesu (78-104)

Die syntaktische Einheit des Christusbekenntnisses vermag die
bleibende Spannung zwischen Subjekt und Prädikat nicht zu verdecken.
Die für Jesus bereitstehenden Hoheitstitel wurden im Verlauf der
Glaubensgeschichte immer neu vom Subjekt Jesu her in Frage gestellt und
neu bestimmt. Die größte Krise für diese Titel bedeutet aber der
Kreuzestod, und zwar sosehr, daß von einem nie zur Ruhe kommenden
Bildersturm vom Kreuz Jesu her gesprochen werden kann. Dies zeigt
sich sowohl am Verständnis von Jesu Gottheit wie von seiner Menschheit,
die beide je den Schwerpunkt der altkirchlichen, resp. der neuzeitlichen



448 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

Christologie bilden. Die altkirchliche Christologie ging vom ewigen
unwandelbaren Wesen Gottes aus und versuchte in der Inkarnation
das Sein Gottes in der Sphäre des zeitlichen und wandelbaren Seienden

zu denken, geriet aber am Kreuz in eine Aporie, vor der sie oft in einen

christologischen Doketismus zurückwich. Der Idealismus Hegels ordnete
den Tod Gottes am Kreuz in eine spekulative Bewegung des absoluten
Geistes ein, verfehlte aber mit dieser Selbstoffenbarung Gottes in das ihm
entgegengesetzte endliche Sein die Besonderheit des wirklichen Menschen

Jesu und seiner Geschichte.

Die Frage nach Jesu Menschheit ist von einer andern Heilsvorstellung

geleitet: sie strebt nicht mehr über die Endlichkeit hinaus nach
einer Teilhabe an Gottes Unendlichkeit, sondern ist um die Verwirklichung

und Wahrung der Menschlichkeit besorgt. Jesus wird hier als

Urbild der Humanität vor allem mit ethischen oder religiösen
Kategorien erfaßt (Kant, Schleiermacher) ; der Kreuzestod bedeutet
dabei nichts Neues oder Spezifisches, sondern nur eine Steigerung der
Vorbildlichkeit seines Lebens. Wiederum stellt er also vor eine Aporie,
weil die Individualität Jesu relativiert und eine absolute und universale

Geltung unverständlich wird.
Zu diesen Fragestellungen ist in neuerer Zeit die Stellung Jesu im

Erwartungshorizont der Zukunft hinzugekommen, insofern Jesus das

Reich Gottes aus seiner reinen Zukünftigkeit vorweg-vergegenwärtigt,
ohne aber seine Ausständigkeit aufzuheben. Die Gegenwärtigkeit oder
der Aufstand der Erlösung bildet denn auch einen zentralen Konfliktstoff

zwischen Christentum und Judentum; das Perfektum der Versöhnung

droht dabei das Futurum der Erlösung zu absorbieren und den

Glauben von der Verantwortung zu dispensieren. Am Kreuz ist aber

abzulesen, wie diese Vorwegnahme des Reiches verstanden werden
muß ; von ihm her ist nur eine unabgeschlossene Christologie der Promis-
sio möglich, die in ihm erst ihre gegenwärtige Verbürgung besitzt.
Damit dürfte Moltmann die wiederholte Anfrage beantwortet haben,
die sich bei seiner «Theologie der Hoffnung» und ihrer einseitigen

Zukunftsausrichtung aufdrängte.

b) Das Kreuz Jesu in lebensgeschichtlicher Perspektive (105-146)

Von zwei Richtungen her sucht Moltmann das Kreuz in den Blick zu
bekommen: in der historischen Bewegung von Jesu Lebensgeschichte als

Weg zum Kreuz hin und im eschatologischen Rückbezug seiner Aufer-



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 449

stehung auf das Kreuz. Beide Blickrichtungen wollen aber als theologische

Fragestellungen verstanden sein 5.

Das Kreuz Jesu ist im Kontext seiner Reich-Gottes-Verkündigung
zu sehen, die ihrerseits von der Person Jesu nicht zu trennen ist. Die
Betonung des Ichs Jesu, die kairologische Bedeutung des Jetzt und
des Heute, die konkrete Adressierung an die jeweiligen Hörer fügen
Person, Wort und Ereignis von Jesu Verkündigung zu einer unteilbaren

Einheit zusammen. Dann läßt sich diese Einheit aber auch im
Tod und in der Auferstehung nicht auflösen, indem etwa nur der Untergang

seiner «Sache» oder die Auferstehung ins Kerygma davon
beibehalten würde. Moltmann entflicht die dichten Interpretationen des

Kreuzestodes im NT in drei wesentliche Motivationen. Immer kommt
es dabei zum Kreuz durch das Zusammentreffen von Jesu Aktion und
der Gegenaktion der Juden oder der Heiden; nur ist bei diesen Akteuren
auch Gott selber einzubeziehen. Einmal wird Jesus als Gotteslästerer

gegen das Gesetz gekreuzigt, zu dem er sich durch seine neue
Gottesverkündigung und -praxis in Gegensatz gestellt hat. In seiner
Sündergemeinschaft und in seiner Identifizierung mit den Ausgestoßenen hat er
Gott als den Garanten nicht der Observanz, sondern der freien Gnade
offenbar gemacht und das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit als

Gnade für die Sünder nahe gebracht. Seine Hinrichtung ist die
Manifestation eines konsequenten Widerspruchs.

Dann wohnt der Verkündigung und dem Handeln Jesu untrennbar
eine politische Komponente inne, so daß sein Kreuzestod ihn auch als

Aufrührer gegen die politische Gewalt trifft. Es geht nicht an, die

Gottesverkündigung Jesu in eine apolitische rein religiöse Sphäre zurückzunehmen.

In den Strukturen des zugleich politischen wie religiösen
römischen Imperiums ist jede religiöse Botschaft und Praxis zugleich
politisch relevant. Mag die Gleichsetzung Jesu mit den revolutionären
und gewaltsamen Zeloten weithin ein Mißverständnis sein, so sind bei
allen Unterschieden doch gewisse Gemeinsamkeiten vorhanden: auch
bei Jesus impliziert die Gottesherrschaft einen Bruch mit dem Status

quo und seinen herrschenden Instanzen. Der Unterschied liegt freilich
darin, daß Jesus sich nicht gewaltsam durchsetzen will, daß er auch politische«

Kollaborateure » in seine Gemeinschaft aufnimmt, aber weder
Rachevisionen hegt noch Rachebefehle erläßt. Auf jeden Fall läßt sich der
Kreuzestod Jesu nicht in eine unpolitische religiöse Privatheit abdrängen.

5 Vgl. auch H. Kessler: Die theologische Bedeutung des Todes Jesu. Eine
traditionsgeschichtliche Untersuchung. Düsseldorf 19712.



450 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

Nicht neben, sondern in diesen Bezügen trägt sich aber auch die
Dramatik des Gottesverhältnisses Jesu zu. Das Todesgeschick Jesu
muß auch in seinem Bezug zu Gott als Gottverlassenheit interpretiert
werden, wie dies der Todesschrei (Mk 15,34) nicht nur theologisch,
sondern wohl auch historisch ausdrückt. Jesus hat ja nicht nur seine

eigene Person, sondern ebensosehr Gott als «seinen Vater» mit dem
Geschick seiner Verkündigung verbunden, so daß jetzt die Krise der

Botschaft auch die Krise seines Gottesverhältnisses und Gottes selber

wird. Im Tod Jesu ereignet sich somit auch Gottes eigene Geschichte,
nachdem er vorher die Geschichte Jesu zu seiner eigenen gemacht hat:
Gottes Gottheit steht auf dem Spiel; der Kreuzestod ist ein Geschehen

zwischen Gott und Gott. Kreuzestheologie reflektiert also einen

theologischen Prozeß. Diese innergöttliche Dialektik wird von Moltmann

später noch ausführlicher dargestellt und trinitarisch weitergeführt.

c) Das Kreuz Jesu in endgeschichtlicher Perspektive (147-183)

Mochte bei Moltmanns «Theologie der Hoffnung» die Auferstehung
beinahe ohne das Kreuz zugrundegelegt scheinen, drängt sich hier die

Frage auf, ob nun vom Kreuz Jesu in Absehung von seiner Auferstehung
gesprochen würde. Diesem Einwand kommt die folgende Überlegung

zuvor. Die historische und die eschatologische Betrachtung, also die

vom Leben Jesu her auf das Kreuz zwgehende und die von Ostern her
auf das Kreuz zurückgehende Betrachtung sind nicht zu trennen: der
Auferstandene ist der Gekreuzigte und umgekehrt. Die neue Zukunft
des Auferstandenen ist konkret dem Gekreuzigten zugesprochen, und
umgekehrt hat jeder christliche Zukunftsentwurf nicht von einer ver-
gangenheitsvergessenen Auferstehung auszugehen, sondern muß gerade
den toten Punkt des Kreuzes einbeziehen. Der christologische Titel
«Erstling der Entschlafenen» (1 Kor 15,20) drückt die universale,
nicht nur individuelle Bedeutung dieses Geschehens aus. In der Aufer-
weckung des Gekreuzigten ereignet sich vorweg die Realantizipation
der neuen Menschheit und Schöpfung. Dadurch, daß diese aber vom
Kreuz ihren Ausgang nimmt, bleibt diese Vorwegereignung bei aller
Realität doch im Glauben und in der Praxis der Hoffnung verborgen
(hier grenzt sich Moltmann von einem nahezu manifesten Realismus
Pannenbergs ab). Die Härte des Kreuzestodes wird umgangen und
überspielt in allen abschwächenden Auffassungen der Aufenveckung,
ob diese sich anthropologisch-dualistisch auf dem Geleise der Unsterb-



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 451

lichkeitslehre oder apologetisch auf demjenigen der Wiederbelebung
oder existential-interpretierend auf demjenigen der «Auferstehung ins

Kerygma» bewegen. Gottes Zukunft hat sich mitten in der Geschichte
des Todes und an ihm zu bewähren. Die Prolepse der Welt des Lebens

vollzieht sich in der Auferstehung Jesu mitten in der Welt des Todes,

an ihm aber für alle, als Überwindung jeglichen Todes. In der Aufer-
weckung Jesu wird alles mit-auferweckt, was im Tod Jesu mit-gestorben
ist: sank mit der Person Jesu auch seine Verkündigung, seine Realisierung

der Gerechtigkeit und seine Befreiung ins Grab, so gilt jetzt auch
der Sieg Gottes unteilbar für die Existenz, die Verkündigung und die

Praxis Jesu. Was mit dem Tod Jesu in Frage gestellt wurde, wird jetzt
in der Auferweckung ins Recht versetzt: die Gnade gegenüber dem

Gesetz, die Freiheit gegenüber der Gewalt, die Treue Gottes gegenüber
der Verlassenheit. Der materiale Gehalt des Todes und der Auferstehung
Jesu ist nicht weniger als die universale Gerechtigkeit in der
Leidensgeschichte der Welt. Die in der Auferstehung demonstrierte Herrschaft
Gottes über den Tod steht repräsentativ für die universale Herrschaft
des Lebens über die noch dem Tod unterworfene Welt. Dadurch, daß

diese Herrschaft sich an der tiefsten Stelle, im Tod Jesu, behauptet hat,
gelangt durch den Tod das Leben Christi wirklich zu allen Toten, die

Gerechtigkeit Gottes zu allen Unterdrückten und die Gegenwart Gottes
in die letzte Gottverlassenheit.

Die Folgerungen, die sich daraus für die christliche Gotteserkenntnis

ergeben, lassen sich hier nur kurz andeuten. Gott definiert sich als der
«totenerweckende Gott»; der Akzent seines Handelns verlagert sich von
der protologischen Schöpfung auf die eschatologische Vollendung.
Gottes Aktion und Gegenwart kann in der Passion und Verlassenheit

Jesu geglaubt werden; der Erkenntnisgrund für das sohnschaftliche
Verhältnis Jesu zu Gott ist in seinem Tod nicht etwa verschüttet,
sondern erst richtig freigelegt. Man mag ermessen, wie durch diese

Selbstdefinition des gekreuzigten und totenerweckenden Gottes die

Abgrenzung zum Gott der Religion - im Sinn der unendlichen Selbstprojektion

des Menschen - gezogen ist.

4. KONSEQUENZEN FÜR DIE SYSTEMATISCHE THEOLOGIE

Moltmann begnügt sich nicht damit, das Kreuzesgeschehen allein neu

zu interpretieren, sondern er sieht davon mehrere Themen der systema-



452 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

tischen (nachher auch der praktischen) Theologie in einer Weise betroffen,

die noch deutlicher expliziert werden muß.

a) Der « gekreuzigte Gott»: jenseits von Theismus und Atheismus (184-214)

Angesichts der Gott-ist-tot-Problematik haben verschiedene Theologen

Auswege gesucht, die das Problem auf die einfachste Weise eliminierten :

sie klammerten die Gottesfrage aus und beschränkten sich auf den

Aspekt des menschlichen Handelns und des mitmenschlichen Dienstes,
oder sie reduzierten die Christologie auf einen Jesus ohne thematisches
Gottesverhältnis. Demgegenüber sind für Moltmann die Gottesfrage und
die Christusfrage nicht voneinander zu trennen. Die Identifikation Gottes

mit dem gekreuzigten Jesus zwingt dazu, nach den Folgen für die

Gottheit Gottes selber zu fragen. Vor allem zwei Themen der Gotteslehre

können nicht unverändert aus dieser Konfrontation hervorgehen:
die Lehre von der Unveränderlichkeit Gottes und die Trinitätslehre.
Damit reiht sich Moltmann ein in die Reihe einiger namhafter
Theologen, die vom Tod Jesu her die Gotteslehre neu entwickelt haben

(katholischerseits : Rahner, Balthasar, Mühlen, Küng; protestan-
tischerseits : Schlatter, Barth, Jüngel), doch möchte er dies noch

konsequenter durchführen.
Moltmann kritisiert vor allem die sog. «natürliche Theologie», weil

sie auf dem Erkenntnisweg der Analogia entis vom endlichen Sein zum
unendlichen Sein Gottes rückschließt. Sie stützt sich auf die Convenien-

tia und Excellentia Gottes hinsichtlich der Schöpfung, sie erreicht Gott
als die Krönung menschlicher Weisheit. Solcher Weisheit wird nun
gerade bei Paulus und Luther die Theologia crucis entgegengestellt:
Gott wird gerade nicht in positiver Entsprechung und Steigerung,
sondern sub contrario erkannt. Der Gott, der als Ergebnis der aufsteigenden
rückschließenden Erkenntnis gefunden wird, ist der Gott des Theismus.
Er schließt alle positiven Bestimmungen des endlichen Seins ein und
schließt alle gegen das Sein gerichteten Bestimmungen (Sterben, Tod)
aus. Demgegenüber ist in einer Kreuzestheologie Gottes Gottheit gerade

aus dem Tod des Gottessohnes zu erkennen, seine Kraft aus dem Leiden.
Gottes Sein wird geglaubt nicht nur dem Tod Jesu gegenüber, sondern
auch angesichts des universalen Todes, wo nichts für Gottes Sein,
sondern - wenn analogisch gedacht wird - alles für den Tod Gottes

spricht. Theologia crucis bekennt aber eine universale Hoffnung: mit
«Gott» wird in dieser Konfrontation nicht nur das privilegierte Leben



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 453

Gottes, sondern werden auch die neue Schöpfung und die Auferweckung
der Toten ausgesagt; innerweltliche und absolute Hoffnung sind unteilbar

geworden.
Der «gekreuzigte Gott» ist der Alternative von Theismus und,

Atheismus enthoben. Der metaphysische Atheismus bewegt sich ja in
gleichen Denkbahnen wie der metaphysische Theismus, nur kommt er
in seinem analogischen Rückschlußverfahren zu einem negativen Ergebnis:

aus der Welt des Leidens und des Todes ergibt sich die Nichtexi-
stenz Gottes. Weiter führt allerdings bereits der Protest-Atheismus von
Camus und Horkheimer, die es nicht hinnehmen, daß «der Mörder
über sein unschuldiges Opfer triumphiert» (Horkheimer). Dieser
protestierende Glaube stellt sich aber der harten Wirklichkeit ehrlicher als

ein optimistischer Theismus, der sich seinen positiven Rückschluß nur
unter Verdrängung des Negativen in der Welt leisten kann; er weiß
aber auch nüchterner um die Fragwürdigkeit und Abgründigkeit des

Menschen als ein ebenso optimistischer atheistischer Humanismus, der
den Menschen vergöttert. Während aber der Protest-Atheismus die
klaffende Spannung offen lassen muß, vermag die Kreuzestheologie
Gott im Leiden als den leidenden Gott zu begreifen.

b) Untauglichkeit der Zweinaturenchristologie (274-222)

Die Gottverlassenheit Christi am Kreuz hat die altkirchliche Christo-

logie schon immer vor unlösbare Schwierigkeiten gestellt, so stark ging
sie von einem unveränderlichen und «apathischen» nicht-leidensfähigen
Gott aus. Aber auch das existenzielle Heilsinteresse des Menschen nach
Teilhabe an Gottes Unvergänglichkeit mußte die Gottheit Christi aus
der Todeserfahrung herauszuhalten suchen. Unmerklich übertrug man
dabei mit der stoischen Leidensunfähigkeit auch die Liebesunfähigkeit
auf Gott. Auch die Christologie Kyrills von Alexandrien, die doch stark
von der Personeinheit und von einer mystischen Einigung des

fleischgewordenen Wortes ausging, vermochte diese Konsequenz nicht
durchzuhalten.

Nicht erst die Reformation, sondern auch schon die alte Kirche
und die Scholastik wagten sich zwar in der Idiomenkommunikation zu
paradoxen Formulierungen: «einer aus der Trinität hat gelitten».
Luther und Zwingli schieden sich in der Christologie und in der
Abendmahlsfrage gerade an dieser Identifikation Gottes mit dem Tod Jesu.
Ohne die Öffnung der binnenchristologischen Zweinaturenlehre auf das



454 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

relationale Gottesverhältnis Jesu läßt sich aber die Radikalität seines^
Todes nicht durchhalten.

c) Das Kreuz als trinitarische Situation (222-243)

Hier stehen wir wohl vor dem überraschendsten Thema von Moltmanns
Buch, nämlich vor dem Versuch, die vielfach obsolete Trinitätslehre zu
aktualisieren. Die Trinitätslehre lebt zwar noch fort in liturgischen
Formeln, die aber am «latenten Monotheismus» der meisten Christen nichts
ändern. In der protestantischen Theologie ist sie als eine Spekulation ohne

soteriologische und existenzielle Relevanz vielfach aufgegeben oder
resignierend dem innern Geheimnis Gottes zugewiesen ; auch Schleiermacher
konnte ihr «nichts fürs Praktische» abgewinnen. Katholische Theologie
sah sich zwar durch die stärkere dogmatische Überlieferung noch mehr
daran gebunden, beschränkte die Trinität aber weitgehend auf das

innergöttliche Geschehen der Hervorgänge und Beziehungen.
Nun gilt es, diese Abschließung wieder aufzubrechen: die

innergöttliche Trinität ist die heilsgeschichtliche Trinität, und umgekehrt.
Rahners Postulat ist aber noch radikaler durchzuführen, als dies bei
ihm selber in seiner Inkarnationschristologie und seiner anthropologischen

Gnadentheologie geschehen ist. «Heilsgeschichte» ist angesichts
des Kreuzestodes Jesu immer noch eine Abstraktion. Trinität trägt sich

zu gerade in der gegensätzlichen Erfahrung von Gottesgemeinschaft und
Gottverlassenheit. Die gegenseitige Identifizierung zwischen Jesus und
Gott läßt den Tod nicht außerhalb Gottes selber bleiben, sondern macht
ihn zu einem Geschehen innerhalb Gottes selber, zwischen Gott und
Gott. Dies ergibt sich auch aus einer Interpretation des vieldeutigen
Terminus der «Hingabe», mit dem das NT sowohl die richtende Preisgabe
des Sünders an den Zorn Gottes wie die liebende Hingabe des Sohnes

durch den gnädigen Gott bezeichnet. Nicht nur terminologisch, sondern
auch sachlich-theologisch überlagern sich aber diese gegensätzlichen

Bedeutungen, weil Jesus an sich selber den richtenden Zorn erfährt.
Noch mehr: über eine bloße Passivität hinaus macht er sich in Freiheit
diese Hingabe zu eigen, wie denn dasselbe Verbum auch im reflexiven
Sinn von Jesus selber gebraucht wird (Gal 2,20). Die Preisgabe durch
Gott den Vater vollzieht sich in Willenseinheit mit der Selbstpreisgabe
des Sohnes; erst aus dieser freiheitlichen Willensemhßit läßt sich dann
auch auf eine seinshafte Wesenseinheit schließen. Das Kreuzesgeschehen
ist somit ein trinitarisches Beziehungsgeschehen.



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 455

d) Das Kreuz als bleibende Struktur christlicher Hoffnung (243-267)

Bei seiner betonten Rückbeziehung auf das Kreuz und den Tod Jesu
verliert Moltmann seinen früheren eschatologischen Horizont nicht aus
den Augen, bringt darin aber deutlicher den vorher vermißten christolo-
gischen zur Geltung. Nun ist dieser aber nicht nur mit einer undialektischen

Auferstehung, sondern zugleich mit seinem Kreuz markiert,
so daß sich die Antizipation der Vollendung nicht hergibt für eine

Sanktionierung der bestehenden Verhältnisse oder aber eines
optimistischen Entwicklungsprozesses. Christliche Hoffnung ist nicht die Religion

des gesellschaftlichen, wirtschaftlichen Wachstums.

Christologische Konkretheit behält nicht nur der Ausgangspunkt,
sondern auch die realisierte Vollendung der Zukunft wird nie über diese

Verhältnisstruktur hinausgelangen. In der Auslegungsgeschichte der

«Unterwerfung des Sohnes unter den Vater» (1 Kor 15,28) gibt es eine

Tradition, die die Stellung Christi in Menschwerdung und Erlösung
innerhalb des Verhältnisses Welt-Gott zeitlich begrenzt und schließlich
in eine nicht mehr christologisch vermittelte Unmittelbarkeit übergehen
läßt (so Calvin). Auch eine funktionale Christologie (van Ruler)
gelangt konsequent nach Vollendung des Erlösungsgeschehens zu einer

Selbsterübrigung Christi, mindestens in seiner menschlichen und
geschichtlichen Konkretheit. Demgegenüber ist aber nicht nur die
abstrakte göttliche Natur Christi, sondern die konkrete Person Jesu in
diese bleibende Vermittlung einzubeziehen. Auch die politisch
interpretierende Stellvertreter-Christologie von D. Solle zieht sich den
Vorwurf zu, trotz allem eschatologischen Zukunftspathos letztlich restau-
rativ und rückwärtsgewandt zu sein: wenn sich die Stellvertretung
Christi bei erlangter Identität aller Menschen erübrigt, dann wurde
durch ihn keine qualitativ neue Existenz-«stelle» begründet, sondern

nur funktional von ihm wiederhergestellt, ohne daß er selber etwas
wirklich Neues konstituierte. Das eschatologische Mehr der Vollendung

verlangt aber, daß Christus selber bleibend zu dem Reich
gehört, das er begründet.

5. KONSEQUENZEN FÜR DIE PRAKTISCHE THEOLOGIE

Die Tradition hat aus dem Kreuzesgeschehen vor allem solche

Konsequenzen gezogen, die die verändernde Aktion im individuellen und vor
allem gesellschaftlichen Bereich eher einschränkten. Gerade diese Resig-



456 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

nation vor den bestehenden Unrechts- und Leidensverhältnissen hat
der Kreuzestheologie den Vorwurf der Mitschuld an Unfreiheit und

Ungerechtigkeit eingetragen6. Eine neue Hermeneutik der Erlösung
durch das Kreuz ist notwendig, sowohl im Bereich der einzelnen Person
wie vor allem im gesellschaftlichen Kontext; dabei kann nicht an den

wissenschaftlichen Erkenntnissen vorbeigesprochen werden, wie sie

Psychologie, Gesellschaftswissenschaften, Politologie usw. vermitteln. Molt-
mann wählt zwei Bereiche aus :

a) Hermeneutik der Befreiung im psychoanalytischen Kontext (268-292)

Die aus der Theologie des «gekreuzigten Gottes» sich ergebende Anthropologie

soll im Dialog mit dem Menschenbild der Psychoanalyse von
S. Freud entfaltet werden. Beide Wissenschaften sprechen von Knechtschaft

und Befreiung des Menschen: Wie sehen hier konkret eine

Konfrontation und eine Kooperation aus? Moltmann sieht eine Analogie
zwischen dem Teufelskreis des Menschen, wie ihn die paulinische Theologie

von Gesetz und Freiheit einerseits und wie ihn die Psychoanalyse
zwischen den Zwangserfahrungen und Entlastungsversuchen andererseits

feststellt. Die Freiheit vom Gesetz, wie sie durch das Kreuz Jesu
eröffnet ist, sollte darum auch als menschliche und seelische Befreiung
erfahren werden.

Die hier sich begegnenden Wissenschaften müssen alle auf eine

monokausale Erklärung und Überwindung der seelischen Krankheiten
des Menschen verzichten; dennoch kommt der Religionskritik Freuds
insofern Berechtigung zu, als sie pathologische Formen und Zerrbilder
der Gottesvorstellung trifft. Unter der Herrschaft der Idole wird der
Mensch unfrei für sich und für andere Menschen; mit neurotischen
Ritualen, wozu er auch die Religion mißbrauchen kann, versucht er
sich zu befreien. Eine Theologie des «gekreuzigten Gottes» läßt es gar
nicht zur Idolbildung des erdrückenden und belastenden Gottes kommen,
sondern befreit durch Gottes eigene Ohnmacht und durch sein Leiden
den Menschen von der Sucht nach und der Furcht vor Idolen. Gegenüber
einem solchen Gott kommt es auch nicht zum Aufstand der Söhne gegen
den Vater, also zur religiösen Variation des Oedipuskomplexes, wenn
einmal der Tod Jesu nicht mehr als von Gott selbst geforderter Opfer-

6 Vgl. U. Hedinger: Wider die Versöhnung Gottes mit dem Elend. Eine
Kritik des christlichen Theismus und A-Theismus. Zürich 1972.



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 457

tod interpretiert wird. Der «gekreuzigte Gott» ist von diesem Vater-
und Gottesbild nicht mehr betroffen.

Berührung und Unterscheidung zugleich stellen sich bei einem
andern Thema der Psychoanalyse ein. Freud hielt es für eine Aufgabe
der Reifung, daß der Mensch zunehmend seine Illusionen und Träume
der harten Wirklichkeit des Lebens angleiche und zu einer reifen
Nüchternheit gelange; nur so sei die Spannung von Lustprinzip und

Realitätsprinzip auszuhalten und zu überwinden. Der Glaube innerhalb
einer Theologie des «gekreuzigten Gottes» stellt sich zwar nicht weniger
der negativen Wirklichkeit, gibt deswegen seine Träume aber nicht
einfach aus der Hand, hängt auch nicht einer religiösen Wunschwelt
nach, sondern wagt es, die Wirklichkeit im Licht der Hoffnung zu sehen.

Einerseits teilt er also das Pathos Gottes - im Unterschied zu einer
stoischen Apatheia - mit der leidenden Unerfülltheit des sterblichen
Lebens, zugleich hat er an Gottes Offenheit für die Zukunft teil. Kreuz
und Auferstehung bestimmen so auch die Zukunftseinstellung des

Glaubens: ohne der Erde untreu zu werden («Kreuz»), kann er doch

der Hoffnung («Auferstehung») treu bleiben. Das Gebet ist jener Vollzug,

in dem er zugleich das Leiden Gottes wie seine Möglichkeit in der
Geschichte mitmacht.

b) Hermeneutik der Befreiung im politischen Kontext (293-315)

Eine Hermeneutik nur im psychoanalytischen Kontext geriete in den

Verdacht der individualistischen Privatisierung; sie muß darum durch
eine politische Hermeneutik des gesellschaftlichen Leidens und der

Befreiung ergänzt werden.

Hier kommt vor allem der Todesmotivation Jesu im Widerspruch
zur politisch-religiösen Ordnung große Bedeutung zu. Was bedeutet
für den beinahe religiösen Anspruch der politischen Mächte die Theologie

des «gekreuzigten Gottes»? Sie ermöglicht eine kritische Freiheit
gegenüber der Gesellschaft, sie schafft Freiräume inmitten der Zwänge
und Teufelskreise des sozialen und ökonomischen Lebens. Sie erspart
nicht das Leiden an den Situationen der Ausbeutung und der Unfreiheit,

macht sie vielmehr erst kritisch als solche Teufelskreise offenbar,
befreit aber zur befreienden Aktion. Während die Kirche bisher mehr
eine Entlastungsfunktion ausübte, dabei aber in eine gefährliche Koexistenz

neben der Geschichte und ihren Unheilssituationen geriet oder zur
bürgerlichen Religion verharmlost wurde, tritt eine politische Kreuzes-



458 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

theologie kritisch und befreiend mitten in diese Situationen. Ausgehend

von der Memoria des Todes und der Auferstehung Christi erlangt sie

gesellschaftliche Relevanz, ohne ihre Identität zu verlieren. Moltmann
führt diese Korrektur an fünf exemplarischen «hoffnungslosen » politischsozialen

Problemkreisen durch: an der ökonomischen Armut, an
Gewalt und Unterdrückung, an rassischer und kultureller Entfremdung,
an der industriellen Naturzerstörung und an der damit verflochtenen,
darin aber nicht aufgehenden Erfahrung der Sinnlosigkeit und
Gottverlassenheit. In diese scheinbar kaum aufzusprengenden und sich selber

bestätigenden Regulationssysteme zielt jetzt die Lebensrichtung der

Befreiung, jeweils mit der entsprechenden Konkretisierung: Umverteilung

wirtschaftlicher Macht, Demokratie statt Unterdrückung,
Identitätsgewährung durch Anerkennung des Andern, partnerschaftliches
Verhalten zur Umwelt, Sinngebung durch die Anwesenheit Gottes in
der Verlassenheit. Moltmann sieht darin, in Ausweitung und Übersetzung

des im Kreuz handelnden Gottes, neue Formen der Realpräsenz

von Gottes kommender Allgegenwart.

6. MOLTMANNS KREUZESTHEOLOGIE ALS ANFRAGE AN DIE

KATHOLISCHE THEOLOGIE 7

Die geraffte Inhaltsangabe mußte viele Einzelzüge auslassen, sie

möchte aber doch gezeigt haben, wie hier ein zentrales Thema christlicher

Theologie im Kontext aktueller kirchlicher und gesellschaftlicher
Problematik interpretiert wird. Aussagen verschiedenster sprachlicher

7 Vgl. von den bisher erschienenen Besprechungen des vorliegenden Buches:
M. Krämer: Jürgen Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als
Grund und Kritik christlicher Theologie. Kreuz Verlag (richtigerweise: Chr. Kaiser
Verlag!) München 1972. In: Diakonia. Internationale Zeitschrift für die Praxis der
Kirche 4 (1973) 213-214; W. Kasper: Revolution im Gottesverständnis? Zur
Situation des ökumenischen Dialogs nach Jürgen Moltmanns «Der gekreuzigte
Gott». In: Theologische Quartalschrift 153 (1973) 8-14; Herder-Korrespondenz.
Monatshefte für Gesellschaft und Religion 27 (1973) 104-105; J. M. Lochman/H.
Dembowski : Gottes Sein ist im Leiden. Zur trinitarischen Kreuzestheologie J ürgen
Moltmanns. In: Evangelische Kommentare 6 (1973) 421-426; vgl. auch H. Küng:
Die Religionen als Frage an die Theologie des Kreuzes. In: Evangelische Theologie
33 (1973) 401^-23 ; H.-G. Link: Gegenwärtige Probleme einer Kreuzestheologie. Ein
Bericht. In: Evangelische Theologie 33 (1973) 337-345; außerdem W. Kasper:
Krise und Neuanfang der Christologie im Denken Schellings. In: Evangelische Theologie

33 (1973) 366-384; H.-G. Geyer: Rohgedanken über das Problem der Identität
Jesu Christi. In: Evangelische Theologie 33 (1973) 385^-01; H.-G. Link: Auf dem
Weg zu einer zukünftigen Kreuzestheologie. Bemerkungen zu Heribert Mühlens chri-



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 459

und geschichtlicher Herkunft werden in hermeneutischer Annäherung
in einen fruchtbaren Zusammenhang gebracht: die biblische
Kreuzestheologie, die geschichtsphilosophische Dialektik, die kritische Theorie,
die orthopraktische politische Theologie usw. Innerhalb dieser
systematischen Leistung sind besonders noch einzelne Anfragen an die

katholische Theologie zu verdeutlichen :

- Ambivalente Analogia entis: Sie ist als einseitiger Erkenntnisweg
erwiesen, weil sie doch leichthin voraussetzt, daß sie im geschöpflichen
Bereich von positiven Welterfahrungen ausgehen und sich auf sie

stützen kann. Sie versagt aber dort, wo negative Erfahrungen und
Situationen zugrundeliegen, wie Leiden, Tod, Unrecht usw. Ferner ist
es für katholische Theologie immer notwendig, daß sie an die Gefahr
der bloßen Verlängerung und der vergrößernden Projektion weltlicher
und menschlicher Qualitäten auf Gott erinnert wird.

- Geschichtsfremde Unveränderlichkeit Gottes: Moltmann bestreitet Gottes

Transzendenz und Freiheit gegenüber der Geschichte nicht, er
sichert sie aber nicht ab unter Zufluchtnahme zu einem mehr stoischen
als christlichen Gottesbegriff, sondern läßt Gott handelnd und leidend
in die Geschichte eintreten; eine Denkaufgabe, die mit einem starren
Transzendenzverständnis allzu leicht erledigt, aber nicht gelöst ist.

- Doketische Christologie: Inkarnation und Geschichte Christi dürfen
nicht in einer unausdrücklichen Vorentscheidung durch die vorhergenannte

Unwandelbarkeit Gottes eingeschränkt und abgeschwächt werden.

Gerade in seiner Anwendung auf die Gottheit Christi führt dieser

Gottesbegriff zu einer doketischen Entleerung und zu einer monophysi-
tischen Verkürzung seiner geschichtlichen Solidarität und menschlichen
Gleichwesentlichkeit. Vielmehr ist gerade von der Konkretheit Christi
her der Gottesbegriff neu zu bestimmen und sind alle vorgegebenen
Gottesbilder zu kritisieren. Auch innerhalb der Christologie korrigiert
Moltmann das binnenchristologische Modell der Zweinaturenlehre durch
eine relationale Christologie, die die Person Jesu als ganze im sohn-
schaftlichen Verhältnis zu Gott dem Vater sieht.

stologischer Programmschrift. In: Evangelische Theologie 33 (1973) 424^-31;
R. Weth : Über den Schmerz Gottes. Zur Theologie des Schmerzes Gottes von Kazoh
Kitamori. In: Evangelische Theologie 33 (1973) 431-436. - Für die Erstellung der
bibliographischen Angaben danke ich meinem Assistenten Wolfgang Haas; nützliche

Hinweise verdanke ich auch einer umfangreichen Seminararbeit von Mauro
Jöhri: «Trinitarische Interpretation des Todes Jesu bei Jürgen Moltmann».



460 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

- Beziehungslose Trinitätslehre : In seinem neuen Buch hat Moltmann
nicht nur offene Fragen über seine Christologie ausdrücklich und
eindeutig beantwortet. Er hat es auch unternommen, die Trinitätslehre zu

interpretieren und zu konkretisieren. Meist verbleibt diese doch im
innergöttlichen Bereich, ohne einen trinitarisch differenzierten
Geschichtsbezug ; auch Rahner hat sein Postulat kaum weiter als über eine

inkarnatorische «Heilsgeschichte» hinausgeführt. Hier wird aber radikal
christologisch gedacht ; ausgerechnet die verhüllte Situation des Kreuzestodes

erweist sich als trinitarische Selbstoffenbarung Gottes. Der eng

gezogene Rahmen einer separierten «Heilsgeschichte» wird auch auf die

Zukunft hin durchbrochen, wenn der vom Vater und Sohn ausgehende
Geist die noch offene Geschichte in die gleiche Gemeinschaft einbringt.

- Unrealistische Eschatologie: Auch nachdem katholische Eschatologie
sich für die Einheit von innerweltlicher und absoluter Zukunft geöffnet
hat, verläuft ihre geschichtliche Dynamik doch oft als eine evolutive,
kontinuierliche Kurve. Durch seinen Ausgangspunkt von der
Auferstehung des Gekreuzigten erhält bei Moltmann auch die weitere Geschichte

die Signatur von Leben und Tod, Gelingen und Scheitern, Gnade und

Sünde; damit wird er aber der realistischen Geschichtserfahrung mehr

gerecht und kann die Verheißung redlicher aufrechterhalten.

- Versäumte soteriologische Hermeneutik: Die von Moltmann eingangs

genannte zweifache Relevanz- und Identitätskrise spiegelt sich auch

in den verschiedenen katholischen Soteriologien : entweder verbleibt
die Sprache der Erlösung bei den traditionellen biblizistischen Vokabeln
und bewegt sich an den heutigen Unheilserfahrungen und Heilserwartungen

des Menschen vorbei oder sie transponiert unkritisch-progressiv die

biblischen Begriffe von Knechtschaft und Freiheit in aktuelle gesellschaftliche

Konflikte und Aktionen, unter Verlust der spezifisch christlichen
Substanz. Der hermeneutische Abstand wird von Moltmann in sorgfältiger

Reflexion und Umsetzung überbrückt und zusammengehalten.

7. ANFRAGEN AN MOLTMANNS KREUZESTHEOLOGIE

Wo die christologische und staurologische Mitte des Glaubens von so

weiten Horizonten her angegangen wird und wo sie umgekehrt nach

so vielen Richtungen hin ausgezogen wird, ist es verständlich, daß die



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 461

hermeneutische Konfrontation und Annäherung nicht lückenlos
durchgeführt werden konnte: Immerhin sind hier einige kritische Anfragen
an Moltmann zu stellen :

- Diskriminierte Analogia entis : So notwendig es ist, ein ungebrochenes
Aufstiegs- und Rückschlußdenken zu durchbrechen, so behält der

Denkweg der Analogia entis - vor allem wenn er sich auf die Schöpfungsbeziehung

stützt - seine unverzichtbare Berechtigung. Implizit kann

ja auch Moltnranns dialektischer Weg auf diese Voraussetzung nicht
verzichten, sonst verlören einerseits der Mangel und die Abwesenheit
der positiven Seinsbestimmung ihren negativen Charakter, andererseits

entfiele die Dynamik auf eine eschatologische Schließung der noch
offenen «Wunde». Dann wird man die Verdächtigung der Analogia
entis durch Moltmann auch zurückweisen können durch den Hinweis,
daß sie, richtig verstanden, die Grenze zwischen Geschöpf und Schöpfer
nicht verwischen will, sondern neben den affirmativen Entsprechungen
auch den Denkschritt der via negationis einschließt.

- Christologie innerhalb einer geschichtsphüosophischen Dialektik: Auch
die neue Situierung von Tod und Auferstehung in den Horizont einer

geschichtlichen Dialektik entgeht nicht der Ambivalenz des hermeneu-
tischen Zirkels: Gelangt Moltmann, ausgehend vom einmaligen Geschehen

von Tod und Auferstehung Jesu, zu einer Ausweitung und Anwendung

der gleichen Gegensätzlichkeit (z. B. von Entfremdung und Identität)

in der Geschichte Oder : Gelangt er, ausgehend von dieser universalen

Geschichtsinterpretation, zum konkreten Geschehen von Tod und
Auferstehung, das er dann mit denselben Kategorien als das Symbol
dieses allgemeinen Geschichts- und Denkgesetzes darstellt? Was ist
zuerst : das Allgemeine oder das Besondere, das Immergültige oder das

Einmalige? - Die Übereinstimmung in den verwendeten Begriffen hilft
zwar zu einem Verständnis des Kreuzesgeschehens innerhalb der
Geschichte, sie läßt aber wiederholt undeutlich werden, welche Denkrichtung

eigenthch dominiert.

- Freie oder notwendige Nicht-identität Gottes : Sowohl in der Gotteslehre
wie in der Christologie verhinderte eine apathische Vorstellung von
Gottes UnVeränderlichkeit seinen Eintritt in die Geschichte. In Molt-
manns Theologie wird dieser Schritt zwar entschieden und radikal
getan: Gott begibt sich in die Endlichkeit und in den Tod, die Gottver-

30



462 Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

lassenheit trägt sich zwischen Gott und Gott zu, und nur durch sie

hindurch erreicht der Weg Jesu die eschatologische Gemeinschaft mit
Gott. Die Einführung dieser Gegensätzlichkeit wird aber von Holtmann,
nicht zuletzt unter dem geschichtsphilosophischen Vorverständnis,
zuweilen doch beinahe als notwendige und gesetzmäßige Bewegung Gottes

gedacht. Die bleibende Gefahr jeder aposteriorischen Sinndeutung des

zunächst sinnsprengenden Kreuzesgeschehens ist nicht ganz vermieden,
die Freiheit Gottes zur Geschichte in gleichem Maß aber beeinträchtigt.
Die Notwendigkeit der Negation, des Übels, des Leidens, der
gesellschaftlichen Mißstände usw. könnte aber ein gefährliches und
fatalistisches Alibi liefern und den Menschen von Verantwortung und
Solidarisierung dispensieren.

- Vermeidbare Mißverständnisse der altkirchlichen Christologie : Die Hel-
lenisierung des Gottesbegriffs auch in der Christologie wird von Holtmann
zurecht kritisiert. Doch liegt der Sachverhalt noch komplexer: in der
altkirchlichen Christologie koexistieren in einer letztlich nicht verrechneten

Spannung statische und dynamische Momente. Die Zweinaturenlehre
wird aus dem symmetrischen Gleichgewicht gebracht durch die besonders

in Alexandrien betonte Einheit der Person, zumal dort, wo die

SoÂ«schaft der annehmenden göttlichen Person die eine Wirklichkeit
Christi relational prägt.

Geschichtlich wäre auch richtigzustellen, daß die sprachlichen
Probleme und Variationsmöglichkeiten der Idiomenkommunikation nicht
erst in der Scholastik, sondern schon in der altkirchlichen Christologie
durchexerziert wurden (DS 255). Eher wird man ihr vorwerfen müssen,
diese kritischen Ansätze gegenüber den hellenistischen Einflüssen nicht
genügend wirksam durchgesetzt zu haben.

- Lückenhafte praktische Hermeneutik der Befreiung: Zwar hat Molt-
mann anläßlich der christologischen Begründung erste Ansätze in Richtung

einer praktischen Konsequenz vorbereitet, doch bleiben umgekehrt

die christologischen Rückbezüge bei der Darstellung der
praktischen Folgerungen merkwürdig knapp. Sowohl beim Dialog mit der

psychoanalytischen Therapie wie in der Anwendung auf die exemplarischen

«Teufelskreise» der modernen Gesellschaft scheinen die
«profanwissenschaftlichen» Aussagen mit der kreuzestheologischen Sprache der

Befreiung zuwenig verzahnt.
Moltmann hat mit seinem Buch zwei wesentliche Desiderate er-



Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu 463

füllt, die vorher von der Kritik an ihn erhoben wurden: die politische
Theologie verliere an christlicher Substanz und Identität; und: seine

Theologie der Zukunft vernachlässige die Diskontinuität des Kreuzes.
Beides ist in seinem Buch «Der gekreuzigte Gott» in gründlicher
theologischer Analyse und Systematik geleistet; man darf ruhig sagen:
besser als es bisher die meisten Hüter der Orthodoxie mit dem bloßen

Postulat und der repetierenden Deklamation getan haben.


	Neue Interpretation des Kreuzestodes Jesu

