Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Philosophie angesichts des christlichen Glaubens
Autor: Reiffer, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RENE REIFFER

Philosophie
angesichts des christlichen Glaubens

Das religionsphilosophische Problem bei Karl Jaspers

Im Glaubensvollzug und in der Religionsphilosophie unterscheiden
wir zwel urspriingliche, in unaufhebbarer Spannung zueinander stehende
Einstellungen des Subjekts in bezug auf dasselbe Objekt, die religitse
Wahrheit und die religiose Haltung: eine urspriinglich gliubige und eine
urspriinglich kritische !. Die Problematik wichst, wenn die Philosophie
sich der iibernatiirlichen christlichen Religion zuwendet: Jaspers’ Reli-
gionsphilosophie meint vorziiglich den christlichen Offenbarungsglauben,
der Mysterien bekennt, die nur durch Gottes Offenbarung erkannt und
im iibernatiirlichen Glauben angeeignet werden; die Philosophie ihrer-
seits strebt verniinftige Einsicht an und schlieBt, selbst wenn sie sich
als philosophischer Glaube versteht, fiir sich den iibernatiirlichen Glau-
bensakt aus: ihr Zugang zur Religion ist kein glaubiger, sondern von
ihrem Wesen her ein kritischer. Deshalb 1duft die Philosophie angesichts
des christlichen Glaubens immer Gefahr, entweder den fremden Glauben
von ihrer urspriinglichen Einstellung her kritisch umzudeuten und in
den Augen der Christen zu verfilschen oder ihn im Wissen um dessen
Urspriinglichkeit dem verniinftigen Zugang tiberhaupt zu verbieten 2.

In der philosophischen Kritik am christlichen Glauben geht es also
darum, zwei zundchst unversohnbaren Forderungen zu geniigen: einer-
seits ein urspriinglich Anderes, der Philosophie Vorgegebenes, in seiner

1 Vgl. Georges vanN RieT, Philosophie et Religion (Bibliothéque philosophique
de Louvain 23). Léwen-Paris 1970, 66 ff.

2 Vgl. pERs., Problémes d’épistémologie (Bibliothéque philosophique de
Louvain 20). Lowen—Paris 1960, 299.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 413

Originalitdt anzuerkennen, falls man die Eigenart des christlichen Glau-
bens nicht verleugnen will, und andererseits dieses Andere von der philo-
sophischen, verniinftigen Einsicht her zu deuten und zu bewerten, sogar
zu lautern, falls man tiberhaupt Philosophie, Religionsphilosophie betrei-
ben und der Philosoph sich seiner kritischen Aufgabe nicht entledigen
will 3. Wie 14Bt sich die Anerkennung des urspriinglich Anderen, des
christlichen Glaubens, mit dessen kritischen Deutung verséhnen? Wie
kann die Philosophie, die letztlich alles verstehen mochte, den christ-
lichen Glauben deuten, ohne ihn in Philosophie umzuwandeln?

Das religionsphilosophische Problem, das wir unter dem Gesichts-
punkt des Ausgleichs zwischen Anerkennung und Kritik formuliert
haben, 1dBt sich auch unter dem Aspekt des Geltungsanspruchs der reli-
gionsphilosophischen Aussagen stellen. Mit der Kritik verbindet Jaspers’
Philosophie ihr eigenes methodologisches BewuBtsein, das BewuBtsein
dessen, was sie tut und wie sie es tut und in welchen Grenzen das Gesagte
Anspruch auf Geltung erhebt. Beansprucht die philosophische Deutung
des christlichen Glaubens, die den religiésen Glaubensakt ausklammert,
im BewuBtsein ihrer kritischen Aufgabe das Andere total einzufangen
und die einzige eigentliche Wahrheit zu vermitteln, zerstort sie die Ur-
spriinglichkeit des Christentums und leugnet die Vielfachheit der mensch-
lichen Wirklichkeitsbeziige; 1dB3t die Philosophie im BewuBtsein der
Partialitdt ihres Zugangs zur Religion * das Fremde bloB sein, tut sie
ihrer Aufgabe nach verniinftiger Durchdringung aller Erfahrung nicht
Geniige und wird ihres Anspruchs auf Universalitdt nicht gerecht.

Beide Gesichtspunkte, der des Ausgleichs zwischen Anerkennung
und Kritik, den uns die religionsphilosophische Fragestellung auf-
zwingt, und der der Geltung der philosophischen Aussagen, den uns
Jaspers selbst zu BewuBtsein bringt, lassen dieselben Fragen auftauchen,
warnen vor denselben Sackgassen und fallen letztlich zusammen, inso-
fern das Gelingen des Ausgleichs zwischen Anerkennung und Kritik in
der Religionsphilosophie vom Ausgleich zwischen dem BewuBtsein der
Partialitdt der Philosophie und ihres legitimen Anspruchs auf Univer-
salitdt abhingt.

3 Vgl. pErs., Philosophie et Religion ... 68.

* Den Ausdruck «Partialitdt» gebrauchen wir im Sinne einer negativen Abstrak-
tion, insofern die Philosophie die christliche Religion unter Vernachldssigung des
christlichen Glaubensaktes betrachtet; der religiose Glaubensakt wird nicht als fiir
die Religion unwesentlich, wohl aber als der Religionsphilosophie wesensfremd
ausgeklammert; durch diese Einseitigkeit bleibt die Philosophie ihrer eigenen ur-
spriinglichen Einstellung treu.

27



414 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

Die Kldrung der Beziehungen zwischen philosophischem und christ
lichem Glauben ist eine echte Frage, die dank des methodologischen
BewuBtseins Jaspers’ Anhaltspunkte zu einer Antwort bietet, aber doch
nicht ohne genauere Priifung einer Losung zugefiihrt werden kann, weil
des Philosophen Aussagen Anlafl zu unterschiedlichen Deutungen gege-
ben haben. Die Interpretationen reichen von der Behauptung, Jaspers
reduziere letztlich den christlichen Glauben auf den philosophischen 3,
betrachte das Christentum als Abfall vom eigentlichen Glauben oder als
Vorstufe zu ihm, weil seine Philosophie in ihrem Konkurrenzstreben zum
Offenbarungsglauben den Anspruch zu erheben scheint, der privilegierte
Weg zu Glauben, Menschwerdung, Transzendenzerfahrung und Heil zu
sein, bis hin zur Meinung, eine Zweideutigkeit charakterisiere die Ein-
stellung des Philosophen, weil er trotz der postulierten Polaritit von
Philosophie und Religion, die ihm eine Anerkennung des christlichen
Glaubens fiir andere ermogliche, doch faktisch den ihm fremden Glauben
umwandle in Philosophie ¢ und das GrenzbewuBtsein im eigenen Selbst-
verstindnis sich paare mit dem Totalitdtsanspruch der Philosophie 7.

5 S. etwa Johannes B. Lotz, Die Transzendenz bei Jaspers und im Christen-
tum: Stimmen der Zeit 137 (1939-40) 75 {.; Heinrich Fries, Existenz und Trans-
zendenz. Gott und Mensch in der Philosophie von Karl Jaspers: Der Mensch vor
Gott. Beitrige zum Verstindnis der menschlichen Gottbegegnung. Festschrift fir
Theodor Steinbiichel. Diisseldorf 1948, 318 {.; DERs., Ist der Glaube ein Verrat am
Menschen? Eine Begegnung mit Karl Jaspers. Speyer 1950, 40.64; Fritz-]Joachim
von RINTELEN, Philosophie der Endlichkeit als Spiegel der Gegenwart. Meisenheim
1951, 378 f.; Wilhelm KeiLBacH, Philosophischer Glaube in christlicher Existenz.
Ein Strukturvergleich (Karl Jaspers — Thomas von Aquin): Miinchener theologische
Zeitschrift 7 (1956) 171 f.; Xavier TiLLieTTE, Karl Jaspers. Théorie de la vérité.
Métaphysique des chiffres. Foi philosophique (Théologie 44). Paris 1960, 124 ff.;
DERS., Philosophes contemporains. Gabriel Marcel, Maurice Merleau-Ponty, Karl
Jaspers (Textes et études philosophiques). Paris-Briigge 1962, 107 f.; Johannes
PreIrrER, Existenz und Offenbarung. Die Existenzphilosophie von Heidegger und
Jaspers als Weg zur Selbstpriifung des Glaubens. Berlin 1966, 127.

6 S. Hans Freiherr von CAMPENHAUSEN, Die philosophische Kritik des Chri-
stentums bei Karl Jaspers: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 48 (1951) 239 ff.;
X. TiLLieTTE, Philosophes contemporains ... 99; J. PFEIFFER, a. a. O., 66 f., 86 {.

7 S. Alphonse DE WAELHENS, La philosophie de Martin Heidegger (Biblio-
théque philosophique de Louvain 2), 4. Aufl. Lowen 1955, 301; Jean WaHL, La
pensée de I'existence. Paris 1951, 155 £., 235 ff.; Hans Kunz, Versuch einer Ausein-
andersetzung mit der Transzendenz bei Karl Jaspers: Paul Arthur ScuiLpp (Hg),
Karl Jaspers (Philosophen des 20. Jahrhunderts). Stuttgart 1957, 495; Paul Hoss-
FELD, Die Unerkennbarkeit der Transzendenz in Karl Jaspers’ Werk: Von der Wahr-
heit: Miinchener theologische Zeitschrift 14 (1963) 291 ff.; Wolf HERTEL, Existentieller
Glaube. Eine Studie iiber den Glaubensbegriff von Karl Jaspers und Paul Tillich
(Monographien zur philosophischen Forschung 74). Meisenheim 1971, 176.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 415

Miiften diese Interpretationen nicht eine Falsifizierung erfahren, die
erste, weil sie die Eigenstiandigkeit der Religion und die Partialitdt der
Religionsphilosophie leugnet, die zweite, weil sie die Kohérenz der Religi-
onsphilosophie Jaspers’ in Frage stellt? Wir versuchen, in des Philosophen
Gedankengidngen einen dritten Weg aufzuspiiren, der den Vorwiirfen der
Autoren besser standhdlt und vielleicht auch dem Selbstverstindnis
Jaspers’ und seinem Verhiltnis zum Christentum gerechter wird.

1. ZOGERNDE ANERKENNUNG DES CHRISTLICHEN GLAUBENS

Einen Ansatz zur Widerlegung der ersten Interpretation der reli-
gionsphilosophischen Fragestellung bei Karl Jaspers (Reduktion) bietet
der betonte Wille Jaspers’, den ihm fremden Glauben anzuerkennen und
seine eigene Philosophie als fragmentarischen Zugang zur Wirklichkeit
gelten zu lassen. Und doch stoBen wir auf diesem Wege zu keiner iiber-
zeugenden Losung vor, weil der Wille, den christlichen Glauben anzu-
erkennen, zu miBlingen droht und die Selbstbescheidung des Philosophen
sich mit der absoluten Privilegierung seines Glaubens zu paaren scheint.
Eine solche Inkohidrenz befriedigt den Wahrheitssuchenden nicht; auch
biiBen Jaspers’ Gedanken in diesem Falle an Uberzeugungskraft ein.
Es miiflte ein neuer Ansatz gefunden werden, um die heftige Kritik am
christlichen Glauben mit dem Anerkennungsversuch zu vereinbaren.

Der zentrale Begriff der « Polaritidt» von philosophischem und christ-
lichem Glauben konnte weiterhelfen. Auch auBlerhalb der religionsphilo-
sophischen Texte und Werke taucht der Begriff «Polaritit» hiufig in
Jaspers’ Philosophie auf 8. Er beinhaltet folgende Momente: notwendige
Existenz zweier Glieder oder Michte; Spannung, Antinomie, Wider-
spruch, Gegensatz; untrennbarer Bezug aufeinander, Ineinandersein,
gegenseitiges Sichhervortreiben; Beziehung ohne Synthese, Nichtend-
giiltigkeit. Die Polaritdt von philosophischem und christlichem Glauben
lieBe sich von diesen Momenten her umschreiben als notwendige Bezie-
hung des philosophischen Glaubens auf den christlichen, und zwar so,
daB beide Glaubensgestalten sich wesentlich voneinander abheben und
im Widerspruch zueinander stehen, zugleich nicht ohne einander sein
konnen, ineinander verschlungen sind und sich gegenseitig hervortreiben,

8 S. Sachverzeichnis: Philosophie. 3. Aufl. Berlin—-Géttingen-Heidelberg 1956
(Zitationsweise: P) 111 262; Von der Wahrheit. Philosophische Logik. Erster Band.
2. Aufl. Miinchen 1958 (Zitationsweise: W) 1087.



416 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

ohne daf ihr freundschaftlich-feindlicher Bezug jemals eine endgiiltige
Fixierung gestatten diirfte. Diese Umschreibung stimmt mehr oder
weniger mit Jaspers’ «Definition» des Verhiltnisses von Philosophie und
Religion iiberein °. Der Text weist hin auf die Gegensitzlichkeiten (Reli-
gion als Gegner des Philosophierens, als solcher aber der fruchtbare
Widerstand, dessen der Denker bedarf, um zur eigenen Identitit und
zur Autonomie zu finden) und zugleich auf das Ineinandersein und den
gegenseitigen Bezug von Philosophie und Religion. Die negative Kom-
ponente der Polaritit beherrscht die Kritik am christlichen Glauben.
Insofern diese Philosophie den ganzen Menschen ergreift und sein ganzes
Leben erleuchtet und fithrt, versteht man, daB sie in Konkurrenz zum
Christentum treten mufl. Eine genauere Darstellung des philosophischen
Glaubens 146t den Verdacht einer Quasi-Identitdt zwischen Philosophie
und Christentum aufkommen, sowohl was ihre Struktur (Offenbarung —
Chiffer; Geschichtsverstindnis; heilige Biicher — philosophische Tradi-
tion; Kirche — Reich der Geister; Credo — Glaubensgehalte; Dekalog —
Grundforderungen der Philosophie; Gebet und Kultus — philosophische
Kontemplation) als auch ihr Anliegen (das Heil des Menschen) betrifft,
so daB man vielleicht Jaspers’ Philosophie als sikularisierte Religion
bezeichnen darf °. Gerade deshalb versucht der Philosoph den Verdacht
durch eine scharfe Kritik zu beseitigen, um den Weg zur eigenen Selbst-
behauptung zu erdffnen und die alte Alternative von Offenbarungsreli-
gion und Wissen, von Absurditdt und Allgemeinem zum Dreiergespann
von philosophischem Glauben, Offenbarungsglauben und Wissenschaft zu
durchbrechen. Gleichzeitig aber bemiiht er sich, einen positiven Zugang
zum Christentum zu gewinnen. Die Religion erscheint ihm in der Gegen-
wart zunichst als der notwendige Uberlieferungstriger der Glaubensge-
halte, die nur durch organisierte Gemeinschaften wie die Kirchen tradiert
werden konnen; dann auch als der erwiinschte Glaubensraum, der dem
philosophierenden Einzelnen ein Zuhause anbietet ; schlieBlich als ein Teil
unserer abendlindischen Herkunft, denn der Bibel und den Kirchen ver-
danken wir z. T. unser geistiges Gut, die geistige Personlichkeit des
Abendlandes, unser ZeitbewufB3tsein und unsere Zeitkritik, die Entste-

9 S. Wol6f.

10 S, Jean PAUMEN, Jaspers et la religion: Revue Internationale de Philo-
sophie 15 (1961) 280; vgl. bei Jaspers: Antwort von Karl Jaspers auf die 24 Erlidu-
terungen und kritische Essays iiber sein Werk (Zitationsweise: A): Schilpp 776.
Dagegen spricht Jaspers in P I, VII. XXXIV; A 777; Der philosophische Glaube
angesichts der Offenbarung. Miinchen 1962 (Zitationsweise: PGO) 476.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 417

hung der modernen Wissenschaft, die zweite Chiffersprache, als die der
Philosoph die Schitze des biblisch-christlichen Denkens existentiell sich
aneignet.

Trotzdem regt sich der Verdacht, Jaspers mochte letztlich die Reli-
gion in Philosophie umwandeln und der eine Pol, der philosophische
Glaube, beanspruche in diesem Verhiltnis eine Vorrangstellung. Der
Philosoph bietet jedoch einen Ausweg aus der Schwierigkeit an:

«Offenbarungsglaube und Vernunftglaube als solche stehen polar zu-
einander, sind betroffen voneinander, verstehen sich zwar nicht rest-
los, aber horen nicht auf im Versuch, sich zu verstehen. Was der je

einzelne Mensch in sich fiir sich selbst verwirft, das kann er im Ande-
ren als dessen Glauben doch anerkennen» !,

Echte Polaritit scheint demnach nur garantiert, wenn Jaspers seine
reduktiv anmutenden AuBerungen nicht identisch erklirt mit dem Wesen
des christlichen Glaubens und diesen Glauben als Moglichkeit fiir andere
auf axiologischer Ebene gelten lidBt.

1. Das Grenzbewuftsein des Philosophen

Der Philosoph begriindet sein GrenzbewuBtsein angesichts des
christlichen Glaubens auf dreifache Weise: wissenschaftstheoretisch,
existentiell, theologisch. Insofern die Religion wie die Philosophie dem
absoluten BewufBtsein zugeordnet wird, 148t sie sich befragen nach ihren
objektiven Aussagen und nach der psychologischen Zustindlichkeit, die
unter der Sinngebung versteckt liegt, aber das BewuBtsein tiberhaupt
erfaBt nur AuBerliches, es kommt nicht in eigentliche Beriihrung mit
der Substanz. Die Geschichtswissenschaft erweist sich als unerldBlich,
um die Iriichte einer Glaubensgestalt zu vergegenwirtigen, aber auch
sie bleibt an der Oberfliche. Keine Religionswissenschaft erfaBt die
Wirklichkeit der Religion, wenn sie auch deren Erscheinung erkennen
und verstehen kann; der Glaube selbst entzieht sich dem Wissen 2. Eine
eigentliche Beriihrung mit dem Wesen des Christentums kénnte Jaspers
im kommunikativen Ausstrecken der Hinde finden; als Glaube wiirde
die Philosophie einen Zugang gewinnen zur Substanz des anderen Glau-

11 PGO 100 f.
12 S. Aneignung und Polemik. Gesammelte Reden und Aufsitze zur Geschichte
der Philosophie. Herausgegeben von Hans Saner. Miinchen 1968, 362.



418 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

bens. Weil aber der Glaube jeweils geschichtlich ist und zwischen Religion
und Philosophie eine Kluft besteht, so daB beide sich im selben Menschen
ausschlieen und der Philosoph keinen iiberlegenen Standpunkt auBer-
halb des Gegensatzes einzunehmen vermag, bleibt auch dem philo-
sophischen Glauben der Zugang zur christlichen Substanz verwehrt 3.
Jaspers lehnt fiir sich den Offenbarungsglauben ab und behauptet die
Vernunft; vielleicht wire es ihm als Zusehendem vergénnt, tiefere Ein-
sicht in das Wesen des Christentums zu gewinnen; aber entscheidende
Momente entgehen ihm, weil er nur von aullen zusieht und in seiner
existentiellen Wahl des philosophischen Glaubens das Andere nicht mehr
in dessen Mitte trifft, weil er selber nicht ist, was er einsieht, sondern nur
eine losgeldste objektive Wahrheit erblickt, die er existentiell nicht mit-
vollziehen kann; der christliche Glaube bleibt fiir Jaspers ein Geheimnis,
das nur der annehmen kann, der nicht bloB darum weil3, sondern darin
lebt. Dies um so mehr, als die Substanz, die Offenbarung, nur dem
geschenkt wird, dem Gott die Gnade gibt, denn Gott hat die Initiative;
der Philosoph kann nicht glauben, weil ihm die Gnade dazu fehlt, er
kann nicht das Wesen des christlichen Glaubens treffen, weil er den
iibernatiirlichen Glaubensakt nicht setzt 4.

Deshalb 148t sich der Kern des Christusglaubens, die Offenbarung,
philosophisch nicht einfangen; der Philosoph kann nicht entscheiden,
ob es sie gibt und was sie ist; nur dem Gldubigen offenbart sich Gott:

«Keine Vernunftinstanz kann a priori ableiten, daf Offenbarung
sein kann und daf diese gleichsam einen vorgegebenen Ort unseres
Denkens erfiillt. Sie ist nicht mdglich und nicht unmdéglich. Sie kommt
als etwas ganz Anderes gegeniiber allem Denken und Erfahren von
aubBen» 15.

Erklért sich nicht von hier aus, dafl die Offenbarung nicht denkbar
und nicht méglich ist in der Philosophie des Umgreifenden? Kommt die
Religion in Jaspers’ Wahrheitsvergewisserung deshalb nicht vor, weil sie
sich in der Grunderfahrung des DrauBlenstehenden nicht vorfinden kann?

Wenn auch die Offenbarung als das Andere sich dem philosophischen
Zugriff entzieht, so doch nicht der Offenbarungsglaube, der als empirische
Erscheinung {iiberpriifbar und als menschliche Wirklichkeit einer kriti-

13 S. Existenzphilosophie. Berlin, 3. Aufl. 1964 (Zitationsweise: EP) 80.

4 S. PGO 51. 167. 498 {.; Provokationen. Gespriache und Interviews. Heraus-
gegeben von Hans Saner. Miinchen 1969, 68. '

15 PGO 63; vgl. 107.164.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens. 419

schen Betrachtung zugénglich ist. Nur der sich aussprechende und in
die Welt hinein gelebte Glaube setzt sich der Kritik und dem reforma-
torischen Bestreben Jaspers’ aus: an ihren Friichten soll man die Chri-
sten erkennen, und auf ihre wirkungsvollsten Friichte hin befragt der
Philosoph seine christlichen Gesprichspartner; das Ubergewicht scheinen
die faulen Friichte zu haben, wobei Jaspers vielleicht zu schnell die
weniger auffallenden positiven Taten und Verhaltensweisen iibersieht,
obwohl er meint, die seiner Ansicht nach heilsamen Wirkungen der
Religion in der Welt und in den einzelnen Menschen nicht zu vernach-
lassigen. Auf keinen Fall identifiziert er die ihm zugénglichen, meist nega-
tiven Momente des christlichen Glaubens mit dessen Wesen, wenn auch
das HiBliche im christlich-kirchlichen Verhalten und der Mangel an
Orthopraxie vielleicht Riickschliisse auf das Wesen des christlichen
Glaubens und die Orthodoxie gestatten wiirden. Auch verbietet ihm die
Polaritit, das Christentum einfachhin in der Philosophie aufzuheben
und den unerldBlichen Gegenpol zu iibersehen. Vielmehr versucht er, den
christlichen Glauben als fremde Moglichkeit anzuerkennen, und dies er-
moglicht ihm das BewuBtsein der prinzipiellen Grenzen aller Philosophie.
Das GrenzbewuBtsein in bezug auf die einzelne Philosophie treffen
wir gelegentlich an: jeweiliges Selbstsein als Subjekt des Philosophierens
weil} sich nie als das Ganze; kein Mensch und keine Institution diirfen
beanspruchen, allumfassend und allgemeingiiltig zu sein; die Selbst-
bescheidung des Philosophen driickt sich aus im BewuBtsein der Ge-
schichtlichkeit: sie wird «Ursprung der Gesinnung, nicht alles zu sein
und sich nicht fiir den Typus des Seins zu halten, das allein sein soll» 16,
Den Totalitdtsanspruch verwehrt Jaspers nicht allein dem Einzel-
philosophen, sondern der Philosophie schlechthin: KIERKEGAARD und
NieTzscHE haben eine neue Situation fiir das gegenwirtige philosophische
BewuBtsein geschaffen; beide heben bewuBt die Philosophie auf in den
Glauben an die absurde Paradoxie oder in die Glaubenslosigkeit:

«Gemeinsam machen sie deutlich, was dem Philosophieren dadurch
zukommt, daB seine Moglichkeit nicht alle Moglichkeit des Menschen
ist. Denn die Moglichkeit der philosophischen Existenz findet sich
selbst in ihrem reinen Ursprung nur dadurch, daf3 sie sich vor anderer
Wirklichkeit sieht, die nicht fiir sie, aber fiir sich selbst wahr ist ...
Daher kann sich philosophische Wahrheit, solange sie nicht in die
Irre geht, nicht als die eine und einzige Wahrheit verstehen. Sie sieht
das Andere auBer sich, zu dem sie sich dauernd verhilt, ohne es als

16 P IIT 24,



420 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

Unwahrheit schlechthin zu verneinen und ohne es als eigene Wahrheit
aneignen zu kénnen» 17,

Das BewuBtsein der Geschichtlichkeit aller Philosophie impliziert
die Forderung nach Kommunikation: da die philosophische Wahrheit
nie einzige Wahrheit, der philosophische Glaube nie alleiniger Glaube, ja
selbst die Vernunft nicht absolut ist und der Philosoph sich auf der
Suche nach der ganzen Wahrheit bewegt, deren Monopol er nicht fiir
sich beanspruchen darf, 148t er sich vom Drang beseelen, nicht bloB
anderen Philosophen, sondern auch dem nichtphilosophischen Gegner
zu begegnen.

2. Der christliche Glaube als mdogliche Wahrheit fiir andere

Die christliche Existenz kann der Philosophierende nicht ver-
wirklichen, aber er muB sich hiiten, daraus ein allgemeingiiltiges Verbot
fiir andere zu machen. Die Undenkbarkeit der Offenbarung gilt nur fiir
die Philosophie, nicht schlechthin 8. Deshalb bleibt Raum fiir die Aner-
kennung des Anderen:

«Der philosophisch Glaubende aber mii3te den ihm fremden Glauben
als aus anderem Ursprung kommende mogliche Wahrheit anerkennen,
auch wenn er ihn nicht zu verstehen vermag. Er miiBte der Verfiih-
rung widerstehen, die ihn durch sein Denkenkénnen, wenn es das
BewulBltsein seiner Grenzen verliert, zu der vermeintlichen Einsicht
treiben will, Offenbarung sei absolut unmdglich, weil sie fiir ihn nicht
moglich ist» 19,

Ohne ihn selber aneignen zu konnen, respektiert der Philosoph den
christlichen Glauben als ein fiir die Philosophie nicht zu ahnendes
Geheimnis, und zwar als Moglichkeit fiir andere: den Drang nach Leib-
haftigkeit, das Trinitdtsdogma, den unverstidndlichen Gnadenglauben,
den christlichen Unsterblichkeitsgedanken, die kirchlichen Institutionen:
nicht alle Menschen sind auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen,
und deshalb gestattet der freie Glaube den Mitmenschen, andere Wege
zu gehen, die ihm selbst vielleicht als Holzwege und Sackgassen er-

17 Vernunft und Existenz. 4. Aufl. Miinchen 1960, 138 f.

18 S. PGO 164.

19 PGO 533; vgl. Der philosophische Glaube angesichts der christlichen
Offenbarung. In: Philosophie und christliche Existenz. Festschrift fir Heinrich
Barth. Basel-Stuttgart 1960 (Zitationsweise: PGchrO) 7.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 421

scheinen. Das Philosophieren méchte das ihm Fremde nicht degradieren,
sondern unangetastet lassen, was es nicht versteht.

Dal3 Jaspers das Andere nicht bloB auf Daseinsebene gelten 14ft,
zeigt das Sichinfragestellenlassen des Philosophen durch den fremden
Glauben, und zwar in der Wurzel des eigenen Glaubens. Den negativen
Entschlu wagt Existenz nicht fiir schlechthin unwahr zu erkldren;
vielmehr verbindet sich mit dem Weltbiirgertum angesichts der kom-
promiBlosen Heiligkeit ein unaufhebbares SchuldbewuBtsein. Versagt
sich Jaspers dem christlichen Glauben, der ihn anlockt und den er als
eine menschliche Moglichkeit anerkennt, so verwehrt er sich zugleich
jede Ruhe, jeden Totalitdtsanspruch. Die kirchliche Verkiindigung
bewertet der Philosoph als eine ihm versagte fremde Moglichkeit. In-
fragestellung iiberhaupt erfihrt Jaspers als Bedingung der Wahrheit,
und er mochte sich jeder Infragestellung aussetzen, selbst noch durch
den verfithrenden Anruf seitens der christlichen Leibhaftigkeit und der
kirchlichen Geborgenheit.

Die Bereitschaft zur Anerkennung gestattet Riickschliisse auf die
von vielen Autoren einseitig betonte Kritik am Christentum. Gerade
weil der Philosoph «sich selbst mit seinem Denken nicht der Vertretung
aller gewiB ist» 2%, darf seine Kritik sich nicht zur endgiiltigen Verur-
teilung verabsolutieren: zwischen beiden Glaubensgestalten herrscht
nicht die Alternative von Gut und Bose, von Wahrheit und Falschheit.
Wenn der gelebte Christusglaube Jaspers auch als Aberglaube erscheint,
so weill er doch um seine Grenzen:

«Von der Erfahrung der Freiheit her aber wird unterschitzt, in wie
hohem MafBe das, was objektiv wie Aberglaube aussieht, in der Tat

Trager urspriinglichen Aufschwungs sein kann, der in nur negativer
Aufgeklartheit verloren wire» 2.

Die Abschwidchung der Anerkennung macht der Philosoph z. T.
wieder riickgdngig. Als Antwort auf den Angriff von Paul Ric®UR, die
Spannung zwischen Philosophie und Religion sei bei Jaspers ausschlie-
Bend 22, betont dieser das polare Verhiltnis und leugnet die Exklusivitit,
weil er sich wehre «gegen jeden AusschlieBlichkeitsanspruch sowohl einer
kirchlichen Glaubenswahrheit wie einer philosophischen Wahrheit» 23.
Schrinken aber die Bedingungen, an die Jaspers meistens, nicht immer,

20 PGO 506.

21 W 154.

2z S. Philosophie und Religion bei Karl Jaspers: Schilpp 636.
23 A 776.



422 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

die Anerkennung zu kniipfen scheint, nicht letztlich die Anerkennung
so ein, daB die reduktive Tendenz doch wieder die Oberhand gewinnt?
Der Christ findet den Beifall des Philosophen, wenn er seinen Glauben in
die eigene Existenz iibersetzt. Jaspers bewundert die seltenen Christen,
die geistige Kraft und grenzenlose Giite ausstrahlen, in stiller Askese
leben und ihr Dasein in tdtiger Liebe einsetzen. Volle Anerkennung
findet der echte Glaube, der nicht Tduschung iiber die empirische Reali-
tiat, nicht sacrificium intellectus, nicht unsittliches Handeln fordert, die
Chiffer nicht mit der Leibhaftigkeit verwechselt und nicht dem Aber-
glauben verfdllt: aus Jaspers’ Kritik am christlichen Glauben ergibt
sich, daBl nur ein sich entfremdeter, seine Identitit z. T. einbiiBender
Glaube volle Anerkennung finden kénnte; doch trigt die Kritik des
Philosophen nicht immer so weit: grundsitzlich geniigt ihm schon, wenn
der christliche Glaube ohne Anspruch an andere und ohne Fanatismus
auskommt, wenn der Gldubige im Festhalten am Heilsgeschehen keine
Konsequenzen zieht, die die Philosophie bedrohen und zwingen méchten,
denn jeder direkt oder indirekt zwingende Anspruch gefihrdet das
eigentliche Menschsein und zerstért unser friedliches Miteinander. Stille
Gldaubigkeit ohne Anspruch kann Wahrheit fiir andere sein, wenn auch
nicht mehr fiir den Philosophen, der ja um seine Identitédt ringen muB.
Bleibt der Intoleranz nicht jede Anerkennung versagt? An sich gewiB,
und damit scheint das faktische Christentum doch wieder verurteilt zu
sein; aber Jaspers macht zwei Einschrinkungen, die auch dann noch
einen Ansatz zur Kommunikation und zur Anerkennung ermdglichen:
Zunichst ist kein Mensch nur intolerant, nur Glaubenskdmpfer, jeder
nimmt teil an der uns gemeinsamen Menschenwiirde und trigt die Mog-
lichkeit der Kommunikation in sich; ferner regt der Glaube an die Gott-
heit den Philosophen zur Kommunikation mit dem Intoleranten an,
weil die Transzendenz nie ganz zum Einzelnen spricht und ihm noch im
Intoleranten entgegentreten kann.

Die Frage, ob Jaspers dem Christen eigentliches Menschsein und
seiner Transzendenzerfahrung Authentizitdt zugesteht, miissen wir inso-
fern bejahen, als jeder Mensch doch mégliche Existenz ist und « Mythen»
und «Offenbarungen» sich philosophisch nicht totaliter einholen lassen,
handelt es sich doch um urspriingliche Anschauungen, die die Reflexion
nicht als solche, sondern nur verwandelt anzueignen vermag.

Die Behauptung von der Polaritdt zwischen Philosophie und Reli-
gion bestimmt das gesamte Verhdltnis zum christlichen Glauben. Die
angedeutete Evolution (Religion als Vorstufe zur Philosophie) und die



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 423

reduktiv anmutende Kritik entsprechen der fragmentarischen Sicht
Jaspers’, der nur von der Philosophie her die Entwicklung des Glaubens
in der Welt zu sehen vermag, sich also bewul3t einseitig verhilt, weil ein
Uberblicken und Begreifen des Ganzen dem philosophischen Blick ver-
sagt bleibt.

Dementsprechend 16st Jaspers das Problem des Geltungsanspruchs
seiner Philosophie, indem er im gehaltvollen Philosophieren die Unbe-
dingtheit in bezug auf das jeweilige Subjekt und seinen Glaubensvollzug
von der wesentlichen Relativitit der ausgesagten und mitgeteilten
Gedanken unterscheidet; deshalb kann er in seiner personlichen Abso-
lutheit nur an den Anderen appellieren, auf seine Weise den Weg zum
Glauben zu gehen, aber mit dem kommunikationsbereiten Philosophen,
in gegenseitigem Sichinfragestellen und Sichbefruchten. Dem Grund-
wissen ordnet Jaspers grundsitzlich das BewuBtsein der Fragmentari-
tit zu, wenn er auch auf eine mégliche Einigung im Reflektieren auf
unseren Wirklichkeitsbezug hofft. Die gesamte Philosophie darf sich
nicht zur Wahrheit schlechthin aufblihen, weil der groBe Denker neben
ihr die Religion und die autonomen Wissenschaften als andere Wege
der Wahrheitsfindung gelten 1i8t, und zwar so, daBl die Wissenschaft
einerseits und Religion und Philosophie andererseits jeweils einen eigenen
Boden beackern und Philosophie und Religion sich in einer Polaritit ver-
binden und abstoBen. Wegen der Eigenstindigkeit des christlich-kirch-
lichen Glaubens versteht Jaspers auch trotz seiner ernsthaften Bedenken,
daB die Kirchen seine Reformationsvorschlige nicht ohne weiteres
billigen, weil die Metamorphose «vielleicht das aufheben wiirde, ohne
das eine Kirche nicht sein kann: die geschichtliche Vollmacht selber als
Element des Glaubens» 2*. Letztlich gilt doch: «Der Philosoph muf} die
Grundlagen seines Philosophierens schwinden sehen, wenn das religidse
Leben der Menschen erlischt» 23.

Die Anerkennung des Anderen weitet sich aus zur Einsicht in die
Komplementaritit von Philosophie und Religion. Die abendldndische
Philosophie weil3 sich angewiesen auf ihre christliche Herkunft, auf die
Uberlieferungskontinuitit und die christlichen Ahnen, auf die unersetz-
lichen biblisch-dogmatischen Gehalte und auf die den Glauben mogli-
cherweise doch férdernden Kirchen. Sie mulBl doch jene Wirklichkeit
bejahen, der auch sie selbst ihr Dasein und ihre Uberlebenschancen

24 PGO 528.
25 W. HERTEL, a. a. O., 52.



424 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

verdankt, die sie in stindiger Unruhe hilt, sie zur Eigenstidndigkeit und
zur Infragestellung herausfordert; sie bedarf des Anderen, sie in ihrer
Existenz Bedrohenden, um ihre Selbstbehauptung durchzustehen. Auch
kann die Philosophie nicht leisten, was die Religion dem Menschen an-
bietet: Leibhaftigkeit, Offenbarung, Gnade, Erlosung, Garantien; die
Philosophie vermag nicht in der Breite der Bevilkerung jene magliche,
unserer Zeit nottuende Wiedergeburt des Menschen anzuregen, wie es
den Kirchen gelingen kénnte.

Auf geistiger Ebene anerkennt Jaspers die Theologie, die Glaubens-
vergewisserung der Christen, wenn ein religidses Leben sie befruchtet
und sie stindig die innere Auseinandersetzung vollzieht. Die theologische
Fakultdt ordnet Jaspers dem menschlichen Grundanliegen des Seelen-
heils zu. In einer Erneuerung der Universitdt kann sie wieder zur obersten
Fakultit werden, durch die alle, wihrend sie sich zunichst auf ihr be-
sonderes Gebiet konzentrieren, letztlich im BewuBtsein des Ganzen und
im Blick auf die Symbole leben. In den Spannungen der Konfessionen,
die die theologischen Fakultiten beherrschen, leuchtet die verborgene
Einheit aller biblischen Religionen, ja die Solidaritit allen echten Glau-
bens auf. Das Ganze der Universitidt konnte leben aus der fruchtbaren
Spannung zwischen Philosophie und Theologie, die beide, als Pole auf-
einander angewiesen, ebenso Bundesgenossen wie Gegner sind 2.

Die Polaritit offenbart zugleich die Verwandtschaft (in der Nicht-
identitdt) von philosophischem und christlichem Glauben. Beide iiber-
schreiten das Wissen, gehen vom Negativen aus, um das Positive zu
gewinnen, zentrieren die Ethik auf Gottes- und Menschenliebe, glauben
an die Transzendenz, sprechen von der Schopfung als Wunder, betonen
die Sinnzwiespiltigkeit von Welt und Mensch, die Unabhingigkeit von
der Welt in der Welt, das Schuldproblem, die Wiirde des Menschen.
Insofern Philosophie und Religion in einer urspriinglichen Einheit ver-
schmolzen waren, wirkt die Idee der Einheit als Stachel fiir die Kommu-
nikation.

Der Philosoph fiihlt sich angesprochen durch die Koexistenz mit
anderem Glauben. Weil er jeweils identisch ist mit seiner geschichtlichen
Wahrheit, kann er das Andere weder als schlechthin unwahr beiseite

26 Zur Theologie und zu den theologischen Fakultidten, s. Rechenschaft und
Ausblick. Reden und Aufsédtze. 2. Aufl. Miinchen 1958 (Zitationsweise: RA) 170 ff.,
188 ff., 256-9...; Die Idee der Universitat. Neufassung «fiir die gegenwirtige Situa-
tion entworfen von Karl Jaspers und Kurt Rossmann». Berlin-Gottingen-Heidel-
berg 1961, 15 {., 27 ff.,, 52 1., 93 {., 96, 99, 102-5, 111 {..,



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 425

schieben noch es sich zu eigen machen. Lebt Jaspers auch aus einer
eigenen GewiBheit, die ihm in abgewandelten Gestalten aus der jahr-
tausendalten Geschichte des Philosophierens entgegentritt, so respektiert
er doch die andere Wahrheit: er stimmt nicht zu, sondern fiithlt sich
betroffen davon, weil die eigene Wahrheit sich als beschrinkt erweist
und die Vernunft eine offene Flanke behilt. Weil aber einerseits Philo-
sophie und Religion sich ndhern im Anliegen und in der Struktur und
andererseits die Philosophie ihre Eigenstindigkeit behaupten mdchte,
mub der freie Glaube sich abgrenzen, ja in Gegensatz zum Christentum
treten. Diese Gegensitzlichkeit fordert Kampf, weil Wahrheit nur in der
infragestellenden Auseinandersetzung geboren wird. Der Kampf richtet
sich gegen den Anderen: Jaspers strebt die Befreiung der seiner Meinung
nach gefesselten Gldubigen an, versucht den christlichen Glauben zu
reinigen und den kirchlichen Institutionen zu helfen, ihre wahre Identitdt
zu finden. Aber selbst noch im Kampf mit dem Christentum tritt er fiir
es ein als einer Moglichkeit fiir andere, weil auch die Leibhaftigkeit und
Heiligkeit vielleicht noch echte Wahrheit fiir diese sein kénnen. Der
Kampf mit dem Anderen paart sich mit dem Kampf gegen sich selbst,
indem der philosophisch Glaubende, weil sein Glaube nicht der Glaube
schlechthin ist, den Anderen gelten lassen und die eigene Intoleranz als
vernunftwidrige Gefihrdung iiberwinden muf. Ohne Kampf kime es
entweder zu einem irenischen Ausgleich, der den Wahrheitsprozel lah-
men und den Philosophen in den SchoB der Kirche treiben miilite, oder
die Polaritit wiirde zerschellen an der isolierenden Unbetroffenheit vom
Anderen, der Philosoph die Infragestellung bequem umgehen und sei-
ner selbst nicht gewil werden. Weil der Kampf nicht um Dasein in
der Welt, sondern um Wahrheit geht, sollte er nicht durch Gewalt,
sondern geistig mit Griinden, Tatsachen und Fragen ausgefochten
werden, und beide Gegner miissen sich auf gleichem Niveau, nicht in
abgeglittener Gestalt entgegentreten. Der Kampf richtet sich gegen
den als gleichwertig anerkannten Gegner, ein Kampf, in dem der HafB
immer mit Liebe gepaart bleiben muB, soll die Kommunikation mégli-
ches Endziel sein.

Weil der Philosoph einerseits in der eigenen Unbedingtheit dem
Christentum gegeniiber sich als DrauBenstehender wei3, den Fanatismus
in der Verpflichtung aller Menschen auf seine Wahrheit und die Intole-
ranz in der Verachtung des Gegners {iberwinden will und andererseits
nicht aus seiner unbedingten Geschichtlichkeit heraustreten kann, um
den Anderen ganz anzuerkennen, wird in seiner Sprache das «vielleicht»



426 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

zur «Form des Anerkennens seitens des nicht so Glaubenden» 27. Deshalb
diirfen wir die reduktiv oder zweideutig anmutenden Texte als Ausdruck
der Nichtendgiiltigkeit des philosophischen Verhdltnisses zum Christen-
tum, als Auslegung des zogernden «vielleicht» in der Anerkennung
bewerten, und dieses Ausbleiben einer endgiiltigen Kldrung gehort als
wesentliches Moment zur Polaritit.

3. Ergebnis

Als Fazit unserer Darlegungen ergibt sich: Vom Geltungsanspruch
des philosophischen Glaubens und dessen Standortbestimmung ange-
sichts der Offenbarung lassen sich Reduktion und Zweideutigkeit nicht
geniigend belegen. Die Position des Philosophen ermoglicht ihm eine
gewisse Anerkennung des fremden Glaubens als moégliche Wahrheit fiir
andere. Die konkrete Durchfithrung der Kritik scheint wenig von der
anerkennenden Tendenz zu verraten; doch miissen wir die Kritik und
deren Konsequenzen im Lichte des Jaspersschen Selbstverstindnisses
als Bezug der nichttotalitiren Philosophie auf die Religion bewerten,
nicht als Wahrheit schlechthin, als Kritik der Erscheinung des Glaubens
bei gleichzeitiger Anerkennung des dem Philosophen unzuginglichen
Ursprungs.

Auf diese Weise erreicht Jaspers auch einen Ausgleich zwischen der
Universalitit der Philosophie, die auch eine Religionsphilosophie um-
faBt, und der Partialitdt seines Zugangs zum Christentum, die im Grenz-
bewuBtsein zum Ausdruck kommt. Doch haben wir wegen der Diver-
genzen zwischen den Autoren und Religionsphilosophen unserer Studie
keine klare Bestimmung des Begriffs «Religionsphilosophie» zugrunde-
gelegt, sondern Religionsphilosophie nur allgemein als philosophisch-
kritische Auseinandersetzung mit der Religion (hier: mit dem Christen-
tum) verstanden. Ob Jaspers Religionsphilosoph ist, bleibt umstritten 28.
Sollte der weitere Begriff gelten, so wire Jaspers als Religionsphilosoph

27 A 763.

28 Positiv: Soéren HorLmM, Jaspers’ Religionsphilosophie. Ist Jaspers Religions-
philosoph?: Schilpp 658 f.; Jaspers’ zogernde Antwort: A 775f. Aber Holms
Position bleibt «sehr verworren» (Claus Uwe HomMEL, Chiffer und Dogma. Vom Ver-
héltnis der Philosophie zur Religion bei Karl Jaspers. Ziirich 1968, 203. Anmerkung
126). Hommel verneint, daBl Jaspers Religionsphilosoph sei (s. 35 f.); mach ihm
wire Jaspers Religionsphilosoph héchstens im Sinne dessen, was einst als «theo-
logia naturalis» bezeichnet wurde (203, Anm. 125).



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 427

zu bezeichnen, obwohl keines seiner Biicher den Titel «Religionsphilo-
sophie» trigt, er sich den Zugang zum Wesen der Religion versagt und
die Alternative von Philosophie oder Religion behauptet. Doch haben
unsere Ausfithrungen bewiesen, dafl sich die Auseinandersetzung des
philosophischen Glaubens mit dem Christentum unter dem Aspekt des
religionsphilosophischen Problems befragen 1d8t. Vielleicht unterzieht
Jaspers faktisch den Begriff der Religionsphilosophie einem Bedeutungs-
wandel: Religionsphilosophie wire demnach der Versuch, den philo-
sophischen Glauben vom religiosen abzuheben, die Originalitdt beider
Glaubensweisen und ihre gegenseitige Verbundenheit aufzuweisen und
von philosophischer Seite her es zu wagen, die nur in ihrer Erscheinung
zugingliche Religion angesichts der Normen der Vernunft kritisch zu
iiberpriifen und zu lautern.

Doch stellt die in dieser Losung implizierte Selbstbescheidung nicht
jeden Leser zufrieden, wie die Einwidnde gegen die Anspruchslosigkeit
des Philosophen es beweisen.

Wenn man iiber Jaspers’ Selbstverstdndnis hinausgeht und in seiner
Philosophie faktisch allgemeinverbindliche Aussagen entdeckt, wie etwa
die Fragmentaritdt unserer Wahrheitsberithrung, die Forderung, durch
den Glauben Freiheit und Kommunikation zu foérdern, den Chiffer-
charakter unseres Seinsbezugs, und sie mit seiner Deutung des Christen-
tums konfrontiert, dann miite der Philosoph doch den ihm fremden
Glauben in seine Philosophie umwandeln, weil die kirchliche Verfaltheit
des christlichen Glaubens seiner Meinung nach den Grunderfahrungen
und -entscheidungen des menschlichen Seins widerspricht. Diese Lesart
der Jaspersschen Philosophie widerspricht seinem Selbstverstindnis,
und deshalb kann man den Philosophen nicht der Reduktion bezichtigen,
weil er im Bewultsein seiner eigenen Grenzen den christlichen Glauben
nicht totaliter einzufangen beansprucht, als DrauBenstehender ihn mog-
licherweise mifldeutet, als selbstkritischer Mensch um diese Gefahr weil3
und sich deswegen noch bescheidet.

Doch mochten wir das Gespriach auch nicht mit jenen Autoren
abbrechen, die in Jaspers’ Philosophie allgemeinverbindliche Aussagen
herauslesen. Konfrontiert man diese Aussagen mit dem Wesen des christ-
lichen Seins und Selbstverstindnisses, so bleibt eine Reduktion z. T.
unwahrscheinlich, weil das Wissen um die Fragmentaritidt des mensch-
lichen Seins, die Selbstbescheidung in bezug auf eine transzendente Zu-
kunft und die Betonung der Verantwortung und Siihne in bezug auf das
Schuldproblem konstitutiv zum christlichen Selbstverstindnis gehoren



428 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

und in der christlichen Tradition immer wieder betont wurden, und weil
die Forderung nach Freiheit und Mitmenschlichkeit zu den Grund-
maximen des christlichen Ethos gehort. Der sogenannte AusschlieBlich-
keitsanspruch besagt nach Jaspers, «da8 Nichtgliaubige vom Heil aus-
geschlossen sind»; «er kann aber auch beinhalten, daf die von Jesus
geoffenbarte Wahrheit letztgiiltig ist, neben der keine andere Wahrheit
Bestand hat. Damit ist nicht die Frage des Heils der Nichtgldubigen
entschieden» 2°. Koénnte sich die christliche AusschlieBlichkeit, die mit
dem Unbedingtheitscharakter der Offenbarung gegeben ist, nicht mit
echter Toleranz paaren, wenn das Wort und die eigene Lebenswirklich-
keit und nicht die Gewalt Medium des Anspruchs wiirden? 3° Dem Ein-
wand, die christliche Botschaft erfordere prinzipiell das sacrificium intel-
lectus, 1aBt sich entgegenhalten: GewiB ist die christliche Botschaft (wie
auch Jaspers’ philosophischer Gottesglaube) « Wider den Augenschein der
Welt» und enthilt darum immer «ein Trotzdemp» 3!; sie entzieht sich
wohl jeder Demonstration, jedoch nicht einer méglichen Verifikation im
Horizont der Wirklichkeit unserer zeitlichen Existenz 32,

Bleiben die Chiffern, die dem christlichen Dogma keineswegs fremd
sind; obwohl sie dessen Aussagekraft nicht erschépfen, bieten sie doch
einen moglichen Zugang zur christlichen Glaubenswahrheit. Doch scheint
die intellektuelle Redlichkeit uns zu zwingen, zwischen der philosophi-
schen Jesus-Interpretation und dem christologischen Dogma einen
Trennungsstrich zu ziehen: steht Christus Jesus als DIE endgiiltige
Selbstoffenbarung Gottes, als das eph’hapax in bezug auf Vermittlung
und Erlésung nicht in schroffem Gegensatz zur Chiffer, die keine (im
Anspruch) universale, endgiiltige und gleichzeitig raumzeitlich lokali-
sierte Selbstoffenbarung Gottes duldet? Verabsolutiert man die Chiffer
zum einzigen Zugang zu Gott, kann dann das Christusdogma noch als
mogliche Wahrheit fiir andere gelten, miilte die Philosophie hier nicht
die radikale Pervertierung des Glaubens entlarven? Der philosophisch

29 W. HERTEL, a. a. O., 148.

30 Theologische Interpretationen der AusschlieBlichkeit, die prinzipiell ohne
Hochmut und Zwangsgewalt auskommen, bieten E. L. ALLEN, Philosophy and the
Bible in Karl Jaspers: Theology 55 (1952) 95 f.; Jan Sperna WEILAND, Humanitas
Christianitas. A critical survey of Kierkegaard’s and Jaspers’ thoughts in connec-
tion with christianity. Assen 1951, 109-12.

31 Heinz ZAHRNT, Gott kann nicht sterben. Wider die falschen Alternativen
in Theologie und Gesellschaft. 2. Aufl. Minchen 1970, 122,

32 Ebd. 113-45; vgl. pErRs.,, Wozu ist das Christentum gut? Miinchen 1972,
117-252.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 429

gedeutete Mensch Jesus konnte nur gelten als vieldeutige Chiffer neben
anderen, der zu folgen ihrem Ausnahmesein widerspricht und sich nicht
mit einem Leben in der Welt vertriagt, — der ausschlieBlich zu folgen die
universale Geschichtlichkeit leugnet und mit der Preisgabe des Mensch-
seins in einer Menschenvergotterung bezahlt wird. Selbst angesichts
eines verabsolutierten Chifferverstindnisses miiBte der Christ die Chiffer
«Jesus» nicht als bloBen Irrtum abtun, sondern als einen Ansatz zum
christologischen Dogma verstehen und wieder die Frohbotschaft von
der Menschheit Jesu zur Kenntnis nehmen; weil des Philosophen Jesus-
Interpretation einen Zugang eréffnet, kann der Christ sie ergdnzen, ohne
Jaspers’ Einwidnde und Deutungsmoglichkeiten zu iibersehen. Vielleicht
wird den Gldubigen wieder «der Auszug Gottes zum Menschen» und die
Bedeutung des «Unten» selbst in der Auferweckung Jesu bewulit; mit
dem Theozentrismus wird es ihnen wieder ernst sein, weil sie nicht an
Jesus, sondern an Gott DURCH Jesus glauben werden 33. Von der reli-
gionsphilosophischen Fragestellung her aber miifte man in der Verabso-
lutierung der Chiffer « Jesus» auf den Versuch einer Umwandlung des
Dogmas in den philosophischen Glauben schlieBen, wenn auch dem Ver-
worfenen noch Wahrheitsmomente abgerungen werden. Wohl diirfen
wir sagen: « Jesus ist nicht Gott», miissen aber sofort hinzufiigen: «er
spricht im Namen Gottes, und darum heift Gott fiir uns fortan Jesus» 3*.
«Jesus ist, wenn es um Gott geht, ‘unumgdnglich’: es gibt keinen Weg
zu Gott an Jesus vorbei. Umgekehrt aber fiihrt jeder Weg von Jesus
unumginglich weiter zu Gott» 3.

Um diesen Ansatz zur Reduktion bei Jaspers zu tiberwinden, miissen
wir zu seinem Selbstverstindnis zuriickkehren, zu seinem Wissen um die
Nichttotalitit der Philosophie und der Chiffer: seine Forderung, alle
Theologie und Metaphysik in Chiffer zu verwandeln, gilt nur als Imperativ
fiir den philosophischen Glauben und von ihm her, weil der Philosoph
letztlich nicht weil3, ob seine Deutung die Wirklichkeit einfingt, wenn es
auch so scheinen mag; auf jeden Fall entziehen sich die urspriinglichen
Anschauungen und die anschaulichen Chiffern einer philosophischen
Totalinterpretation. Letztlich 146t sich also auch in diesem Punkte eine
absolute Reduktion des Christusbekenntnisses auf den philosophischen
Glauben nicht geniigend belegen, weil in der Exegese einer Philosophie
doch an erster Stelle das Selbstverstindnis des jeweiligen Denkers

33 S. pERs., Wozu ist das Christentum gut? ... 81-116.
34 Ebd. 82.
35 Ebd. 84.

28



430 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

fiihren muB3: Jaspers deutet und bewertet ANGESICHTS des christlichen
Glaubens und mochte deshalb seine Wahrheit nicht zur Wahrheit
schlechthin verabsolutieren. Geht man allerdings iiber das Selbstver-
stindnis des Philosophen hinaus, so 1Bt sich der Ansatz zur Reduktion
nicht ganz beseitigen; vergleicht man das Selbstverstindnis Jaspers’
mit einer in die Texte hinein interpretierten allgemeinverbindlichen
Chiffermetaphysik, so wire der Zweideutigkeit nicht zu entrinnen: der
Sprung von der methodologischen Selbstbescheidung des Philosophen
zur faktischen Geltung seiner Aussagen iiber Jesus fiihrt unweigerlich
zu unlosbaren Schwierigkeiten, zu offenen Fragen, die wir einer tiefer
greifenden Analyse jener iiberlassen, die den Geltungsanspruch unseres.
Philosophen anders deuten, als es das methodologische BewuBtsein
Jaspers’ gestattet.

II. KRITISCHE BEMERKUNGEN

Wir argumentieren in diesem Paragraphen unter Beriicksichtigung
des Selbstverstindnisses des Philosophen, mdchten noch einmal seine
Position von seinem methodologischen BewuBtsein her scharf umreien
und auf ihre Vertretbarkeit hin tiberpriifen.

7. Dualismus

Bisher haben wir alle wesentlichen Momente aufgezdhlt, die bei
Jaspers fiir jede Polaritidt gelten. Doch zeichnet sich die Polaritit von
philosophischem und christlichem Glauben durch ein einzigartiges Cha-
rakteristikum aus, das gelegentlich schon zum Vorschein kam. Die
Polaritit, die sonst iiberall in Jaspers’ Philosophie zwar entgegengesetzte
Pole meint, die aber jeweils existentiell zur Spannung im selben Subjekt
werden, schlieft im Verhiltnis von Philosophie und Religion das Zu-
sammensein beider Médchte in einem Menschen aus. In allen anderen
Polaritdten bleibt der endliche Mensch in der Spannung zwischen beiden
Polen, es geht nie um eine fiir den Einzelmenschen exklusive Wahl; nur
im Verhdltnis der Philosophie zum christlichen Glauben erfihrt die
Bedeutung des Begriffs «Polaritit» eine Abwandlung, denn hier geht es
um ein uniiberwindbares Entweder-Oder 3¢. Darum beansprucht der

36 S. PGO 536.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 431

Philosoph keinen iiberlegenen Standpunkt auBerhalb des Gegensatzes
von Philosophie und Religion oder eine Teilnahme an beiden Glaubens-
michten, sondern er steht auf der Seite der Philosophie ANGESICHTS des
fremden Glaubens. Der philosophische Glaube bleibt deswegen gleichsam
parteilich, einseitig; er kann das Christentum nicht totaliter einfangen
und muB es als Moglichkeit fiir andere Menschen gelten lassen; die per-
sonliche Anerkennung des Fremden kann also nur in Grenzen geschehen.

Jaspers’ Position darf man als buALisMUs von philosophischem und
christlichem Glauben bezeichnen; darunter verstehen wir nicht die
Unterscheidung von Philosophie und Religion als zwei urspriinglichen
Einstellungen, sondern die absolute Trennung von philosophischer und
christlicher Existenz, so daB3 der religiose Mensch nicht den Weg zur
Philosophie finden kann, ohne seine Identitdt preiszugeben, und dem
Philosophen als Menschen der eigentliche Zugang zur Religion versagt
bleiben mubB.

Nun fragt sich, ob Jaspers den religiésen und den philosophischen
Weg als gleichberechtigt betrachtet. Gilt Religion nur fiir die Menge,
Philosophie fiir eine geistige Elite? Der Philosoph scheint die Frage zu
bejahen, wenn er darauf hinweist, daBl die Religion vielleicht unum-
gianglich bleibe fiir die Menge, daBB die meisten nicht urspriinglich leben
ohne die Bindung an geglaubte endliche Gestalten, daBl die Freiheit die
Mehrzahl iiberfordere und leicht in Anarchie abgleite, dal eine Ver-
wandlung der Religion in Philosophie nicht der Weg der Menschheit,
sondern vielleicht nur einer Minderheit sein kann, daB3 jedoch der leib-
haftige Kult der transparenzlosen Diesseitigkeit vorzuziehen sei. Kehrt
bei Jaspers nicht die alte Scheidung von denkenden Glaubenden, d. h.
von Philosophen und der Masse der dem Aberglauben Verfallenen wie-
der? 37 Ist der philosophische Glaube einer geistigen Aristokratie vor-
behalten? 3% In bezug auf die beiden Glaubenswege kann man Jaspers
nicht ganz von dieser Tendenz freisprechen, doch darf man ein Zwei-
faches nicht {ibersehen: Jaspers’ Darstellung bleibt bewuBt einseitig;
ob er wirklich eine Gleichberechtigung von philosophischer und christ-
licher Existenz behauptet, 148t sich letztlich nicht entscheiden, weil der
Philosoph sich einen iiberlegenen Standort auBerhalb der Polaritit von
Philosophie und Christentum versagt. Und dann: in jedem Menschen,

37 Vgl. die beiden Heilswege bei SpiNoza: Die groBen Philosophen. Erster
Band. 2. Aufl. Mianchen 1959, 842-6.
38 S. John Hennig, Karl Jaspers’ Einstellung zur Geschichte: Schilpp 575.



432 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

auch im Offenbarungsgliubigen, schlummert der Philosoph; wiirden wir
diesen Aspekt iiberbetonen, so wire der Dualismus iiberwunden, an den
Jaspers in Anlehnung an SpiNozA und die protestantische Tradition so
gebunden bleibt.

Angesichts der vielen Deutungen dieser Religionsphilosophie kénnte
man einwenden, wir hitten eine bestimmte Losung in die Texte des
Philosophen hineingetragen; aber sein Verhiltnis zum Christentum ent-
spricht seit der PHILOSOPHIE unserer Interpretation und 148t sich in
einigen Stichworten umreillen: Polaritdt zwischen Philosophie und Reli-
gion, d. h. Existenz beider Glaubensméchte, Alternative zwischen beiden
(Dualismus), Partialitit seines Zugangs zum Offenbarungsglauben, zo-
gernde Anerkennung des Anderen fiir die nichtphilosophisch Glauben-
den **. Wir haben uns in diesem Artikel auf Jaspers’ philosophische
Werke beschriankt und seine Biographie nicht beriicksichtigt. In seinem
Leben spielte das Interesse fiir das Christentum wohl eine geringere
Rolle; es regte sich nur, um die Eigenstidndigkeit der gottbezogenen
Philosophie zu behaupten. In Jaspers’ Jugend hingegen klang seine
Kritik am Christentum ironisch *°; im Angesicht des Todes trennte er
sich wieder ganz von der Kirche: «Alle Religion schien fern zu sein wie
in der Jugend» *%.

2. Kritische Auseinandersetzung mit dem Dualismus

Der Dualismus von philosophischer und christlicher Existenz stellt
uns nicht zufrieden, weil die These dem Christen prinzipiell den Zugang
zur Philosophie, dem Philosophen prinzipiell den Zugang zum Christsein
verlegt. Dem widerspricht die Geschichte des Geistes, in der nicht nur
in christlicher Antike und im Mittelalter, sondern auch im gegenwdrtigen
Zeitalter Christen auftreten, die Philosophie betreiben; kann man wirk-
lich in jedem Fall diesen Christen markloses, unernstes Philosophieren

39 AufschluBreiche Texte: P I 293 £., 296 £., 300, 311, 315; EP 72, 75, 79 1., 82;
Der philosophische Glaube. Piper-Biicherei. Miinchen 1963, 70 ff.; RA 421 ff.; Die
Frage der Entmythologisierung (Karl Jaspers und Rudolf Bultmann). Miinchen
1954, 8, 47, 51, 79, 87; PGchrO 3, 5 1,, 85-92; PGO 8, 34, 100 {., 103, 505, 533, 536;
Chiffren der Transzendenz. Herausgegeben von Hans Saner. Miinchen 1970, 69, 91
usw. Vgl. W. HERTEL, a.a.O., 48 f.,, 155-8, 170; der Autor unterstreicht aber
kaum die zégernde Anerkennung des Christentums durch Jaspers.

40 S. Hans SANER, Karl Jaspers in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten
(Rowohlts Monographien 169). Reinbek bei Hamburg 1970, 119 f.

1 Ebd. 121.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 433

vorwerfen (s. etwa Gabriel MARCEL, Paul Ric®&UR)? Dem christlichen
Denker, sofern er seinem Glauben treu bleibt, kénnte Jaspers nur Theo-
logie zugestehen, eigentliche Religionsphilosophie miifite er ihm ver-
wehren (auch HEGEL etwa?). Wolf HERTEL, der von seiner protestanti-
schen Sicht her an das Problem der Beziehungen von Philosophie und
Religion herangeht *?, stimmt mit Jaspers iiberein, daBl beide Glaubens-
michte nicht in einer Person vereinbar sind *3.

Einen Ausweg aus diesem der Philosophiegeschichte nicht gerecht
werdenden Dualismus kénnte die Flucht in eine «christliche Religions-
philosophie» bieten. Fixiert Jaspers die Spannung zwischen philoso-
phischem und christlichem Glauben in der Alternative von Philosoph-
Sein und Christ-Sein, so wiirde eine christliche Philosophie den Gegen-
satz zwischen Philosophie und Religion bequem iiberwinden zu einem
Monismus: dem Nichtchristen miiBte man wahre Religionsphilosophie
absprechen. Einer christlichen Religionsphilosophie widerspricht die
Tatsache, daB die Philosophie jeweils ihre spezifische Methode anwendet,
die sie keineswegs dem christlichen Glauben entlehnt, und kritisch an
eine eigenstindige urspriingliche Erfahrung herangeht.

Wenn auch eine christliche Religionsphilosophie sinnwidrig ist wegen
der Grenziiberschreitungen, so kénnten doch beide urspriingliche Einstel-
lungen, Philosophie und christlicher Glaube, im selben Menschen koexi-
stieren, denn ist der christliche Denker nicht zugleich Offenbarungs-
glaubender und Philosoph *#? Oder 1dBt sich philosophische Existenz
nur verwirklichen in der Befreiung von der Religion und im Gegensatz
zu ihr als eigenstidndiger, die Religion fiir sich notwendigerweise aus-
schlieBender Glaube? Koénnte der Dualismus von philosophischer und
christlicher Existenz nicht {iberwunden werden zur Dualitit von Philo-
sophie und Religion bei jenen Denkern, die zugleich aus dem christlichen
Glauben leben und den gelebten Glauben thematisieren und kritisch
darauf reflektieren? Konnte nicht auch der nichtchristliche Philosoph
zur Annahme vorstoBen, in Philosophie und Religion handle es sich um
zwel verschiedene urspriingliche Einstellungen, die in der Trennung von-
einander (wenn der Philosoph nicht Christ ist) sich gegenseitig achten

42 S. Vorwort zu «Existentieller Glaube».

43 Ebd. 172; vgl. C. U. HomMEL, der wohl die Mdéglichkeit einer eindeutigen
Anerkennung des christlichen Glaubens fiir andere andeutet, ohne jedoch diese
Interpretation bis in ihre letzten Konsequenzen durchzudenken und ihrer Frag-
wiirdigkeit ansichtig zu werden.

4 Vgl. G. Van RieT, Philosophie et Religion ... 159, 171 {,



434 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

und in der Verbindung miteinander im selben (christlichen) Menschen
ihre Eigenstdndigkeit moéglicherweise behaupten? Gibt es nicht auch bei
Jaspers zwei Ansitze zur Dualitdt von Philosophie und Religion?

Jeder Mensch als Mensch ist Philosoph, wenn er auch diese Méglich-
keit nicht immer aktuiert und vielleicht als bloBes Dasein dahinlebt.
Stellt er aber einmal die Frage nach dem Warum seines Lebens, nach
dem Sinn seiner Existenz, dann erwacht er zum eigentlichen Mensch-
sein und zugleich zum Philosophieren, wenn auch ein selbstbewuBtes
Philosophieren nur in der Teilnahme an der wissenschaftlichen For-
schung, im Studium der Philosophiegeschichte und im methodologischen
BewuBtsein zur vollen Entfaltung kommt *°.

Ging der erste Ansatz vom einzelnen Menschen aus, so konfrontiert
der zweite % die Religion als geistiges Gebilde und existentielles Ver-
halten mit der Vernunft, die das eigentliche Organon philosophischen
Denkens ist. Bemiiht die Vernunft sich nicht, den vorgefundenen, wenn
auch nicht immer persénlich gelebten Glauben zu rechtfertigen bzw. zu
lautern? Erkldrt nicht auch Jaspers, daB die urspriingliche religiose Hal-
tung der Vernunft bedarf, um selber reiner zu werden? Wenn die Religion
sich der Vernunft entzieht, ist sie dem Verfall preisgegeben und der
Gldaubige einer Schizophrenie ausgeliefert. Der Philosoph weil um die
eine Wahrheit in Religion und Vernunft und um die Kraft der Vernunft
in der biblischen Religion, gleitet auch die kirchliche Religion leicht ins
Vernunftwidrige ab. Er sieht als einzigen Ausweg aus der bedrohenden
Situation der Gegenwart die uns gemeinsame Vernunft, die in Philosophie
und Frémmigkeit fithrend sein kann. Die Religion soll die Vernunft nicht
ersetzen oder umgekehrt, aber seine Wahrheit verwirklicht der christ-
liche Glaube nur, wenn die Vernunft ihn durchdringt. Was in der Religion
Vernunft sei, meint Jaspers, sei bereits schon Philosophie; was in ihr die
Vernunft iibergreife, steigere die Vernunft und bezeuge dadurch seine
eigene Wahrheit.

Im Weiterdenken beider Ansédtze iiberwinden wir den Dualismus.

Der Christ stellt auch die Sinnfrage und erfihrt im Offenbarungs-
glauben eine orientierende Antwort. Der gliubige Denker nimmt teil am
Studium der Offenbarungsquellen, versenkt sich in die Weite der Geistes-

4 S. P II 411; Einfithrung in die Philosophie. Zit. Miinchen 1958, 9-13 und
Anhang; Die Atombombe und die Zukunft des Menschen. Politisches BewulBtsein
in unserer Zeit. Piper paperback, Miinchen 1962 (Zitationsweise: AZM) 370 usw.

6 S, etwa AZM 340, 348, 364.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 435

geschichte, 148t die philosophischen Ahnen zur Sprache kommen; geht
er philosophisch auf seinen gelebten Glauben zu, so wird er zum Reli-
gionsphilosophen.

Durchdringt die Vernunft die Religion, dann kann Jaspers das
Philosophische im Christentum anerkennen und das Andere als eigen-
stindige Wahrheit gelten lassen, weil die Philosophie ja niemals die Er-
fahrung totaliter einfidngt — so weit brachte ihn bereits der Dualismus —;
aber diese Haltung wiirde es auch gestatten, dem Christen den Zugang
zur Philosophie zu erdffnen, ohne daB dieser seine Identitdt preisgeben
miiBte, weil er als Mensch ja auch an der Vernunft teilnimmt. Der
natiirliche Vernunftglaube zeigt eine offene Flanke zum Offenbarungs-
glauben hin, die bei Jaspers als DrauBlenstehendem nur zum BewuBtsein
des eigenen Ungeniigens fithrt, beim Gldubigen, so meinen wir, erfiillt
wird, ohne daB er die Vernunft in ihrem Kompetenzbereich opfern miilte.

Wegen der méglichen Versshnung von Philosophie und christlichem
Glauben konnte der christliche Denker etwa ein Grundwissen entwerfen,
das der Grunderfahrung der Fragmentaritdt unserer Seinsvergewisserung
und Wahrheitsberithrung gerecht wiirde und der Kommunikation als
Grundforderung an alle Wahrheitsvergewisserung und -mitteilung Rech-
nung triige. Es miiBte nicht identisch sein mit Jaspers’ Periechontologie,
die nur eine Gestalt méglichen Grundwissens, nur ein méglicher Ausdruck
der erfahrenen Fragmentaritit ist. Von seiner Grunderfahrung her wiirde
der gldubige Denker wohl kein Grundwissen vorlegen, das grundsitzlich
jede Moglichkeit der Offenbarung ausschliet, weil der Mensch vielleicht
doch auf Offenbarung hin angelegt ist. Auch der nichtchristliche Philo-
soph konnte, wenn er die weitesten Horizonte unserer Wahrheitsbegeg-
nung eréffnen und im BewulBtsein der Nichttotalitdt seiner Erfahrungen
und Aussagen denken wiirde, Raum lassen fiir eine mdgliche Offenbarung,
die jedoch weder der Fragmentaritdt noch der Kommunikation wider-
sprechen diirfte.

Dem gehaltvollen Philosophieren Jaspers’ konnte der Christ den
eigenen Glauben und dessen Vergewisserung in der Theologie entgegen-
stellen unter der Bedingung, daB sein Glaube nicht den Hauptforde-
rungen des Grundwissens widerspricht; oder er erarbeitet in einer Art
von Prolegomena zur eigenen Glaubensvergewisserung die anthropo-
logischen und theologischen Voraussetzungen und thematisiert mit Hilfe
philosophischer Analysen die menschlichen Fragen, auf die sein Glaube
und die Theologie Antwort geben, ohne die Grundaussagen der Periechon-
tologie zu vernachlidssigen; oder er philosophiert eigenstidndig, erhellt



436 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

philosophische Gehalte, die die Freiheit férdern und wegen der Inadi-
quatheit der menschlichen Transzendenzberiihrung den Symbolcharakter
der metaphysischen Aussagen wahren. Vielleicht erblickt der gldubige
Denker keinen Gegensatz zwischen Freiheit und moglicher Inkarnation,
zwischen seinem fragmentarischen Zugang zur Transzendenz und einer
endgiiltigen, wenn auch geschichtlichen und in einen Geschichtsprozel3
eintretenden Erscheinung Gottes in Christus Jesus, weil die modernen
Alternativen zwischen Gott und Mensch, Gott und Welt die Spannung
zwischen den drei Polen nicht zufriedenstellend 16sen, vor allem die zu
wahrende Transzendenz Gottes und die Verborgenheit der Offenbarung
Gottes in Christus Jesus iibersehen. Auch der nichtchristliche Philosoph
kénnte einem Glauben Ausdruck verleihen, der im BewuBtsein der
Unaufhebbarkeit der Transzendenz Gottes diesen in seiner ambivalenten
Selbstoffenbarung nicht als Konkurrenten des Menschen, als Unter-
driickung seiner Freiheit und nicht als Hindernis zu seiner Weltaufgabe
sehen wiirde.

Der christliche Philosoph darf das weltlich-politische Engagement
betonen, ohne sich seiner Identitdt als Christ zu entledigen, weil das
christliche Ethos Sendung in die Welt, nicht Flucht vor den Weltauf-
gaben beinhaltet. Der nichtchristliche Denker konnte trotz aller weltent-
fremdenden Tendenzen im Christentum und trotz allem schuldhaften
Imperialismus kirchlicher Fiihrer die mégliche ideologiezersetzende Frei-
heit echten christlichen Seins wahrnehmen und zu steigern mithelfen.

In seiner kritischen Bewegung auf den eigenen Glauben hin befragt
der gliubige Denker Wahrheitsfindung (Dogma) und christliches Ver-
halten (Gebet, Kultus, unbedingtes Handeln) auf ihre Fragmentaritit,
ihre Freiheits- und Kommunikationsférderung und ihr weltliches Enga-
gement, und versucht dadurch seinen Glauben zu ldutern, der den
menschlichen Bedingungen eines sinnvollen Lebens entsprechen mii3te.
Im historischen Studium befafB3t er sich mit der Geschichte des Christen-
tums. Im philosophischen Zugang auf seinen Glauben hin muB er sich
bescheiden, weil der Philosophie die die Offenbarungsreligion konsti-
tuierenden geschichtlichen Momente in ihrer Heilsbedeutung entgehen.
Der Philosoph, sei er Christ oder nicht, gelangt also nur zu einer partialen
Erfassung des gesamten christlichen Glaubens, weil er bewuBt den iiber-
natiirlichen Glaubensakt ausklammert; als Glaubender iiberschreitet der
Christ den allen Vernunftwesen gemeinsam moglichen Zugang zum
Christentum hin zu einem konkreteren, wenn auch noch fragmentarischen
Erfassen seines Glaubens, weil er darin und daraus lebt. Die erste, kri-



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 437

tische Etappe sollte den Glauben liutern und die selbstkritischen Grund-
erfahrungen und -entscheidungen dem konkreteren Erfassen des Glau-
bens vermitteln; wenn auch erst im Glaubensakt die geschichtlichen
Momente Glaubenssprache gewinnen und der Ursprung der christlichen
Unbedingtheit sich dem eigenen Dabeisein erschlieBt, so miiten doch
die therapeutischen Wirkungen der Kritik sich auf das christliche Leben
iibertragen, es normieren und den christlichen Glauben rechtfertigen an-
gesichts des modernen Welt- und Selbstverstindnisses. Der christliche
Philosoph bliebe in der Spannung, in der eigentlichen Polaritit von
Philosophie und Religion, wie auch der nichtchristliche Religionsphilo-
soph trotz des eigenen gehaltvollen Glaubens in seinem kritischen Zu-
gang zu dem vorgefundenen christlichen Glauben die mégliche Dualitdt
von Philosophie und Religion einsehen koénnte. Die Dualitdt gestattet
gleichzeitig die Anerkennung des Glaubens und die kritische Reflexion;
sie wiirde auch Jaspers seinen eigenen gehaltvollen Glauben zugestehen,
der als unbedingter sich von der allen Menschen gemeinsamen Vernunft-
basis abhebt bzw. auf ihr aufbaut und anderen Raum lassen kann fiir
ein selbstindiges Philosophieren wie auch fiir den gelebten Christus-
glauben. Reduktion, prinzipieller Dualismus und mogliche Zweideutig-
keit schieden aus der Religionsphilosophie aus: Reduktion, weil sie der
Originalitit der Religion und der Partialitit der Religionsphilosophie
nicht Rechnung triagt; Dualismus, weil er wohl einen Ausgleich zwischen
Anerkennung und Kritik anstrebt, aber um den Preis einer These, die die
Geistesgeschichte nicht beriicksichtigt und die Dimensionen mensch-
licher Existenz verkiirzt; Zweideutigkeit, weil sie an die Reduktion
gebunden ist. Weil der Christ eigenstidndig philosophieren, am Reich
der Denker teilnehmen und eine Philosophie der Vernunft, eine Philo-
sophie der Existenz und eine Weltphilosophie erarbeiten kann *7 — mégen
auch seine christlichen Grunderfahrungen mitspielen, die Methode bliebe
doch. philosophisch — und weil dem Philosophen als Menschen der Weg
zum Christusglauben nicht prinzipiell verlegt ist, 148t sich der Dualismus
von philosophischer und christlicher Existenz nicht vertreten.

In diesem kritisch-dialogischen Riickblick ging es uns lediglich dar-
um, eine mogliche Uberwindung des sturen Dualismus in Jaspersscher
Terminologie und aufgrund zweier Ansitze beim Philosophen anzudeu-
ten. Eine andere Frage ist, ob Jaspers diese Weiterfithrung seiner Gedan-

1S, die Zusammenfassung der Philosophie Jaspers’ bei H. SANER, a. a. O.,
77-110.



438 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

ken begriilen kénnte oder sie vielleicht nicht doch als Filschung seines
Anliegens ansehen miifte.

Wohl unterscheidet der Philosoph den religionsphilosophischen Zu-
gang zum Christentum vom Leben aus dem christlichen Glauben, weil3
er doch um die Partialitit seiner philosophischen Deutung des Christen-
tums und um die Moglichkeit, es von innen zu verstehen im existentiellen
Dabeisein. Doch verwirklichen sich nach ihm beide Zuginge notwen-
digerweise in jeweils verschiedenen Menschen; eine friedliche Koexistenz
von Philosophie und Christentum im selben Menschen lehnt Jaspers ent-
schieden ab, weil der Glaubige sich der Leibhaftigkeit und der kirchlichen
Geborgenheit verschrieben hat und sich der philosophischen, zersetzen-
den Kritik entziehen mul3, und der Philosoph aus einem dem religidsen
Menschen unzuginglichen Ursprung lebt, den er aufgeben miiite, um
seiner Meinung nach das existentielle Dabeisein im christlichen Glauben
vollziehen zu konnen. Jaspers’ Philosophie zeigt zwar eine offene Flanke
fiir den Offenbarungsglauben, nicht jedoch als Offenheit fiir eine andere,
auch ihm mogliche urspriingliche Einstellung, sondern als Infrage-
gestelltsein durch ein anderes Menschsein, so daB3 er nicht zur Ruhe
kommen kann und jede Selbstzufriedenheit ihm verwehrt bleibt. Dall
der Philosoph dem christlichen Glauben gegeniiber fremd bleibt, bedingt
u. a. sein eigener, letztlich doch selbstgeniigsamer Glaube, der alles ent-
hilt, was das Leben unbedingt zu gestalten vermag: Lebensweisheit,
Anweisung zu eigentlichem Menschsein und echter Transzendenzer-
fahrung, Hinweise auf das individuelle und gemeinsame Heil, so daB
keine Frage nach einer Erginzung, kein Bediirfnis fiir eine Uberhthung
des natiirlichen Glaubens sich anmelden kann. Aber was gestattet dem
Philosophen, diese Alternative von Philosoph-Sein und Christ-Sein als
allgemeinverbindliche Forderung zu erheben?

Trotz gelegentlicher Aussagen, die WIRr als Ansatz zur Dualitdt von
Philosophie und Christentum interpretiert haben, verfestigt Jaspers die
Spannung zwischen Philosophie und Religion zum allgemeingiiltigen
Dualismus: der Christ ist Christ, der Philosoph ist Philosoph; beide
Existenzformen bilden Gegenpole und lassen sich in einer Alternative
aussprechen, der kein abendlidndischer Glaubender sich zu entziehen
vermag. Dabei verwickelt sich der Philosoph unweigerlich in Wider-
spriiche: Ist der Christ nicht wie jeder andere Mensch mégliche Existenz
und im bewuBten Zusichselberkommen mdoglicher Philosoph? Sollte die
allen Menschen gemeinsame Vernunft den denkenden Christen abge-
sprochen werden? Oder gibt der echte Christ vielleicht immer sein



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 439

Menschsein preis? LaBt sich christliche Existenz ausschlieBlich in Ver-
nunftwidrigkeit vollziehen? MiiBte nicht die uns allen gemeinsame Mog-
lichkeit existentieller Vernunft die prinzipielle Kluft zwischen Philo-
sophie und Christentum auffiillen? Auf die eben aufgeworfenen Fragen
bleibt Jaspers uns eine klare Antwort schuldig. Bestétigt er nicht unsere
Vermutung, daB er letztlich doch nur eine bestimmte Form der Philo-
sophie, die eigene und die seiner nichtkirchlich gebundenen Ahnen gelten
14Bt? Wo bliebe dann aber sein Drang nach wirklicher weLT-Philosophie,
wenn er schon einen Teil des abendldndischen Philosophierens verkennt ?

Trotz aller Einwidnde gegen Jaspers’ Religionsphilosophie miissen
wir ihm doch das Verdienst zusprechen, im Gegensatz zu vielen Philo-
sophen die Religion nicht einfach auszuklammern oder aufzuldsen, son-
dern als DrauBenstehender eine ernste Auseinandersetzung zu wagen,
die nicht zu einem Christen und Philosophen gleichzeitig befriedigenden
Ergebnis fiihrt, nicht weil seine kritische Philosophie — und darin besteht
ihre Eigenstdndigkeit gegeniiber der Theologie — bewul3t den iibernatiirli-
chen Glaubensakt ausklammert und doch mit rationalen Mitteln das Chri-
stentum als Dogma, geistige Macht und gelebte Erfahrung tiberpriift, son-
dern weil er einen prinzipiellen Dualismus postuliert. An der Dualitdt von
christlichem Glauben und Philosophie 148t sich nicht riitteln, wenn auch
der Dualismus der Philosophiegeschichte und dem Hingeordnetsein der Er-
fahrung auf kritische Deutung nicht ganz Rechnung trdgt. Doch bietet
Jaspers einen interessanten Ausgleich zwischen Kritik und Anerkennung,
der ihm die Kritik an der Erscheinung der Religion und eine gewisse Aner-
kennung der Originalitit des christlichen Wesens fiir andere gestattet.

Jaspers’ Religionsphilosophie schlieBt sich nicht ab; durch sein
GrenzbewulBtsein und die UnabschlieBbarkeit seiner Auseinandersetzung
mit dem Christentum ermutigt er, weiter tiber das religionsphilosophische
Problem nachzudenken, ohne voreilig eine fanatische AusschlieBlichkeit
oder eine illusorische Harmonie zwischen Philosophie und Christentum
zu postulieren #8.

SchlieBlich lebt er uns vor, was intellektuelle Redlichkeit bedeutet *°:
Der nichtchristliche abendldndische Denker soll seinen Weg gehen, ohne

48 Echte Religionsphilosophie bleibt vielleicht immer ein Zwischensein, zwi-
schen «liberalistischer Einebnung» und «orthodoxistischer Gewaltsamkeit», ein
Zwischensein, das sowohl die « Reduktion» der Religion «auf ihren vernunftgemifBen
Kern» als auch die Preisgabe an unkontrollierte « Absurditdt» «durch Opferung des
intellektuellen Gewissens» zu vermeiden hat (J. PFEIFFER, a. a. O., 129 {.).

% S. Hermann Hornw, Philosophischer und christlicher Glaube. Erldautert an
dem Verstindnis Jesu in der Philosophie von Karl Jaspers. Essen 1961, 11. Uber



440 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

seine Haltung zum ausschlieBenden Zeichen intellektueller Redlichkeit
aufzublihen; immer wieder muB er die eigene Uberzeugung kritisch
tiberpriifen, ohne das Risiko der persénlichen Entscheidung zu fliehen;
ja, er muB} sich auch dem christlichen Glauben stellen. Durch seine Hal-
tung der Redlichkeit fordert der Philosoph aber auch den Offenbarungs-
gliubigen heraus, den christlichen Weg in intellektueller Redlichkeit
zu gehen, sich der Kritik nicht zu versagen, auf den DrauBenstehenden
zu héren und mit ihm in Kommunikation zu treten, sogar mit Jaspers —
vielleicht gegen dessen Absicht — ein philosophisches Gesprich zu wagen.

intellektuelle Redlichkeit, s. Karl RauNER, Intellektuelle Redlichkeit: Rahner-
Dantine, Intellektuelle Redlichkeit — Glaube und Wissenschaft. Wien—Freiburg-
Basel 1966, 7-33.



	Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

