
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

Autor: Reiffer, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


René Reiffer

Philosophie
angesichts des christlichen Glaubens

Das religionsphilosophische Problem bei Karl Jaspers

Im Glaubensvollzug und in der Religionsphilosophie unterscheiden
wir zwei ursprüngliche, in unaufhebbarer Spannung zueinander stehende

Einstellungen des Subjekts in bezug auf dasselbe Objekt, die religiöse
Wahrheit und die religiöse Haltung: eine ursprünglich gläubige und eine

ursprünglich kritische 1. Die Problematik wächst, wenn die Philosophie
sich der übernatürlichen christlichen Religion zuwendet: Jaspers'
Religionsphilosophie meint vorzüglich den christlichen Offenbarungsglauben,
der Mysterien bekennt, die nur durch Gottes Offenbarung erkannt und
im übernatürlichen Glauben angeeignet werden; die Philosophie ihrerseits

strebt vernünftige Einsicht an und schließt, selbst wenn sie sich

als philosophischer Glaube versteht, für sich den übernatürlichen
Glaubensakt aus: ihr Zugang zur Religion ist kein gläubiger, sondern von
ihrem Wesen her ein kritischer. Deshalb läuft die Philosophie angesichts
des christlichen Glaubens immer Gefahr, entweder den fremden Glauben

von ihrer ursprünglichen Einstellung her kritisch umzudeuten und in
den Augen der Christen zu verfälschen oder ihn im Wissen um dessen

Ursprünglichkeit dem vernünftigen Zugang überhaupt zu verbieten 2.

In der philosophischen Kritik am christlichen Glauben geht es also

darum, zwei zunächst unversöhnbaren Forderungen zu genügen: einerseits

ein ursprünglich Anderes, der Philosophie Vorgegebenes, in seiner

1 Vgl. Georges van Riet, Philosophie et Religion (Bibliothèque phüosophique
de Louvain 23). Löwen-Paris 1970, 66 ff.

2 Vgl. ders., Problèmes d'épistémologie (Bibliothèque phüosophique de
Louvain 20). Löwen-Paris 1960, 299.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 413

Originalität anzuerkennen, falls man die Eigenart des christlichen Glaubens

nicht verleugnen will, und andererseits dieses Andere von der
philosophischen, vernünftigen Einsicht her zu deuten und zu bewerten, sogar
zu läutern, falls man überhaupt Philosophie, Religionsphilosophie betreiben

und der Philosoph sich seiner kritischen Aufgabe nicht entledigen
will3. Wie läßt sich die Anerkennung des ursprünglich Anderen, des

christlichen Glaubens, mit dessen kritischen Deutung versöhnen? Wie
kann die Philosophie, die letztlich alles verstehen möchte, den christlichen

Glauben deuten, ohne ihn in Philosophie umzuwandeln?
Das religionsphilosophische Problem, das wir unter dem Gesichtspunkt

des Ausgleichs zwischen Anerkennung und Kritik formuliert
haben, läßt sich auch unter dem Aspekt des Geltungsanspruchs der
religionsphilosophischen Aussagen stellen. Mit der Kritik verbindet Jaspers'
Philosophie ihr eigenes methodologisches Bewußtsein, das Bewußtsein
dessen, was sie tut und wie sie es tut und in welchen Grenzen das Gesagte

Anspruch auf Geltung erhebt. Beansprucht die philosophische Deutung
des christlichen Glaubens, die den religiösen Glaubensakt ausklammert,
im Bewußtsein ihrer kritischen Aufgabe das Andere total einzufangen
und die einzige eigentliche Wahrheit zu vermitteln, zerstört sie die
Ursprünglichkeit des Christentums und leugnet die Vielfachheit der menschlichen

Wirklichkeitsbezüge; läßt die Philosophie im Bewußtsein der
Partialität ihres Zugangs zur Religion 4 das Fremde bloß sein, tut sie

ihrer Aufgabe nach vernünftiger Durchdringung aller Erfahrung nicht
Genüge und wird ihres Anspruchs auf Universalität nicht gerecht.

Beide Gesichtspunkte, der des Ausgleichs zwischen Anerkennung
und Kritik, den uns die religionsphilosophische Fragestellung
aufzwingt, und der der Geltung der philosophischen Aussagen, den uns
Jaspers selbst zu Bewußtsein bringt, lassen dieselben Fragen auftauchen,
warnen vor denselben Sackgassen und fallen letztlich zusammen, insofern

das Gelingen des Ausgleichs zwischen Anerkennung und Kritik in
der Religionsphilosophie vom Ausgleich zwischen dem Bewußtsein der
Partialität der Philosophie und ihres legitimen Anspruchs auf Universalität

abhängt.

3 Vgl. ders., Philosophie et Religion 68.
4 Den Ausdruck « Partialität » gebrauchen wir im Sinne einer negativen Abstraktion,

insofern die Philosophie die christliche Religion unter Vernachlässigung des
christlichen Glaubensaktes betrachtet; der religiöse Glaubensakt wird nicht als für
die Religion unwesentlich, wohl aber als der Religionsphilosophie wesensfremd
ausgeklammert; durch diese Einseitigkeit bleibt die Philosophie ihrer eigenen
ursprünglichen Einstellung treu.

27



414 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

Die Klärung der Beziehungen zwischen philosophischem und christ
lichem Glauben ist eine echte Frage, die dank des methodologischen
Bewußtseins Jaspers' Anhaltspunkte zu einer Antwort bietet, aber doch

nicht ohne genauere Prüfung einer Lösung zugeführt werden kann, weil
des Philosophen Aussagen Anlaß zu unterschiedlichen Deutungen gegeben

haben. Die Interpretationen reichen von der Behauptung, Jaspers
reduziere letztlich den christlichen Glauben auf den philosophischen 5,

betrachte das Christentum als Abfall vom eigentlichen Glauben oder als

Vorstufe zu ihm, weil seine Philosophie in ihrem Konkurrenzstreben zum
Offenbarungsglauben den Anspruch zu erheben scheint, der privilegierte
Weg zu Glauben, Menschwerdung, Transzendenzerfahrung und Heil zu
sein, bis hin zur Meinung, eine Zweideutigkeit charakterisiere die
Einstellung des Philosophen, weil er trotz der postulierten Polarität von
Philosophie und Religion, die ihm eine Anerkennung des christlichen
Glaubens für andere ermögliche, doch faktisch den ihm fremden Glauben
umwandle in Philosophie 5 und das Grenzbewußtsein im eigenen
Selbstverständnis sich paare mit dem Totalitätsanspruch der Philosophie 1.

5 S. etwa Johannes B. Lötz, Die Transzendenz bei Jaspers und im Christentum:

Stimmen der Zeit 137 (1939-40) 75 f.; Heinrich Fries, Existenz und
Transzendenz. Gott und Mensch in der Phüosophie von Karl Jaspers: Der Mensch vor
Gott. Beiträge zum Verständnis der menschlichen Gottbegegnung. Festschrift für
Theodor Steinbüchel. Düsseldorf 1948, 318 f. ; ders., Ist der Glaube ein Verrat am
Menschen? Eine Begegnung mit Karl Jaspers. Speyer 1950, 40.64; Fritz-Joachim
von Rintelen, Philosophie der Endlichkeit als Spiegel der Gegenwart. Meisenheim
1951, 378 f.; Wilhelm Keilbach, Philosophischer Glaube in christlicher Existenz.
Ein Strukturvergleich (Karl Jaspers - Thomas von Aquin) : Münchener theologische
Zeitschrift 7 (1956) 171 f.; Xavier Tilliette, Karl Jaspers. Théorie de la vérité.
Métaphysique des chiffres. Foi philosophique (Théologie 44). Paris 1960, 124 fi.;
ders., Philosophes contemporains. Gabriel Marcel, Maurice Merleau-Ponty, Karl
Jaspers (Textes et études philosophiques). Paris-Brügge 1962, 107 f.; Johannes
Pfeiffer, Existenz und Offenbarung. Die Existenzphilosophie von Heidegger und
Jaspers als Weg zur Selbstprüfung des Glaubens. Berlin 1966, 127.

6 S. Hans Freiherr von Campenhausen, Die philosophische Kritik des
Christentums bei Karl Jaspers: Zeitschrift für Theologie und Kirche 48 (1951) 239 ff.;
X. Tilliette, Philosophes contemporains 99; J. Pfeiffer, a. a. O., 66 f., 86 f.

7 S. Alphonse De Waelhens, La philosophie de Martin Heidegger (Bibliothèque

philosophique de Louvain 2), 4. Aufl. Löwen 1955, 301; Jean Wahl, La
pensée de l'existence. Paris 1951, 155 f., 235 fi. ; Hans Kunz, Versuch einer
Auseinandersetzung mit der Transzendenz bei Karl Jaspers: Paul Arthur Schilpp (Hg),
Karl Jaspers (Philosophen des 20. Jahrhunderts). Stuttgart 1957, 495; Paul Hossfeld,

Die Unerkennbarkeit der Transzendenz in Karl Jaspers' Werk: Von der Wahrheit

: Münchener theologische Zeitschrift 14 (1963) 291 ff. ; WolfHertel, Existentieller
Glaube. Eine Studie über den Glaubensbegriff von Karl Jaspers und Paul Tillich
(Monographien zur philosophischen Forschung 74). Meisenheim 1971, 176.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 415

Müßten diese Interpretationen nicht eine Falsifizierung erfahren, die

erste, weil sie die Eigenständigkeit der Religion und die Partialität der

Religionsphilosophie leugnet, die zweite, weil sie die Kohärenz der

Religionsphilosophie Jaspers' in Frage stellt Wir versuchen, in des Philosophen
Gedankengängen einen dritten Weg aufzuspüren, der den Vorwürfen der

Autoren besser standhält und vielleicht auch dem Selbstverständnis

Jaspers' und seinem Verhältnis zum Christentum gerechter wird.

I. ZÖGERNDE ANERKENNUNG DES CHRISTLICHEN GLAUBENS

Einen Ansatz zur Widerlegung der ersten Interpretation der

religionsphilosophischen Fragestellung bei Karl Jaspers (Reduktion) bietet
der betonte Wille Jaspers', den ihm fremden Glauben anzuerkennen und
seine eigene Philosophie als fragmentarischen Zugang zur Wirklichkeit
gelten zu lassen. Und doch stoßen wir auf diesem Wege zu keiner
überzeugenden Lösung vor, weil der Wille, den christlichen Glauben
anzuerkennen, zu mißlingen droht und die Selbstbescheidung des Philosophen
sich mit der absoluten Privilegierung seines Glaubens zu paaren scheint.
Eine solche Inkohärenz befriedigt den Wahrheitssuchenden nicht; auch
büßen Jaspers' Gedanken in diesem Falle an Überzeugungskraft ein.

Es müßte ein neuer Ansatz gefunden werden, um die heftige Kritik am
christlichen Glauben mit dem Anerkennungsversuch zu vereinbaren.

Der zentrale Begriff der «Polarität» von philosophischem und
christlichem Glauben könnte weiterhelfen. Auch außerhalb der religionsphilosophischen

Texte und Werke taucht der Begriff «Polarität» häufig in
Jaspers' Philosophie auf 8. Er beinhaltet folgende Momente : notwendige
Existenz zweier Glieder oder Mächte; Spannung, Antinomie,
Widerspruch, Gegensatz; untrennbarer Bezug aufeinander, Ineinandersein,
gegenseitiges Sichhervortreiben; Beziehung ohne Synthese,
Nichtendgültigkeit. Die Polarität von philosophischem und christlichem Glauben
ließe sich von diesen Momenten her umschreiben als notwendige Beziehung

des philosophischen Glaubens auf den christlichen, und zwar so,
daß beide Glaubensgestalten sich wesentlich voneinander abheben und
im Widerspruch zueinander stehen, zugleich nicht ohne einander sein

können, ineinander verschlungen sind und sich gegenseitig hervortreiben,

8 S. Sachverzeichnis: Philosophie. 3. Aufl. Berlin-Göttingen-Heidelberg 1956
(Zitationsweise : P) III 262 ; Von der Wahrheit. Philosophische Logik. Erster Band.
2. Aufl. München 1958 (Zitationsweise: W) 1087.



416 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

ohne daß ihr freundschaftlich-feindlicher Bezug jemals eine endgültige
Fixierung gestatten dürfte. Diese Umschreibung stimmt mehr oder

weniger mit Jaspers' «Definition» des Verhältnisses von Philosophie und

Religion überein 9. Der Text weist hin auf die Gegensätzlichkeiten (Religion

als Gegner des Philosophierens, als solcher aber der fruchtbare
Widerstand, dessen der Denker bedarf, um zur eigenen Identität und

zur Autonomie zu finden) und zugleich auf das Ineinandersein und den

gegenseitigen Bezug von Philosophie und Religion. Die negative
Komponente der Polarität beherrscht die Kritik am christlichen Glauben.

Insofern diese Philosophie den ganzen Menschen ergreift und sein ganzes
Leben erleuchtet und führt, versteht man, daß sie in Konkurrenz zum
Christentum treten muß. Eine genauere Darstellung des philosophischen
Glaubens läßt den Verdacht einer Quasi-Identität zwischen Philosophie
und Christentum aufkommen, sowohl was ihre Struktur (Offenbarung -
Chiffer; Geschichtsverständnis; heilige Bücher - philosophische Tradition;

Kirche - Reich der Geister; Credo - Glaubensgehalte; Dekalog -
Grundforderungen der Philosophie; Gebet und Kultus - philosophische

Kontemplation) als auch ihr Anliegen (das Heil des Menschen) betrifft,
so daß man vielleicht Jaspers' Philosophie als säkularisierte Religion
bezeichnen darf 10. Gerade deshalb versucht der Philosoph den Verdacht
durch eine scharfe Kritik zu beseitigen, um den Weg zur eigenen
Selbstbehauptung zu eröffnen und die alte Alternative von Offenbarungsreligion

und Wissen, von Absurdität und Allgemeinem zum Dreiergespann
von philosophischem Glauben, Offenbarungsglauben und Wissenschaft zu
durchbrechen. Gleichzeitig aber bemüht er sich, einen positiven Zugang
zum Christentum zu gewinnen. Die Religion erscheint ihm in der Gegenwart

zunächst als der notwendige Überlieferungsträger der Glaubensgehalte,

die nur durch organisierte Gemeinschaften wie die Kirchen tradiert
werden können ; dann auch als der erwünschte Glaubensraum, der dem

philosophierenden Einzelnen ein Zuhause anbietet ; schließlich als ein Teil
unserer abendländischen Herkunft, denn der Bibel und den Kirchen
verdanken wir z. T. unser geistiges Gut, die geistige Persönlichkeit des

Abendlandes, unser Zeitbewußtsein und unsere Zeitkritik, die Entste-

9 S. W 916 f.
10 S. Jean Paumen, Jaspers et la religion: Revue Internationale de

Philosophie 15 (1961) 280; vgl. bei Jaspers: Antwort von Karl Jaspers auf die 24
Erläuterungen und kritische Essays über sein Werk (Zitationsweise: A) : Schilpp 776.

Dagegen spricht Jaspers in P I, VII. XXXIV; A 777; Der philosophische Glaube
angesichts der Offenbarung. München 1962 (Zitationsweise: PGO) 476.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 417

hung der modernen Wissenschaft, die zweite Chiffersprache, als die der

Philosoph die Schätze des biblisch-christlichen Denkens existentiell sich

aneignet.
Trotzdem regt sich der Verdacht, Jaspers möchte letztlich die Religion

in Philosophie umwandeln und der eine Pol, der philosophische
Glaube, beanspruche in diesem Verhältnis eine Vorrangstellung. Der

Philosoph bietet jedoch einen Ausweg aus der Schwierigkeit an:

«Ofienbarungsglaube und Vernunftglaube als solche stehen polar
zueinander, sind betroffen voneinander, verstehen sich zwar nicht restlos,

aber hören nicht auf im Versuch, sich zu verstehen. Was der je
einzelne Mensch in sich für sich selbst verwirft, das kann er im Anderen

als dessen Glauben doch anerkennen» 11.

Echte Polarität scheint demnach nur garantiert, wenn Jaspers seine

reduktiv anmutenden Äußerungen nicht identisch erklärt mit dem Wesen
des christlichen Glaubens und diesen Glauben als Möglichkeit für andere

auf axiologischer Ebene gelten läßt.

7. Das Grenzbewußtsein des Philosophen

Der Philosoph begründet sein Grenzbewußtsein angesichts des

christlichen Glaubens auf dreifache Weise: wissenschaftstheoretisch,
existentiell, theologisch. Insofern die Religion wie die Philosophie dem

absoluten Bewußtsein zugeordnet wird, läßt sie sich befragen nach ihren

objektiven Aussagen und nach der psychologischen Zuständlichkeit, die

unter der Sinngebung versteckt hegt, aber das Bewußtsein überhaupt
erfaßt nur Äußerliches, es kommt nicht in eigentliche Berührung mit
der Substanz. Die Geschichtswissenschaft erweist sich als unerläßlich,
um die Früchte einer Glaubensgestalt zu vergegenwärtigen, aber auch
sie bleibt an der Oberfläche. Keine Religionswissenschaft erfaßt die

Wirklichkeit der Religion, wenn sie auch deren Erscheinung erkennen
und verstehen kann ; der Glaube selbst entzieht sich dem Wissen 12. Eine

eigentliche Berührung mit dem Wesen des Christentums könnte Jaspers
im kommunikativen Ausstrecken der Hände finden; als Glaube würde
die Philosophie einen Zugang gewinnen zur Substanz des anderen Glau-

11 PGO 100 f.
12 S. Aneignung und Polemik. Gesammelte Reden und Aufsätze zur Geschichte

der Philosophie. Herausgegeben von Hans Saner. München 1968, 362.



418 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

bens. Weil aber der Glaube jeweils geschichtlich ist und zwischen Religion
und Philosophie eine Kluft besteht, so daß beide sich im selben Menschen
ausschließen und der Philosoph keinen überlegenen Standpunkt außerhalb

des Gegensatzes einzunehmen vermag, bleibt auch dem
philosophischen Glauben der Zugang zur christlichen Substanz verwehrt13.
Jaspers lehnt für sich den Offenbarungsglauben ab und behauptet die

Vernunft; vielleicht wäre es ihm als Zusehendem vergönnt, tiefere
Einsicht in das Wesen des Christentums zu gewinnen; aber entscheidende
Momente entgehen ihm, weil er nur von außen zusieht und in seiner

existentiellen Wahl des philosophischen Glaubens das Andere nicht mehr
in dessen Mitte trifft, weil er selber nicht ist, was er einsieht, sondern nur
eine losgelöste objektive Wahrheit erblickt, die er existentiell nicht
mitvollziehen kann; der christliche Glaube bleibt für Jaspers ein Geheimnis,
das nur der annehmen kann, der nicht bloß darum weiß, sondern darin
lebt. Dies um so mehr, als die Substanz, die Offenbarung, nur dem

geschenkt wird, dem Gott die Gnade gibt, denn Gott hat die Initiative;
der Philosoph kann nicht glauben, weil ihm die Gnade dazu fehlt, er
kann nicht das Wesen des christlichen Glaubens treffen, weil er den

übernatürlichen Glaubensakt nicht setzt14.
Deshalb läßt sich der Kern des Christusglaubens, die Offenbarung,

philosophisch nicht einfangen; der Philosoph kann nicht entscheiden,
ob es sie gibt und was sie ist; nur dem Gläubigen offenbart sich Gott:

«Keine Vernunftinstanz kann a priori ableiten, daß Offenbarung
sein kann und daß diese gleichsam einen vorgegebenen Ort unseres
Denkens erfüllt. Sie ist nicht möglich und nicht unmöglich. Sie kommt
als etwas ganz Anderes gegenüber allem Denken und Erfahren von
außen» 15.

Erklärt sich nicht von hier aus, daß die Offenbarung nicht denkbar
und nicht möglich ist in der Philosophie des Umgreifenden Kommt die

Religion in Jaspers' Wahrheitsvergewisserung deshalb nicht vor, weil sie

sich in der Grunderfahrung des Draußenstehenden nicht vorfinden kann
Wenn auch die Offenbarung als das Andere sich dem philosophischen

Zugriff entzieht, so doch nicht der Offenbarungsglaube, der als empirische
Erscheinung überprüfbar und als menschliche Wirklichkeit einer kriti-

13 S. Existenzphilosophie. Berlin, 3. Aufl. 1964 (Zitationsweise: EP) 80.
14 S. PGO 51. 167. 498 f.; Provokationen. Gespräche und Interviews.

Herausgegeben von Hans Saner. München 1969, 68.
15 PGO 63; vgl. 107.164.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 419

sehen Betrachtung zugänglich ist. Nur der sich aussprechende und in
die Welt hinein gelebte Glaube setzt sich der Kritik und dem
reformatorischen Bestreben Jaspers' aus: an ihren Früchten soll man die Christen

erkennen, und auf ihre wirkungsvollsten Früchte hin befragt der

Philosoph seine christlichen Gesprächspartner ; das Übergewicht scheinen

die faulen Früchte zu haben, wobei Jaspers vielleicht zu schnell die

weniger auffallenden positiven Taten und Verhaltensweisen übersieht,
obwohl er meint, die seiner Ansicht nach heilsamen Wirkungen der

Religion in der Welt und in den einzelnen Menschen nicht zu vernachlässigen.

Auf keinen Fall identifiziert er die ihm zugänglichen, meist negativen

Momente des christlichen Glaubens mit dessen Wesen, wenn auch
das Häßliche im christlich-kirchlichen Verhalten und der Mangel an

Orthopraxie vielleicht Rückschlüsse auf das Wesen des christlichen
Glaubens und die Orthodoxie gestatten würden. Auch verbietet ihm die

Polarität, das Christentum einfachhin in der Philosophie aufzuheben
und den unerläßlichen Gegenpol zu übersehen. Vielmehr versucht er, den

christlichen Glauben als fremde Möglichkeit anzuerkennen, und dies

ermöglicht ihm das Bewußtsein der prinzipiellen Grenzen aller Philosophie.
Das Grenzbewußtsein in bezug auf die einzelne Philosophie treffen

wir gelegentlich an: jeweiliges Selbstsein als Subjekt des Philosophierens
weiß sich nie als das Ganze; kein Mensch und keine Institution dürfen
beanspruchen, allumfassend und allgemeingültig zu sein; die

Selbstbescheidung des Philosophen drückt sich aus im Bewußtsein der
Geschichtlichkeit: sie wird «Ursprung der Gesinnung, nicht alles zu sein

und sich nicht für den Typus des Seins zu halten, das allein sein soll» 16.

Den Totalitätsanspruch verwehrt Jaspers nicht allein dem
Einzelphilosophen, sondern der Philosophie schlechthin: Kierkegaard und
Nietzsche haben eine neue Situation für das gegenwärtige philosophische
Bewußtsein geschaffen; beide heben bewußt die Philosophie auf in den
Glauben an die absurde Paradoxie oder in die Glaubenslosigkeit :

«Gemeinsam machen sie deutlich, was dem Philosophieren dadurch
zukommt, daß seine Möglichkeit nicht alle Möglichkeit des Menschen
ist. Denn die Möglichkeit der philosophischen Existenz findet sich
selbst in ihrem reinen Ursprung nur dadurch, daß sie sich vor anderer
Wirklichkeit sieht, die nicht für sie, aber für sich selbst wahr ist
Daher kann sich philosophische Wahrheit, solange sie nicht in die
Irre geht, nicht als die eine und einzige Wahrheit verstehen. Sie sieht
das Andere außer sich, zu dem sie sich dauernd verhält, ohne es als

16 P III 24.



420 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

Unwahrheit schlechthin zu verneinen und ohne es als eigene Wahrheit
aneignen zu können» 17.

Das Bewußtsein der Geschichtlichkeit aller Philosophie impliziert
die Forderung nach Kommunikation: da die philosophische Wahrheit
nie einzige Wahrheit, der philosophische Glaube nie alleiniger Glaube, ja
selbst die Vernunft nicht absolut ist und der Philosoph sich auf der
Suche nach der ganzen Wahrheit bewegt, deren Monopol er nicht für
sich beanspruchen darf, läßt er sich vom Drang beseelen, nicht bloß
anderen Philosophen, sondern auch dem nichtphilosophischen Gegner

zu begegnen.

2. Der christliche Glaube als mögliche Wahrheit für andere

Die christliche Existenz kann der Philosophierende nicht
verwirklichen, aber er muß sich hüten, daraus ein allgemeingültiges Verbot
für andere zu machen. Die Undenkbarkeit der Offenbarung gilt nur für
die Philosophie, nicht schlechthin 18. Deshalb bleibt Raum für die
Anerkennung des Anderen :

«Der philosophisch Glaubende aber müßte den ihm fremden Glauben
als aus anderem Ursprung kommende mögliche Wahrheit anerkennen,
auch wenn er ihn nicht zu verstehen vermag. Er müßte der Verführung

widerstehen, die ihn durch sein Denkenkönnen, wenn es das
Bewußtsein seiner Grenzen verliert, zu der vermeintlichen Einsicht
treiben will, Offenbarung sei absolut unmöglich, weil sie für ihn nicht
möglich ist» 19.

Ohne ihn selber aneignen zu können, respektiert der Philosoph den
christlichen Glauben als ein für die Philosophie nicht zu ahnendes

Geheimnis, und zwar als Möglichkeit für andere : den Drang nach
Leibhaftigkeit, das Trinitätsdogma, den unverständlichen Gnadenglauben,
den christlichen Unsterblichkeitsgedanken, die kirchlichen Institutionen :

nicht alle Menschen sind auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen,
und deshalb gestattet der freie Glaube den Mitmenschen, andere Wege

zu gehen, die ihm selbst vielleicht als Holzwege und Sackgassen er-

17 Vernunft und Existenz. 4. Aufl. München 1960, 138 f.
18 S. PGO 164.
19 PGO 533; vgl. Der philosophische Glaube angesichts der christlichen

Offenbarung. In: Philosophie und christliche Existenz. Festschrift für Heinrich
Barth. Basel-Stuttgart 1960 (Zitationsweise : PGchrO) 7.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 421

scheinen. Das Philosophieren möchte das ihm Fremde nicht degradieren,
sondern unangetastet lassen, was es nicht versteht.

Daß Jaspers das Andere nicht bloß auf Daseinsebene gelten läßt,
zeigt das Sichinfragestellenlassen des Philosophen durch den fremden

Glauben, und zwar in der Wurzel des eigenen Glaubens. Den negativen
Entschluß wagt Existenz nicht für schlechthin unwahr zu erklären;
vielmehr verbindet sich mit dem Weltbürgertum angesichts der
kompromißlosen Heiligkeit ein unaufhebbares Schuldbewußtsein. Versagt
sich Jaspers dem christlichen Glauben, der ihn anlockt und den er als

eine menschliche Möglichkeit anerkennt, so verwehrt er sich zugleich
jede Ruhe, jeden Totalitätsanspruch. Die kirchliche Verkündigung
bewertet der Philosoph als eine ihm versagte fremde Möglichkeit.
Infragestellung überhaupt erfährt Jaspers als Bedingung der Wahrheit,
und er möchte sich jeder Infragestellung aussetzen, selbst noch durch
den verführenden Anruf seitens der christlichen Leibhaftigkeit und der
kirchlichen Geborgenheit.

Die Bereitschaft zur Anerkennung gestattet Rückschlüsse auf die

von vielen Autoren einseitig betonte Kritik am Christentum. Gerade

weil der Philosoph «sich selbst mit seinem Denken nicht der Vertretung
aller gewiß ist» 20, darf seine Kritik sich nicht zur endgültigen
Verurteilung verabsolutieren: zwischen beiden Glaubensgestalten herrscht
nicht die Alternative von Gut und Böse, von Wahrheit und Falschheit.
Wenn der gelebte Christusglaube Jaspers auch als Aberglaube erscheint,
so weiß er doch um seine Grenzen :

«Von der Erfahrung der Freiheit her aber wird unterschätzt, in wie
hohem Maße das, was objektiv wie Aberglaube aussieht, in der Tat
Träger ursprünglichen Aufschwungs sein kann, der in nur negativer
Aufgeklärtheit verloren wäre» 21.

Die Abschwächung der Anerkennung macht der Philosoph z. T.
wieder rückgängig. Als Antwort auf den Angriff von Paul Ricceur, die

Spannung zwischen Philosophie und Religion sei bei Jaspers ausschließend

22, betont dieser das polare Verhältnis und leugnet die Exklusivität,
weil er sich wehre «gegen jeden Ausschließlichkeitsanspruch sowohl einer
kirchlichen Glaubenswahrheit wie einer philosophischen Wahrheit» 23.

Schränken aber die Bedingungen, an die Jaspers meistens, nicht immer,

20 PGO 506.
21 W 154.
22 S. Philosophie und Religion bei Karl Jaspers: Schilpp 636.
23 A 776.



422 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

die Anerkennung zu knüpfen scheint, nicht letztlich die Anerkennung
so ein, daß die reduktive Tendenz doch wieder die Oberhand gewinnt?
Der Christ findet den Beifall des Philosophen, wenn er seinen Glauben in
die eigene Existenz übersetzt. Jaspers bewundert die seltenen Christen,
die geistige Kraft und grenzenlose Güte ausstrahlen, in stiller Askese

leben und ihr Dasein in tätiger Liebe einsetzen. Volle Anerkennung
findet der echte Glaube, der nicht Täuschung über die empirische Realität,

nicht sacrificium intellectus, nicht unsittliches Handeln fordert, die

Chiffer nicht mit der Leibhaftigkeit verwechselt und nicht dem
Aberglauben verfällt: aus Jaspers' Kritik am christlichen Glauben ergibt
sich, daß nur ein sich entfremdeter, seine Identität z. T. einbüßender
Glaube volle Anerkennung finden könnte; doch trägt die Kritik des

Philosophen nicht immer so weit : grundsätzlich genügt ihm schon, wenn
der christliche Glaube ohne Anspruch an andere und ohne Fanatismus

auskommt, wenn der Gläubige im Festhalten am Heilsgeschehen keine

Konsequenzen zieht, die die Philosophie bedrohen und zwingen möchten,
denn jeder direkt oder indirekt zwingende Anspruch gefährdet das

eigentliche Menschsein und zerstört unser friedliches Miteinander. Stille

Gläubigkeit ohne Anspruch kann Wahrheit für andere sein, wenn auch

nicht mehr für den Philosophen, der ja um seine Identität ringen muß.
Bleibt der Intoleranz nicht jede Anerkennung versagt? An sich gewiß,
und damit scheint das faktische Christentum doch wieder verurteilt zu
sein; aber Jaspers macht zwei Einschränkungen, die auch dann noch
einen Ansatz zur Kommunikation und zur Anerkennung ermöglichen:
Zunächst ist kein Mensch nur intolerant, nur Glaubenskämpfer, jeder
nimmt teil an der uns gemeinsamen Menschenwürde und trägt die
Möglichkeit der Kommunikation in sich ; ferner regt der Glaube an die Gottheit

den Philosophen zur Kommunikation mit dem Intoleranten an,
weil die Transzendenz nie ganz zum Einzelnen spricht und ihm noch im
Intoleranten entgegentreten kann.

Die Frage, ob Jaspers dem Christen eigentliches Menschsein und
seiner Transzendenzerfahrung Authentizität zugesteht, müssen wir insofern

bejahen, als jeder Mensch doch mögliche Existenz ist und «Mythen»
und «Offenbarungen» sich philosophisch nicht totaliter einholen lassen,

handelt es sich doch um ursprüngliche Anschauungen, die die Reflexion
nicht als solche, sondern nur verwandelt anzueignen vermag.

Die Behauptung von der Polarität zwischen Philosophie und Religion

bestimmt das gesamte Verhältnis zum christlichen Glauben. Die
angedeutete Evolution (Religion als Vorstufe zur Philosophie) und die



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 423

reduktiv anmutende Kritik entsprechen der fragmentarischen Sicht

Jaspers', der nur von der Philosophie her die Entwicklung des Glaubens

in der Welt zu sehen vermag, sich also bewußt einseitig verhält, weil ein
Überblicken und Begreifen des Ganzen dem philosophischen Blick
versagt bleibt.

Dementsprechend löst Jaspers das Problem des Geltungsanspruchs
seiner Philosophie, indem er im gehaltvollen Philosophieren die Unbe-

dingtheit in bezug auf das jeweilige Subjekt und seinen Glaubensvollzug
von der wesentlichen Relativität der ausgesagten und mitgeteilten
Gedanken unterscheidet; deshalb kann er in seiner persönlichen
Absolutheit nur an den Anderen appellieren, auf seine Weise den Weg zum
Glauben zu gehen, aber mit dem kommunikationsbereiten Philosophen,
in gegenseitigem Sichinfragestellen und Sichbefruchten. Dem Grundwissen

ordnet Jaspers grundsätzlich das Bewußtsein der Fragmentari-
tät zu, wenn er auch auf eine mögliche Einigung im Reflektieren auf
unseren Wirklichkeitsbezug hofft. Die gesamte Philosophie darf sich

nicht zur Wahrheit schlechthin aufblähen, weil der große Denker neben

ihr die Religion und die autonomen Wissenschaften als andere Wege
der Wahrheitsfindung gelten läßt, und zwar so, daß die Wissenschaft
einerseits und Religion und Philosophie andererseits jeweils einen eigenen
Boden beackern und Philosophie und Religion sich in einer Polarität
verbinden und abstoßen. Wegen der Eigenständigkeit des christlich-kirchlichen

Glaubens versteht Jaspers auch trotz seiner ernsthaften Bedenken,
daß die Kirchen seine Reformationsvorschläge nicht ohne weiteres

billigen, weil die Metamorphose «vielleicht das aufheben würde, ohne
das eine Kirche nicht sein kann: die geschichtliche Vollmacht selber als

Element des Glaubens» 24. Letztlich gilt doch: «Der Philosoph muß die

Grundlagen seines Philosophierens schwinden sehen, wenn das religiöse
Leben der Menschen erlischt» 25.

Die Anerkennung des Anderen weitet sich aus zur Einsicht in die

Komplementarität von Philosophie und Religion. Die abendländische

Philosophie weiß sich angewiesen auf ihre christliche Herkunft, auf die

Überlieferungskontinuität und die christlichen Ahnen, auf die unersetzlichen

biblisch-dogmatischen Gehalte und auf die den Glauben
möglicherweise doch fördernden Kirchen. Sie muß doch jene Wirklichkeit
bejahen, der auch sie selbst ihr Dasein und ihre Überlebenschancen

24 PGO 528.
25 W. Hertel, a. a. O., 52.



424 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

verdankt, die sie in ständiger Unruhe hält, sie zur Eigenständigkeit und

zur Infragestellung herausfordert; sie bedarf des Anderen, sie in ihrer
Existenz Bedrohenden, um ihre Selbstbehauptung durchzustehen. Auch
kann die Philosophie nicht leisten, was die Religion dem Menschen
anbietet: Leibhaftigkeit, Offenbarung, Gnade, Erlösung, Garantien; die

Philosophie vermag nicht in der Breite der Bevölkerung jene mögliche,
unserer Zeit nottuende Wiedergeburt des Menschen anzuregen, wie es

den Kirchen gelingen könnte.
Auf geistiger Ebene anerkennt Jaspers die Theologie, die Glaubens-

vergewisserung der Christen, wenn ein religiöses Leben sie befruchtet
und sie ständig die innere Auseinandersetzung vollzieht. Die theologische
Fakultät ordnet Jaspers dem menschlichen Grundanliegen des Seelenheils

zu. In einer Erneuerung der Universität kann sie wieder zur obersten

Fakultät werden, durch die alle, während sie sich zunächst auf ihr
besonderes Gebiet konzentrieren, letztlich im Bewußtsein des Ganzen und
im Blick auf die Symbole leben. In den Spannungen der Konfessionen,
die die theologischen Fakultäten beherrschen, leuchtet die verborgene
Einheit aller biblischen Religionen, ja die Solidarität allen echten Glaubens

auf. Das Ganze der Universität könnte leben aus der fruchtbaren
Spannung zwischen Philosophie und Theologie, die beide, als Pole
aufeinander angewiesen, ebenso Bundesgenossen wie Gegner sind 26.

Die Polarität offenbart zugleich die Verwandtschaft (in der Nicht-
identität) von philosophischem und christlichem Glauben. Beide
überschreiten das Wissen, gehen vom Negativen aus, um das Positive zu
gewinnen, zentrieren die Ethik auf Gottes- und Menschenliebe, glauben
an die Transzendenz, sprechen von der Schöpfung als Wunder, betonen
die Sinnzwiespältigkeit von Welt und Mensch, die Unabhängigkeit von
der Welt in der Welt, das Schuldproblem, die Würde des Menschen.

Insofern Philosophie und Religion in einer ursprünglichen Einheit
verschmolzen waren, wirkt die Idee der Einheit als Stachel für die
Kommunikation.

Der Philosoph fühlt sich angesprochen durch die Koexistenz mit
anderem Glauben. Weil er jeweils identisch ist mit seiner geschichtlichen
Wahrheit, kann er das Andere weder als schlechthin unwahr beiseite

26 Zur Theologie und zu den theologischen Fakultäten, s. Rechenschaft und
Ausblick. Reden und Aufsätze. 2. Aufl. München 1958 (Zitationsweise: RA) 170 ff.,
188 fi., 256-9...; Die Idee der Universität. Neufassung «für die gegenwärtige Situation

entworfen von Karl Jaspers und Kurt Rossmann». Berlin-Göttingen-Heidelberg
1961, 15 f., 27 ff., 52 f., 93 f., 96, 99, 102-5, 111 f...



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 425

schieben noch es sich zu eigen machen. Lebt Jaspers auch aus einer

eigenen Gewißheit, die ihm in abgewandelten Gestalten aus der
jahrtausendalten Geschichte des Philosophierens entgegentritt, so respektiert
er doch die andere Wahrheit: er stimmt nicht zu, sondern fühlt sich
betroffen davon, weil die eigene Wahrheit sich als beschränkt erweist
und die Vernunft eine offene Flanke behält. Weil aber einerseits
Philosophie und Religion sich nähern im Anliegen und in der Struktur und
andererseits die Philosophie ihre Eigenständigkeit behaupten möchte,
muß der freie Glaube sich abgrenzen, ja in Gegensatz zum Christentum
treten. Diese Gegensätzlichkeit fordert Kampf, weil Wahrheit nur in der

infragestellenden Auseinandersetzung geboren wird. Der Kampf richtet
sich gegen den Anderen: Jaspers strebt die Befreiung der seiner Meinung
nach gefesselten Gläubigen an, versucht den christlichen Glauben zu
reinigen und den kirchlichen Institutionen zu helfen, ihre wahre Identität
zu finden. Aber selbst noch im Kampf mit dem Christentum tritt er für
es ein als einer Möglichkeit für andere, weil auch die Leibhaftigkeit und
Heiligkeit vielleicht noch echte Wahrheit für diese sein können. Der

Kampf mit dem Anderen paart sich mit dem Kampf gegen sich selbst,
indem der philosophisch Glaubende, weil sein Glaube nicht der Glaube
schlechthin ist, den Anderen gelten lassen und die eigene Intoleranz als

vernunftwidrige Gefährdung überwinden muß. Ohne Kampf käme es

entweder zu einem irenischen Ausgleich, der den Wahrheitsprozeß
lähmen und den Philosophen in den Schoß der Kirche treiben müßte, oder
die Polarität würde zerschellen an der isolierenden UnbetrOffenheit vom
Anderen, der Philosoph die Infragestellung bequem umgehen und seiner

selbst nicht gewiß werden. Weil der Kampf nicht um Dasein in
der Welt, sondern um Wahrheit geht, sollte er nicht durch Gewalt,
sondern geistig mit Gründen, Tatsachen und Fragen ausgefochten
werden, und beide Gegner müssen sich auf gleichem Niveau, nicht in
abgeglittener Gestalt entgegentreten. Der Kampf richtet sich gegen
den als gleichwertig anerkannten Gegner, ein Kampf, in dem der Haß
immer mit Liebe gepaart bleiben muß, soll die Kommunikation mögliches

Endziel sein.

Weil der Philosoph einerseits in der eigenen Unbedingtheit dem
Christentum gegenüber sich als Draußenstehender weiß, den Fanatismus
in der Verpflichtung aller Menschen auf seine Wahrheit und die Intoleranz

in der Verachtung des Gegners überwinden will und andererseits

nicht aus seiner unbedingten Geschichtlichkeit heraustreten kann, um
den Anderen ganz anzuerkennen, wird in seiner Sprache das «vielleicht»



426 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

zur «Form des Anerkennens seitens des nicht so Glaubenden»27. Deshalb
dürfen wir die reduktiv oder zweideutig anmutenden Texte als Ausdruck
der Nichtendgültigkeit des philosophischen Verhältnisses zum Christentum,

als Auslegung des zögernden «vielleicht» in der Anerkennung
bewerten, und dieses Ausbleiben einer endgültigen Klärung gehört als

wesentliches Moment zur Polarität.

3. Ergebnis

Als Fazit unserer Darlegungen ergibt sich: Vom Geltungsanspruch
des philosophischen Glaubens und dessen Standortbestimmung
angesichts der Offenbarung lassen sich Reduktion und Zweideutigkeit nicht
genügend belegen. Die Position des Philosophen ermöglicht ihm eine

gewisse Anerkennung des fremden Glaubens als mögliche Wahrheit für
andere. Die konkrete Durchführung der Kritik scheint wenig von der
anerkennenden Tendenz zu verraten; doch müssen wir die Kritik und
deren Konsequenzen im Lichte des Jaspersschen Selbstverständnisses
als Bezug der nichttotalitären Philosophie auf die Religion bewerten,
nicht als Wahrheit schlechthin, als Kritik der Erscheinung des Glaubens
bei gleichzeitiger Anerkennung des dem Philosophen unzugänglichen
Ursprungs.

Auf diese Weise erreicht Jaspers auch einen Ausgleich zwischen der
Universalität der Philosophie, die auch eine Religionsphilosophie
umfaßt, und der Partialität seines Zugangs zum Christentum, die im
Grenzbewußtsein zum Ausdruck kommt. Doch haben wir wegen der

Divergenzen zwischen den Autoren und Religionsphilosophen unserer Studie
keine klare Bestimmung des Begriffs «Religionsphilosophie» zugrundegelegt,

sondern Religionsphilosophie nur allgemein als philosophischkritische

Auseinandersetzung mit der Religion (hier: mit dem Christentum)

verstanden. Ob Jaspers Religionsphilosoph ist, bleibt umstritten 28.

Sollte der weitere Begriff gelten, so wäre Jaspers als Religionsphilosoph

27 A 763.
28 Positiv: Sören Holm, Jaspers' Religionsphilosophie. Ist Jaspers

Religionsphilosoph?: Schilpp 658 f.; Jaspers' zögernde Antwort: A 775 f. Aber Holms
Position bleibt «sehr verworren» (Claus Uwe Hommel, Chifler und Dogma. Vom
Verhältnis der Philosophie zur Religion bei Karl Jaspers. Zürich 1968, 203. Anmerkung
126). Hommel verneint, daß Jaspers Religionsphilosoph sei (s. 35 f.) ; nach ihm
wäre Jaspers Religionsphilosoph höchstens im Sinne dessen, was einst als «theo-
logia naturalis» bezeichnet wurde (203, Anm. 125).



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 427

zu bezeichnen, obwohl keines seiner Bücher den Titel «Religionsphilosophie»

trägt, er sich den Zugang zum Wesen der Religion versagt und
die Alternative von Philosophie oder Religion behauptet. Doch haben

unsere Ausführungen bewiesen, daß sich die Auseinandersetzung des

philosophischen Glaubens mit dem Christentum unter dem Aspekt des

religionsphilosophischen Problems befragen läßt. Vielleicht unterzieht
Jaspers faktisch den Begriff der Religionsphilosophie einem Bedeutungswandel:

Religionsphilosophie wäre demnach der Versuch, den

philosophischen Glauben vom religiösen abzuheben, die Originalität beider
Glaubensweisen und ihre gegenseitige Verbundenheit aufzuweisen und
von philosophischer Seite her es zu wagen, die nur in ihrer Erscheinung
zugängliche Religion angesichts der Normen der Vernunft kritisch zu

überprüfen und zu läutern.
Doch stellt die in dieser Lösung implizierte Selbstbescheidung nicht

jeden Leser zufrieden, wie die Einwände gegen die Anspruchslosigkeit
des Philosophen es beweisen.

Wenn man über Jaspers' Selbstverständnis hinausgeht und in seiner

Philosophie faktisch allgemeinverbindliche Aussagen entdeckt, wie etwa
die Fragmentarität unserer Wahrheitsberührung, die Forderung, durch
den Glauben Freiheit und Kommunikation zu fördern, den Chiffer-
charakter unseres Seinsbezugs, und sie mit seiner Deutung des Christentums

konfrontiert, dann müßte der Philosoph doch den ihm fremden
Glauben in seine Philosophie umwandeln, weil die kirchliche Verfaßtheit
des christlichen Glaubens seiner Meinung nach den Grunderfahrungen
und -entscheidungen des menschlichen Seins widerspricht. Diese Lesart
der Jaspersschen Philosophie widerspricht seinem Selbstverständnis,
und deshalb kann man den Philosophen nicht der Reduktion bezichtigen,
weil er im Bewußtsein seiner eigenen Grenzen den christlichen Glauben
nicht totaliter einzufangen beansprucht, als Draußenstehender ihn
möglicherweise mißdeutet, als selbstkritischer Mensch um diese Gefahr weiß

und sich deswegen noch bescheidet.
Doch möchten wir das Gespräch auch nicht mit jenen Autoren

abbrechen, die in Jaspers' Philosophie allgemeinverbindliche Aussagen
herauslesen. Konfrontiert man diese Aussagen mit dem Wesen des christlichen

Seins und Selbstverständnisses, so bleibt eine Reduktion z. T.
unwahrscheinlich, weil das Wissen um die Fragmentarität des menschlichen

Seins, die Selbstbescheidung in bezug auf eine transzendente
Zukunft und die Betonung der Verantwortung und Sühne in bezug auf das

Schuldproblem konstitutiv zum christlichen Selbstverständnis gehören



428 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

und in der christlichen Tradition immer wieder betont wurden, und weil
die Forderung nach Freiheit und Mitmenschlichkeit zu den
Grundmaximen des christlichen Ethos gehört. Der sogenannte Ausschließlichkeitsanspruch

besagt nach Jaspers, «daß Nichtgläubige vom Heil
ausgeschlossen sind»; «er kann aber auch beinhalten, daß die von Jesus

geoffenbarte Wahrheit letztgültig ist, neben der keine andere Wahrheit
Bestand hat. Damit ist nicht die Frage des Heils der Nichtgläubigen
entschieden» 29. Könnte sich die christliche Ausschließlichkeit, die mit
dem Unbedingtheitscharakter der Offenbarung gegeben ist, nicht mit
echter Toleranz paaren, wenn das Wort und die eigene Lebenswirklichkeit

und nicht die Gewalt Medium des Anspruchs würden 30 Dem
Einwand, die christliche Botschaft erfordere prinzipiell das sacrificium intel-
lectus, läßt sich entgegenhalten : Gewiß ist die christliche Botschaft (wie
auch Jaspers' philosophischer Gottesglaube) «Wider den Augenschein der

Welt» und enthält darum immer «ein Trotzdem»31; sie entzieht sich

wohl jeder Demonstration, jedoch nicht einer möglichen Verifikation im
Horizont der Wirklichkeit unserer zeitlichen Existenz 32.

Bleiben die Chiffern, die dem christlichen Dogma keineswegs fremd
sind; obwohl sie dessen Aussagekraft nicht erschöpfen, bieten sie doch
einen möglichen Zugang zur christlichen Glaubenswahrheit. Doch scheint
die intellektuelle Redlichkeit uns zu zwingen, zwischen der philosophischen

Jesus-Interpretation und dem christologischen Dogma einen

Trennungsstrich zu ziehen: steht Christus Jesus als die endgültige
Selbstoffenbarung Gottes, als das eph'hapax in bezug auf Vermittlung
und Erlösung nicht in schroffem Gegensatz zur Chiffer, die keine (im
Anspruch) universale, endgültige und gleichzeitig raumzeitlich lokalisierte

Selbstoffenbarung Gottes duldet? Verabsolutiert man die Chiffer

zum einzigen Zugang zu Gott, kann dann das Christusdogma noch als

mögliche Wahrheit für andere gelten, müßte die Philosophie hier nicht
die radikale Pervertierung des Glaubens entlarven? Der philosophisch

29 W. Hertel, a. a. O., 148.
30 Theologische Interpretationen der Ausschließlichkeit, die prinzipiell ohne

Hochmut und Zwangsgewalt auskommen, bieten E. L. Allen, Phüosophy and the
Bible in Karl Jaspers: Theology 55 (1952) 95 f. ; Jan Sperna Weiland, Humanitas
Christianitas. A critical survey of Kierkegaard's and Jaspers' thoughts in connection

with Christianity. Assen 1951, 109-12.
31 Heinz Zahrnt, Gott kann nicht sterben. Wider die falschen Alternativen

in Theologie und Gesellschaft. 2. Aufl. München 1970, 122.
32 Ebd. 113-45; vgl. ders., Wozu ist das Christentum gut? München 1972,

117-252.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 429

gedeutete Mensch Jesus könnte nur gelten als vieldeutige Cbiffer neben

anderen, der zu folgen ihrem Ausnahmesein widerspricht und sich nicht
mit einem Leben in der Welt verträgt, - der ausschließlich zu folgen die
universale Geschichtlichkeit leugnet und mit der Preisgabe des Menschseins

in einer Menschenvergötterung bezahlt wird. Selbst angesichts
eines verabsolutierten Chifferverständnisses müßte der Christ die Chiffer
«Jesus» nicht als bloßen Irrtum abtun, sondern als einen Ansatz zum
christologischen Dogma verstehen und wieder die Frohbotschaft von
der Menschheit Jesu zur Kenntnis nehmen; weil des Philosophen Jesus-

Interpretation einen Zugang eröffnet, kann der Christ sie ergänzen, ohne

Jaspers' Einwände und Deutungsmöglichkeiten zu übersehen. Vielleicht
wird den Gläubigen wieder «der Auszug Gottes zum Menschen» und die

Bedeutung des «Unten» selbst in der Auferweckung Jesu bewußt; mit
dem Theozentrismus wird es ihnen wieder ernst sein, weil sie nicht an
Jesus, sondern an Gott durch Jesus glauben werden 33. Von der

religionsphilosophischen Fragestellung her aber müßte man in der
Verabsolutierung der Chiffer «Jesus» auf den Versuch einer Umwandlung des

Dogmas in den philosophischen Glauben schließen, wenn auch dem
Verworfenen noch Wahrheitsmomente abgerungen werden. Wohl dürfen
wir sagen: «Jesus ist nicht Gott», müssen aber sofort hinzufügen: «er

spricht im Namen Gottes, und darum heißt Gott für uns fortan Jesus» 34.

«Jesus ist, wenn es um Gott geht, 'unumgänglich': es gibt keinen Weg
zu Gott an Jesus vorbei. Umgekehrt aber führt jeder Weg von Jesus

unumgänglich weiter zu Gott» 35.

Um diesen Ansatz zur Reduktion bei Jaspers zu überwinden, müssen

wir zu seinem Selbstverständnis zurückkehren, zu seinem Wissen um die

Nichttotalität der Philosophie und der Chiffer: seine Forderung, alle

Theologie und Metaphysik in Chiffer zu verwandeln, gilt nur als Imperativ
für den philosophischen Glauben und von ihm her, weil der Philosoph
letztlich nicht weiß, ob seine Deutung die Wirklichkeit einfängt, wenn es

auch so scheinen mag; auf jeden Fall entziehen sich die ursprünglichen
Anschauungen und die anschaulichen Chiffern einer philosophischen
Totalinterpretation. Letztlich läßt sich also auch in diesem Punkte eine

absolute Reduktion des Christusbekenntnisses auf den philosophischen
Glauben nicht genügend belegen, weil in der Exegese einer Philosophie
doch an erster Stelle das Selbstverständnis des jeweiligen Denkers

33 S. ders., Wozu ist das Christentum gut? 81-116.
34 Ebd. 82.
35 Ebd. 84.

28



430 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

führen muß: Jaspers deutet und bewertet angesichts des christlichen
Glaubens und möchte deshalb seine Wahrheit nicht zur Wahrheit
schlechthin verabsolutieren. Geht man allerdings über das Selbstver-
ständnis des Philosophen hinaus, so läßt sich der Ansatz zur Reduktion
nicht ganz beseitigen; vergleicht man das Selbstverständnis Jaspers'
mit einer in die Texte hinein interpretierten allgemeinverbindlichen
Chiffermetaphysik, so wäre der Zweideutigkeit nicht zu entrinnen: der

Sprung von der methodologischen Selbstbescheidung des Philosophen
zur faktischen Geltung seiner Aussagen über Jesus führt unweigerlich
zu unlösbaren Schwierigkeiten, zu offenen Fragen, die wir einer tiefer
greifenden Analyse jener überlassen, die den Geltungsanspruch unseres

Philosophen anders deuten, als es das methodologische Bewußtsein

Jaspers' gestattet.

II. KRITISCHE BEMERKUNGEN

Wir argumentieren in diesem Paragraphen unter Berücksichtigung
des Selbstverständnisses des Philosophen, möchten noch einmal seine

Position von seinem methodologischen Bewußtsein her scharf umreißen
und auf ihre Vertretbarkeit hin überprüfen.

7. Dualismus

Bisher haben wir alle wesentlichen Momente aufgezählt, die bei
Jaspers für jede Polarität gelten. Doch zeichnet sich die Polarität von
philosophischem und christlichem Glauben durch ein einzigartiges
Charakteristikum aus, das gelegentlich schon zum Vorschein kam. Die

Polarität, die sonst überall in Jaspers' Philosophie zwar entgegengesetzte
Pole meint, die aber jeweils existentiell zur Spannung im selben Subjekt
werden, schließt im Verhältnis von Philosophie und Religion das

Zusammensein beider Mächte in einem Menschen aus. In allen anderen

Polaritäten bleibt der endliche Mensch in der Spannung zwischen beiden

Polen, es geht nie um eine für den Einzelmenschen exklusive Wahl; nur
im Verhältnis der Philosophie zum christlichen Glauben erfährt die

Bedeutung des Begriffs «Polarität» eine Abwandlung, denn hier geht es

um ein unüberwindbares Entweder-Oder36. Darum beansprucht der

36 S. PGO 536.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 431

Philosoph keinen überlegenen Standpunkt außerhalb des Gegensatzes

von Philosophie und Religion oder eine Teilnahme an beiden Glaubensmächten,

sondern er steht auf der Seite der Philosophie angesichts des

fremden Glaubens. Der philosophische Glaube bleibt deswegen gleichsam

parteilich, einseitig; er kann das Christentum nicht totaliter einfangen
und muß es als Möglichkeit für andere Menschen gelten lassen; die
persönliche Anerkennung des Fremden kann also nur in Grenzen geschehen.

Jaspers' Position darf man als Dualismus von philosophischemund
christlichem Glauben bezeichnen; darunter verstehen wir nicht die

Unterscheidung von Philosophie und Religion als zwei ursprünglichen
Einstellungen, sondern die absolute Trennung von philosophischer und
christlicher Existenz, so daß der religiöse Mensch nicht den Weg zur
Philosophie finden kann, ohne seine Identität preiszugeben, und dem

Philosophen als Menschen der eigentliche Zugang zur Religion versagt
bleiben muß.

Nun fragt sich, ob Jaspers den religiösen und den philosophischen
Weg als gleichberechtigt betrachtet. Gilt Religion nur für die Menge,

Philosophie für eine geistige Elite? Der Philosoph scheint die Frage zu
bejahen, wenn er darauf hinweist, daß die Religion vielleicht
unumgänglich bleibe für die Menge, daß die meisten nicht ursprünglich leben
ohne die Bindung an geglaubte endliche Gestalten, daß die Freiheit die
Mehrzahl überfordere und leicht in Anarchie abgleite, daß eine

Verwandlung der Religion in Philosophie nicht der Weg der Menschheit,
sondern vielleicht nur einer Minderheit sein kann, daß jedoch der
leibhaftige Kult der transparenzlosen Diesseitigkeit vorzuziehen sei. Kehrt
bei Jaspers nicht die alte Scheidung von denkenden Glaubenden, d. h.

von Philosophen und der Masse der dem Aberglauben Verfallenen
wieder? 37 Ist der philosophische Glaube einer geistigen Aristokratie
vorbehalten? 38 In bezug auf die beiden Glaubenswege kann man Jaspers
nicht ganz von dieser Tendenz freisprechen, doch darf man ein
Zweifaches nicht übersehen: Jaspers' Darstellung bleibt bewußt einseitig;
ob er wirklich eine Gleichberechtigung von philosophischer und christlicher

Existenz behauptet, läßt sich letztlich nicht entscheiden, weil der

Philosoph sich einen überlegenen Standort außerhalb der Polarität von
Philosophie und Christentum versagt. Und dann: in jedem Menschen,

37 Vgl. die beiden Heilswege bei Spinoza: Die großen Philosophen. Erster
Band. 2. Aufl. München 1959, 842-6.

38 S. John Hennig, Karl Jaspers' Einstellung zur Geschichte: Schilpp 575.



432 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

auch im Offenbarungsgläubigen, schlummert der Philosoph ; würden wir
diesen Aspekt überbetonen, so wäre der Dualismus überwunden, an den

Jaspers in Anlehnung an Spinoza und die protestantische Tradition so

gebunden bleibt.
Angesichts der vielen Deutungen dieser Religionsphilosophie könnte

man einwenden, wir hätten eine bestimmte Lösung in die Texte des

Philosophen hineingetragen; aber sein Verhältnis zum Christentum
entspricht seit der philosophie unserer Interpretation und läßt sich in
einigen Stichworten umreißen : Polarität zwischen Philosophie und
Religion, d. h. Existenz beider Glaubensmächte, Alternative zwischen beiden

(Dualismus), Partialität seines Zugangs zum Offenbarungsglauben,
zögernde Anerkennung des Anderen für die nichtphilosophisch Glaubenden

39. Wir haben uns in diesem Artikel auf Jaspers' philosophische
Werke beschränkt und seine Biographie nicht berücksichtigt. In seinem

Leben spielte das Interesse für das Christentum wohl eine geringere
Rolle; es regte sich nur, um die Eigenständigkeit der gottbezogenen
Philosophie zu behaupten. In Jaspers' Jugend hingegen klang seine

Kritik am Christentum ironisch40; im Angesicht des Todes trennte er
sich wieder ganz von der Kirche: «Alle Religion schien fern zu sein wie
in der Jugend» 41.

2. Kritische Auseinandersetzung mit dem Dualismus

Der Dualismus von philosophischer und christlicher Existenz stellt
uns nicht zufrieden, weil die These dem Christen prinzipiell den Zugang
zur Philosophie, dem Philosophen prinzipiell den Zugang zum Christsein

verlegt. Dem widerspricht die Geschichte des Geistes, in der nicht nur
in christlicher Antike und im Mittelalter, sondern auch im gegenwärtigen
Zeitalter Christen auftreten, die Philosophie betreiben; kann man wirklich

in jedem Fall diesen Christen markloses, unernstes Philosophieren

39 Aufschlußreiche Texte: P I 293 f., 296 f., 300, 311, 315; EP 72, 75, 79 f., 82;
Der philosophische Glaube. Piper-Bücherei. München 1963, 70 ff.; RA 421 ff.; Die
Frage der Entmythologisierung (Karl Jaspers und Rudolf Bultmann). München
1954, 8, 47, 51, 79, 87; PGchrO 3, 5 f., 85-92; PGO 8, 34, 100 f., 103, 505, 533, 536;
Chiffren der Transzendenz. Herausgegeben von Hans Saner. München 1970, 69, 91

usw. Vgl. W. Hertel, a.a.O., 48 f., 155-8, 170; der Autor unterstreicht aber
kaum die zögernde Anerkennung des Christentums durch Jaspers.

40 S. Hans Saner, Karl Jaspers in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten
(Rowohlts Monographien 169). Reinbek bei Hamburg 1970, 119 f.

41 Ebd. 121.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 433

vorwerfen (s. etwa Gabriel Marcel, Paul Ricceur)? Dem christlichen
Denker, sofern er seinem Glauben treu bleibt, könnte Jaspers nur Theologie

zugestehen, eigentliche Religionsphilosophie müßte er ihm
verwehren (auch Hegel etwa?). Wolf Hertel, der von seiner protestantischen

Sicht her an das Problem der Beziehungen von Philosophie und

Religion herangeht42, stimmt mit Jaspers überein, daß beide Glaubensmächte

nicht in einer Person vereinbar sind 43.

Einen Ausweg aus diesem der Philosophiegeschichte nicht gerecht
werdenden Dualismus könnte die Flucht in eine «christliche
Religionsphilosophie» bieten. Fixiert Jaspers die Spannung zwischen
philosophischem und christlichem Glauben in der Alternative von Philosoph-
Sein und Christ-Sein, so würde eine christliche Philosophie den Gegensatz

zwischen Philosophie und Religion bequem überwinden zu einem
Monismus: dem Nichtchristen müßte man wahre Religionsphilosophie
absprechen. Einer christlichen Religionsphilosophie widerspricht die

Tatsache, daß die Philosophie jeweils ihre spezifische Methode anwendet,
die sie keineswegs dem christlichen Glauben entlehnt, und kritisch an
eine eigenständige ursprüngliche Erfahrung herangeht.

Wenn auch eine christliche Religionsphilosophie sinnwidrig ist wegen
der Grenzüberschreitungen, so könnten doch beide ursprüngliche Einstellungen,

Philosophie und christlicher Glaube, im selben Menschen
koexistieren, denn ist der christliche Denker nicht zugleich Offenbarungsglaubender

und Philosoph 44 Oder läßt sich philosophische Existenz
nur verwirklichen in der Befreiung von der Religion und im Gegensatz
zu ihr als eigenständiger, die Religion für sich notwendigerweise
ausschließender Glaube? Könnte der Dualismus von philosophischer und
christlicher Existenz nicht überwunden werden zur Dualität von
Philosophie und Religion bei jenen Denkern, die zugleich aus dem christlichen
Glauben leben und den gelebten Glauben thematisieren und kritisch
darauf reflektieren? Könnte nicht auch der nichtchristliche Philosoph
zur Annahme vorstoßen, in Philosophie und Religion handle es sich um
zwei verschiedene ursprüngliche Einstellungen, die in der Trennung
voneinander (wenn der Philosoph nicht Christ ist) sich gegenseitig achten

42 S. Vorwort zu «Existentieller Glaube».
43 Ebd. 172; vgl. C. U. Hommel, der wohl die Möglichkeit einer eindeutigen

Anerkennung des christlichen Glaubens für andere andeutet, ohne jedoch diese

Interpretation bis in ihre letzten Konsequenzen durchzudenken und ihrer
Fragwürdigkeit ansichtig zu werden.

44 Vgl. G. Van Riet, Phüosophie et Religion 159, 171 f.



434 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

und in der Verbindung miteinander im selben (christlichen) Menschen

ihre Eigenständigkeit möglicherweise behaupten? Gibt es nicht auch bei

Jaspers zwei Ansätze zur Dualität von Philosophie und Religion?
Jeder Mensch als Mensch ist Philosoph, wenn er auch diese Möglichkeit

nicht immer aktuiert und vielleicht als bloßes Dasein dahinlebt.
Stellt er aber einmal die Frage nach dem Warum seines Lebens, nach
dem Sinn seiner Existenz, dann erwacht er zum eigentlichen Menschsein

und zugleich zum Philosophieren, wenn auch ein selbstbewußtes

Philosophieren nur in der Teilnahme an der wissenschaftlichen
Forschung, im Studium der Philosophiegeschichte und im methodologischen
Bewußtsein zur vollen Entfaltung kommt 45.

Ging der erste Ansatz vom einzelnen Menschen aus, so konfrontiert
der zweite 46 die Religion als geistiges Gebilde und existentielles
Verhalten mit der Vernunft, die das eigentliche Organon philosophischen
Denkens ist. Bemüht die Vernunft sich nicht, den vorgefundenen, wenn
auch nicht immer persönlich gelebten Glauben zu rechtfertigen bzw. zu
läutern? Erklärt nicht auch Jaspers, daß die ursprüngliche religiöse
Haltung der Vernunft bedarf, um selber reiner zu werden? Wenn die Religion
sich der Vernunft entzieht, ist sie dem Verfall preisgegeben und der

Gläubige einer Schizophrenie ausgeliefert. Der Philosoph weiß um die
eine Wahrheit in Religion und Vernunft und um die Kraft der Vernunft
in der biblischen Religion, gleitet auch die kirchliche Religion leicht ins

Vernunftwidrige ab. Er sieht als einzigen Ausweg aus der bedrohenden
Situation der Gegenwart die uns gemeinsame Vernunft, die in Philosophie
und Frömmigkeit führend sein kann. Die Religion soll die Vernunft nicht
ersetzen oder umgekehrt, aber seine Wahrheit verwirklicht der christliche

Glaube nur, wenn die Vernunft ihn durchdringt. Was in der Religion
Vernunft sei, meint Jaspers, sei bereits schon Philosophie; was in ihr die

Vernunft übergreife, steigere die Vernunft und bezeuge dadurch seine

eigene Wahrheit.
Im Weiterdenken beider Ansätze überwinden wir den Dualismus.
Der Christ stellt auch die Sinnfrage und erfährt im Offenbarungsglauben

eine orientierende Antwort. Der gläubige Denker nimmt teil am
Studium der Offenbarungsquellen, versenkt sich in die Weite der Geistes-

45 S. P II 411; Einführung in die Philosophie. Zit. München 1958, 9-13 und
Anhang; Die Atombombe und die Zukunft des Menschen. Politisches Bewußtsein
in unserer Zeit. Piper paperback, München 1962 (Zitationsweise: AZM) 370 usw.

46 S. etwa AZM 340, 348, 364.



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 435

geschichte, läßt die philosophischen Ahnen zur Sprache kommen; geht
er philosophisch auf seinen gelebten Glauben zu, so wird er zum
Religionsphilosophen.

Durchdringt die Vernunft die Religion, dann kann Jaspers das

Philosophische im Christentum anerkennen und das Andere als

eigenständige Wahrheit gelten lassen, weil die Philosophie ja niemals die

Erfahrung totaliter einfängt - so weit brachte ihn bereits der Dualismus - ;

aber diese Haltung würde es auch gestatten, dem Christen den Zugang
zur Philosophie zu eröffnen, ohne daß dieser seine Identität preisgeben
müßte, weil er als Mensch ja auch an der Vernunft teilnimmt. Der
natürliche Vernunftglaube zeigt eine offene Flanke zum Offenbarungsglauben

hin, die bei Jaspers als Draußenstehendem nur zum Bewußtsein
des eigenen Ungenügens führt, beim Gläubigen, so meinen wir, erfüllt
wird, ohne daß er die Vernunft in ihrem Kompetenzbereich opfern müßte.

Wegen der möglichen Versöhnung von Philosophie und christlichem
Glauben könnte der christliche Denker etwa ein Grundwissen entwerfen,
das der Grunderfahrung der Fragmentarität unserer Seinsvergewisserung
und Wahrheitsberührung gerecht würde und der Kommunikation als

Grundforderung an alle Wahrheitsvergewisserung und -mitteilung Rechnung

trüge. Es müßte nicht identisch sein mit Jaspers' Periechontologie,
die nur eine Gestalt möglichen Grundwissens, nur ein möglicher Ausdruck
der erfahrenen Fragmentarität ist. Von seiner Grunderfahrung her würde
der gläubige Denker wohl kein Grundwissen vorlegen, das grundsätzlich
jede Möglichkeit der Offenbarung ausschließt, weil der Mensch vielleicht
doch auf Offenbarung hin angelegt ist. Auch der nichtchristliche Philosoph

könnte, wenn er die weitesten Horizonte unserer Wahrheitsbegegnung

eröffnen und im Bewußtsein der Nichttotalität seiner Erfahrungen
und Aussagen denken würde, Raum lassen für eine mögliche Offenbarung,
die jedoch weder der Fragmentarität noch der Kommunikation
widersprechen dürfte.

Dem gehaltvollen Philosophieren Jaspers' könnte der Christ den

eigenen Glauben und dessen Vergewisserung in der Theologie entgegenstellen

unter der Bedingung, daß sein Glaube nicht den Hauptforderungen

des Grundwissens widerspricht; oder er erarbeitet in einer Art
von Prolegomena zur eigenen Glaubensvergewisserung die anthropologischen

und theologischen Voraussetzungen und thematisiert mit Hilfe
philosophischer Analysen die menschlichen Fragen, auf die sein Glaube
und die Theologie Antwort geben, ohne die Grundaussagen der Periechontologie

zu vernachlässigen; oder er philosophiert eigenständig, erhellt



436 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

philosophische Gehalte, die die Freiheit fördern und wegen der
Inadäquatheit der menschlichen Transzendenzberührung den Symbolcharakter
der metaphysischen Aussagen wahren. Vielleicht erblickt der gläubige
Denker keinen Gegensatz zwischen Freiheit und möglicher Inkarnation,
zwischen seinem fragmentarischen Zugang zur Transzendenz und einer

endgültigen, wenn auch geschichtlichen und in einen Geschichtsprozeß
eintretenden Erscheinung Gottes in Christus Jesus, weil die modernen
Alternativen zwischen Gott und Mensch, Gott und Welt die Spannung
zwischen den drei Polen nicht zufriedenstellend lösen, vor allem die zu
wahrende Transzendenz Gottes und die Verborgenheit der Offenbarung
Gottes in Christus Jesus übersehen. Auch der nichtchristliche Philosoph
könnte einem Glauben Ausdruck verleihen, der im Bewußtsein der

Unaufhebbarkeit der Transzendenz Gottes diesen in seiner ambivalenten

Selbstoffenbarung nicht als Konkurrenten des Menschen, als

Unterdrückung seiner Freiheit und nicht als Hindernis zu seiner Weltaufgabe
sehen würde.

Der christliche Philosoph darf das weltlich-politische Engagement
betonen, ohne sich seiner Identität als Christ zu entledigen, weil das

christliche Ethos Sendung in die Welt, nicht Flucht vor den Weltaufgaben

beinhaltet. Der nichtchristliche Denker könnte trotz aller
weltentfremdenden Tendenzen im Christentum und trotz allem schuldhaften

Imperialismus kirchlicher Führer die mögliche ideologiezersetzende Freiheit

echten christlichen Seins wahrnehmen und zu steigern mithelfen.
In seiner kritischen Bewegung auf den eigenen Glauben hin befragt

der gläubige Denker Wahrheitsfindung (Dogma) und christliches
Verhalten (Gebet, Kultus, unbedingtes Handeln) auf ihre Fragmentarität,
ihre Freiheits- und Kommunikationsförderung und ihr weltliches
Engagement, und versucht dadurch seinen Glauben zu läutern, der den

menschlichen Bedingungen eines sinnvollen Lebens entsprechen müßte.
Im historischen Studium befaßt er sich mit der Geschichte des Christentums.

Im philosophischen Zugang auf seinen Glauben hin muß er sich

bescheiden, weil der Philosophie die die Offenbarungsreligion
konstituierenden geschichtlichen Momente in ihrer Heilsbedeutung entgehen.
Der Philosoph, sei er Christ oder nicht, gelangt also nur zu einer partialen
Erfassung des gesamten christlichen Glaubens, weil er bewußt den
übernatürlichen Glaubensakt ausklammert ; als Glaubender überschreitet der

Christ den allen Vernunftwesen gemeinsam möglichen Zugang zum
Christentum hin zu einem konkreteren, wenn auch noch fragmentarischen
Erfassen seines Glaubens, weil er darin und daraus lebt. Die erste, kri-



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 437

tische Etappe sollte den Glauben läutern und die selbstkritischen
Grunderfahrungen und -entscheidungen dem konkreteren Erfassen des Glaubens

vermitteln; wenn auch erst im Glaubensakt die geschichtlichen
Momente Glaubenssprache gewinnen und der Ursprung der christlichen
Unbedingtheit sich dem eigenen Dabeisein erschließt, so müßten doch
die therapeutischen Wirkungen der Kritik sich auf das christliche Leben

übertragen, es normieren und den christlichen Glauben rechtfertigen
angesichts des modernen Welt- und Selbstverständnisses. Der christliche
Philosoph bliebe in der Spannung, in der eigentlichen Polarität von
Philosophie und Religion, wie auch der nichtchristliche Religionsphilosoph

trotz des eigenen gehaltvollen Glaubens in seinem kritischen
Zugang zu dem vorgefundenen christlichen Glauben die mögliche Dualität
von Philosophie und Religion einsehen könnte. Die Dualität gestattet
gleichzeitig die Anerkennung des Glaubens und die kritische Reflexion;
sie würde auch Jaspers seinen eigenen gehaltvollen Glauben zugestehen,
der als unbedingter sich von der allen Menschen gemeinsamen Vernunftbasis

abhebt bzw. auf ihr aufbaut und anderen Raum lassen kann für
ein selbständiges Philosophieren wie auch für den gelebten Christusglauben.

Reduktion, prinzipieller Dualismus und mögliche Zweideutigkeit

schieden aus der Religionsphilosophie aus: Reduktion, weil sie der

Originalität der Religion und der Partialität der Religionsphilosophie
nicht Rechnung trägt; Dualismus, weil er wohl einen Ausgleich zwischen

Anerkennung und Kritik anstrebt, aber um den Preis einer These, die die

Geistesgeschichte nicht berücksichtigt und die Dimensionen menschlicher

Existenz verkürzt; Zweideutigkeit, weil sie an die Reduktion
gebunden ist. Weil der Christ eigenständig philosophieren, am Reich
der Denker teilnehmen und eine Philosophie der Vernunft, eine
Philosophie der Existenz und eine Weltphilosophie erarbeiten kann 47 - mögen
auch seine christlichen Grunderfahrungen mitspielen, die Methode bliebe
doch philosophisch - und weil dem Philosophen als Menschen der Weg
zum Christusglauben nicht prinzipiell verlegt ist, läßt sich der Dualismus
von philosophischer und christlicher Existenz nicht vertreten.

In diesem kritisch-dialogischen Rückblick ging es uns lediglich darum,

eine mögliche Überwindung des sturen Dualismus in Jaspersscher
Terminologie und aufgrund zweier Ansätze beim Philosophen anzudeuten.

Eine andere Frage ist, ob Jaspers diese Weiterführung seiner Gedan-

47 S. die Zusammenfassung der Philosophie Jaspers' bei H. Saner, a. a. O.,
77-110.



438 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

ken begrüßen könnte oder sie vielleicht nicht doch als Fälschung seines

Anliegens ansehen müßte.
Wohl unterscheidet der Philosoph den religionsphilosophischen

Zugang zum Christentum vom Leben aus dem christlichen Glauben, weiß

er doch um die Partialität seiner philosophischen Deutung des Christentums

und um die Möglichkeit, es von innen zu verstehen im existentiellen
Dabeisein. Doch verwirklichen sich nach ihm beide Zugänge
notwendigerweise in jeweils verschiedenen Menschen; eine friedliche Koexistenz

von Philosophie und Christentum im selben Menschen lehnt Jaspers
entschieden ab, weil der Gläubige sich der Leibhaftigkeit und der kirchlichen
Geborgenheit verschrieben hat und sich der philosophischen, zersetzenden

Kritik entziehen muß, und der Philosoph aus einem dem religiösen
Menschen unzugänglichen Ursprung lebt, den er aufgeben müßte, um
seiner Meinung nach das existentielle Dabeisein im christlichen Glauben
vollziehen zu können. Jaspers' Philosophie zeigt zwar eine offene Flanke
für den Offenbarungsglauben, nicht jedoch als Offenheit für eine andere,
auch ihm mögliche ursprüngliche Einstellung, sondern als Infrage-
gestelltsein durch ein anderes Menschsein, so daß er nicht zur Ruhe
kommen kann und jede Selbstzufriedenheit ihm verwehrt bleibt. Daß

der Philosoph dem christlichen Glauben gegenüber fremd bleibt, bedingt
u. a. sein eigener, letztlich doch selbstgenügsamer Glaube, der alles

enthält, was das Leben unbedingt zu gestalten vermag: Lebensweisheit,

Anweisung zu eigentlichem Menschsein und echter Transzendenzerfahrung,

Hinweise auf das individuelle und gemeinsame Heil, so daß

keine Frage nach einer Ergänzung, kein Bedürfnis für eine Überhöhung
des natürlichen Glaubens sich anmelden kann. Aber was gestattet dem

Philosophen, diese Alternative von Philosoph-Sein und Christ-Sein als

allgemeinverbindliche Forderung zu erheben?

Trotz gelegentlicher Aussagen, die wir als Ansatz zur Dualität von
Philosophie und Christentum interpretiert haben, verfestigt Jaspers die

Spannung zwischen Philosophie und Religion zum allgemeingültigen
Dualismus: der Christ ist Christ, der Philosoph ist Philosoph; beide

Existenzformen bilden Gegenpole und lassen sich in einer Alternative
aussprechen, der kein abendländischer Glaubender sich zu entziehen

vermag. Dabei verwickelt sich der Philosoph unweigerlich in
Widersprüche: Ist der Christ nicht wie jeder andere Mensch mögliche Existenz
und im bewußten Zusichselberkommen möglicher Philosoph Sollte die

allen Menschen gemeinsame Vernunft den denkenden Christen
abgesprochen werden? Oder gibt der echte Christ vielleicht immer sein



Philosophie angesichts des christlichen Glaubens 439

Menschsein preis? Läßt sich christliche Existenz ausschließlich in
Vernunftwidrigkeit vollziehen? Müßte nicht die uns allen gemeinsame
Möglichkeit existentieller Vernunft die prinzipielle Kluft zwischen
Philosophie und Christentum auffüllen? Auf die eben aufgeworfenen Fragen
bleibt Jaspers uns eine klare Antwort schuldig. Bestätigt er nicht unsere

Vermutung, daß er letztlich doch nur eine bestimmte Form der
Philosophie, die eigene und die seiner nichtkirchlich gebundenen Ahnen gelten
läßt Wo bliebe dann aber sein Drang nach wirklicher WELT-Philosophie,

wenn er schon einen Teil des abendländischen Philosophierens verkennt
Trotz aller Einwände gegen Jaspers' Religionsphilosophie müssen

wir ihm doch das Verdienst zusprechen, im Gegensatz zu vielen
Philosophen die Religion nicht einfach auszuklammern oder aufzulösen,
sondern als Draußenstehender eine ernste Auseinandersetzung zu wagen,
die nicht zu einem Christen und Philosophen gleichzeitig befriedigenden
Ergebnis führt, nicht weil seine kritische Philosophie - und darin besteht
ihre Eigenständigkeit gegenüber der Theologie - bewußt den übernatürlichen

Glaubensakt ausklammert und doch mit rationalen Mitteln das

Christentum als Dogma, geistige Macht und gelebte Erfahrung überprüft,
sondern weil er einen prinzipiellen Dualismus postuliert. An der Dualität von
christlichem Glauben und Philosophie läßt sich nicht rütteln, wenn auch
der Dualismus der Philosophiegeschichte und dem Hingeordnetsein der
Erfahrung auf kritische Deutung nicht ganz Rechnung trägt. Doch bietet
Jaspers einen interessanten Ausgleich zwischen Kritik und Anerkennung,
der ihm die Kritik an der Erscheinung der Religion und eine gewisse
Anerkennung der Originalität des christlichen Wesens für andere gestattet.

Jaspers' Religionsphilosophie schließt sich nicht ab; durch sein

Grenzbewußtsein und die Unabschließbarkeit seiner Auseinandersetzung
mit dem Christentum ermutigt er, weiter über das religionsphilosophische
Problem nachzudenken, ohne voreilig eine fanatische Ausschließlichkeit
oder eine illusorische Harmonie zwischen Philosophie und Christentum
zu postulieren 48.

Schließlich lebt er uns vor, was intellektuelle Redlichkeit bedeutet 49 :

Der nichtchristliche abendländische Denker soll seinen Weg gehen, ohne

48 Echte Religionsphilosophie bleibt vielleicht immer ein Zwischensein,
zwischen «liberalistischer Einebnung» und «orthodoxistischer Gewaltsamkeit», ein
Zwischensein, das sowohl die «Reduktion» der Religion «auf ihren vernunftgemäßen
Kern» als auch die Preisgabe an unkontrollierte «Absurdität» «durch Opferung des
intellektuellen Gewissens» zu vermeiden hat (J. Pfeiffer, a. a. O., 129 f.).

49 S. Hermann Horn, Philosophischer und christlicher Glaube. Erläutert an
dem Verständnis Jesu in der Philosophie von Karl Jaspers. Essen 1961, 11. Über



440 Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

seine Haltung zum ausschließenden Zeichen intellektueller Redlichkeit
aufzublähen; immer wieder muß er die eigene Überzeugung kritisch
überprüfen, ohne das Risiko der persönlichen Entscheidung zu fliehen;
ja, er muß sich auch dem christlichen Glauben stellen. Durch seine

Haltung der Redlichkeit fordert der Philosoph aber auch den Offenbarungsgläubigen

heraus, den christlichen Weg in intellektueller Redlichkeit
zu gehen, sich der Kritik nicht zu versagen, auf den Draußenstehenden

zu hören und mit ihm in Kommunikation zu treten, sogar mit Jaspers -
vielleicht gegen dessen Absicht - ein philosophisches Gespräch zu wagen.

intellektuelle Redlichkeit, s. Karl Rahner, Intellektuelle Redlichkeit: Rahner-
Dantine, Intellektuelle Redlichkeit - Glaube und Wissenschaft. Wien-Freiburg-
Basel 1966, 7-33.


	Philosophie angesichts des christlichen Glaubens

