
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Monachos, Moine : Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Autor: Morard, Françoise-E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Françoise-E. Morard

Monachos, Moine
Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Influences bibliques et gnostiques

PRÉLIMINAIRES

Alors que la conception même du monachisme a soulevé au cours
des âges tant de discussions et de controverses, il a fallu attendre la
deuxième moitié du 20e siècle pour voir s'éveiller l'intérêt des chercheurs

sur la signification et l'histoire du terme [;.ova'/ôç. Les découvertes de

Qumran et de Nag-Hammadi n'y sont pas étrangères et les études
récentes et excellentes ne manquent pas, qui ont apporté un éclairage
nouveau sur l'utilisation du mot et son interprétation.

Il pouvait donc paraître aussi présomptueux que superflu d'ajouter
encore une étude à tant de travaux compétents.

Cependant, chacune de ces investigations partait d'un point de vue
déjà spécialisé: l'influence de la pensée gnostique dans l'Evangile de

Thomas, par exemple, ou le problème de l'unité et de l'unification dans

ce même Evangile; la conception fondamentale du monachisme à ses

débuts, ou encore le terme [xovay/jç dans les traductions grecques de la
Bible. Il nous a paru dès lors intéressant - et, nous l'espérons, utile - de

rechercher la signification originelle du terme et d'en poursuivre l'histoire
jusqu'au moment où il s'impose dans son acception chrétienne définitive.
Il nous a paru nécessaire également d'examiner dans quels milieux précis
il avait été utilisé: on le trouve, en effet, aussi bien chez les lettrés de

l'époque grecque classique ou hellénistique, que chez les juristes et les

petites gens de l'Egypte des Ptolémées et des Romains. On le retrouve



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 333

dans le judaïsme hellénistique, où les traducteurs grecs de la Bible
semblent lui prêter une nuance déjà technique. Enfin, le monde chrétien
l'utilisera dans le texte copte de l'Evangile de Thomas, avant de lui
conférer, dès la Vita Antonii de S. Athanase surtout, le sens définitif que
nous lui connaissons.

Cette diffusion du terme uovay/jç dans des milieux en apparence si

différents nous a semblé intéressante à suivre. Si nous avons adopté ce

point de vue comme guide dans notre investigation, c'est qu'il nous
permettait d'articuler plus clairement des problèmes qui, sans lui, nous
auraient peut-être échappé. Comment expliquer, par exemple, que dans

un même pays, l'Egypte, au cours d'une même période, les trois premiers
siècles de notre ère, le terme [j.ova.y6ç ait été fréquemment employé dans

le langage courant et juridique, ainsi que l'atteste largement la
documentation papyrologique dont nous disposons, alors qu'un juif hellénisé

comme Philon au 1er siècle, des chrétiens cultivés d'Alexandrie comme
Clément et Origène aux 2e et 3e siècles, ne lui font pas de place dans des

écrits où ils abordent cependant une thématique proche de ce qui deviendra

plus tard la spiritualité monastique?
La version copte de l'Evangile de Thomas, traduction vraisemblable

d'un original syriaque du 2e siècle, l'utilise à trois reprises dans des

contextes énigmatiques qui ne permettent d'y retrouver ni sa signification

étymologique première, ni celle que lui ont donnée plusieurs siècles

de christianisme. Il est vrai qu'il est difficile de fixer une date précise

pour cette traduction. De toute manière, elle est originaire d'Egypte et
c'est bien en Egypte que le terme irova/oç semble avoir connu la fortune

que nous savons.

Il faut se demander également pourquoi l'appellation (rovayôç a

triomphé à côté, puis à l'exclusion des autres expressions déjà en usage

pour désigner l'homme voué à la retraite dans le silence et la solitude.
Les auteurs païens et chrétiens qui traitaient de ce thème de la vie
solitaire et contemplative ne semblent pas l'avoir trouvé apte à rendre les

nuances qu'ils cherchaient à exprimer, cependant, par toutes espèces de

composés de l'adjectif jaovoç. Enfin, les ascètes que nous connaissons,

avant S. Antoine et ailleurs qu'en Egypte, n'ont pas porté le nom de

(xov«xol.

Telles sont les interrogations qu'a soulevées, chemin faisant, notre
recherche. Trop d'éléments nous échappent pour pouvoir, jusqu'ici, leur
trouver une réponse définitive. Seule, la découverte de textes faisant
clairement le joint entre les matériaux dont nous disposons pourrait

22



334 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

apporter une confirmation décisive à la thèse qui s'est dégagée de

notre étude.

L'histoire des mots, parce qu'elle est aussi l'histoire complexe de la
pensée humaine est soumise à l'influence de multiples facteurs et ce n'est

pas un des moindres mérites du chercheur que de savoir accepter ses

propres limites et celles que lui imposent les silences et les mystères du
passé. Il reste cependant qu'à bien poser et sérier les éléments d'un
problème, on leur a déjà donné un début de solution.

C'est à cette clarification que notre étude voudrait contribuer.
Nous l'avons limitée dans le temps en ne dépassant pas la fin du

4e siècle et également dans l'espace: nous laissons volontairement de

côté l'Occident latin et les problèmes que peuvent soulever
l'introduction, l'utilisation et l'interprétation du mot monachus dans la langue
et la littérature latines. Une seule exception a été faite, marginalement
et en appendice, pour le Journal de voyage d'Egérie, car, même s'il est

rédigé en latin, ce récit apporte des renseignements sur un vocabulaire

propre à l'Orient syrien et palestinien, susceptibles d'éclairer quelque peu
la signification et l'emploi de [lovch/ôç- Nous ne pouvions le passer sous

silence, comme nous avons fait, quand elles s'avéraient nécessaires, les

références voulues à S. Jérôme, ou à l'un ou l'autre auteur latin.
Pareillement, une recherche succincte sur l'emploi du verbe ava^copsw

nous a paru compléter utilement notre étude et nous la donnons dans un
deuxième appendice. *

INTRODUCTION AU PROBLÈME SÉMANTIQUE

A en croire S. Jérôme, le nom même que porte le moine indique à

tous et sans équivoque sa condition de solitaire: «Interpretare voca-
bulum monachi hoc est nomen tuum : quid facis in turba qui solus es » h

Et encore: «Si cupis esse quod diceris, monachus, id est solus, quid facis

in urbibus, quae utique non sunt solorum habitacula, sed multorum » 2.

Et cependant, par un de ces paradoxes dont est fertile l'histoire des

hommes et celle des mots dont ils se servent, c'est ce même terme de

p.ovc.y/jç, de solitaire, qui s'est imposé pour désigner constamment au

* On trouvera la liste des abréviations et des sigles utilisés à la fin de l'article
1 Epistula 14,6, CSEL 54, p. 52.
2 Epistula 58,5, CSEL 54, p. 533.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 335

cours des siècles un être dont l'existence se trouve, par vocation, liée à

celle des autres dans une communauté: le cénobite.
C'est que cette interprétation première et étymologique va subir une

évolution et G. M. Colombas, dans son article«El concepto de monje y vida
monastica hasta fines del siglo V »3, reconnaît que le mot monachus (à la
différence du (xovayoç de l'Orient), n'évoquait pas, dans les esprits latins,
l'idée de solitude, mais une idée plus large qu'on trouve déjà, à côté du
sens originel, dans la traduction de la Vita Antonii due à Evagre.

S.Jérôme lui-même n'hésitera pas à accorder le nom de monachus,

non seulement aux seuls anachorètes, mais encore aux cénobites et même à

ces Remnuoth, dont cependant il stigmatise le genre de vie: «Tria sunt
in Aegypto genera monachorum: coenobium, quod illi sauhes gentili
lingua voeant, nos 'in commune viventes' possumus appellare; anachore-

tae, qui soli habitant per deserta et ab eo, quod procul ab hominibus
recesserint, nuncupantur; tertium genus est, quod dicunt remnuoth,
deterrimum atque neglectum et quod in nostra provincia aut solum aut
primum est» 4.

Cassien, dans son interprétation du mot uovœyoç ajoute aux nuances
d'isolement et de séparation celle de singularité, proche, nous le verrons,
de l'étymologie première: «... Segregati a credentium turbis, ab eo quod
a conjugiis abstinerent et a parentum se consortio mundique istius
conversation secernerent, monachi sive monazontes, singularis ac solitariae
vitae districtione nominati sunt» 5.

L'idée de solitude matérielle engendre presque immédiatement celle
de solitude pour Dieu seul et donc d'unité intérieure, comme l'explique
J. Leclercq 6 et c'est évidemment ce thème qui sera abondamment
commenté par tous les auteurs de spiritualité monastique des siècles suivants.

Le Pseudo-Denys s'y arrête déjà avec complaisance au 4e siècle. En
effet, ce n'est plus l'adjectif \j.6vgç mais le substantif p.ovaç qu'il voit à

l'origine de u.ovayôç et il fait du moine un homme unifié à l'exemple de

la monade divine vers laquelle le porte son effort d'identification: «C'est

pourquoi nos divins maîtres... les ont appelés moines... parce que leur
vie, loin d'être divisée, demeure parfaitement une, parce qu'ils s'unifient
eux-mêmes par un saint recueillement qui exclut tout divertissement, de

façon à tendre vers l'unité d'une conduite conforme à Dieu et vers la

3 Studia Monastica 1 (1959), p. 263.
4 Epistula 22, 34, CSEL 54, p. 196.
5 Collatio 18, ch. 5, CSEL Petschenig 13, p. 511.
6 Etudes sur le vocabulaire monastique du Moyen Age, Rome 1961, p. 8.



336 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

perfection de l'amour divin» 1. Et plus loin: «... Car leur vie étant unifiée,
c'est un devoir pour eux de ne faire qu'un avec l'Un, de s'unir à la sainte
Unité...» 8.

Il faudrait citer encore Isidore de Séville, qui, en rattachant également

[rovaxoç à frovaç voit cependant le moine comme l'homme dont la
vie est singulière: «Graeca etymologia vocatus, eo quod sit singularis,

[xovaç enim graece singularitas dicitur, ergo... solitarius interpretatur
vocabulum» 9.

L'idée d'unité domine également l'esprit de S. Augustin, mais il en

arrive à interpréter le mot jtovoç, racine de irovay/lç, avec une autre

nuance: celle de l'unité entre plusieurs: «Il s'agit moins d'être à la fois

'seul' et 'un', que d'être 'un seul', au sens le plus fort de cette expression,
c'est-à-dire 'parfaitement un'ou, si l'on veut, 'un à la deuxième puissance'

avec ceux dans la société desquels on vit: tel est le cas des moines»10:

«Una cum multis unus dici potest, p.6voç non potest, id est solus: fiovoç
enim unus solus est. Qui ergo sic vivunt in unum, ut unum hominem faciant,
ut sit illis vere quod scriptum est, una anima et unum cor... multa
corpora sed non multa corda, recte dicitur y.ôvoç id est unus solus » 11.

Il est bien clair que toutes ces interprétations étymologiques sont
fonction de l'état d'esprit de chacun et de ce qu'il veut démontrer et que
si nous voulons découvrir le véritable sens donné au terme jxovayqç avant
son utilisation par les milieux chrétiens, il nous faut renoncer à la richesse

des spéculations mystiques, pour nous contenter du pain dur de la
grammaire et de la philologie.

I. MONACHOS DANS LE MONDE PAÏEN

7. Textes littéraires classiques et hellénistiques

C'est l'adjectif [xôvoç qui sert de base à la formation du multiplicatif
(jtovayqç. L'étymologie de (tovoç est incertaine. A côté de la racine grecque
primitive reconstituée, * ftovFoç, d'où découleraient en ionien fxoûvoç et en

7 Hier. Eccl. PG 3, col. 533 A; trad. M. de Gandillac, Oeuvres complètes
du Ps. Denys l'Aréopagite, Paris 1943, p. 307-308.

8 Ibid., PG 3, col. 533 D; Gandillac, p. 309.
9 Origines 7,13, PL 82, col. 293.
10 J. Leclercq, op. cit., p. 8-9.
11 Enarratio in Ps. 132, PL 37, col. 1732-33.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 337

attique jxôvoç, on peut supposer un * [xocvfôç qui aurait donné l'adjectif
ftocvôç, mince, clairsemé, rare, correspondant à l'arménien manr, gén.

manu, petitlz. Le dictionnaire étymologique de la langue latine d'Ernout
et Meillet estime que la racine primitive *men-, représentée par l'arménien

manr, indiquerait la notion de petitesse (minor, minus, minister) et
c'est à cette racine qu'il faudrait rattacher jxavéç, mince, rare et [xôvoç,

seul13.

Quoiqu'il en soit, il ne semble pas qu'on puisse pousser plus loin, ni
cette étymologie, ni les rapprochements qu'elle suggère entre |xocv6ç rare
et [xovoç seul, malgré ce qu'on pourrait être tenté d'y rechercher pour
expliquer les différents sens donnés à jaovocyôç.

D'après E. Schwyzer14, (xova/ôç dérive des formes adverbiales

(xova/'?;!. - (xovayoû :

Aux adverbes numéraux multiplicatifs S i/o., xpiya, TExpaya, formés

par l'adjonction du suffixe vélaire y15, s'ajoutent à l'époque
posthomérique les formes Sryjj, xpiyjj, xsxpayfl (de deux, trois, quatre
manières) et TOXLayY), -avTayj), (tovay/j (de plusieurs, de toute, d'une seule

manière), sur le modèle de vc-rpayT) ; de même Tro/Aayou, 7cavxayoü,

[j.ovayoîi (en plusieurs, en tout, en un seul endroit).
C'est de ces formes que va dériver, par la suite, l'adjectif ixovayôç.
A. Adam a déjà donné une analyse des textes grecs classiques et

hellénistiques qui nous livrent un emploi du mot (xovayôp et des formes
dont il semble dériver 1S. Nous ne reprendrons l'étude de ces textes que

pour en dégager les lignes et les conclusions nécessaires à notre travail.
C'est effectivement l'adverbe qu'on rencontre en premier,

chez Xénophon 17 : il désigne, dans l'Anabase, un passage unique dans les

défilés montagneux où s'engagent les troupes grecques ; puis, chez Platon
où, dans les Lois, il est question d'un résultat à obtenir par une double
voie (Sixff) ou Par une seule (jxovaxyj)18. Par deux fois, dans le Symposium,

12 H. Frisk, Griechisches Etymologisches Wörterbuch, Bd. II, Heidelberg
1970, p. 253.

13 Dictionnaire étymologique de la langue latine, Paris 1967 (4e éd.), p. 405.
14 E. Schwyzer, Griechische Grammatik, Handbuch der Altertumswissenschaft,

2 Abt. I, 1, München 1939, p. 498, § 8 vers la fin.
15 Cf. également R. Kühner, Ausführliche Grammatik der griechischen

Sprache, Hannover 1890, p. 263, 5.
16 A. Adam, Grundbegriffe des Mönchtums in sprachlicher Sicht, ZKG 65

(1953), p. 209-239.
17 Xénophon, Anabase, IV, 4, 18 : s7tl xfj Ü7iepßoXfj toü Ôpouç èv toïç cttsvoïç

fjrcsp ptovaxfl eb) Ttopefa.
18 Platon, Les Lois, IV, 720 e: Siyf) ri)v piav àrcoTeXôv Sûvafitv, i) [xovaxyj



338 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Platon emploie également ulovcc/oö dans le sens très clair d'un endroit
unique, sans équivalence 19.

L'adjectif (tova/ôç apparaît, ensuite seulement, chez Aristote, dans

deux textes de sa Métaphysique où il l'applique aux êtres qui, comme le

soleil et la lune, sont uniques en leur genre, orspsà ;xovayà20, sans contrepartie

ou parallèle. L'adverbe (xovaymç se trouve dans l'Ethique à Nico-

maque, le Politique et l'Histoire des animaux 21, au sens de «une seule

et même manière», dans les deux premiers cas le mot étant opposé à

7toXXaywç, de plusieurs manières.

Epicure, dans les deux passages de ses Epîtres où il utilise et l'adjectif
(rovayoç et l'adverbe irovayûç, les oppose tous deux à la forme, de

construction grammaticale identique xXsovayéç, TtXeovaywç, multiple, de

façon multiple 22. De cette opposition et de l'analyse du contexte, on

peut conclure que le sens donné à l'adjectif uovayôç est celui de «simple»,

comme le propose d'ailleurs A. Adam: «Das was povayov ist, verbindet
sich für Epikur eng mit dem à-Xwç elvat23: «Et nous mépriserons ceux
qui ne savent reconnaître ni les phénomènes dont l'existence et la
production ne comportent qu'une seule explication simple, ni les phénomènes

dont on peut supposer plusieurs causes» 24.

Théophraste, à la même époque, emploie (j.ovayoo au sens assez clair
de «en un seul endroit», «seulement là» 25.

Chez le philosophe épicurien Philodème (1er siècle av. J. C.), l'adjectif
prend à nouveau le sens précis d'un cas unique, isolé, sans équivalence :

«Bien faible est alors le raisonnement qui ne s'appuie que sur des cas

isolés» 26.

19 Platon, Symposion, 212 a: èvxaû0a aùxcô [xovayoû yevTjaexai et 184 e: pova-
yoo ÈvxaG0a Çup.7t£TrxEi.

20 Aristote, Métaphysique, 1076 b 29 : axepeà pèv piovayà et 1040 a 29 : XavGâvei
Sxi àSûvaxov ôpîaaaOat èv xoïç àïStoiç, ptàXicrxa 8è oaa ptovayà, olov îjXioç ij asXrjvY).

21 Aristote, Ethique à Nicomaque, 1106 b 31; Politique 1038 b 38; Histoire
des animaux VII, 4.

22 Epicure, Epistula 2, éd. Usener, p. 36: p.ovayT)v 8ysi. xoïç 9ocivop.év<Hç

<jup.çcov£av SxEp Ircl x£Sv (rsxscopcov oùy {urapys!. àXXà xauxà ye xXEOvayùv ^XEt-
23 A. Adam, op. cit., p. 211.
24 Epicure, Epistula 1, éd. Usener, p. 30. Traduction A. Ernout dans

l'introduction à Lucrèce, De rerum natura, t. 1, p. lxxxiv-lxxxv, 80 : xaxccçpovoGvxaç
xcov oüxs <xè> p.ovayc5ç syov rj yiv6p.evov yvwpiîjôvxcùv oGxs xô 7rXeovay{ôç uup-
ßatvov

25 Théophraste, Histoire des Plantes, IX, 10, 2: piovayoG 8è çéexat xîjç
0ÏX7]Ç.

26 Philodème, IIcpl tTï)|xs£cov xai cr/]p.suàcrs&>v, 14, 28 ss. : [à]a0evi)ç 8s xai ô 8£<x

xüv (j.[o]vayöSv auXXoyicjpiôç. La traduction est de nous.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 339

Diodore de Sicile (1er siècle av. J. C.) et Apollodore de Damas

(1er siècle ap. J. C.) utilisent l'adjectif dans des contextes plus concrets,
moins philosophiques, le premier dans la description d'une tortue
exotique possédant quatre yeux et quatre gueules, mais un seul oesophage et

un unique estomac 27
; le second, à propos d'un ouvrage militaire, pour

désigner un madrier s'avançant isolément et sans montants au-dessus

de la construction 28.

Un siècle plus tard, Claudius Ptolémée applique l'adjectif irovcc/ôç
à une personne, quand il parle de l'influence des signes du zodiaque sur
la naissance d'enfants uniques uovayà SiSoaat texvoc, ou de jumeaux
(Smaà Y) xal xXetova) 29.

Au chapitre VII de ses Geographia 30, il donne le nom de Movay-q à

une des «1378 îles proches de Taprobané», c'est-à-dire Ceylan. Il semble

que cet archipel soit en réalité celui des îles Maldives, groupe d'atolls
de l'océan Indien. Selon Pauly-Wissowa31, l'île appelée Movayj] par
Claudius Ptolémée ne peut correspondre, d'après sa situation et son

nom, qu'à l'atoll dénommé aujourd'hui Minicoy32. En effet, celui-ci

occupe une position isolée entre les îles Maldives et les Laquedives, ce qui
justifierait le nom que lui ont donné les anciens et nous livrerait ici un
sens précis de ixovayôç : isolé par rapport à un groupe déterminé.

Problablement à la même période, l'auteur anonyme du Périple de

la Mer Erythrée utilise le vocable qui nous intéresse sous une forme
féminine substantivée 33. Il s'agit, dans le contexte, d'un vêtement ou
d'une étoffe fine et large, en provenance des Indes, appelée [xovayrj, sans
doute parce que faite d'une seule pièce 34.

Quant à Plotin (205-270), à peu près à l'époque où vont apparaître
les premières manifestations du phénomène monastique, il qualifie de

ixovayoç l'Etre premier qui est solitaire (ixovayoç), non par une contrainte

27 Diodore de Sicile, Bibliothèque historique, II, 58 : xà an'/Ayyy. xal xàXXa
xà èvxèç 7tàvxa [xovayâ.

28 Apollodore de Damas, IIoXiopx7)xtxa, 181, 10: È7ralpsa0ai. xijv fxovay/iv <ra-
vlSa slç ôiJjoç.

29 Claudius Ptolémée, Tetrabiblos IV, 6, 190.
30 Claudius Ptolémée, Geographia, VII, 4, 11, ed. C. F. A. Nobbe, Hildes-

beim 1966, p. 175.
31 T. 16, col. 43.
32 Cf. Enzyklopädie des Islam, III, p. 577, Leiden 1936.
33 Périple de la Mer Erythrée, 6, 14 et 14, 7: xal Ô06vtov 'IvStxàv xô TtXaxô-

xspov fj XEyopevY) pova/Y). Et: xal è06viov, ij xs povayrjlv].
34 Cf. à ce sujet le chapitre suivant sur les textes papyrologiques.



340 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

venant d'un autre, mais parce qu'il l'est en soi, se complaisant en lui-
même et n'ayant rien de supérieur à lui, dans une pure liberté :

«Ne disons pas que le Premier existe par hasard... Il ne faut pas non
plus le priver de puissance parce qu'il est solitaire; car s'il est
solitaire, ce n'est pas qu'il soit empêché par le fait d'un autre (de ne
l'être pas), c'est qu'il l'est par lui-même, qu'il se complaît en lui-
même et qu'il n'a rien de supérieur à lui, ou alors, il faudra refuser
la liberté à l'être qui atteint le plus qu'il est possible le Bien» 3S.

Par ailleurs, au livre V des Ennéades, on trouve un pova/oo
contrastant avec 7iavT<xxoü : « ...Le monde sensible est en un seul endroit, mais
le monde intelligible est partout»36.

Trois nuances de sens peuvent finalement se dégager de cette

analyse :

Movaxôç peut en effet désigner:

- un être unique en son genre, individuel, singulier comme le soleil et la
lune dans le traité d'Aristote ou l'œsophage unique de la tortue décrite

par Diodore de Sicile.

- un être solitaire, isolé par rapport à d'autres, comme l'Etre suprême

pour Plotin, qui n'a rien de supérieur à lui, ou comme l'île Movoc/y] qui
est séparée de l'archipel auquel elle appartient.

- enfin, un être simple, unifié, par opposition à ce qui est multiple,
divisé, comme certaines causes pour Epicure, ou comme l'étoffe d'une
seule pièce mentionnée par le Périple de la Mer Erythrée.

Il n'est pas sans intérêt de remarquer que seule la langue des

philosophes, des naturalistes, ou encore celle d'un architecte comme Apollo-
dore de Damas nous a offert l'emploi de l'adjectif (xovaxoç ou de ses

adverbes correspondants. Ni les poètes, ni les auteurs dramatiques ne
semblent l'avoir utilisé, ce qui donne bien dès le début à ce mot un
caractère assez technique et spécialisé.

35 Plotin, Ennéades, VI, 8, 7, 38: oùSè ST) to tô [xova/öv eyov àç^psTai -rîjç
èÇooaiaç si tô p.ova^ôv fXY) xcp x<oXuea0ai mxp' écXXou £xot> àXXà tq) toüto aùxè
slvai xal olov àpsaxsiv sauTÖ, xaî fXY) ëxelv ° Tl xpsixxov aüxoü. La traduction
est celle de E. Bréhier, BL 1938, t. VI, p. 142.

36 Plotin, Ennéades, V, 9, 13, 13: ô (xèv yàp ala0ï)xèç xôctjxoç [xovaxoû, ô 8è

v 07)tôç TOXVTaxoü.Traduction E. Bréhier, BL, 1931, t. V, p. 172.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 341

2. Papyrus grecs d'Egypte

C'est de l'adjectif (xova/oç qu'il s'agit presque exclusivement37 dans
les nombreux textes papyrologiques que nous avons dépouillés 38, et son

utilisation assez différenciée amène à des acceptions qui, pour n'être pas
toutes absolument identiques, recouvrent cependant bien celles qui
viennent d'être dégagées plus haut.

1. L'acception la plus courante est celle d'un document juridique,
officiel ou privé, rédigé en un exemplaire unique, original, sans double, ni
copie. La formule qui le désigne se retrouve, presque toujours identique,
dans de nombreux papyri des trois premiers siècles en Egypte. Ainsi, à

titre d'exemple, pour un prêt d'argent, consenti dans le Fayoum, le

24 août 212:

«Ce texte a été écrit par moi en un seul exemplaire; il doit faire
autorité»39.

Ou encore, dans une correspondance privée, datée de 298 :

«Je t'ai envoyé ces instructions en un exemplaire unique qui doit
faire autorité partout où il sera présenté...» 40.

De nombreux exemples pourraient encore être cités. Nous nous
contentons d'en donner en note les références 41.

2. Dans d'autres textes, le document n'est plus unique, mais il
comporte des équivalents, des copies, en deux, trois, ou même six exem-

37 Nous négligeons volontairement les deux seuls textes où nous avons trouvé
le substantif tö povocxôv (P. Lips. 36, 10) et l'adverbe [rovaycoç (CPR XX, 78, 20),
leur sens ne différant pas de celui de l'adjectif. De même, nous laissons pour un
chapitre suivant les papyrus où le mot povayoç apparaît dans son sens proprement
chrétien, notamment les papyrus édités par H. I. Bell.

38 Ce dépouillement a été fait: 1. d'après le Wörterbuch der griechischen
Papyrusurkunden de F. Preisigke, Berlin 1929-31; 2. d'après le Spoglio Lessicale
Papirologico édité par S. Daris, Milan 1968.

39 BGU 637. 10: to r[e xt]p6Ypa<pov toütw (sie) pova/öv ypa<pè[v Ù7r'è]poû
xépiov Scttcü. La traduction est de nous.

40 P. Oxy. 1643. 14: tö Sè èjt([<TTaXp.a toûto] povax<iv aoi èî;e86[x7]v, S7tep

xufpiov ëorto]. Même remarque pour la traduction présente et les suivantes.
41 P. Grenf. 71. 2. 25 (3« s.); SB 7634. 20. 39 (3« s.); P. Lips. 11. 7 (3e s.);

BGU 1064. 12 (3e s.) ; P. Oxy. 1649. 10. 21. 23 (3« s.); BGU 13. 16 (3« s.); P. Oxy.
1208. 5 (3e s.); P. Oxy. 1473. 37 (3e s.); P. Panop. I. 274 (3« s.); P. Oxy. 1199. 21

(3e s.) ; CPR XXII. 70. 5 (3e s.) ; SB 8989. 30 (4e s.) ; P. Isid. 57. 30 (4e s.) ; P. Bad.
27. 10 (4e s.); SB 5810. 20 (4e s.); PSI 300. 14 (4e s.); P. Strass. 296 v 10 (4« s.);
P. Masp. 67168. 54 (6« s.).



342 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

plaires, dont l'un ((tova^oç) est remis à l'une des parties contractantes:
ainsi une déclaration faite par l'expéditeur d'un cargo de blé à Alexandrie,
vers 211-212, est rédigée en trois exemplaires:

«Cette quittance est valide. Je l'ai écrite en trois exemplaires, dont
deux ont été donnés à toi-même qui es stratège, et un (povocxf]v)

au percepteur» 4Z.

De même pour un acte de division d'une propriété, en 214 :

«Cet accord est valide. Il est rédigé en trois exemplaires, pour que
chaque partie en possède un (ë^eiv povâxév) 43-

La nuance à relever dans ces exemples et les nombreux autres
textes dont nous donnons aussi les références en note 44, est celle

d'individualité, de complémentarité : il ne s'agit plus d'un document unique,
singulier, mais d'un document particulier parmi d'autres, d'une partie
d'un tout. E. Hornung a montré 45 que cette notion de complémentarité
est caractéristique de la pensée égyptienne. Alors que nous nous appuyons
sur une logique à deux valeurs, la logique des contraires qui s'excluent
l'un l'autre, le oui ou le non, l'Egyptien pense selon une logique de

valeurs multiples et relatives: les contraires ne s'excluent pas pour lui,
ils se complètent. C'est ainsi que la conception d'un Dieu unique, évinçant
tous les autres, d'un monothéisme absolu comme on le trouve en Israël,
est, d'après Hornung, impensable chez les Egyptiens. Tout au plus peut-
on parler d'un hénothéisme, le un étant pour eux relatif au multiple,
comme nous le voyons ici, dans l'emploi qui est fait du terme fxovaxoç
et le sens assez clair qui lui est donné.

42 P. Oxy. 1260, 19: xupia i) àTO/t) [xpiaal)] ypaçsïcra, fjv sÇsSoptv^v col p,év xq>

cxpa[xr)ycù] Siacrr)v xcô §è 8exaTc[p(ix(p] [lovayry.
43 P. Oxy. 1278. 30: xéptov xô ép,oX6y7)p.a xpiaaôv ypatpèv npbç xô gxaaxov

pipoç ïx£tv p-[ov]ax&v-
44 P. Oxy. 719. 32 (2e s.); P. Oxy. 905. 19 (2e s.); P. Oxy. 908. 39 (2e s.);

P. Lips. 10 col. 2 19. 21 (3e s.) ; PSI 1238. 27. 28 (3" s.) ; P. Oxy. 1200. 44 (3« s.) ;

P. Oxy. 1273. 37 (3" s.); P. Flor. 50. 117 (3e s.); SB 9619. 11 (2e s.); P. Strass.
280. 20 (3e s.) ; P. Fouad XXIII 18 (3e s.) ; P. Oxy. 1260. 19 (3e s.) ; P. Oxy. 1561. 11

(3e s.); P. Oxy. 1718. 10 (3e et 4e s.); PSI 1037. 30 (4e s.); SB 9219. 25 (4e s.);
P. Gen. 10. 18 (4e s.); P. Lond. 978. 16 (4e s.); P. Oxy. 1206. 18 (4e s.); P. Lips.
28. 23 (4e s.) ; P. Lips. 26. 12 (4e s.) ; SB 9278. 5 (6e s.) ; P. Herrn. 29. 5 (6e s.) ;

P. Lond. 113. 1. 66 (6e s.); P. Lond. 1313. 6 (6e s.); P. Micha. 51. 8 (6e s.).
45 E. Hornung, Der Eine und die Vielen, Ägyptische Gottesvorstellungen,

Darmstadt 1971, p. 42, 233-237.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 343

3. Un seul texte, cité à part par le «Wörterbuch der griechischen

Papyrusurkünden» de F. Preisigke 46 offre un sens de [xovayôç dans un
contexte incertain: il s'agit d'un fragment de lettre: «7tpôç xoupov oùSsva

jxovayôv». Faut-il comprendre: «pour le moment je n'en ai pas un seul?»

L'interprétation ne peut être qu'hypothétique.
4. Le Papyrus de Tebtunis No 423 présente un emploi de jxovayôç

dans un sens nouveau. Il s'agit d'ordres et d'indications donnés par lettre
à son régisseur par un propriétaire terrien. La traduction proposée par
l'éditeur est la suivante:

«So now as we ordered let the aracus and grassaracus go alone to
Tbeklutis for seed »47.

Nous pensons plutôt qu'il faut comprendre:

«Donc, comme il a été décidé, qu'on achète à Tbeklutis un mélange
de gesses et de fourrage et des gesses seules pour la graine» 48.

La nouvelle nuance livrée ici par le contexte serait donc celle de

«pur, non mêlé».
5. Enfin, plusieurs papyrus appliquent l'adjectif jxova.joc, à un

vêtement, ou à une pièce d'étoffe, dans un sens qu'il n'est pas facile de déterminer

à coup sûr:
a) Une lettre datée du 2e siècle demande à un certain Ploution d'acheter

à Bousiris (probablement dans le Delta) deux chitons de lin solide et
de belle qualité, d'un prix allant jusqu'à 40 drachmes, une paire de

beaux vêtements rayés de Diospolis et - sans doute faut-il le
comprendre ainsi en raison du Çeôyoç (paire) qui précède, - «une unique
serviette pour le bain» (ßaXavocpiv (xovayov) 49. Mais il est aussi possible de

lire dans ce pova/6ç la nuance de simple, non doublé, non plié, comme le

suggéreraient d'autres papyrus. En effet:
b) Le papyrus Hambourg 10, à la ligne 27, mentionne, dans une

46 F. Preisigke XXX, II. Bd. 114: BGU 923. 10.
47 The Tebtunis Papyri, ed. by Grenfell, Hunt and Goodspeed, vol. 11,

London 1907.
48 P. Teb. 423. 7 : rjSrj o3v <bç Si[e]Tàyiq xcopyjaaTco elç ty)v TßsxXCmv yop-rà-

paxôç te y.ai. Spaxoç [x[o]vayoç slç aTrcppara. C'est d'ailleurs ainsi que le comprend
également F. Preisigke dans son Wörterbuch, sous le mot x°pT<xpaxoç: «Schoten
mit Gras vermischt (als Viehfutter) P. Teb 423. 6 (III): xopxâpaxoç xaî àpaxoç».

49 P. Oslo. II. 56. 6: ES 7roifjosu; àyopâa[aç] [xoi. sv Bouatpi xiTt5<vaç> Xivoûç
SSo oTspeà xaOapsà xaXà scoç (8pax|xc5v) p, s7uxapcrEcù(v) AioarréXscoç ÇsOyoç
xaXcôv (sic), ßaXavapiv [xova/Sv



344 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

liste d'objets volés à Théadelphie dans le Fayoum au 2e siècle, un
«ijuxTiov pova/ov àfXTOXivov» 50.

Comment faut-il comprendre ce EjjtocTiov povayôv Probablement pas
comme «un seul manteau», car le déterminatif irova/ôç devrait accompagner

alors également le pallium et le hypozonon qui figurent dans la
même énumération. Faut-il voir là plutôt l'idée d'un manteau simple,
non doublé:

«...un sous-vêtement émeraude, un pallium, un manteau simple,
vert pâle, et un autre manteau rose »

D'après l'étude de L. Heuzey51, le manteau que portaient les

Grecs «était un rectangle d'étoffe d'une seule pièce... un châle de laine
conservant la forme première du métier à tisser... On se contentait de le

draper, de l'enrouler autour du corps» 52. S'il semble bien que le himation
ait toujours été formé par ce simple rectangle tissé d'une seule pièce, on
ne voit pas très bien pourquoi un des deux manteaux seulement de notre
texte est déterminé par l'adjectif povaxoç. Il ne peut s'agir non plus du
numéral «un», puisque, quatre lignes plus bas, le même papyrus précise
le nombre de vêtements en les faisant suivre des lettres a et ß, tandis que
réapparaît ensuite un jxovaxoç, -opçupouç cette fois 53.

Cependant Heuzey note qu'il existait une autre mode, adoptée par
certains philosophes, notamment par ceux de l'école cynique, et qui
consistait à doubler son manteau et à s'en servir la nuit comme couverture

54.

M. Bieber relève 55 que la chlaina ou manteau de laine porté par les

Grecs au temps d'Homère, jeté sur les épaules et ajusté au moyen d'une
épingle, pouvait, elle aussi, être simple ou double. Les adjectifs utilisés

par Homère sont à-jfXotç; et SmXotç56. Qu'ils soient remplacés ici par notre

50 P. Hamb. 10, 27 : ÇpapaySlvov ûttoÇcovov, xal TcâXXtov xal IpocTiov (xovayov
àp.7téXivov xal ëxepov Epâ-uov pôSivov.

51 L. Heuzey, Histoire du costume antique d'après des études sur le modèle
vivant, Paris 1922.

52 L. Heuzey, op. cit., p. 102.
53 P. Hamb. 10, 31: Xsuxà psv ß' xpoxâm[vo]v [a...] a xuplavTivov a' xal

[...] [..] povayov iropçupoûv xal aß<i>6XXai; tsXsEouç.
54 L. Heuzey, op. cit., p. 102.
35 M. Bieber, Entwicklungsgeschichte der griechischen Tracht von der

vorgriechischen Zeit bis zur römischen Kaiserzeit, Berlin 1934, p. 24.
56 Citation d'après M. Bieber, op. cit., p. 24: auXotSsp yXaïvat Od. XXIV,

276 et yXaïva SitcXÎ), SlirXac Od. XIX, 225 ss. 241.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 345

povayôç est un fait qui s'explique aisément par la différence du genre
littéraire et l'évolution du langage.

Si de plus, nous cherchons du côté des Egyptiens, nous apprenons
par Heuzey encore 57 qu'ils connaissaient eux aussi un grand manteau
de lin ou d'étoffe fine, commun aux deux sexes. Il pouvait être porté de

diverses manières, comme le châle hindou ou comme le himation grec,
mais également enroulé trois fois autour du corps : drapé en arrière, puis
doublé sur lui-même de façon à former deux lés superposés et finalement
croisé sur le devant et maintenu par un nœud58. Heuzey ajoute dans son
étude qu'un ajustement très semblable dans son aspect extérieur pouvait
être obtenu à l'aide de deux pièces distinctes d'habillement: une ample
tunique et un châle étroit posé de biais, mais, dit-il: «Il est difficile de

différencier ces deux ajustements sur les images peintes ou sculptées» 59.

Faut-il dès lors voir dans le Epàxiov povayôv un manteau porté sans
enroulement sur lui-même ou encore un ajustement fait, non de deux, mais
d'une seule pièce d'étoffe?

Un rapprochement avec un autre texte papyrologique peut nous
donner peut-être quelques lumières :

c) En 260, un contrat de mariage énumère de façon détaillée les

divers vêtements et bijoux qui constituent la dot d'une fiancée, entre
autres :

«Une tunique blanche, simple, bordée, d'une valeur de 160 drachmes»60.

Il ne s'agit plus ici d'un Ep.aTt.ov, mais d'un ytxomov, c'est-à-dire
d'une petite tunique de femme.

Or le chiton pouvait être confectionné de deux différentes manières :

soit d'une seule pièce d'étoffe pliée sur elle-même et cousue sur le côté,
l'encolure et les emmanchures étant ménagées entre deux agrafes ou
deux coutures dans l'ouverture du haut; soit de deux pièces d'étoffe au
lieu d'une, cousues ensemble, dans le sens de la hauteur, jusqu'aux
emmanchures, et cousues également sur le bord supérieur, de chaque
côté de l'encolure. Il semble assez difficile de concevoir le chiton double
ou replié sur lui-même. Heuzey remarque d'ailleurs que les «descriptions

57 L. et J. Heuzey, Histoire du costume dans l'antiquité classique: L'Orient
(Egypte, Mésopotamie, Syrie, Phénicie), Paris 1935.

58 L. Heuzey, op. cit., p. 17, 33, 39 et passim.
59 L. Heuzey, op. cit., p. 40.
60 P. Oxy. 1273. 13: yixcfmov Asuxèv [rova/èv xpoa(<7)cûxôv êvcr/)fxov SpaypôSv

è'xaxov ÈÇfjxovTa.



346 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

de l'épopée qui, pour les hommes, mentionnent souvent des vêtements

repliés, ne parlent pas de repli dans le costume des femmes» 61. Il faudrait
alors penser plutôt au péplos, ouvert ou fermé, rabattu dans le sens de

la hauteur et se recouvrant lui-même dans sa partie supérieure 62 ; mais
le texte parle ici de chiton, non de péplos.

Il semble que la tunique de lin des femmes ait été faite, comme celle
des hommes, de la pièce rectangulaire détachée du métier à tisser et
réunie par une couture sur les bords, ou, si l'étoffe manque de largeur,
de deux pièces semblables jointes ensemble par deux coutures.

Finalement, c'est probablement dans ce sens qu'il faut interpréter
le «chitonion monachon» de notre papyrus et penser à une tunique faite
d'une seule pièce d'étoffe et non de deux pièces rapportées.

Cette hypothèse reste plus difficile à émettre pour le himation,
puisqu'il est toujours fait d'un seul rectangle de tissu. Il demeure cependant

possible de voir dans le «himation monachon» de notre document

un manteau simplement drapé, sans enroulement sur lui-même, peut-
être même jeté sur les épaules, ou encore un manteau sans doublure.

Quoiqu'il en soit, l'adjectif [rovay/iç prend de toute façon ici une
coloration assez claire: celle de simple, sans complication, repli, multiplicité,
doublure.

Ainsi, les différents sens que nous apporte l'étude attentive des textes

papyrologiques sont les suivants :

- unique en son genre, singulier, comme les documents rédigés en un
seul exemplaire.

- unique, isolé par rapport à d'autres, partie d'un ensemble, comme l'une
des copies confiées à chacun des contractants, ou la graine non mêlée,
à d'autres, pure, du papyrus de Tebtunis.

- enfin, simple, non doublé ou divisé, d'une seule pièce, comme les

vêtements ou les tissus mentionnés dans les lettres ou les rapports étudiés
ci-dessus.

La langue des juristes et du peuple nous ramène donc aux mêmes

nuances et à la même compréhension du terme que celle des philosophes
et des lettrés.

61 L. Heuzey, op. cit., p. 157.
62 Ibid., p. 156.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 347

II. MONACHOS ET SES EQUIVALENTS
DANS LE MONDE JUIF

7. Traductions grecques de la Bible

On cherche en vain un emploi de [rova^ôç dans la Septante.
Symmaque et Aquila semblent au contraire nous accorder quelque

compensation, mais s'ils récompensent, dans une certaine mesure, le zèle du

chercheur, ils ne couronnent pas son effort d'un succès définitif et ici encore,
c'est à travers de larges zones d'ombre qu'il faudra percevoir la lumière.

Pour faciliter la compréhension de notre analyse, nous établissons un
tableau synoptique des sept passages de la Bible où l'un ou l'autre traducteur

a introduit le terme [rovaxoç63. (Voir ce tableau à la page suivante).
On voit immédiatement par ce tableau la variété du vocabulaire

utilisé par les traducteurs grecs pour rendre un terme hébreu identique :

VÎT. Seul fait exception Gen. 2,18 qui traduit lab, non T>rp. On trouve
donc, en apparence indifféremment employés : ji.ovay_6ç, fxovoç, [rovorpoizoç,

irovoYEvyjç, f/.ovcoT7)ç, àya-yjToç, p,ovoÇcovoç. Quels sont les critères qui ont
déterminé le choix du traducteur? Bien des interprétations ont déjà été
données 64.

Une chose paraît d'abord remarquable, et nous l'avons déjà
soulignée: l'absence du mot (rovayoç dans la Septante. Or si l'on admet que
le texte grec de la Septante a été élaboré en Egypte sous Ptolémée

Philadelphe c'est-à-dire vers 282-283 avant J.-C., on se trouve ramené à

une période où, comme nous avons pu le constater au chapitre précédent,
le terme présente une utilisation assez restreinte et limitée plus
particulièrement au langage des philosophes. Il faut attendre le 1er siècle avant
J.-C. pour le rencontrer, appliqué par Diodore de Sicile à un contexte
plus réaliste et c'est finalement aux premiers siècles de notre ère que
l'emploi du mot semble devenir plus courant, comme le prouvent les

papyri étudiés plus haut 65.

63 Les citations de Symmaque, Aquila, Théodotion et la Quinta sont données
d'après les Hexaples d'Origène, éd. F. Field, Hildesheim 1964. La Septante est
citée d'après A. Rahlfs (5e éd.), Stuttgart 1952; le texte hébreu est cité d'après
R. Kittel (8e éd.), Stuttgart 1952. La numérotation des Psaumes est celle de la
Bible hébraïque.

6+ Voir entre autres les essais d'explication donnés par M. Harl, A propos
des logia de Jésus : le sens du mot jxovayöi;, Revue des Etudes grecques, 73 (1960),
p. 464-474; par A. Adam,. Grundbegriffe des Mönchtums in sprachlicher Sicht,
ZKG 65 (1953), p. 209-239.

65 Cf. p. 341 et ss.



348 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Hébreux Aquila

Gen. 2,18:

Il n'est pas
bon que l'homme Î"T3.S p.ovàxôv

soit seul

Symmaque Septante Théod. Quinta

(XOVOt/OV pOVOV

Gen. 22,2:

Prends ton fils,
ton unique...

7]7W TOV

povayov

TOV

pÔVOV

TOV

aY&7r/]T6v 66

Ps. 22,21 :

Délivre de l'épée
mon âme, de la

patte du chien

mon unique

Ps. 25,16:

Solitaire et
malheureux

que je suis

Trprp rijv TÏ)V T7)V

(xovâx'')v POV6TÏ)TS povoYsvîj 66

pfP pov&xéç pévoç povoYevtiç

Ps. 35,17:

Soustrais mon âme TTTTP

à leurs ravages,
aux lionceaux
mon unique

Ps. 68,7:

Dieu donne à
l'isolé le séjour
d'une maison

T7JV TÏ]V T7]V

[XOVà/Y]V [XOVÔTÏJTà pOVOYEVÎi

HVV povctxoïç [xovctxouç

[xovoysvsïç povoTpÔ7rouç povoÇtôvouç

Ps. 86,11:

Rassemble mon
cœur pour qu'il
te craigne

"trP povâxuxrov sÙ9pàv0Y]Tco

Evcocrov

66 Sur l'emploi de à.yccnf]i:6q pour désigner le moine, cf. A. Guillatjmont, Le
nom des Agapètes, VC 23 (1969), p. 30-37 ; sur celui de povoYEVYjç, cf. A. Adam,
op. cit. p. 218-222.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 349

Il peut donc paraître normal que la Septante ignore un terme après
tout assez spécialisé encore de son temps.

En se plaçant au simple point de vue de la statistique, on constate

que c'est Aquila qui fait l'usage le plus fréquent de ^.ova^oç.
En Gen. 2,18, le mot hébreu qu'il rend par (aovocjpç, est T2.S dont la

signification semble être celle de solitude au sens de séparation, unicité,
isolement 57.

Une variante de Gen. 22,2 présente un (xovoysvyj à côté de u.ovoc/ôv et
traduisant le Tri" hébreu, il a dans le sens de «fils unique», la même

nuance de seul, sans équivalence 68.

Il en va de même pour les deux versets des Psaumes 22 et 25 qui
désignent l'âme comme «l'unique», l'irremplaçable, celle dont on ne

possède pas de double (et ceci nous rapproche du sens donné à [i.mayoq
dans les papyrus d'Egypte datant de la même époque que notre traducteur),

celle enfin que la Septante appelle fqv povoysi/Y).
Dans le Psaume 25, le «solitaire et malheureux» du verset 16 peut

suggérer diverses interprétations : le rapprochement, dans le texte hébreu,
du jahid avec le mot ani oriente vers l'idée d'une solitude, d'un isolement
considérés comme une disgrâce, une misère de pauvre, mais aussi comme
une situation attirant la pitié divine, et, au bout du compte, comme une
béatitude, ainsi que le propose M. Harl69, opérant un rapprochement
avec les logia de l'Evangile de Thomas que nous étudierons plus bas 70.

Cependant, André Néher71 remarque que les exégètes s'étonnent de

l'emploi du terme de jahid dans ce passage, «l'atmosphère du Psaume ne

suggérant pas la solitude du Psalmiste» et à l'inverse de B. Duhm qui
suppose que le mot a été choisi par l'auteur en désespoir de cause, il
pense que le terme est au contraire employé à dessein:

«Je suis un jahid, déclare le psalmiste, c'est-à-dire le membre d'un
jahad. Le psalmiste n'est pas isolé parce qu'il est membre d'un
groupe, mais le groupe dont il fait partie est lui, isolé, séparé du reste
de la communauté des fidèles de Dieu. Cette remarque - ajoute encore

67 Cf. les textes de Psaumes où le mot "flb s'applique à Dieu dans son unicité:
Ps. 72, 18; 136,4; 148, 13.

68 Cf. Hexaples de Field, p. 37, note 3 du v. 2: «Nobil., Codd. X, 130, qui
omnes [rovoysvY] habent.»

69 M. Harl, op. cit., p. 467^168.
70 cf. p. 362-377.
71 A. Néher, Echos de la secte de Qumran dans la littérature talmudique,

in: Les Manuscrits de la Mer Morte (Colloque de Strasbourg, 25-27 mai 1955),
Paris 1957, p. 53-54.

23



350 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

André Néher - situe le "Prp du Talmud, comme le "PDi"i du Talmud,
en liaison avec le "ii~P et le "TP de Qumran, dans une commune
tradition authentiquement juive et attestée par la Bible».

Nous verrons, en traitant de Qumran, l'intérêt que peut présenter
cette suggestion.

C'est la même idée d'unification que semble exprimer le ;j.ova'/6w
utilisé par le seul Aquila au verset 11 du Psaume 86. La Bible de
Jérusalem traduit: «Rassemble mon cœur pour qu'il te craigne» 72, rendant
bien ainsi l'idée du verbe hébreu in1. Symmaque confirme cette
interprétation par l'emploi d'un ëv cocrov qui paraît assez clair. Il faut cependant
noter que la Septante lit «réjouis mon cœur», en vocalisant à partir de

la racine mn au lieu de in\ leçon reprise par le «laetetur cor meum»
de la Vulgate et par la Syro-hexaplaire, tandis qu'une note marginale et

sans auteur de cette dernière signale la leçon svcoOrjTW (>.=A uu àvi) 73,

et que l'édition des Hexaples mentionne un « unicum fac » chez S. Jérôme74.

Symmaque est un Samaritain dont la tradition a voulu faire un
Ebionite 75. Mais des recherches du P. Barthélémy tendraient au
contraire à prouver qu'il se convertit au judaïsme orthodoxe 76.

Quoiqu'il en soit, il n'emploie uovayoç que deux fois:
Une première fois, comme Aquila, en Gen. 2,18: «Il n'est pas bon

que l'homme soit seul» où le contexte rend assez nettement l'idée de

solitude, c'est-à-dire d'absence de compagnie et plus précisément de

compagne.
La deuxième fois, au verset 7 du Psaume 68: «Dieu donne à l'isolé

le séjour d'une maison». Il est assez surprenant, au premier abord, de

voir Symmaque employer ici (xovcr/ôç en un endroit où justement Aquila,
qui fait un assez large usage du terme par ailleurs, le remplace par
[XOVOy£VY)Ç.

72 D'après le Psautier de la Bible de Jérusalem, Paris 1961.
73 Cf. Hexaples, Field p. 237, note 8 du v. 11 : «Syrohex. in textu habet

sé<ppav0ï|TCO 7] xapSta piou ; in margine autem, sine auctore, èvtù07)T(ù (S. èvco0f)osxai.) f)

xapSta pou Uu à\_s).
74 Cf. Hexaples, Field p. 237, note 9 du v. 11 : S. ëvcoaov. Hieron. : unicum fac.
73 Cf. Introduction aux Hexaples, p. xxvm de l'éd. Field (1964): «Hactenus

Eusebius, ad cujus auctoritatem accedit Hieronymus, qui Judaeum Aquilam,
Symmachum autem et Theodotium Judaizantes haereticos vere pauperes et
Ebionitas, et semichristianos vocat» (Eusèbe, Hist. eccl. VI).

76 Le résultat de ces recherches sera publié par le P. Barthélémy dans un
article intitulé: Qui est Symmaque? et qui paraîtra dans le N° d'octobre 1974 du
Catholic Biblical Quarterly.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 351

Une autre version, utilisant elle aussi fxovayôç : xotToixtÇsi. [xovayoùç èv

olxcu devrait être attribuée à Théodotion, d'après l'édition des Hexaples
d'Origène de Field et celle de Montfaulcon77. L'une et l'autre éditions se

réfèrent, pour cette leçon, au Colbertinus cmyYjpfijç. Or, une vérification
du manuscrit nous a permis de constater, sans doute possible, que cette
leçon y est attribuée à Symmaque. On se trouverait donc devant deux

leçons de Symmaque.
L'examen des deux textes laisse peu de doute sur l'authenticité

symmaquienne de la première leçon. En effet, Symmaque est un traducteur

intelligent et libre. Sa traduction du ,T>rP HUlhO par un
SiScouiv oixeïv uovayqiç oîxîav dénote cette aisance qui ne se retrouve

pas chez les autres traducteurs. L'examen de la suite du verset montre
la même liberté: dans le ol Se àrai.0£Lç xocTowajcroocnA/ xaéucûvoç !••/)pôryjTa»,

il est seul à rendre par un futur grec l'imparfait hébreu:
La deuxième leçon, par contre, démarquée par un a' dans le Colbertinus,

correspond peu vraisemblablement à Symmaque et c'est sans doute

pourquoi Montfaulcon, et Field à sa suite, a corrigé le manuscrit et
attribué la leçon à Théodotion, ce qui semble plausible. En effet, la suite
du verset: èÇàywv 7tô7rs§7j[j.évouç èv sÙ0ûty)<t(,v présente deux mots : totcSt)-
pevouç et EÙ0\jTYjC!.v qui se retrouvent tous deux dans d'autres textes de

Théodotion pour rendre le même vocable hébreu, et qu'on retrouve
beaucoup moins et même pas du tout (TO7t£§7]pivoç) chez Symmaque.

Si donc on peut admettre avec une certaine vraisemblance que
Théodotion aussi a fait choix d'un jxovaxoç pour la traduction de ce

verset du Psaume 68, il nous reste à remarquer que la tradition fait de

Théodotion un Ebionite, par conséquent un judéo-chrétien qui peut
avoir eu connaissance des milieux ascétiques syriens et qu'il doit avoir
vécu et écrit un peu avant Symmaque, sous l'empereur Commode.

G. Quispel, dans son article «L'Evangile selon Thomas et les

origines de l'ascèse chrétienne», assure que

«jahid en hébreu peut désigner le célibataire. S'il n'est pas certain
que le mot a cette signification dans le Psaume 68,7 : '(Dieu) établit
les jehidim dans une maison', il n'y a pas de doute que les rabbins
l'ont interprété dans ce sens. Ainsi, selon le rabbi Jacob ben Idi
les mariages sont faits dans le ciel selon le Psaume 68,7 (Besa, V, 3).
Dans un autre passage on dit: 'Leur copulation est aussi difficile que
la division de la Mer Rouge puisqu'il est écrit: 'Dieu établit les

77 Cf. Hexaples, Field p. 200, note 12 du v. 7 et B. de Montfaulcon, Hexaples
d'Origène, Paris 1713, p. 571, note du v. 7.



352 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

jehidim dans une maison, Il conduit les captifs dans la liberté'
(Sôta, I, 1). Ou encore: 'C'est contraire à l'exégèse de Rabbi ben
Pazi sur Ps. 68,7: Dieu établit les solitaires dans une maison: y eut-il
un bâtard au bout du monde et une bâtarde à l'autre bout, Dieu les
fera rapprocher et s'unir, afin d'éviter l'union de l'un d'eux avec
tout autre Israélite' (Keduschin III, 12). Tous ces passages indiquent
que, pour les rabbins, jahid pouvait désigner aussi le célibataire» 78.

Le sens précis donné par Symmaque à son jxovaxoç du Psaume 68,7
est d'autant moins douteux, pour G. Quispel, qu'en Gen. 2,18: «Il n'est

pas bon que l'homme soit seul», Symmaque rend le par le même

[rova^oç et Quispel de conclure: «Nous constatons donc que c'était un
judéo-chrétien qui employait pow.y/jç dans le sens de célibataire pour
traduire le mot hébreu jahid».

S'il n'est pas certain que Symmaque ait été un judéo-chrétien,
cependant son interprétation de p.ovayôç comme célibataire paraît plausible

et pourrait s'expliquer encore par d'autres influences, comme nous

essayerons de le montrer plus loin.
Par ailleurs, Field, dans son édition des Hexaples, donne la note

suivante au v. 7 de ce même Ps. 68: «Le Syrien ajoute: S(ymmaque):
ihidaja', avec la scholie: 'c'est à cause des benaia ihidaja qu'il dit:
ihidaja'... Les Syriens l'appellent monachos parce qu'il est solitaire»79.

Dans leurs différents commentaires des Psaumes, Eusèbe de Césarée,

Athanase - ou du moins l'auteur qui lui emprunte son nom - enfin
S. Jérôme, appliquent au solitaire-moine ce verset du Psaume 68. Eusèbe

va même jusqu'à expliquer comment les termes équivalents employés

par les différents traducteurs de la Bible conviennent tous au solitaire.
Le passage est connu 80 :

«Il fait habiter les monotropous dans la maison. Selon Symmaque, il
donne aux monachois une maison et selon Aquila, il fait asseoir en
la maison les monogerieis. Selon la cinquième édition, il fait habiter
dans la maison les monotonous. Là était donc sa première œuvre et
la plus grande de celles qu'il fit en faveur du genre humain. Or le

78 G. Quispel, L'Evangile selon Thomas et les origines de l'ascèse chrétienne,
in: Aspects du Judéo-christianisme (Colloque de Strasbourg 1964), Paris 1965,

p. 39-40.
79 Cf. Hexaples, Field p. 200, note 11 du v. 7 : «Syrus affert: 00

cum scholio: rCj.liiAj "i-SO rP rdj.VuL» r<Li.Ajr> Masius in Syrorum Pecul.

p. 21: r^.jlu.jj_» Syri sic vocant [xovaxôv quia solitarius est.» La traduction est
de nous.

80 Eusèbe de Césarée, PG 23, col. 689 B. La traduction est de nous.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 353

premier ordre de ceux qui progressent dans le Christ est celui des

monachoi, mais ils sont rares et c'est pourquoi Aquila les appelle
monogeneis, devenus semblables au Fils Unique (au Monogène) de
Dieu. D'après la Septante, ils n'ont qu'une seule manière de vivre
(monotropous), non plusieurs et ils ne changent pas de genre de vie,
ils n'en ont qu'un seul qui les conduit au sommet de la vertu. Aussi
la cinquième édition les appelle-t-elle monozonous, c'est-à-dire vivant
seuls, chacun pour soi, et les reins ceints. Tels sont ceux qui mènent
à bien une vie solitaire et pure et dont les premiers furent les disciples
de Notre Sauveur auxquels il fut dit: 'N'ayez ni or ni argent dans
vos ceintures' ».

Et dans le commentaire des Psaumes attribué à Athanase 81 :

«Dieu fait habiter les monotropous dans la maison. Il appelle
monotropous ceux qui lui ayant remis leur vie à lui seul, se rendent étrangers

à toute division de l'âme et à tout désir de ce monde. De ceux-là
il est dit qu'il les fait habiter dans sa maison, dans la cité des cieux».

Enfin S. Jérôme 82 :

«Deus qui inhabitare facis unius moris in domo. In Hebraeo autem
habet Dominus inhabitare facit monachos in domo, i. e. in quibus
non cohabitât peccatum».

Il semble donc que sans hésitation les premiers commentateurs
chrétiens aient attribué ce verset à ceux qui faisaient profession de vie
solitaire et probablement célibataire. Il est bien évident, comme le fait
remarquer Montfaulcon83, que Symmaque, en choissisant le terme

ij.ovayoç, n'a pu avoir en vue les moines chrétiens tels que nous les révélera
le 3e siècle. Mais il a pu vouloir désigner le solitaire en général et probablement

le célibataire, comme le pense G. Quispel, ou encore le membre
d'une communauté de séparés, d'isolés. Car il n'est pas impensable que
Symmaque ait eu connaissance ou de ces jehidim de la Synagogue dont
parle A. Néher 84, ou peut-être des premiers ascètes de Syrie, ceux qu'on
appelait ihidaje, du terme même utilisé par la Syro-hexaplaire dans le

verset biblique qui nous occupe, pas impensable non plus qu'il ait été

81 Athanase, PG 27, col. 293.
82 Jérôme, PL, 26, col. 1013.
83 B. de Montfaulcon, in: Commentaria in Psalmos d'Eusèbe, PG 23,

Praeliminaria col. 57-58, V.
84 A. Néher, op. cit., p. 51-52.



354 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

en contact - au moins indirect - avec Qumran et son courant exégétique.
Car il reste plausible, toujours d'après Néher 85, qu'un lien assez intime
ait existé alors entre les deux courants du pharisaïsme et de l'essénisme,
et par conséquent, plausible aussi que le choix, auquel Symmaque s'arrête

ici, du terme [/.ovkxoç relève d'une exégèse de ce verset orientée dans un
sens déterminé par la spiritualité commune de ces deux courants.

C'est ce que nous allons essayer de voir au chapitre suivant.

2. Qumran

De multiples fragments de Commentaires des Psaumes ont été

retrouvés dans la grotte I de Qumran ; parmi eux, un très petit morceau,
se référant au Psaume 68 86.

Malheureusement pour nous, le commentaire du verset 7 qui nous
intéresse est justement absent. Nous ne savons donc pas quel sens précis
le commentateur de Qumran donnait à ces «D'TTP que Dieu fait habiter
dans la maison» 87. Cependant, il est permis de faire une conjecture.

La racine "Trp est abondamment employée à Qumran pour désigner
le rassemblement des membres de la Communauté, la Communauté
elle-même et encore le membre même de cette Communauté (fTp). La
liste des citations est trop longue pour être relevée ici, mais la Concordance

des textes de Qumran en fait foi88.

Or, dans les passages les plus significatifs, le mot «maison» de notre
verset apparaît à plusieurs reprises, tantôt associé au jahad, tantôt le

remplaçant comme une sorte d'équivalent. Ainsi dans la Règle de la
Congrégation (VIII, 5-6): «Quand ces choses arriveront en Israël, le

Conseil de la Communauté sera affermi dans la vérité en tant que
plantation éternelle; c'est la maison de sainteté pour Israël et la Société de

suprême sainteté pour Aaron»89. Et encore (IX, 6): «En ce temps-là,
on séparera les membres de la Communauté : la Maison de sainteté pour
Aaron, afin que soit réunie la suprême sainteté et la Maison de commu-

85 Ibid., p. 60 et passim.
86 Cf. J. Carmignac et P. Guilbert, Les Textes de Qumran traduits et

annotés, vol. 2, p. 128.
87 Psaume 68, 7.
88 K. G. Kuhn, Konkordanz zu den Qumrantexten, in1 p. 87-89.
89 Règle de la Congrégation, VIII, 5-6. Traduction A. Dupont-Sommer, in:

Les Ecrits esséniens découverts près de la Mer Morte, 3e éd. Paris 1968, p. 106.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 355

nauté pour Israël, pour ceux qui vont dans la perfection»90. De même

dans le Document de Damas (III, 19) : «Il bâtit pour eux une Maison
sûre en Israël» 91. Dupont-Sommer commente ainsi dans la note 6 de sa

traduction 92: «La Communauté de l'Alliance; c'est 'la Maison de la Loi'
(B II, 10,13), 'la Maison de vérité en Israël' (Règle V, 6), 'la Maison de

sainteté pour Israël' (Règle VIII, 5), 'la Maison de sainteté pour Aaron...
et la Maison de communauté pour Israël' (Règle IX, 6) ».

Il semble donc permis de supposer que «la maison où Dieu fait
habiter l'isolé» au verset 7 du Psaume 68 a pu être considérée à bon droit

par le commentateur qumranien comme celle de sa communauté, «la

maison de Communauté», «la maison de Communauté pour Israël» et

que les C,~ln' du Psaume lui apparaissaient plus simplement et tout
naturellement comme les membres de la «Communauté de l'Alliance».
D'ailleurs, l'opposition marquée par le début du Psaume entre le sort
des impies et celui des justes se prêtait naturellement, elle aussi, à une

interprétation dans le style que nous connaissons par ailleurs de Qumran :

«Que Dieu se lève et ses ennemis se dispersent,
et ses adversaires fuient devant sa face;
comme se dissipe la fumée ils se dissipent;
comme fond la cire en face du feu,
ils périssent les impies, en face de Dieu.

Mais les justes jubilent devant la face de Dieu,
eux s'exaltent et dansent de joie;
chantez au Seigneur, jouez pour son nom,
frayez le chemin au Chevaucheur des nuées,
jubilez dans le Seigneur, dansez devant sa face.

Père des orphelins, justicier des veuves,
tel est Dieu dans sa sainte demeure;
il donne à l'isolé le séjour d'une maison,
il ouvre aux captifs la porte du bonheur;
mais les rebelles ont habité un sol de feu.» 93

D'après André Néher 94, certains termes subissent, à travers l'histoire
de la pensée rabbinique, une évolution sémantique très caractéristique.
Tels sont, en particulier, les mots hasid-hasidim et jahid-jehidim.

90 Ibid., IX, 6, p. 109.
91 Document de Damas, III, 19.
92 A. Dupont-Sommer, op. cit., note 6, p. 141.
93 Traduction du Psautier de la Bible de Jérusalem, Paris 1961, Psaume 68,2—7.
94 A. Néher, Echos de la secte de Qumran dans la littérature talmudique,

in: Les manuscrits de la Mer Morte (Colloque de Strasbourg 1955), Paris 1957, p. 49.



356 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

«Les époques, note l'auteur, où le mot de hasid prend une valeur
typique et sert à désigner un cercle, correspondent précisément aux
deux moments où... s'opère un contact entre Qumran et le Judaïsme
rabbinique, comme si le hasid au sens fort entrait dans le judaïsme
chaque fois que celui-ci est en contact avec Qumran. Et il en est
de même de cet autre terme, qui ne figure jusqu'ici dans aucun
catalogue des sectaires dans le Talmud, et qui est celui de jahid,
pluriel jehidim, les individus, ou encore les associés, ou encore, la
lexicologie talmudique permet d'adopter ce sens, les isolés» 95.

Ces moments de contact particulier entre Qumran et le Judaïsme
rabbinique seraient le début et la fin de la période talmudique. André
Néher trouve dans les midrachim tardifs des Xe et XIe siècles et dans

les premiers documents de la littérature philosophique et exégétique

juive en Espagne, le mot jehidim employé dans le sens particulier d'ascètes,

synonyme de nezirim, tsadiqim, et hasidim (DH'Dlt,
annj).

Mais ce même sens mystique ou monacal se retrouve «dans des

passages anciens du Talmud, là où sont évoqués des éléments de la vie

juive à l'époque du second Temple». Dans ces textes, le jahid désigne,
dans l'ensemble des termes qualifiant les hommes remarquables de la

Synagogue, une catégorie spéciale :

«Les jehidim sont cités dans le traité Taanit surtout. On les voit
zélés dans la prière et dans le jeûne, reconnus aptes, mieux que
d'autres, à intercéder auprès de Dieu pour amener la pluie en cas
de sécheresse. C'est dans ce même cadre de piété favorable à l'ascèse
et à la mystique, que le Talmud présente la galerie des hasidim
richonim, des hommes, parfois des dynasties d'hommes,
remarquables par leur zèle et par leur assurance d'être écoutés par Dieu.
C'est parmi eux que l'on trouve Onias-le-Cercleur que l'on a pu
identifier avec le Maître de Justice de Qumran, que l'on trouve
Nicodème, le disciple de Jésus, et d'autres encore qui, selon le témoignage

du Talmud, sans être eux-mêmes des Pharisiens, suscitaient
l'admiration des Pharisiens contemporains. C'est là, dans ces mêmes
milieux, que le Talmud situe les jehidim. L'un au moins de ces

jehidim est nommément désigné dans un texte du Talmud de
Jérusalem: Juda Ben Papos; les historiens ont depuis longtemps établi
le rapport de Juda Ben Papos avec la figure de Jésus dans le Talmud.
Ces quelques traces suffisent - me semble-t-il - à localiser les jehidim
dans les milieux sectaires. On pensera aux judéo-chrétiens? Peut-être.
Pourquoi pas à Qumran, ou à quelque chose d'analogue, en tout cas

95 Op. cit., p. 49.



Monachos, Moine. Histoire grec du terme jusqu'au 4e siècle 357

à un jahid, à une communauté d'isolés, qui se désignait, comme la
communauté de Qumran se désignait elle-même »96.

D'autres indications, relevées par A. Néher, mettent encore en
relief le caractère mystique du jahid dans le Talmud. Enfin l'auteur
remarque que le choix du terme jahid pour désigner un membre du

jahad s'explique par une tradition biblique, comme le mot jahad lui-
même, ainsi que l'a établi Talmon 97, et conclut que le T>rp du Talmud,
comme le Ton du Talmud, se situe en liaison avec le T>rp et le ~rp
de Qumran, «dans une commune tradition authentiquement juive et
attestée par la Bible» 98.

Cette étude d'A. Néher, que nous avons voulu citer longuement,
nous permet d'éclairer peut-être un peu le ;j,ovax°ÇPar lequel Symmaque
rend le Tin1 hébreu du verset 7 du Psaume 68. Si, comme le pense le

P. Barthélémy, Symmaque est un Samaritain converti au Judaïsme
orthodoxe ", l'emploi qu'il fait de [xova^oç dans ce Psaume dont nous
avons vu quelle interprétation on pouvait en donner à Qumran, peut fort
bien avoir été intentionnelle. Mais on s'explique moins par contre pourquoi,

dans le v. 16 du Ps. 25 (solitaire et malheureux que je suis), il a

traduit le "prp par [xovoç et non par (rovayoç, alors qu'A. Néher voit
dans ce "pil1 le membre du jahad, séparé du reste de la communauté 10°,

à moins d'admettre que Symmaque a été influencé, dans le Psaume 68,

par une exégèse traditionnelle héritée, soit de Qumran où nous savons

que le Psaume était commenté, soit des milieux rabbiniques qui, d'après
Quispel, voyaient des célibataires dans les jehidim de notre verset101.

3. Philon d'Alexandrie

Il faut souligner tout de suite que le terme (jtova^oç ne se rencontre

pas plus chez Philon que dans la Septante. Il serait donc permis de passer
cet auteur sous silence. Si nous lui consacrons cependant un chapitre,
c'est peut-être en raison de son silence même, et aussi parce qu'il intro-

96 Op. cit., p. 51-52.
97 Cité en note par A. Néher: S. Talmon, The sectarian ~rp a biblical noun,

Yetus Testamentum 1952, p. 133.
98 A. Néher, op. cit., p. 54.
99 Cf. p. 350 et note 76.
100 A. Néher, op. cit., p. 53 ; cf. p. 349.
101 Cf. p. 351-352.



358 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

duit dans notre vocabulaire un élément nouveau, indissociable du (xovayôç,
celui de p.ovacm)piov.

M. Harl souligne, dans l'article que nous avons cité au précédent
chapitre 102, que l'œuvre de Philon est riche en textes où apparaît traité
le thème de l'unité intérieure et que son vocabulaire mériterait d'être
étudié sur ce point. Sans nous arrêter à ce sujet, nous avons cependant
annoté les emplois qui se rencontrent chez lui de piôvoç et de ses composés

103.

Môvoç à lui seul est si courant, qu'il est impossible, dans le cadre de

cette étude, d'en donner un compte rendu détaillé. Plus significatifs
sont pour nous les termes de [/.ovotpoTOç, [jlovcûtixoç, pov/jprjÇ, p.ovaS(.xoç,

fxovoüaGai, [xovci)cti.ç, [Aovacm)p[.ov.
Mais alors qu'effectivement, l'emploi de ces termes est fréquent, et

fréquent aussi le thème traité de la vie solitaire et de l'unité intérieure,
le (xova'/ôç n'apparaît jamais, et là où l'on pourrait s'attendre à le

rencontrer, Philon semble l'ignorer tout à fait et utiliser de préférence le

(xovoTpo-oç de la Septante, ou encore [/.ovcmxoç ou jxov/jpTjç, |xova8i,x6ç,

parfois ces différents termes ensemble.

Ainsi, par exemple, dans le De Opificio mundi104 la vie solitaire
d'Adam avant la création de la femme est qualifiée de p.ov/)py)ç ßto<;. Mais
dans le De Fuga et Inventione 105 un mode de vie austère et isolé est

appelé aÙCTTTjpôç te xal (aovcotixoç (Hoc,, de même que le Logos de Dieu,
qui aime le désert et la solitude, est qxXspijftoç xal fxovamxôç 106.

Movcùtixoç et (xovÔTpoTTOç se trouvent en plusieurs endroits opposés à

àyeXaïoç ou àysXaaTixoç, ou encore à aùvvofxoç, pour différencier les

animaux solitaires de ceux qui sont grégaires ou vivent en société. Ainsi,
dans le De Praemiis et poenis 107: «Il semble voir alors les ours, lions,
panthères et les bêtes de l'Inde, éléphants et tigres, et tous les autres
dont la vigueur et la force sont indomptables, échanger la vie solitaire
et isolée contre la vie communautaire, [/.STaßaXstiv ex toü [xovomxoö te
Xal [XOVOTpOTOU 7Cpôç to mivvo|xov.»

Ou encore, dans le De Cherubim 108: «Il y eut un temps où l'esprit

102 M. Harl, A propos des logia de Jésus: le sens du mot povaxôç, Revue des
Etudes grecques, 73 (1960), p. 472, note 2.

103 D'après l'Index de l'édition Cohn et Wendland, vol. VII, Berlin 1896.
104 De Opificio mundi, CW I, 53, 12.
105 De Fuga et Inventione, CW III, 115, 25.
106 Quis rerum divinarum heres sit, CW III, 53, 2.
107 De Praemiis et Poenis, CW V, 356, 3.
108 De Cherubim, CW I, 184, 16.



Monachos, Moine Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 359

n'avait pas de relation avec les sens et même n'avait pas de perception
sensible. Il était très loin des hordes et des troupeaux et ressemblait aux
animaux qui vivent dans la solitude et l'isolement, toxjittoXu §is<JT<bç twv
auwopcov y.al àysXaicov, soixàç toïç [xovotpotoiç yal [xovamxolç Çwotç.»

La colombe qui est un animal apprivoisé, àysXacmxoç, est opposée à

la tourterelle qui aime le désert et la solitude, eptXép-rçfxoç xai. povcoTixoç109.

Enfin, dans un passage du De Fuga et inventione n0, uovomxôç et

(xovoTpoxoç sont associés à deux autres adjectifs et donnent chacun une
nuance particulière de la vie contemplative ainsi définie : « Cherchez-vous

une vie sans mélange (apuxvov), à l'écart de la société des hommes

(àxoivcîmjTOv), vouée à une activité unique (povoTpoTOv), dans l'isolement
([xovcotlxov) »

II est intéressant de remarquer qu'ici (xovwuxoç et povoTpoTOx; ne

sont pas interchangeables comme ils pourraient l'être dans les textes
cités plus haut et que [rovorpozo? n'a pas seulement le sens de solitude,
mais bien plus précisément celui d'unité d'activité et de vie.

A. Guillaumont fait justement remarquer 111 que ce comportement
unique, cette unification intérieure, est un élément essentiel de l'idéal
monastique :

«Les y.ovàyoi, explique-t-il en citant Eusèbe dans son commentaire
du Psaume 68, peuvent être dits [xovdrpoTroi, parce qu'ils ont un
comportement unique et une activité orientée vers une unique fin...
Le moine est un homme qui se refuse à tout partage dans sa vie».

Mais c'est là également un élément essentiel de l'idéal contemplatif
de Philon :

«L'authentique serviteur de Dieu est celui 'qui n'a qu'un seul but
et qu'une seule fin, le servir' (0spa7TÉuei.v) (De Abrahamo 130). Si le

sage, s'élevant au-dessus du troupeau, se retire des occupations
humaines et les fuit, c'est pour 'servir seulement Celui qui est' (De
ebrietate 86), pour 'vivre pour Dieu seul' (0sô) pévtp Çyjaœi) (De muta-
tione 213) ».

En citant notre passage du De Fuga et inventione, Guillaumont
montre ces quatre nuances de la vie contemplative que nous avons
relevées plus haut en ajoutant:

109 Quis rerum, CW III, 53, 2 et De Specialibus Legibus, Liber I, CW V, 39, 17.
110 De Fuga et Inventione, CW III, 117, 21. Trad. E. Starobinski-Safran,

Paris 1970, p. 123.
III A. Guillaumont, Philon et les origines du monachisme, in: Actes du

Colloque de Lyon sur Philon d'Alexandrie, septembre 1966, Paris 1967, p. 369—370.



360 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

«Mais le contemplatif ne doit pas seulement avoir réalisé l'unité
dans son activité, il doit l'avoir réalisée aussi, et surtout, en lui-même,
en son âme, en mettant fin à la multiplicité des passions, car il faut
être 'unique' (elç et pas seulement (xévoç) pour aller à l'Unique».

Les différentes formes du verbe ftovoucrOai, en particulier les participes

povwOelç et povoûjxsvoç, sont également utilisées par Philon pour
rendre, en d'autres endroits, l'idée d'isolement ou de solitude: «Ce

dernier, là où il est à l'écart (ligvcûÔeIç), est brusquement saisi d'un transport
divin» 112, ou encore: «... Ayant acheté un lopin de terre, il y passait de

longues heures dans la solitude, toXXà Sisxptßs povoùpsvoç »113, et enfin les

deux textes que nous verrons plus loin, où [xovoûjj,svoç est en corrélation
avec povacrdjpiov. Enfin, relevons la forme [xovcoOfj : «Cet homme-là,
considéré parmi les autres, compte peu, mais isolé, orav [xovcoGyj, c'est un
personnage» 114.

Nous ne citerons pas en détail les nombreuses utilisations de

ftovcocnç 115, nous limitant aux adjectifs choisis par Philon pour rendre les

différentes nuances dont il voulait colorer l'idée de solitude, et nous

remarquerons qu'il s'est servi largement de presque tous les composés
de povoç, à l'exception de povayôç.

Le fait s'explique sans doute par l'utilisation peu courante qui
était faite de ce mot à l'époque de Philon; nous l'avons montré dans les

précédents chapitres 116. La Septante elle-même ne l'a pas employé, et

Symmaque, Aquila et Théodotion sont postérieurs à Philon. Si ces

derniers ont introduit ce mot dans leur vocabulaire, c'est sans doute sous

l'influence - étrangère à Philon qui ne savait pas l'hébreu - du texte
original qu'ils avaient à traduire et peut-être aussi des courants
ascétiques, juifs et judéo-chrétiens, de leur temps. L'absence du u.ovayôç chez

Philon pourrait-elle apparaître dès lors comme un argument de plus en

faveur d'une origine hébraïque et syriaque du mot tel qu'il fut utilisé par
les premiers siècles chrétiens

Par contre, Philon semble bien être le premier à introduire dans le

vocabulaire grec - comme un terme technique, il est vrai - le povacrajptov,
dont la fortune, après le 3e siècle, sera indissociable de celle de povayop.

112 De Vita Mosis, CW IV, 187, 10.
113 In Flaccum, CW VI, 151, 1. Trad. A. Pelletier, Paris 1967, p. 144.
114 De Somniis Liber II, CW III, 298, 3. Trad. P. Savinal, Paris 1962.
115 Cf. Index CW, pâvcocïtç
116 Cf. 336-346



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 361

Dans le premier passage du De Vita contemplativa117 où il l'emploie,
il le fait précéder d'un 6 xaXstxai, «ainsi appelé», formule, souligne
François Daumas, «qui apparaît chez lui lorsqu'il veut faire passer quelque

néologisme ou quelque expression inhabituelle» 118, et il le fait suivre
d'un mot formé sur la même racine et destiné à éclairer la signification
du néologisme: sv & [rovouirsvoi, «où ils s'isolent»: «Dans chaque (habitation)

se trouve une pièce sacrée nommée sanctuaire (uEfrvetov) ou ermitage

([rova<jT7]piov) où ils s'isolent pour accomplir les mystères de la vie
religieuse» U9.

De même plus loin: «Ils donnent six jours à la philosophie, chacun
demeurant isolé de son côté dans les ermitages ([rovacTTTjploiç) que l'on
a dits» 12°.

Le contexte, celui de l'idéal contemplatif et solitaire des

Thérapeutes, et la racine commune aux deux mots de fiovaerr/jpiov et piovoûjjisvoi,,

dont l'un doit expliquer l'autre, ne permettent pas de douter du sens à

donner à ce néologisme: il s'agit bien d'un endroit où l'on s'isole, mais
évidemment où l'on s'isole en vue d'atteindre l'idéal de la contemplation
proposé ailleurs par Philon, et donc en vue d'arriver aussi à unifier son

comportement et sa vie.
Certes, Philon n'est pas le seul à utiliser ce vocabulaire et à traiter

du thème de la solitude. La littérature païenne de 1er siècle,
néopythagoricienne surtout, en est riche et les formations de mots sur (xovoç se

multiplient pour exprimer un sentiment nouveau qui correspond à une
évolution religieuse de l'époque 121. Mais le P. Festugière souligne que si

le thème de la solitude n'est pas nouveau en soi, «ce qui distingue entre
eux ceux qui l'exploitent, c'est le but qu'ils assignent à la vie solitaire.
Le sage de Philon s'enfonce au désert pour chercher Dieu: voilà sa

marque originale» 122. Ce sera celle aussi du uova'/oç chrétien du 3e siècle

qui, s'il n'est pas un héritier direct des Thérapeutes, a du moins vécu

117 De Vita contemplativa, CW VI, 52, 15.
118 F. Daumas, De Vita contemplativa, Introduction et notes, Paris 1963,

p. 36.
119 Trad. P. Miquel, Paris 1963, p. 95: 'Ev èxàaxT] (oExîcp) Sé ècmv o'ôajjxa

Eep6v, 8 xaAeïxai asjiveïov xal ji,ovaaxY)pi.ov, èv co povoiipsvoi xà xoü aepvoü ßiou

[iuaxTjpia xeAoûvxai.
120 De Vita contemplativa, CW VI, 54, 3. Trad. P. Miquel p. 99: Tàç psv

o5v si; 7]fji.spaç x^pW sxaaxoi ji.ovoup.svoi rrap' êauxoïç sv xoïç Xe/Öetai povaaxr]ptoiç
cpiAoaoepouai.

121 Cf. J. A. Festugière, La Révélation d'Hermès Trismégiste, vol. I, Paris
1944, p. 45.

122 Ibid., vol. II, Paris 1949, p. 528.



362 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

dans la même région et progressé sur des chemins que ceux-ci lui avaient
ouverts dans une assez large mesure.

III. MONACHOS DANS LE MONDE
CHRÉTIEN PRIMITIF

7. Evangile cle Thomas et Ascétisme syrien

Par trois fois le texte copte de l'Evangile de Thomas découvert à

Nag-Hammadi123 utilise le mot grec monixoc et cet emploi paraît
d'autant plus remarquable qu'il voisine avec celui - au demeurant plus
fréquent - du mot copte oyA, oyA oyciiT, c'est-à-dire un, un seul.

Parallèlement, le texte grec de ce même Evangile nous est partiellement

transmis par les papyri d'Oxyrhynque 1, 654 et 655. Ces fragments
ne contiennent pas les trois logia où, dans le texte copte, se rencontre le
mot monaxoc; mais deux d'entre eux (1 et 654), cependant, nous
fournissent une équivalence des Dits 4 et 30 qui présentent l'emploi de

oyA, oyA oycuT: le papyrus 1 rend le oyA du logion 30 par eîç fiovoç;
le papyrus 654, qui correspond au logion 4, est malheureusement mutilé
à l'endroit précis qui nous aurait intéressés et ne nous permet aucune
restitution certaine : y avait-il uJjvoi ou (xovoc/ot Rien de sûr ne peut être
affirmé.

D'une manière générale, les commentateurs ont estimé que le texte
copte retrouvé à Nag-Hammadi ne pouvait être qu'une traduction d'un,
ou même de plusieurs modèles grecs, éventuellement retouchés si l'on
en juge par les différences relevées entre ce texte de Nag-Hammadi et
les fragments d'Oxyrhynque 124 : la priorité du grec sur le copte est en
effet démontrée dans la majorité des cas où un texte nous est transmis
dans ces deux langues. Mais G. Garitte, dans son article «Les logoi
d'Oxyrhynque sont traduits du copte»125, a remis en cause cette opinion
et prouvé par des exemples que le texte des papyrus d'Oxyrhynque, du
moins, dénote, par l'étrangeté de certaines tournures et expressions

grecques, la traduction maladroite d'un original copte.

123 Nous citons le texte copte établi par A. Guillaumont, H. Ch. Puech,
G. Quispel, W. Till et Yassah 'Abd al Masih : Evangelium nach Thomas,
Koptischer Text herausgegeben und übersetzt, Leiden 1959.

124 Cf. H. Ch. Puech, Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et
Belles-Lettres, avril-juin 1957, Paris 1958, p. 147, 151 et 154.

125 Le Muséon 73 (1960), p. 335-349.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 363

Quoiqu'il en soit, la question de la formation, de la provenance et de

la langue originale du recueil lui-même reste posée. A. Guillaumont en

particulier 126 et bien des auteurs avec lui127 estiment que l'original, du
moins en certaines de ses parties, car le recueil ne s'est probablement
constitué que progressivement, pourrait avoir vu le jour dans des milieux
syriens. L'analyse de certains logia et de leurs divergences avec le texte
synoptique des Evangiles canoniques révèle en effet le recours à un
substrat araméen commun 128. Les sémitismes se retrouvent également
dans des logia qui n'ont pas de parallèles synoptiques et qui pourraient
remonter à une tradition indépendante des Evangiles canoniques 129.

Enfin, des parentés marquantes avec les anciennes versions syriaques
ont été soulignées par A. Guillaumont et J. E. Ménard 13°. Guillaumont
va même jusqu'à reconnaître, dans son analyse, que certains sémitismes
relevés dans le texte copte «exclueraient, si on devait les tenir pour tels,
l'existence d'un intermédiaire» entre l'original araméen et le copte m.

Si tout l'Evangile est, dans son ensemble, susceptible d'une
interprétation gnostique, «il reflète», de l'avis des chercheurs, «en certaines
de ses couches rédactionnelles primitives, une mentalité judéo-chrétienne»

132. «L'Evangile de Thomas a quelques points communs avec

l'Evangile d'après les Hébreux, texte judéo-chrétien écrit probablement
avant l'an 150, et l'Evangile selon les Egyptiens, texte encratique, assez

orthodoxe, pagano-chrétien. Des contacts avec l'Evangile d'après les

Nazaréens et l'Evangile des Ebionites sont plus difficiles à prouver.

126 Sémitismes dans les Logia de Jésus retrouvés à Nag-Hammadi, Journal
asiatique 246 (1958), p. 113-123; ainsi que, Le nom des Agapètes, VC 23 (1969),
p. 30-37.

127 Entre autres: A. F. J. Klijn, Das Thomasevangelium und das altsyrische
Christentum, VC 15 (1961), p. 146-159; G. Quispel, The Syrian Thomas and the
Syrian Macarius, VC 18 (1964), p. 226-235; également: L'Evangile selon Thomas
et les origines de l'ascèse chrétienne, in: Aspects du Judéo-christianisme Paris 1965,
p. 35-51 ; A. Baker, The Gospel of Thomas and the Syriac Liber Graduum, New
Testament Studies 12 (1965), p. 49-55; J. E. Ménard, Les Problèmes de l'Evangile

selon Thomas, in: Essays on the Nag-Hammadi Texts in honour of Alexander
Böhlig, Nag-Hammadi Studies 3, p. 59-73.

128 Cf. en particulier les analyses de A. Guillaumont in Sémitismes dans les
logia de Jésus Journal asiatique 246 (1958), p. 117-119.

129 Cf. G. Quispel, The Gospel of Thomas and the New Testament, VC 4

(1957), p. 189-207; J. E. Ménard, Les Problèmes de l'Evangile selon Thomas,
p. 60 et ss.

130 Sémitismes dans les logia de Jésus, p. 119; Les Problèmes de l'Evangile
selon Thomas, p. 63 et ss.

131 Sémitismes p. 123, note 20.
132 J. E. Ménard, Les Problèmes p. 73.



364 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Enfin, G. Quispel a fait de nombreux rapprochements entre les passages
'néotestamentaires' de l'Evangile de Thomas et le Diatessaron d'une

part, le texte occidental d'autre part»133.

Klijn, de son côté, a établi une relation entre l'Evangile de Thomas,
les Odes de Salomon et les Actes de Thomas, trois documents qu'il
estime avoir été écrits dans la même région et dans un laps de temps
d'une centaine d'années environ 134.

Les comparaisons que l'on peut trouver, sur le plan littéraire comme

sur le plan des idées, entre l'Evangile de Thomas et les Libri Graduum

syriens ont été étudiées par A. Baker et J. E. Ménard 13s. Même si on
ne peut le faire remonter jusqu'à Edesse, comme le pense B. Ehlers 136,

il faut admettre, selon les auteurs cités, que l'Evangile de Thomas

témoigne d'un courant de pensée dont l'influence se retrouve dans les

Libri Graduum comme dans la spiritualité postérieure. En effet, G. Quispel

a signalé des comparaisons possibles entre notre Evangile et le Pseudo-

Macaire syrien 137 et il n'hésite pas à voir une ligne continue de Thomas
à Macaire, dans le même christianisme syrien d'origine palestinienne,
influencé, d'après lui, non par la gnose, mais par l'encratisme alexandrin

138.

Quant à la date de composition des éléments les plus anciens, elle

semble généralement admise: on la fixe aux alentours de 140 ou, du

moins, dans la seconde moitié du 2e siècle 139.

C'est en nous appuyant sur ces données de la recherche que nous

133 Cf. R. Kasser, L'Evangile selon Thomas, Neuchâtel 1961, p. 18.
134 Das Thomasevangelium und das altsyrische Christentum, VC 15 (1961),

p. 146-159.
135 A. Baker, The Gospel of Thomas and the Syriac Liber Graduum, New

Testament Studies 12 (1965), p. 49-55; J. E. Ménard, Les Problèmes de l'Evangile
selon Thomas, in: Essays on the Nag-Hammadi Texts in honour of Alexander
Böhlig, Nag-Hammadi Studies 3, p. 59-73.

136 Kann das Thomasevangelium aus Edessa stammen? Ein Beitrag zur
Frühgeschichte des Christentums in Edessa, in Novum Testamentum, 12 (1970),

p. 284-317.
137 The Syrian Thomas and Syrian Macarius, VC 18 (1965), p. 226-235;

également : Makarius, das Thomasevangelium und das Lied von der Perle, Leiden
1967.

138 Makarius, das Thomasevangelium und das Lied von der Perle, Leiden
1967, p. 114-118.

139 Cf. H. Ch. Puech, op. cit., p. 163; J. E. Ménard, op. cit., p. 73; A. F. J.
Klijn, op. cit., p. 146, qui cite B. Gärtner, The Theology of the Gospel of Thomas,
London 1961, p. 271: «Hitherto there has been a fair measure of agreement over
the date A. D. 140-150».



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 365

allons tenter d'analyser le sens du terme MONàXOC, tel qu'il se

présente dans les trois logia 16, 49 et 75 d'abord, et celui du mot
copte oyi, oyaL oycuT qui semble lui servir d'équivalent dans

d'autres passages.

Jusqu'ici, les chercheurs n'ont pas dissocié oyi, oyx oycuT de

MONiXOC et leur ont donné la même interprétation. A titre d'hypothèse,

nous essayons de les analyser séparément :

Log. 16: Jésus dit: Certainement les hommes pensent que je suis venu pour
jeter une paix sur l'univers. Mais ils ne savent pas que je suis venu
pour jeter sur terre des discordes, le feu, l'épée, la guerre. Si en
effet, il y a cinq dans une maison, ils se trouveront trois contre
deux et deux contre trois - père contre fils et fils contre père —

et ils se lèveront en étant des MONàXOC 14°.

Log. 49: Jésus dit: Bienheureux les HONàXOC et les élus, car vous
trouverez le royaume Parce que vous êtes issus de lui, de nouveau
vous y retournerez 141.

Log. 75: Jésus dit: Beaucoup se tiennent dehors à la porte, mais ce sont
les MONAXOC seuls qui entreront dans la chambre nuptiale 142.

Le logion 16 a son parallèle en Luc 12, 51-53 : «Pensez-vous que je
sois apparu pour établir la paix sur la terre? Non, je vous le dis, mais la
division. Désormais en effet, dans une maison, de cinq personnes, on
sera divisé, trois contre deux et deux contre trois: on sera divisé, père
contre fils et fils contre père, mère contre fille et fille contre mère, belle-
mère contre bru et bru contre belle-mère».

140 ttbab ic ab taxa eyMeeye n6i pptuMB xe ntabibi
eNoy ab NoyeipHNH bam ttkocmoc Aycu cecooyN an ab
ntabibi anoyab n£n ncupA' ban ttka^ oyico^T oycHqe
oynoAeMoc oyN J"oy rxp NA.cyam[e] £N oyHBi oyN tpoMT
NAtyame ban bnay xycu cnay ban cpoMT • ttbicut bam
nqjHpe Aytu ncyh pe bam ttbicut xycu bbn acuzb BpxToy syo
MMONAXOB
La traduction française est celle de J. Doresse in: Les Livres secrets des Gnostiques
d'Egypte, t. II: L'Evangile de Thomas ou les Paroles de Jésus, Paris 1959.

141 TTBAB IB AB ^BNMAKXpiOG Ne MMONAXOB AyCU
eT'BOTTT ab TBTNA26 ATMNTBpO AB NTCUTN £N6BOA N^HTC
TTAAIN 6TBTN ABCÜK BMAy

142 TTBAB IB OyN A^BpATOy 2'PM nP° AAAA M M O

NAXOE NBTNABCUIC 6£OyN GTTM A NtpBABBT
24



366 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Guillaumont, et Ménard à sa suite 143, ont montré que, sous sa

forme copte, le logion se rapproche de la version syriaque curétonienne
et davantage encore du texte de la sinaïtique, auquel il correspond presque

exactement. Néanmoins, le texte copte mutile la fin du logion tel

qu'il nous est transmis par Luc: «La mère contre la fille et la fille contre
la mère, la belle-mère contre la bru et la bru contre la belle-mère ». Après
le «fils contre le père», il termine par ces mots: «... et ils se lèveront en
étant des monixoc». La formule se retrouvera dans le logion 23,
mais alors, au lieu de monxxoc, on aura oya. oycuT, comme nous
le verrons plus loin. Pourquoi cette différence

Le contexte du logion 16 est un contexte de division, de séparation.
En Mathieu 10, 34-36, le même Dit est suivi de la phrase: «On aura pour
ennemis les gens de sa propre maison...» puis immédiatement du passage
bien connu: «Qui aime son père ou sa mère plus que moi n'est pas digne
de moi, qui aime son fils ou sa fille plus que moi n'est pas digne de moi,
qui ne prend pas sa croix et ne vient pas à ma suite n'est pas digne de

moi. Qui aura trouvé sa vie la perdra et qui aura perdu sa vie à cause de

moi la trouvera. »

Le monxxoc pourrait être ici celui qui est séparé, séparé de ses

proches, de sa famille, pour suivre le Christ venu apporter, non la paix,
mais la division. «Cette guerre que Jésus introduit dans le monde ne
vise pas avant tout à remplacer un ordre ancien par un ordre nouveau,
le Royaume, mais à produire des 'Uniques', entièrement détachés de

leur milieu familial et social identifié au monde» 144. La rupture des liens
familiaux est signalée dans les logia 55, 99, 101, comme une condition
nécessaire pour devenir disciple de Jésus (log. 101), pour être digne de

lui (log. 55) et finalement pour entrer dans le Royaume (log. 99). De

même, les Libri Graduum (920, 15-25) lient cette séparation totale du
milieu familial et social à l'accomplissement parfait de la volonté du

Seigneur dans la virginité, la garde du corps et des pensées du cœur.
Dans le logion 49, le monxxoc est explicitement rattaché à

l'élu (cottt), c'est-à-dire ici aussi à un séparé, à un homme mis de côté

par un choix, destiné au Royaume dont il est issu et où il doit retourner,
selon un thème gnostique bien connu, ce Royaume auquel on se prépare
en s'abstenant de tous les biens d'ici-bas, comme le dit clairement le

143 Sémitismes dans les logia de Jésus, p. 118-119; Les problèmes de l'Evangile

de Thomas, p. 63.
144 R. Kasser, L'Evangile selon Thomas, Neuchâtel 1961, p. 52.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 367

logion 27: «Si vous ne jeûnez pas au monde, vous ne trouverez pas le

Royaume»14S.

Enfin, dans le logion 75, le monixoc se rapporte encore expressément

à cette catégorie d'élus qui seuls sont dignes, parmi tous ceux

qui se tiennent à la porte, d'entrer dans la chambre nuptiale. Là encore
l'élection suppose la séparation et, ici plus explicitement sans doute,
le célibat. G. Quispel y voit une allusion directe à la parabole des dix
vierges de Mt. 25, 1-13, peut-être même un résumé de cette parabole et

pense qu'ici monixoc s'identifie avec -xpOsvoç 146.

J. E. Ménard signale 147 que, «dans les Libri Graduum (513, 12), le

chemin du parfait conduit à la maison du Seigneur, c'est-à-dire à la
chambre nuptiale». En effet: «... Et perfectio illa quam Dominus angelis
similem esse dixit, via illa arcta et angusta consummatur. Haec quidem
via praeceptorum magnorum ad domum Domini ducit et ad thalamum
eius intrat; semitae autem praeceptorum minorum ad domum Domini
non pertingunt, nec ad thalamum eius ingrediuntur, sed retinentur in
mansionibus vitae citra thalamum Domini» 148. Celui donc qui entre
dans la chambre nuptiale, c'est-à-dire qui est destiné au mariage spirituel,

est le parfait qui observe les préceptes majeurs, le célibataire, selon

ce que nous connaissons des pratiques de l'Eglise syrienne 149.

Si maintenant nous examinons les logia de l'Evangile de Thomas où

se rencontre le mot copte «un» (oyA et oyi oycuT), nous pouvons
constater que la nuance affirmée est davantage celle d'unification, en

opposition à ce qui est double et divisé:

Log. 11: Lorsque vous serez dans la lumière, que ferez-vous en ce jour-là
où étant un vous deviendrez deux (gtstN O NOyi AT6T-
Neipe MTTC N Ay) et lorsque vous deviendrez deux, qu'est-ce
alors que vous ferez

Log. 22: ...Lorsque vous ferez les deux un (TTCN Ay oyA), et que vous
ferez le dedans comme le dehors et le dehors comme le dedans
et le haut comme le bas! Et si vous faites le mâle et la femelle

1+5 6T8TM PN HCTeye eTTKOCMOC T6TNA26 AN 6TM N T6 pO
146 G. Quispel, L'Evangile selon Thomas et les origines de l'ascèse chrétienne,

Aspects du Judéo-christianisme, Paris 1965, p. 37 et Makarius, das
Thomasevangelium und das Lied von der Perle, Leiden 1967, p. 26.

147 Op. cit., p. 66.
148 Liber Graduum, Patrologia syriaca III, ed. M. Kmosko, Paris 1926, 514,

9-17.
149 Cf. surtout A. Vööbus, History of asceticism in the Syrian Orient, Louvain

1958.



368 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

en un seul (MTTloyA oytUT), afin que le mâle ne soit plus mâle
et que la femelle ne soit plus femelle... alors, vous entrerez dans
le Royaume.

Ce logion se retrouve en partie dans la deuxième épître de Clément,

12,2-6: «Quelqu'un ayant en effet demandé au Seigneur lui-même
quand est-ce que son Royaume arriverait, il répondit : 'Lorsque les deux
n'en feront plus qu'un, lorsque l'extérieur sera comme l'intérieur, lorsque
dans la rencontre de l'homme avec la femme il n'y aura ni homme ni
femme» 15°. Le mot «un» dans le texte de Clément est eïç: Ötocv ecttou rà
86o Iv. De même, dans les Stromates (III, 13, 23-26), Clément
d'Alexandrie, citant Julius Cassien, donne une partie de notre logion et l'attribue

à l'Evangile des Egyptiens; le mot «un» est rendu là aussi par sïç:

orav yévyjTai rà 86 o sv.

Log. 106: ...Lorsque vous ferez que les deux soient un (TTCNà.y oyA.),
vous deviendrez fils de l'Homme.

J. E. Ménard rapproche également cette Parole des Libri Graduum
(581, 3-4) pour lesquels «devenir Fils de l'Homme, c'est devenir une
nouvelle créature dans le Christ, à l'exemple de l'Adam androgynique
avant sa chute» 15h

Log. 4: Jésus dit: Que le vieillard chargé de jours ne tarde pas à interroger
le petit enfant de sept jours sur le Lieu de la Vie, et il vivra!
Car il apparaîtra que beaucoup de premiers seront derniers, et ils
deviendront un seul (ay CD NC6 qjame oyA oycUT).

Le contexte est celui d'une unification, de l'abolition des différences

entre l'homme chargé de jours et l'enfant nouveau-né, entre les premiers
et les derniers. D'après J. Doresse, le sens de cette parole de Jésus est

à expliquer par celle du paragraphe 22 (analysée ci-dessus) : «Faire que
les deux soient un, faire le dehors comme le dedans, faire le haut comme
le bas, faire les premiers derniers, faire la droite gauche et inversement»
sont des thèmes qui impliquent, d'après lui, «les notions d'unification
mystique, d'androgynie céleste et de renversement des valeurs de notre
univers» 152.

Le papyrus d'Oxyrhynque (654) qui nous livre en grec ce même

150 Trad. H. Hemmer, Les Pères Apostoliques, t. 2, Clément de Rome, Paris
1926, p. 155.

151 Op. cit., p. 65.
152 J. Doresse, op. cit., p. 126 et 207.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 369

logion est malheureusement mutilé à l'endroit précis qui nous aurait
intéressés et il n'est pas possible d'opérer une restitution certaine: le

texte portait-il [xovoi ou [xovayoi? Nous en sommes réduits aux
conjectures 153.

Quant au logion 23: «Jésus dit: Je vous choisirai un (oyA) entre
mille et deux entre dix mille et ceux-ci se lèveront étant un», J. Doresse

le commente ainsi154 : « Quant aux derniers mots : Et ceux-ci se lèveront
étant un, il faut entendre que ces élus se dresseront (ou ressusciteront?)
dans cette 'unité' qui a fait le sujet du paragraphe précédent» le

log. 22, cité plus haut).
Un détail ici est intéressant: la formule employée en copte est

exactement la même que dans le logion 16, à une différence près: celle
du mot oyi oycuT.

Log. 16 : Et ils se lèveront en étant des MONAXOC

Aytu ceNAa>£e epAToy eyo mmonaxoc.

Log. 23 : Et ils se lèveront étant un
Aycu ceNAUi^e epAToy eyo oyA oycuT.

Pourquoi, dans une même formulation, le log. 16 emploie-t-il
MONixoc, et le log. 23 oyA oycuT?

R. Kasser 155 a noté certains concepts exprimés dans l'Evangile
de Thomas alternativement en grec et en copte: «digne», rendu par
ôt?;ioç et Mncyi; «lieu», par to-oç et ma;«bienheureux»,par paxàpioç et

naaoit. Cependant, on ne rencontre pas, à notre connaissance, d'emploi

du mot grec jxovoç ou de elç ftovoç à côté de oyA, oyA oycuT,
ce qui en serait normalement l'équivalent. La perle «unique» du logion76
est qualifiée par le mot copte oycuT (mttimAprApiTHC oycuT); de

même la brebis «unique» que cherche le berger du logion 107: Aqcyi-
N6 N C A TTlOyA.

Enfin le logion 30: «Jésus dit: Là où il y a trois dieux, ce sont des

dieux. Là où sont deux ou bien un (CNAy h oyA) je suis avec lui»,
trouve une équivalence dans le papyrus d'Oxyrhynque 115S. Tous deux

153 P. Oxy. 654, ligne 25: ..csts cm tcoXXoI ëaovrai 7r[p<ùT0i ëa/aroi xocl of
ëa/aTOt 7rpfi)TOL xocl [ m».

154 J. Doresse, op. cit., p. 162.
155 Op. cit., p. 20.
156 P. Oxy. 1., recto ligne 3: (avec la restitution proposée par A. Guillaumont

in: Journal Asiatique, 1958, p. 115):



370 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

redonnent, dans un contexte énigmatique, l'agraphon 1S7: «Là où sont
deux ou un, je suis avec lui». UN est rendu en copte par oyA, en grec

par eïç [tovoç. Le texte syriaque d'Ephrem relevant l'agraphon dans son

Commentaire du Diatessaron et l'appliquant au solitaire 158 porte had

(.\jj). Clément d'Alexandrie, commentant l'interprétation élaborée par
les Gnostiques (Stromates, X, 68) désigne lui aussi cet «unique», près

duquel se tient le Sauveur, par etç: «... [tera 8s toö èvôç toü sxXsxtoö».

Dans son article «Sémitismes dans les logia de Jésus retrouvés à

Nag-Hamâdi» 159, A. Guillaumont suggère une interprétation plausible
de la première partie, peu compréhensible à première vue, de ce Dit:
se référant au contexte juif et à certains commentaires rabbiniques des

Psaumes, il pense qu'il faut voir dans «les dieux» mentionnés ici les

elohim, c'est-à-dire les juges du Psaume 82: «Dieu se tient au conseil

divin, au milieu des dieux (elohim OTiSn) il juge». Or, d'après la
législation juive, ces juges devaient être au nombre de trois pour rendre la
justice, comme l'indiquerait aussi notre texte 160. Quoiqu'il en soit, le

mot un qui nous intéresse se trouve ici en relation avec le nombre trois
et il semble normal dès lors qu'il soit rendu par oyA en copte, par sïç

en grec et Xjj en syriaque. Le solitaire à qui Jésus promet son
assistance est appelé par Ephrem mswhda (p^vjjcxjcï*)), non ihidaja, et chez

Clément, il s'agit d'un eTç sxXsxxôç. Philoxène de Mabboug (fin du
5e, début du 6e siècle) explicite dans quel sens il faut comprendre ce

«solitaire»: «Il faut que le moine soit effectivement accordé à son nom
et devienne moine extérieurement et intérieurement, qu'il n'y ait en

lui rien d'autre que lui seul et Celui qui demeure en lui, je veux dire
le Christ, lequel ne consent à venir résider en lui que s'il est seul. Il a dit,
en effet: 'Il fait habiter le solitaire (ihidaja) dans une maison', et: 'Là
où deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu

[Xéyjsi [ïç Ö7t]ou èàv cSaiv

[y 0sol] e[laiv] 0sol xal
[ô]7iou e[ïç] èaxlv (j.6voç

[Xéjyto èyco psx' aù-tfoù]
Jésus dit: là où il y a trois dieux ce sont des dieux; là où il y a un seul, je vous
le dis, je suis avec lui.

157 Cf. A. Resch, Agrapha, TU, Leipzig 1889, p. xii N° 64 et p. 295, Nachtrag

28.
158 Cf. Ephrem, Evangelii concordantis Expositio 14, 24. Chester Beatty

Monographs 8, Dublin 1963.
159 In: Journal Asiatique 246 (1958), p. 113-123.
150 Ibid., p. 116.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 371

d'eux'» 161. Et Guillaumont, citant ce texte, le commente ainsi: «La citation

de Matt. 18,20 peut paraître inadaptée, sinon paradoxale ; en réalité, le

logion est cité d'après une interprétation traditionnelle chez les Syriens
(cf. le commentaire qu'en fait Aphraate, Dém. 4, éd. Parisot, 160-161) ;

il faut comprendre: ceux qui, étant deux ou trois, se sont unifiés, je
suis avec eux (comparer ce qu'est devenu le logion dans l'Evangile de

Thomas 30) » 162. Il s'agit donc bien là d'une notion d'unification.
Ainsi, c'est par eïç, sïç (tovoç que le grec a rendu, dans les

équivalents que nous possédons (II Clément; Clément d'Alexandrie; Papyrus
d'Oxyrhynque), le oyA, oyA oycuT de certains logia coptes de

l'Evangile de Thomas.
Notre recherche aurait trouvé sa récompense si nous avions pu

découvrir une correspondance grecque à l'une des trois Paroles qui
utilisent le terme MONixoc en copte. Malheureusement, il n'en est

rien, et force nous est de rester sur le terrain des hypothèses.
Que la priorité revienne au grec ou au copte, il reste vrai que la

présence de monàxoc dans les deux textes est assez surprenante.
Si la version grecque est antérieure, il faut en effet admettre qu'en deux

logia au moins (22 et 30), le grec avait zlc ou slç fxovoç là où le copte
emploie oyA, oyA oycuT, et que le terme (xova/oç figurait très
probablement déjà dans le texte que le traducteur copte avait sous les yeux.
Or, le choix de ce mot en grec semble difficilement explicable en dehors
d'une intention déterminée, d'une signification qui dépasse certainement
l'usage courant du terme tel que nous l'ont révélé les écrits littéraires,
juridiques ou familiers étudiés plus haut.

Si, comme le pense M. Harl163, monxxoc a le sens de un-unifié,
on ne comprend pas très bien pourquoi il est employé dans les logia 16,
49 et 75 et pas dans les autres, où le contexte d'unification est beaucoup
plus clair, particulièrement dans les logia 11 et 22 cités par M. Harl
à l'appui de sa thèse. Certes, comme le souligne encore cet auteur,
Aquila a bien donné le sens de rassembler, unifier, au verbe irova/ôw
du Ps. 86 l64, ainsi que le lui suggéraient la racine "IT1 du texte hébreu et

161 Cité par A. Guillaumont, Monachisme et éthique judéo-chrétienne, in:
Judéo-christianisme, Recherches historiques et théologiques offertes en hommage
au Cardinal J. Daniélou, Paris 1972, p. 209.

162 Ibid. p. 209, note 31.
163 M. Harl, A propos des logia de Jésus: le sens du mot p,ovax6ç, Revue des

Etudes grecques, 73 (1960), p. 464-^-74.
164 Cf. p. 348, et M. Harl, op. cit., p. 469.



372 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

son souci attesté d'une traduction littérale. Mais on a vu 165 que, sauf

en Ps. 68,7, il rend de manière constante le mot "T'lV par (j.ova/_oç. On

peut donc penser qu'il établit pour le verbe la même équivalence que

pour le substantif ou l'adjectif. Par contre Symmaque, dont nous savons

qu'il semble plus délibérément colorer son y.ovayôç du sens presque
technique de célibataire, n'utilise pas ici aovayow, mais êvow. L'unification,

le rassemblement, ne lui paraissent donc pas pouvoir être signifiés

par un dérivé de (rova'/oç. Or, il écrit après Aquila, vraisemblablement
sous le règne de Marc-Aurèle (161-180), un peu après ou presque en
même temps que le premier rédacteur de l'Evangile de Thomas.

Enfin, l'interprétation de M. Harl ne peut pas nous satisfaire pleinement,

parce qu'elle laisse de côté, dans son analyse, le logion 16 qui
pourtant offre un emploi explicite du mot monixoc, mais auquel,
il est vrai, le contexte ne permet pas de trouver aisément le sens de

l'unité ou de l'unification.
A. F. J. Klijn, dans un article sur le «single one» dans l'Evangile de

Thomas 166, de même que G. Quispel, dans son ouvrage «Makarius, das

Thomasevangelium und das Lied von der Perle », non seulement ne distinguent

pas, mais réunissent les deux termes monxxoc et oyx oyaiT
et, par conséquent, les différentes notions qu'ils impliquent: «Allerdings

hat 'Monachos' im Thomas-Evangelium eine Nebenbedeutung:
er ist auch der Mensch, der, eben weil er Unverheirateter ist, 'das Männliche

und das Weibliche zu einem Einzigen macht, so daß das Männliche
nicht (mehr) männlich und das Weibliche nicht (mehr) weiblich ist'
(log. 22). Der Monachos ist also auch der einheitliche Mensch»167. Et
plus loin, Quispel cite les logia 4 et 23 comme présentant un emploi de

MONiXOC, mais c'est oyx. oycuT qu'ils utilisent, justement pas

monixoc 168.

L'absence du mot ftovoc/oç dans toutes sortes d'autres contextes

contemporains et plus tardifs où le thème de l'unité intérieure est

développé (Philon, Clément d'Alexandrie, Origène, même les auteurs païens)

montre, selon nous, non pas que l'utilisation du terme dans ce sens n'a

pas pu s'imposer, comme le suggère M. Harl169, mais tout simplement

165 Cf. p. 348-350
166 A. F. J. Klijn, The «single one» in the Gospel of Thomas, Journal of

Biblical Literature 81 (1962), p. 271-278.
167 Makarius, das Thomasevangelium und das Lied von der Perle, Leiden

.1967, p. 27.
168 Ibid., p. 107.
169 M. Harl, op. cit., p. 472.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 373

que le mot n'a pas été introduit, ni compris - au début du moins - avec
cette nuance.

Il semble donc qu'on se trouve ici devant un terme technique,

propre à certains milieux bien déterminés. L'utilisation faite par Sym-

maque du même mot pour désigner le célibataire en Gen. 2,18 et peut-
être également en Ps. 68,7, pourrait nous mettre sur la voie.

Si de plus, il faut voir dans le texte de l'Evangile de Thomas
différentes couches rédactionnelles dont les plus anciennes pourraient avoir
été influencées par le judéo-christianisme et indiqueraient une
provenance, sinon d'Edesse, du moins de milieux syriens, alors on est
ramené assez naturellement au terme ihidaja, comme l'ont déjà remarqué
les chercheurs 170.

Il n'entre pas strictement dans ce travail d'évoquer la figure de

l'ascète syriaque avec tous les problèmes que ses origines posent à

l'histoire, cependant, quelques mots doivent être dits ici des différentes
dénominations sous lesquelles il apparaît dans les textes.

Depuis les études d'A. Vööbus notamment m, on connaît mieux
le rôle important qu'a joué l'ascétisme, et plus particulièrement le propos
de virginité, dans l'église syrienne primitive. Ce n'est pas le lieu ici de

discuter le pourquoi, ni l'origine de cette prédominance ascétique et
même encratite. Il nous suffit de savoir que l'Eglise syrienne des origines
considérait la foi chrétienne comme un nouveau pacte, une nouvelle
alliance (qeiama) qui, par le baptême, engageait les chrétiens (fils et
filles de l'alliance benai et benat qeiama) dans une milice, pour une
lutte, dont le caractère ascétique ne fait pas de doute : les baptisés renonçaient

à toute possession des biens d'ici-bas et également au mariage.
Toute une terminologie se développe autour de la notion d'alliance et
de lutte sainte, si semblable à celle de Qumran que Vööbus ne peut
s'empêcher de voir entre les deux courants spirituels une relation de

cause à effet172 : «The features of both phenomena, those of the
covenanters in the desert of Judah are so similar, indeed, so strikingly similar,
that it is hard to resist the temptation to assume that they stand in a

causal relation to each other».

170 Outre G. Quispel dans les ouvrages déjà cités, cf. aussi A. Guillaumont
in Monachisme et Ethique judéo-chrétienne, Paris 1972, et in Le nom des Agapètes
VC 23 (1969), p. 30-37.

171 Cf. surtout History of asceticism in the Syrian Orient, t. I : The origin of
asceticism, early monasticism in Persia, CSCO t. 14, Louvain 1958.

172 Ibid., p. 25.



374 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Si Vööbus peut relever de telles similitudes dans la terminologie
relative à l'alliance, à la fonction des prêtres, à la guerre 173, pourquoi
ne pas penser que le terme même désignant l'ascète de Qumran, jahid
(TTP) ait pu servir de modèle au ihidaja, l'une des dénominations de

l'ascète chez les Syriens, aussi bien que la notion d'alliance de Qumran
semble être à l'origine de celle du qeiama syriaque 174.

Vööbus remarque qu'un type de chrétienté comme celle qui se

développait en Syrie devait nécessairement déterminer aussi une
conception particulière de l'Eglise 175.

Si Jésus était venu en ce monde pour montrer aux hommes le chemin

vers Dieu par la voie du renoncement et de l'ascèse, il devenait normal

que seuls ceux qui étaient prêts à le suivre sur ce sentier ardu et épineux
pouvaient former son Eglise. Les sacrements, et en particulier le
baptême, devenaient ainsi un privilège réservé à l'assemblée des ascètes 176.

Ainsi le baptême n'était pas un rite pour tous les chrétiens, mais seulement

pour ceux qui acceptaient de renoncer au mariage, à la possession
des biens d'ici-bas et à la vie dans le monde 177, et l'Eglise devenait
l'assemblée des «élus», c'est-à-dire des ascètes 178.

C'est en rapport avec cette conception archaïque de l'Eglise qu'il
faut situer les termes de benai qeiama, betula, qaddisa et ihidaja qui
désignent les élus, ascètes, vierges de l'Eglise syrienne.

Si les benai qeiama ont pu être, dans un sens large, les membres même
de l'assemblée ecclésiale, dans un sens plus restreint, proche de la notion en

usage à Qumran, ils formaient aussi la congrégation de ceux qui étaient liés

par ce pacte179. Cette société n'était pas séparée de la communauté
chrétienne, mais formait une sorte d'Eglise dans l'Eglise, l'Eglise de l'élite180.

173 Ibid., p. 25, notes 81 et 82 qui mettent en parallèle Aphraate, Démonstration

VII, col. 341 et Ecrit de Damas (Damaskusschrift XIV, p. 22) ainsi que
Megilloth Genuzoth I, p. 25. De même, Aphraate, Dém. VII, 18, 20, col. 341, 345
et Meg. Genuzoth I, p. 25.

174 Cf. d'ailleurs à ce sujet l'opinion de G. Quispel in: Makarius, das
Thomasevangelium und das Lied von der Perle, p. 107 et 117.

175 Op. cit., p. 90.
176 Cf. A. Vööbus, op. cit., p. 94, citant Aphraate, Dém. VII, col. 341-344.
177 Op. cit., p. 95 et la citation de Dém. col. 348.
178 Faut-il rattacher à cette conception de l'Eglise syrienne le phénomène de

vocabulaire présenté par la PeSitta qui, en Mt. 19, 12 et Actes 8, 27 rend notre
mot eunuque par le terme mehaimeno ri' x'-n. m^-n tiré de la racine hmn m

croire, donc croyant
179 Cf. Vööbus, op. cit., p. 103.
180 Cf. J. Gribomont, Le Monachisme au sein de l'Eglise en Syrie et en

Cappadoce, Studia Monastica 7 (1965), citant E. Beck, p. 17.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 375

Le betula (fém. betulta) désigne plus expressément celui qui vit
dans la virginité et la Pseudo-Clémentine, De Virginitate, appelle de ce

nom les chrétiens eux-mêmes, identifiant ainsi le message chrétien et
l'état de virginité 181.

Le qaddisa, par contre, textuellement le saint, définit l'homme
marié, mais vivant dans la continence, c'est-à-dire dans la pureté,
équivalent de la sainteté 182.

Quant à notre ihidaja, il a été interprété de diverses manières:
La Pesitta use de ce vocable pour désigner le Movoyevvjç en Jean I,

14,18 et 3,16 et Aphraate lui-même qualifie ainsi le Fils de Dieu: «Le

ihidaja, sorti du sein du Père, doit réjouir tous les ihidaje»183. Il joue
ainsi volontairement, sans doute pour mieux souligner la relation étroite
des élus avec le Christ ressuscité, sur la similitude de vocabulaire qui
peut exister entre le ihidaja désignant le Fils Unique, le Monogène, et
le ihidaja employé pour dénommer les «solitaires», les ascètes.

A. Adam s'appuie sur cette équivalence pour conclure que, en vertu
d'une théologie du nom, le titre même de ihidaja, Monogène, a passé

du Fils de Dieu aux enfants de Dieu qui se sont mis à l'école du Christ
et sont devenus ses imitateurs: «Die ihidaje sind die wahren Nachfolger
des Messias Jesus, und die Bezeichnung ihidaja wurde der hohe Ehrentitel

seiner Getreuesten. Ein Würdename Jesu ist also auf seine wahren

Jünger übertragen worden» 184.

Mais A. Vööbus 185 et E. Beck 186 ont montré qu'il n'était guère
possible de soutenir cette thèse, malgré ce qu'elle peut avoir de séduisant.
En effet, |AovoysvY]ç n'est pas l'unique signification possible du terme
ihidaja. En un autre endroit de la même Démonstration, Aphraate
explicite plus clairement le sens qu'il donne à ce mot: «Si quelqu'un,
Hé par un vœu, ayant fait profession de continence, a embrassé la vie
d'un ihidaja...» Il s'agit ici d'un genre de vie qui est celui d'un
continent ou d'un célibataire187. D'ailleurs, le contexte lui-même où

181 Cf. Vööbus, op. cit. p. 104.
182 Ibid., p. 105.
183 Patrologia syriaca I Graffin, t. I, Parisot col. 269 :

,mo_nrP.t oimcu*. ^>.1 rdl>n » ^ ocrA rP.TjJÄ) r-CÙ.Ti \\ »

184 A. Adam, Grundbegriffe des Mönchtums in sprachlicher Sicht, ZKG 1953,
p. 220.

185 Op. cit., p. 106-108.
186 Ein Beitrag zur Terminologie des ältesten syrischen Mönchtums, Stud.

Ans. 38 (1956), p. 258-260.
187 Dém. VI, col. 260-259.



376 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Aphraate introduit son jeu de mots amène assez logiquement à

cette interprétation:

«Illis enim qui uxores non duxerint, angeli caeli ministrabunt ; qui
castitatem tenuerint, in sanctuario Altissimi requiescent. Solitarios
(ihidaje) omnes Unigenitus (ihidaja) a sinu Patris laetificabit. Non
erit illic masculus nec femina, neque servus, neque ingenuus, sed omnes
filii erunt Excelsi. Omnes virgines castae quae Christo sunt despon-
satae, lampades suas illic splendentes habebunt, et Sponsi thalamum
cum eo ingredientur » l88.

Il est difficile, en lisant ce texte, de ne pas se sentir ramené aux
thèmes développés dans l'Evangile de Thomas: l'entrée du royaume
promise aux solitaires (MONiXOc) (log. 49), l'abolition des divisions
de sexes, de conditions (log. 22), enfin l'accès de la chambre nuptiale
réservé aux vierges chastes (log. 75).

Cet usage que fait Aphraate du mot ihidaja se trouve encore
confirmé chez S. Ephrem. Parmi d'autres textes, E. Beck relève celui où

Ephrem emploie le mot ihidaja pour qualifier le soleil : «Dieser

Ephrem) bezeichnet zunächst in Hym. De Fide 40,5 die Sonne als

kyana ihidaja, als ein Naturding, einzig, vereinzelt in seiner Art. Darüber

hinaus sagt er von ihr, daß sie 'ihidaja'it' das Licht hervörbringe,
d. h. in ihrer Isoliertheit ohne Vermischung mit einem andren
(weiblichen) Wesen» 189. Le rapprochement est intéressant à faire au passage
avec le texte où Aristote, parlant du soleil comme d'un être singulier
et unique, introduit pour la première fois en grec l'adjectif (rovaxôç 19°.

Le P. Leloir note également191 que pour S. Ephrem la pratique de

la virginité est liée à la vie d'un ihidaja: «Vivre dans la virginité parce
qu'on est moine (ihidaja)... (De Paradiso VII, 15-19), et encore: «La

virginité sera la première et principale forme de mortification du
consacré à Dieu: elle est la caractéristique du moine (Carmina Nisibena

XIX, 3) ».

Enfin Vööbus propose le passage d'un manuscrit de la Vaticane
conservant, en syriaque, certains canons, vraisemblablement du synode
de Séleucie-Ctésiphon (410 ap. J. C.) où l'équivalence entre notre ihidaja"

188 Dém. VI, col. 270-269.
189 Stud. Ans. 38 (1956), p. 256, 259-260.
190 Cf. p. 338.
191 L. Leloir, S. Ephrem, moine et pasteur, Théologie de la Vie monastique,

Paris 1961, p. 91 et 89.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 377

et [xovaxôç est clairement exprimée : «... 'And at that time when the
order (i. e. the institution) gained strength and grew large they were
called... in Greek ixovayoi, and their dwelling-places itovaa-ajpta, which
are interpreted in Syriac as the caves (or cells) of the ihidaje'. Ms. Vat

syr. fol. 23 b. The word which is lost in the text is obviously ihidaje.
This is attested also by the Arabic version which has preserved the
word... ihidaje, Ms. Vat. arab. 153, fol. 198 b»192.

L'emploi du terme MONiXOC dans ces trois logia, 16, 49, 75,

nous paraît donc fournir un argument de plus en faveur d'une influence
des milieux syriens sur la rédaction du texte original de l'Evangile de

Thomas. C'est l'appellation technique ihidaja, en usage dans l'Eglise de

Syrie, que le traducteur, grec ou copte, a, croyons-nous, tenté de rendre

par povoyoç.
Nous ne pensons pas, dès lors, qu'il faille expliquer le sens du mot

en recourant à la notion d'unification proprement gnostique, exprimée
dans d'autres Paroles du même texte, ou à cette nécessité d'unité
intérieure, très tôt exigée par toute la spiritualité monastique comme l'a
bien montré A. Guillaumont 193. Certes l'unification de toute la vie du
moine, de ses facultés intérieures et extérieures, est une condition essentielle

de l'état qu'il a choisi. Eusèbe déjà l'a compris, nous le verrons
au chapitre suivant: sans chercher à élaborer une spiritualité du mona-
chisme, ce qui n'est pas son fait, il souligne l'équivalence entre le

[lova.yßq et le uovÔTpo-oç. Très tôt aussi, des spirituels comme Evagre,
Macaire, puis le Pseudo-Denys et Philoxène de Mabboug en Syrie,
Basile et bien d'autres, insisteront sur cette unité de cœur et d'esprit,
sans lesquels il ne peut y avoir de véritable solitude pour Dieu. Il ne
semble pas toutefois, à notre avis, que cette notion d'unification soit

déjà présente dans le terme monxxoc tel que nous le livre l'Evangile
de Thomas, ni qu'elle ait guidé le choix qui a été fait de ce mot par le

traducteur, grec ou copte.
Le monxxoc des trois logia analysés reflète simplement les

caractéristiques de l'ascète, telles que nous les révèle la littérature des

milieux syriens et judéo-chrétiens: celles d'un élu, d'un séparé, d'un
célibataire 194.

192 A. VoöBus, op. cit., p. 108, Ms. Vat. syr. 501, fol. 23b.
193 Cf. Monachisme et Ethique judéo-chrétienne, in: Judéo-Christianisme,

Paris 1972, p. 199-218.
194 Peut-être faudrait-il ajouter un mot ici à propos du monachisme

manichéen dont l'histoire dans l'Orient syrien (Mani commence sa prédication le



378 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

2. Eusèbe de Césarée et Athanase d'Alexandrie

Comme nous l'avons déjà relevé, le terme [rovot^oç ne se rencontre,
avant la grande efflorescence du monachisme, chez aucun des auteurs
du monde grec, païen et même chrétien, où on serait en droit de

l'attendre: ni Philon et les Néo-pythagoriciens du 1er siècle, ni Chérémon

parlant des prêtres retirés dans les temples d'Egypte 195, ni Clément

d'Alexandrie et Origène, ni Porphyre, ni Jamblique, ni aucun des

écrivains qui ont traité de la vie solitaire ou contemplative, ne semblent

l'avoir connu, du moins utilisé, alors que, par ailleurs, et pour leur
dessein, ils multiplient les composés et dérivés de l'adjectif jxovoç comme
(Aov6Tpo7roç, (Tovcc8t,x6ç, [i.6vi[i,oç, [4ovY)p7)ç, [tovàÇcov, [Aovomxoç... etc. 196.

Reitzenstein fait par ailleurs remarquer 197 que les deux termes,

20 mars 242) ne peut pas être négligée. Sans entrer dans toute la complexité du
problème, disons seulement que la conception négative d'un monde créé dominé

par le Principe du Mal en lutte contre le Bien, conduit forcément le manichéen à un
ascétisme radical, destiné à libérer du corps et du monde corporel les parcelles
lumineuses qui y sont emprisonnées. Seule une complète abstinence du monde et
une mortification impitoyable amènent au salut et à la libération. Mais tous ne
peuvent, dans la pratique, y parvenir, ce qui entraîne, forcément aussi, la division
des croyants en deux catégories: celle des Elus, qui vivent intégralement les

exigences du salut et qui vont former le monachisme manichéen, et celle des
Auditeurs, qui ont le droit de se marier, peuvent travailler comme les autres hommes
tout en conservant un certain idéal de pureté et en évitant de rechercher les
richesses et qui ne peuvent atteindre à la libération que par la médiation des

moines, à l'existence matérielle desquels ils doivent, en échange, subvenir.
Ce qui doit simplement nous retenir ici est la conception manichéenne du

moine - (considéré comme un élu, un séparé de la vie humaine ordinaire, un célibataire)

- et le vocabulaire qui le désigne.
D'après Vööbus (History of Asceticism in the Syrian Orient, I, p. 112-113),

quand Mani écrit en syriaque, il emploie le mot zaddiqa pour le moine, zaddiqta
pour la femme-ascète, et ce terme est rendu en grec et en copte par Slxaioç. Quand
il écrit en persan, il use de l'expression wisidagan qui désigne un élu: «meaning
someone who has been elected». D'autres mots sont employés aussi: din-dar, que
Vööbus traduit par «qui observât religionem», dinavar qui veut dire croyant, et
enfin le mot vierge qui revient souvent. Toutes ces qualifications nous laissent bien
dans un climat très proche de l'ascétisme syrien et il convenait de le relever ici.

195 Cité par Porphyre, De Abstinentia, IV, 6-7.
196 Cf. p. 358 et p. 361 avec note 121. Il faut cependant faire une exception

pour Plotin, comme on Ta vu, qui applique [lova/éç à l'Etre Premier, souverainement

libre et seul dans son Unicité.
197 R. Reitzenstein, Des Athanasius Werk über das Leben des Antonius,

Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, 1914, Abh. 8,

Heidelberg 1914, p. 39-45.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 379

en tout cas les deux notions, de xoivoßiov et fiovàÇov-reç étaient connus
de Philon et de Jamblique et qu'ils ont passé dans la langue égyptienne,
le premier sous la forme de Sawhes (cooy^c, de cooy^
assemblée ou congrégation), le second sous celle de Remenuoth (pM-

NoytUT homme vivant seul, d'après Jablonski, Opuscule 1,229-230).
Ces noms nous ont été conservés, avec des orthographes différentes
suivant les manuscrits, par S. Jérôme dans sa fameuse énumération des

différentes sortes de moines 198. Et Reitzenstein ajoute: «Man kann wohl
zweifeln ob diese Namen ursprünglich für Christen geprägt sind. Die

koptisch-christliche Literatur kennt nur die griechischen Lehnwörter
(xova'/ôç und ;y.w.y_ojp7]-7jç» 199. On voit en tout cas par là que le copte
n'était pas dépourvu d'expression pour désigner le solitaire et que si

le mot (AovaTpç a prévalu en Egypte pour dénommer le moine chrétien,
c'est en raison sans doute d'une signification et d'un choix bien
particuliers, comme nous avons pu le supposer par l'Evangile de Thomas.

Or quand Eusèbe de Césarée, dans son Commentaire des Psaumes

(écrit entre 330 et 340) essaye une interprétation du (rova^o?
200 à l'aide

des synonymes relevés dans les différentes traductions grecques du
Psaume 68,7, il ne semble nullement introduire ce terme comme un
néologisme dont la portée serait obscure. Il propose une signification
que lui suggèrent la confrontation et l'analyse linguistique des différentes
versions scripturaires qu'il a sous les yeux. Il tente de rendre le lecteur
attentif à la réalité que le mot recouvre et dont les synonymes
soulignent les dimensions et le caractère:

«Il fait habiter les monotropous dans la maison. Selon Symmaque, il
donne aux monachois une maison et selon Aquila, il fait asseoir en
la maison les monogeneis. Selon la cinquième édition, il fait habiter

198 S. Jérôme, Lettre 22, 34 CSEL 54, p. 196.
199 Op. cit., p. 45. Reitzenstein mentionne encore le mot Sarabaïta, qu'on

retrouve chez Cassien, puis chez S. Benoît. L'étymologie en est peu sûre. Celle qui
est proposée ici par Reitzenstein, à la suite de Jacoby: Càp-ABAIT «Zerstreut

an Zellen», n'est pas très satisfaisante, le participe conjoint en copte (ici Cl.p, du

verbe CCUp disperser) n'ayant jamais le sens passif. Nous proposerions plutôt
d'interpréter le préfixe Cà.p comme Cl ou Cip l'homme (cf. Crum, Coptic

Dictionary, p. 253) et le suffixe IlBAIT comme venant de pi.BH ou pAyH, le

quartier d'une ville, la maison, la cellule, ou de 1BHT ou lyHT, le monastère.
Mais rien ne peut être absolument sûr.

zoo PG 23, col. 689 B-C.



380 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

dans la maison les monozonous. Là était donc sa première œuvre et
la plus grande de celles qu'il fit en faveur du genre humain. Or le
premier ordre de ceux qui progressent dans le Christ est celui des

moines, mais ils sont rares et c'est pourquoi Aquila les appelle mono-
geneis, devenus semblables au Fils Unique (Monogène) de Dieu.
D'après la Septante, ils n'ont qu'une seule manière de vivre (mono-
tropous), non plusieurs et ils ne changent pas de genre de vie, ils
n'en ont qu'un seul qui les conduit au sommet de la vertu. Aussi la
cinquième édition les appelle-t-elle monozonous, c'est-à-dire vivant
seuls, chacun pour soi, et les reins ceints. Tels sont ceux qui mènent
à bien une vie solitaire et pure et dont les premiers furent les disciples
de Notre Sauveur auxquels il fut dit: «N'ayez ni or ni argent dans
vos ceintures, ni besace pour le chemin, ni chaussures, ni bâton» 201.

Or il est remarquable qu'aucune des interprétations données par
Eusèbe de ce ixovayoç, auquel il ramène finalement toutes les autres

qualifications, ne se rattache à l'idée de solitude au sens d'isolement.
Pour l'évêque de Césarée, les moines constituent «le premier ordre

de ceux qui progressent dans le Christ», c'est-à-dire l'élite des chrétiens,
de ceux que Dieu fait habiter dans sa maison qui est l'Eglise (col. 689D).
Leur qualité même les rend singuliers, rares, et c'est pourquoi ils peuvent
être appelés monogeneis, rendus semblables au Fils Monogène par leur
caractère unique et sans pareil. Ils n'ont qu'une seule manière de vivre
dont ils ne dévient pas, ils tendent tout droit vers le sommet de la vertu,
ils sont monotropoi. Et c'est pourquoi ils peuvent être appelés aussi

monozonoi. Et Eusèbe d'expliquer lui-même ce qu'il entend par là:
«C'est-à-dire vivant seuls (jxovype'.ç), chacun pour soi et les reins ceints».

«Tels sont, poursuit-il, tous ceux qui mènent à bien une vie solitaire et

pure (p.ovr)pY)ç xal âyvoç) et dont les premiers ont été les disciples de

201 La traduction est de nous. KaxotxE^Et., cprjcri., [xovoxpÔTrouç èv oïxco. Kaxà
8è xùv Siippa/ov, SEScocnv oixsïv povayoïç oixîav, xal xaxà xèv 'AxùXav, xaStîjei
povoysveïç o'c'xovSe. Kaxà Si xi]v 7rép.7rx7]v sxSoaiv, xaxoixEÇsi govoîjcôvouç èv obccp.

Kal xoüx'-Jjv xô irpcôxov aùxoô xaxôp0cofia' S S7) xal piytaxov xcôv aùxoû xaxop0co-
gàxcov xcô xcov àv0pco7rcov SeScôpvjxat yèvsc. To yoùv Ttpcôxov xàypa xcôv èv Xpiaxcp
7TpoxoTrx6vxcov xô xcôv [xovaycôv xuyyccvEi. Stccxvioi 8é e'icnv oùxof 8iö xaxà xàv
'AxùXav povoyevsti; côvop.âa07]crav, acpcopoicopivoi xcô povoysvst uicjj xoû 0eoO. Kaxà
Si xoùç 'EßSopajxovxa povùxpoTioi xuy/âvouac, àXX' où 7roXùxpo7toc, où8è àXXoxs àX-

Xcoç xùv éauxcôv psxaßaXXovxE? xp67TOV, êva 8è pôvov xaxop0oûvxEç, xùv elç àxpov
ijxovxa àpExîjç. MovoÇcôvooç 8è aùxoùç f) jrép7rx7) ExSoaiç côvùpacrEV, côç av povf]-
pstç xal xa0' Éauxoùç àvEÇcoccpÉvouç. Totoûxoi 8è tovxe? slatv ol xùv [j.ovf)pY] xal
àyvùv xaxop0oùvxEç ßlov, côv Trpcôxoc yEyùvaaiv oi xoû acoxîjpoç 7)p.côv p.a07)xal, oïç
EÏpï)xo ' Mi) xxf)<T7)a0E /puaùv p.r)8è àpyupov slç xàç Çcôvaç ùpcôv, p.7) 7rf)pav eEç ôSùv

P^8e Ù7ro8ï]p.axa pfjSE päßSov



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 381

Notre Sauveur auxquels il fut dit: 'N'ayez ni or, ni argent dans vos
ceintures, ni besace pour la route, ni chaussures, ni bâton'».

MovoÇcovoç, fj.ovY)py]ç, àyvoç sont ici des termes synonymes et
désignent assez explicitement l'état de vie chaste et célibataire (la traduction
latine donnée par Migne n'a d'ailleurs pas hésité à rendre àyvoç par
castus) 202. Le sens qu'il faut donner à ce ploç fxovrçpijç xal àyvoç est

donc assez clair 203 et se trouve renforcé encore par d'autres témoignages

qu'il n'est pas inutile de citer ici:
Philon, nous l'avons déjà relevé, appelle pioç fxovrjpTjç la situation

d'Adam avant la création de la femme, ce même état que Symmaque
qualifie de son côté par uovayoç 204.

Aux livres III et VII des Stromates, Clément d'Alexandrie use par
deux fois de l'expression ßlop v.ovçpyç, pour l'opposer, dans un contexte

qui ne laisse pas de doute, à la vie du mariage 205.

Enfin Reitzenstein qui s'interroge sur le sens technique ou non
à donner au ixovypyç de notre passage d'Eusèbe, cite encore quelques

auteurs païens chez qui cet adjectif est synonyme de àyapoç
(Diogène Laërce I, 25; Lucien, Timon 42; Lettres d'Hyppocrate 12,2) 206.

Pour Eusèbe, les premiers de ces monozonoi, de ces purs, ont été
les disciples du Sauveur auxquels il fut recommandé de ne rien avoir
dans leur ceinture, c'est-à-dire de se maintenir dans une parfaite aisance

de mouvement, dans une parfaite liberté par rapport aux contingences
d'ici-bas.

Il semble donc bien clair que pour lui, le [xovxyoç à qui s'appliquent
en fin de compte toutes ces qualifications, est un imitateur du Christ,
menant une vie solitaire, non au sens de retirée, mais au sens de chaste

et célibataire, et par conséquent de singulière et d'unifiée, de libérée
aussi, selon la dernière phrase de notre passage, par rapport aux nécessités

de la vie matérielle. Et ceci peut nous ramener de nouveau et
comme malgré nous aux caractéristiques de l'ascète syrien qui est célibataire,

unique, séparé et également pauvre et pèlerin.
Ce recours à la conception syrienne du ihidaja, dont iiovcc/ôç serait

le décalque, sinon la traduction, nous permet en tout cas de comprendre

202 PG, col. 690 B.
203 Cf. A. Guillaumont, Le nom des Agapètes, VC 23 (1969), p. 36.
204 Cf. p. 358, De Opificio Mundi, CW I, 53, 12.
205 Stromates III, 9, 67, ëd. Stählin vol. II, p. 226, 23. Et Stromates VII,

12, 70. éd. Stählin vol. Ill, p. 51, 5.
206 R. Reitzenstein, op. cit., p. 61-62.

25



382 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

ce passage du texte d'Eusèbe dans lequel Reitzenstein ne voyait que
non-sens et qu'il tentait d'expliquer par une lacune: «Er (Eusèbe) hatte
vier verschiedene Übersetzungen für das hebräische Wort das 'einsam,
allein' bedeutet, zu erklären; für zwei liegen die Erklärungen deutlich
vor ([zovoÇœvoi und ^,ovÔTpo7toi) ; für eine liegt scheinbar eine doppelte
vor: [rovoyevsïç sollen sie heißen, weil sie dem MovoysvYjç gleich geworden
sind - das ist verständlich - und weil sie anràvioi sind - das ist
unverständlich und unsinnig. Für die vierte endlich (piova^oi) haben wir gar
keine Erklärung, und das ist noch unsinniger. Ich denke, es ist ohne

weiteres klar, daß unser Text lückenhaft ist und <j7tàvioç die Erklärung
für p.0vaxôç gibt» 207.

Nous avons vu que dans la littérature syriaque le ihidaja désigne
à la fois le MovoysvYjç et le jiovaypç20S, le Fils Unique, mais aussi l'ascète

qui est choisi, séparé, singulier et célibataire, c'est-à-dire effectivement

[xovoysvyjç, (jiovoTpoTcoç, et povYjpTjç ou [aovoÇcovoç.

Si d'Eusèbe nous passons à Athanase, nous constatons que chez lui
le terme irovayoç prévaut pour désigner, non seulement Antoine et ses

émules, mais également les cénobites des fondations pachômiennes 209.

Or, pas plus qu'Eusèbe, Athanase ne cherche à expliquer clairement

le sens qu'il donne au terme piovayôç,: l'emploi qu'il en fait laisse

supposer chez le lecteur une connaissance non équivoque de sa
signification et de son application: le terme est devenu technique et courant.

Cependant il arrive qu'en deux endroits au moins Athanase
établisse une équivalence qui nous renseigne sur la nuance précise qu'il
donne au mot.

Ecrivant à Horsièse, successeur de S. Pachôme, dans une lettre
datée de 363-364 environ, il formule son adresse de la manière suivante :

«Athanase à l'abbé Horsièse, père des moines et de tous ceux qui, avec

lui, s'exercent dans le ßfoq p.ovrjpyç, salut» 21°. Horsièse et ses

compagnons sont donc pour lui ceux qui ont embrassé la vie povqpyç. Il ne

peut s'agir de vie érémitique, puisque l'expression s'applique à la pre-

207 Ibid., p. 60-61.
208 Cf. p. 375.
209 Cf. Vita Antonii, PG 26, col. 835-976 et lettres d'Athanase: Historia Aria-

norum ad Monachos PG 25, col. 781 A; Ep. ad Dracontium PG 25, 532 A et passim;
Apologia de fnga sua PG 25, 676 B; Ep. ad Serapionem PG 25, 685 et passim;
Ep. ad Orsisium PG 26, 977 ; Ep. ad Ammonium PG, 26, 980.

210 Ep. ad Orsisium, PG 26, 977 : 'AÔavàcuoç dßßqi 'Dpanncp, roxTpl ptova/öv,
xai 7räat xoïç aèv aûrcô toîç töv povf]p;<] ßtov àoxoûaiv, /atpeiv.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 383

mière communauté des cénobites. Et nous avons vu plus haut que chez

d'autres auteurs, antérieurs ou contemporains, cette même expression

désigne la vie célibataire.
Or, dans l'adresse également, de l'Historia Arianorum ad monachos

2U, Athanase explicite davantage ce qu'il entend par ß[o<; ij.ov/jpr;ç:

«A tous ceux qui partout et sans désemparer s'exercent dans le
ploç govY)pr)ç, qui sont établis dans la foi en Dieu, qui ont été sanctifiés

dans le Christ et qui disent: 'Voici que nous avons tout quitté
et que nous t'avons suivi' aux frères aimés et très dignes d'être
aimés, salut dans le Seigneur».

Il est clair qu'il s'agit bien ici et avant tout d'une vie de renoncement

intégral pour suivre le Christ. La vie célibataire se nuance, dans ce

contexte, des autres renoncements qu'elle implique pour celui qui
l'embrasse à la suite du Christ et c'est très certainement ce sens premier et

élargi qu'elle a chez Athanase quand il l'applique au moine.
Le [Tovaypç, est donc, pour Athanase comme pour Eusèbe, l'imitateur

du Christ qui, à sa suite, mène une existence célibataire, pauvre, libre,
dépouillée de tous les biens et de toutes les attaches d'ici-bas. Ou'Athanase

ait appliqué cette dénomination à l'anachorète que fut Antoine
et aux cénobites de Pachôme montre bien, en tout cas, que le mot
ne recouvrait pas pour lui, comme seule ni même comme principale
idée, celle de la vie solitaire, isolée, érémitique, mais bien plutôt celle
de vie célibataire à la suite du Christ.

3. Papyrus grecs d'Egypte chrétienne

Des invocations magiques, des lettres de moines et des contrats
d'affaires, tels sont les contextes bien dissemblables que nous offrent les

papyrus grecs d'Egypte chrétienne pour l'utilisation du terme pova-/6ç.
Le N° 29 des Papyrus d'Oxyrhynque 212, XXXV de l'édition de

211 Historia Arianorum ad Monachos, PG 25, 692 A : Totç xTTavray'j'j xôerà
tÔttov rf)V (xov/jpyj ßiov àaxoûaiv, xotl Èv tzIgtsi 0eoû iSpupivoiç, fjYi&apsvoiç te
èv Xpiaxcp, x«l Xéyouaiv ' 'ISoO rjgeïç àtpf)x«[jt.EV mxvTft xftl YjxoXouOrjaotpiv aoi,
àY&7T7)Toïç x«i tcoOeivotgctolç àSsXcpoîç, Èv Kupîoi 7rXstcrTCt yûcîpsiv.

212 Papiri greci e latini, Volume primo, Nos 1-112, Pubblicazione délia Società
Italiana, Firenze 1912, p. 69-71.



384 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Preisendanz 213, ne présente pas à première vue un intérêt particulièrement

remarquable dans l'éventail des nombreux textes d'invocations
ou de formules magiques, édités et commentés, que nous avons pu
dépouiller 214. Et pourtant, il mérite une analyse puisqu'il se trouve
être le seul à faire usage de mot \j.ov<r/6ç,.

Le contexte n'a rien d'original: c'est celui d'une invocation magique
comme on en connaît beaucoup d'autres. Elle s'adresse d'abord aux
puissances qui régnent sur les différents cieux :

«Je t'invoque, toi qui sièges au-dessus de l'abîme, Buthôth,
je t'invoque, toi qui sièges dans le premier ciel, Marmar,
je t'invoque, toi qui sièges dans le second ciel, Raphaël,
je t'invoque, toi qui sièges dans le troisième ciel, Suriel,
je t'invoque, toi qui sièges dans le quatrième ciel, Iphiaph,
je t'invoque, toi qui sièges dans le cinquième ciel, Pitiel,
je t'invoque, toi qui sièges dans le sixième ciel, Muriatha.»

Elle se tourne ensuite vers les puissances maîtresses des éléments de

ce bas-monde terrestre: la neige, la mer, les dragons, les fleuves, puis
fait appel à «Bimadam et Chadraoun, toi qui sièges au milieu des Chad-

rallos, entre les deux Chérubins et Séraphins qui louent le Seigneur de

toute l'armée qui se trouve dans le ciel».

Après l'invocation, ou l'épiclèse, vient la sommation:

«Je vous conjure tous par le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob,
de vous soumettre entièrement à ma puissance, chacun m'obéissant
parfaitement, de me prêter assistance et de m'accorder grâce, pouvoir,
victoire et force aux yeux de tous les hommes, petits et grands,
moines et soldats, civils et femmes, petites filles et petits garçons,
aux yeux de tous, vite, vite, par la puissance de Jao, la force de

Sabaoth, le vêtement d'Elohim, Seigneur d'Adonaï et la couronne
d'Adonaï. » 215

213 K. Preisendanz, Papyri graecae magicae, die griechischen Zauberpapyri,
Leipzig 1928-31, Vol. II, p. 160-162.

214 Cf. les autres textes édités par Preisendanz in op. cit. ; A. M. Kropp,
Ausgewählte koptische Zaubertexte, Bruxelles 1930—31; A. J. Festugière, La
Révélation d'Hermès Trismégiste, vol. I : L'Astrologie et les sciences occultes, Paris 1944,
en particulier chap. 7 : L'Hermétisme et la Magie, p. 283—309.

215 sÇopxtîpo spaç (sic iravraç xara tou Ou tou Aßpap xat Iaaxa xat Ia^wß
Iva pou u7raxooaï]T£ Xa cov xat roxpaptve pot xat âoyrçtxTe pot/aptTav xat Suvaptç
[[ai]] xat vtxYjv xat v*.. £<p>7rp<o>a0ev 7tà<v>Tcom avSpcov ptxpcov xat peyaXcov pot
xat povâxwv xat CTpâTt(0<T0i>v xàt [[xat]] îtayavcov xat yuvexcov xat xopàatcov xat
TTeSkOV xàt -r//v >TCÙV Tà/U Tà/U 8tâ T7]V SuVâptV TOU IàCO xat T7]**l TOU XaßacoO
xàt to evSupa t(o>u xat to xpàToç tou AScovat xàt tov aTsçàvov tou A-
Scovat



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 385

On se trouve ici en présence d'un mélange d'éléments hébraïques
et gnostiques. La doctrine des différents cieux est largement développée

par les gnostiques. Les noms de Suriel, Raphaël, de Jao, Sabaoth,
Adonaï, évoqués par notre papyrus, figurent dans les deux listes des

Sept Esprits de source ophite qu'Origène nous transmet dans le Contra
Celsum (VI, 30 et 31). «Dans cette liste, précise R. Grant216, les noms
ou les attributs du Dieu de l'Ancien Testament sont appliqués à divers

anges planétaires... mais outre les noms des esprits, Origène nous
apprend beaucoup d'autres choses. Il nous rapporte des formules au

moyen desquelles on s'adressait à eux pour que l'élément divin intérieur
à l'homme puisse s'élever à travers eux jusqu'à la divinité supérieure
et transcendante» et Grant mentionne en outre l'existence d'une amulette
ophite sur laquelle figurent à la fois des noms juifs et gnostiques. Bien

qu'il convienne de maintenir une distinction nette entre la magie d'une

part, la gnose et les mystères d'autre part, entre les procédés différents
dont usent le magicien d'un côté, le myste de l'autre et surtout entre
les buts différents qu'ils poursuivent 217, il nous est cependant permis de

penser que le texte magique dont nous traitons ici est, sinon d'origine
gnostique, en tout cas fortement influencé par les conceptions gnostiques
du monde et de ses éléments.

Il ne nous semble donc pas très étrange de rencontrer dans ce
contexte le terme jxova^oç et cela d'autant moins que le manuscrit est daté
du 4e siècle par l'éditeur de la Société Italienne, du 5e par Preisendanz.
Dès la seconde moitié du 4e siècle, nous l'avons vu 218, le mot apparaît
dans la littérature comme une expression courante et il devait désigner
dès ce moment-là une classe déjà bien connue et bien déterminée de la
société d'alors, en Egypte tout au moins.

Preisendanz, cependant, n'en a pas jugé ainsi puisqu'il a transformé

le yovay/jç de notre papyrus en un ij.ovo|j.â'/oç 219. Il dit lire au-

216 R. M. Grant, La Gnose et les origines chrétiennes, traduit de l'anglais
par J. H. Marrou. Paris 1964, p. 47.

217 Le magicien cherche à entrer en contact avec le dieu pour capter sa
puissance et l'utiliser à son profit. La rencontre avec le dieu n'est pas une fin pour lui,
mais un moyen. Le myste au contraire, cherche à créer un lien personnel entre le
dieu et lui, à sympathiser avec le dieu, à être connu de lui. L'union au dieu est
sa fin. Cf. à ce sujet A. J. Festugière, La Révélation d'Hermès Trismégiste
vol. I, p. 285—286, et du même auteur, L'Idéal religieux des Grecs et l'Evangile,
Paris 1932, Excursus E: La valeur religieuse des papyrus magiques, p. 281-328.

218 Cf. le chapitre précédent.
219 Cf. K. Preisendanz, Pap. 161, ligne 17 et note.



386 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

dessus du va de pova/cov, une surcharge en Tjp, ou co;x. A dire vrai, la

surcharge se distingue très difficilement d'une des nombreuses taches

que présente le manuscrit 22°, mais de toute manière, on explique mal
le sens et la portée d'un (xovojj.à'/oç dans ce contexte, le voisinage de

cjTpavicÔTYjç ne suffit pas à l'éclairer. En efïet, l'auteur de l'invocation
magique demande le succès de son entreprise aux yeux de tous les

hommes, grands et petits et son énumération semble bien englober les

différentes classes de la société où il vit: soldats, civils, femmes et

enfants. On ne peut dire du gladiateur qu'il représente une catégorie
sociale, en tout cas pas dans l'Egypte du 4e siècle. L. Robert, dans son

ouvrage «Les Gladiateurs de l'Orient grec»221, souligne la rareté des

documents égyptiens relatifs à ce sujet. Le fait est d'autant plus frappant

quand «on pense à l'extraordinaire abondance de la documentation

papyrologique qui nous fait pénétrer si avant dans la vie de ce pays» 222.

En effet, sous le mot (xovo;i.ây_oç le dictionnaire papyrologique de Preisigke
ne donne qu'une unique référence: celle du texte magique IV de l'édition

de Preisendanz 223, lequel, à la ligne 1390 224, parle d'un sortilège
à obtenir par l'intermédiaire d'un héros, d'un gladiateur ou de toute
autre personne mourant de mort violente :«a7tcoy7) èm 7)pcotovij (lovopàyojv

y\ ßiatwv». L'opération magique doit se dérouler là où ces personnages
ont été tués: «O7tou ïjpwsç eatpayyjcrav xal p.ovojj.â'/oi xai ßfaiot.» C'est tout
ce que nous trouvons et L. Robert précise encore 225 :

«Des papyrus assez nombreux nous instruisent des spectacles donnés
dans la -/d>ps (égyptienne) ; ils sont muets sur les gladiateurs, ceux-ci
ne paraissent pas dans la x^P®- A Alexandrie même il y avait des

combats de gladiateurs; quelques bronzes ou terres cuites de
fabrication locale nous en montrent le reflet. Mais ce qu'on a pu dire sur
la faveur spéciale des combats de gladiateurs en Egypte, n'est que
parole vide. Même à Alexandrie, Dion Chrysostome, plaisantant les

Alexandrins sur leur passion pour les spectacles, parle des courses,
des mimes et des pantomimes; il ne dit rien des gladiateurs.»

Cela peut suffire à nous convaincre qu'il est encore plus malaisé

d'expliquer la raison d'être, dans ce contexte, d'un p,ovop.à^oç que celle

d'un povayôç, qui se lit d'ailleurs parfaitement dans le manuscrit.

220 Cf. le fac-similé donné par l'édition de la Société Italienne, N° 29.
221 L. Robert, Les Gladiateurs de l'Orient grec, Amsterdam 1971, p. 241-243.
222 Ibid., p. 242.
223 Papyri graecae magicae, vol. I, p. 64-180.
224 Ibid., p. 119, ligne 1390.
225 L. Robert, op. cit., p. 242-243.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 387

Enfin, si Preisendanz date le texte du 5e siècle, on peut encore

objecter qu'à cette époque, les jeux de gladiateurs avaient été abolis,
non seulement en Egypte, où ils n'avaient jamais été en faveur, mais
même à Rome.

L'influence gnostique relevée dans ce texte magique rend plus
vraisemblable encore la mention, en première place, du jj.ova-/oç dont
nous savons par l'Evangile de Thomas qu'il était employé pour désigner

une catégorie de séparés, de purs, de parfaits, laquelle représentait un
ordre supérieur dans la hiérarchie des croyants.

D'autres textes égyptiens, assez bien datés ceux-là, viennent
ajouter encore à la vraisemblance de notre affirmation.

Parmi les papyrus édités par H. I. Bell dans son livre «Jews and
Christians in Egypt» 226, se trouvent quelques documents particulièrement

intéressants pour nous, puisqu'ils émanent de milieux monastiques.
Il s'agit en effet de lettres de moines.

Les papyrus 1913 et 1914 proviennent des archives d'une
communauté de moines mélétiens située très exactement à Hathor, dans le

nome de Cynopolite en Egypte.
Le premier (1913) est un contrat entre un prêtre nommé Pageus et

le monastère de Hathor; le second (1914), une lettre d'un certain Calliste,
moine ou clerc mélétien, relatant les sévices exercés par Athanase ou
ses partisans à l'égard de ses coreligionnaires. Malgré la valeur historique
très grande de ces deux documents, nous ne pouvons les considérer ici
que sous l'angle très limité de notre étude: celui de l'emploi du terme

[Aova^oç.
Le papyrus 1913 fournit une précieuse indication de date: le prêtre

Pageus, appelé par l'empereur Constantin à se rendre au Synode de

Césarée de Palestine, décide, d'entente avec les supérieurs du monastère

(TiposcrTÔTeç), que durant son absence son frère Gerontius le remplacera
dans ses fonctions auprès des moines. Les indications assez précises
données par le contexte: «Sous le consulat de Flavius Optatus, patricien,
et d'Anicius Paulinus, les clarissimes, le 23 de Phamenoth...» 227,

permettent à H. I. Bell de fixer la date de ce contrat au 19 mars 334 228.

Quant à la lettre 1914, la critique interne de son contenu amène

226 Oxford 1924.
227 Le mois de Phamenoth commence le 25 février, d'après W. Till,

Koptische Grammatik, p. 88.
228 Cf. H. I. Bell, op. cit., p. 48.



388 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Bell à la situer dans le courant du mois de mai-juin 335, avant le Synode
de Tyr 229.

Or, ces deux textes qui, par leur objet et leur style, sont des témoins

précieux de la vie quotidienne d'une contrée et d'une époque, font un
assez large usage du mot uovayciç.

Dans le contrat 1913, le prêtre Pageus s'adresse «aux supérieurs
des moines du monastère de Hathor» toïç 7tpo£CTTwut [/.ovyjç 230

p.ovoywv

(sic) 231 xaXoupév7)ç "A0op 232. Il expose que, devant pourvoir à son

remplacement, il a réuni les «moines du monastère» oûviyEa toÙç povoyoùç

TTjç yjperépaç povvjç en présence de témoins et a désigné, avec leur approbation

unanime, son frère Gerontius pour suppléer à son office (lignes 9-13).
Parmi les témoins figure un certain Prôous, qualifié de àpyaiou povoyoü

(ligne 10), ce que Bell rend par «former monk» dans sa traduction 233.

Enfin, Pageus demande qu'aucune innovation ne soit faite sans l'assentiment

des supérieurs du monastère aveu tg>v 7tpoecTT&)TWv -njç pov9jç 7repl

twv... ooTcov (ici une lacune du manuscrit) xal ßouXopivwv è£e>.0sïv

povoyolv, au sujet des... et des moines qui désirent s'en aller (ligne 15) 234.

229 Cf. ibid., p. 57.
230 Le mot povT) peut avoir différents sens, d'après Preisigke (Wörterbuch,

Bd. II) : 1. Dableiben, Ausharren (nicht ausreißen, seinen Dienst nicht verlassen) ;

2. Wachthaus der Polizeibehörde; 3. Wächterhütte auf dem Acker, im Obstgarten,
Weinberge usw.; 4. povY) pova<jTV)ptov; 5. unsichere Deutung. H. I. Beel, comme
on le verra plus loin, ajoute un sixième sens qui est celui de l'hôtellerie, «mansio»,
lieu où l'on fait halte. Il est bien clair qu'il faut prendre ici le mot au sens N° 4.

231 L'emploi de povoxôç au lieu de povàxéç est relevé par: A reverse Index
of greek nouns and adjectives, by C. D. Buck and W. Peterson, Chicago sans date,
p. 682: « p.ovox6ç, P. Lond. 1313, 6» où p.ovox6ç est employé dans le même sens que
•j/.tviyùc et le même genre de contextes que ceux dont nous donnons de nombreux
exemples au chapitre 2 de la Ie Partie: «7rpoç to xap sx&repco ptspst stvâct ptovoxov
SuGsvtixov. » Le papyrus est daté de 507. L'altération vocalique pourrait s'expliquer
par un usage déjà prolongé du mot. Nous avons également trouvé l'orthographe
MONOXOC dans les Catéchèses de S. Pachôme: Th. Lefort, Oeuvres de S. Pa-
chôme et de ses disciples, Louvain 1956, p. 24,12 - 88,14 -16,19 - 20, 20 - 24, 24. La
mobilité des voyelles en copte peut aussi expliquer la modification du A en o dans

une syllabe non accentuée.
232 H. I. Bell, op. cit., p. 49, lignes 2-3.
233 Ibid., p. 50 et cf. note suivante.
234 II serait intéressant de savoir plus précisément ici ce que signifient à la

fois le àpxsïoç piovâx^Ç de la ligne 10 et les p,ov<*x°f ßooX6pevoi sÇsXOeïv de la ligne 15.

Faut-il vraiment comprendre que, par l'expression àpxâtoç jrovàxôç, le texte
désigne un moine qui a changé de propos et abandonné son état premier Le
Dictionnaire de G. W. H. Lampe (A Patristic Greek Lexicon, Oxford 1961) donne
divers sens pour le mot àpx&ïoç, entre autres (N0 4) : former, existing before, mais
aussi (N° 6) : senior in office, or perhaps in age, et (N° 7) : old in years, aged, mais



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 389

Dans le récit des sévices infligés par les partisans d'Athanase aux
moines mélétiens que nous a conservé le papyrus 1914, le mot [xovayùç

apparaît deux fois.
A la ligne 20, il est demandé à Héraclide, portier ou tenancier d'une

auberge où sont descendus les Mélétiens, pourquoi il a laissé entrer chez

lui les moines de ce parti xotrà 7totav ÈTtav toÙç fxova^oôç twv MeXsTiavwv

y\ct.Gu.ç èv ty) fxovyj 235. Pareillement, à la ligne 23, le même reproche est
adressé au frère Ammon qui a reçu les moines chez lui 7iapY)yy!.Xav
8s aîiTou éoCTTs jxy) ÛTcoSé^scOat aùxov [xovaxoùç êv ty) obaoc gcÙtoû. Il est

intéressant de noter au passage que les moines, en tout cas les membres
du parti mélétien, parlent d'eux-mêmes en se nommant«frères»àSeXcpot:
«Quelques frères de ceux qui étaient venus vers vous, avec nous, étaient
dans la maison» (1.4). Et: «Un autre frère, Ammon, qui était dans le

camp et avait reçu les frères, fut enfermé dans ce camp, avec défense

de recevoir les moines dans sa maison» (1. 21-23). Mais ces mêmes
«frères» deviennent des [rovoc^oî quand ils sont désignés du dehors, comme
ici par les soldats.

On voit donc par l'usage qui est fait dans ces deux lettres du terme

[xova^oç, que dès 334-335, c'est-à-dire dans la même période où Eusèbe
écrit son Commentaire des Psaumes, le mot était connu et employé
non seulement dans la langue littéraire et technique, mais également
dans celle de tous les jours et de tous les milieux. H. I. Bell signale
d'ailleurs que les auteurs de ces deux textes sont de race certainement

copte 236 : plusieurs des noms propres mentionnés sont des noms égyptiens,

certaines lettres de la même collection sont écrites en copte et le

grec utilisé par celles qui nous occupent est un grec ordinaire et plutôt

la référence donnée pour ce dernier sens: Pall. Hist. Laus. 18 (p. 56, 13; Migne 34,
col. 1065 C) ne peut être concluante, puisqu'il semble bien qu'il y ait confusion

par l'éditeur entre les mots: àpxàtoç et àp/àpioç novice, débutant) qui répond
plus adéquatement d'ailleurs au contexte. Quant aux moines «qui désirent sortir»,
veulent-ils simplement sortir de l'enceinte du monastère pour une course ou un
voyage, ou pensent-ils vraiment à quitter définitivement leur communauté? Cette
seconde alternative (et en conséquence, le «former monk» relevé plus haut) ne
paraît pas impossible, puisque l'on sait par les Vies de S. Pachôme que si les entrées
étaient nombreuses, les sorties, elles aussi, étaient importantes, Pachôme lui-même
avouant avoir chassé plus de cent moines en une année (VCP, p. 180).

235 Bell estime ici (p. 65, ligne 19) que fxovr) ne peut être pris au sens de monastère,

mais qu'il faut le comprendre plutôt dans celui d'hôtellerie ou d'auberge, de
«mansio» qu'il peut avoir aussi à cette période (cf. Athanase, Apol. c. Arianos 29).
La mention du povàpioç (1. 19) lui semble décisive en faveur de cette interprétation.

236 H. I. Bell, op. cit., p. 44.



390 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

maladroit, ce qui donne plus d'intérêt encore pour nous à l'usage qui s'y
trouve fait du mot jxova^oç.

Bien que la lecture de certains passages soit incertaine et difficile,
le texte nous montre de façon suffisamment claire que, déjà à cette date,
les communautés de moines connaissaient une organisation assez poussée

237, puisqu'on y voit un prêtre remplissant pour un monastère, par
ailleurs doté de îtposaTcÔTsç (lignes 12 et 15) 238 et de olxovojxoi (ligne 14),

une charge à laquelle il doit pourvoir en son absence et qui, selon ce

qu'il indique à son suppléant, consiste à -povoyjaa!. xai Siotxsïv xal
oîxovop.s'ïv TOXVTa va ty]ç p.ovvjç 7Tpdcy(j.aTa (1. 13).

Il ne semble pas qu'il faille faire une différence, pour ce qui nous

occupe, entre moines mélétiens et moines orthodoxes, sinon pour
supposer peut-être une ardeur et une intransigeance, un développement
aussi plus accentué de l'ascétisme, dans une Eglise qui se dénommait
elle-même «Eglise des martyrs», pour des raisons bien définies, il est

vrai, mais qui n'en dénote pas moins une tendance et un état d'esprit.
En tout cas, le papyrus 1925, qui n'appartient pas au même groupe

de lettres et ne paraît pas émaner des cercles mélétiens 239 présente lui
aussi un emploi du terme (tovayoc, mais avec une précision intéressante

et que nous retrouverons dans d'autres papyrus plus tardifs.
En effet, dans une des sept lettres qui forment la correspondance

adressée à un nommé Paphnuce, on trouve l'expression àvayoiorjV'çç

(x[ovîç jjLova'/wv pour qualifier le destinataire qui semble avoir été un

personnage de réputation sainte et auquel on devait recourir pour
obtenir secours et intercession. H. I. Bell date le manuscrit d'après
l'écriture et le fait remonter vers le milieu du 4e siècle 24°. Ce qui nous
intéresse ici est l'accumulation des termes àvay«p7]TY)ç [aovïç (tova/wv.
Elle montre à l'évidence que ces mots ne sont pas interchangeables
mais plutôt complémentaires et laisse à entendre que Paphnuce était un
anachorète, c'est-à-dire un ermite, rattaché sans doute à un monastère.
Ceci tendrait à prouver une fois de plus que l'appellation de [xovayo?

237 N'oublions pas qu'en 334, douze ans avant la mort de Pachôme, les
communautés fondées par ce dernier sont déjà largement répandues et fortement
organisées.

238 Le mot de 7rposcJTfc>ç ne se rencontre pas dans l'organisation pachômienne
qui ne connaît que des «chefs de maison» (pMNHI ou pCDMG NTCOOygC),
cf. Th. Lefort, VCP, p. lx et OPD, p. xvi).

239 H. I. Bell, op. cit., p. 102.
240 Ibid., p. 100.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 391

n'était pas réservée aux ermites et qu'elle ne désignait pas uniquement
l'homme vivant dans la solitude, puisque pour ce dernier on employait
le nom d'anachorète 241, ou encore celui de sp7)[xvc7)ç comme le montrent
deux autres textes beaucoup plus tardifs (début et fin du 6e siècle),
édités par Maspero, qui eux joignent èpTjjxiTTjç et izovcr/oç 242.

Le premier (67003) est une requête adressée par les moines du
couvent des Apôtres Christophores, appelé Pharaotos, au duc de Thé-
baïde au sujet d'un terrain dont on leur conteste la propriété:
As7]ctiç xai txscna 7tapa t«v a0Xiwv £p7][U.T0>v jxova/wv tou opouç tcov

y£P tCTTOtpOp COV 0.7X0 TTG/.OjV

Le deuxième (67096) est un acte de donation inter vivos d'un
bâtiment à agrandir pour en faire un ÇevoSoyEtov destiné à recevoir les

moines étrangers : on lit à la ligne 14 : ...ev xa upsTsp' tyjç outtjç Sxaxoviaç

opsi twv £p7][i.iTcov p.ova)(cov et à la ligne 29: ...siç xPelav T0U SopouuBai

Tiva tcov sprjixLTcov Çsvwv uovaywv tcov xaTa xaipov tu'/ovtcov xat, spyo-
[JLSVCÙV.

Il est clair qu'au sixième siècle l'expression spvjjiLTTjç povayoç doit
désigner soit un ermite vivant seul, soit - ce qui paraît être le cas ici -
le membre d'une communauté d'ermites vivant dans «la montagne»,
comme Antoine et ses disciples, et même voyageant en pèlerin, selon

l'idéal de l'ascète syrien qu'on retrouve mentionné dans la littérature
des débuts du monachisme (Vies des Pères et Apophtegmes) et qui
survivra dans certaines formes du monachisme russe et oriental.

Il nous reste enfin à mentionner deux papyrus du 6e siècle qui
utilisent encore [rova'/oç avec le sens juridique que nous lui avons vu dans

les actes officiels et privés d'Egypte pré-monastique 243. Ainsi le papyrus
Michaïlidis 51.8 244.

«Nous avons rédigé ce document en deux exemplaires, afin que
chaque partie en possède une copie xtpôç sxdcTspov vipoç syecv p.ovayôv.

L'autre document, édité par Maspero 245, est une quittance délivrée

241 Cf. à ce sujet l'appendice II.
242 J. Maspero, Catalogue Général des Antiquités Egyptiennes du Musée du

Caire, Papyrus grecs d'époque byzantine, Le Caire 1911.
243 Cf. p. 341-342.
244 Papyri Michaelidae being a Catalogue of the Greek and Latin Papyri,

Tablets and Ostraca in the Library of M. G. A. Michaelidis of Cairo, ed. with
translations and notes by D. S. Crawford, Aberdeen 1955, p. 115.

245 J. Maspero, Catalogue Général des Antiquités Egyptiennes, N° 67. 125
à N° 67. 278, Papyrus grecs d'époque byzantine, t. II, Le Caire 1913, 67. 168. 54,
p. 134.



392 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

par Théodore, évêque de Pentapole, aux moines d'un monastère Pachô-

mien de Thébaïde: ©eoSwpoç S7U<7X07toç roxpa crou Ioavvoo xoo euXaßscr-

Taxoo [aovocÇovtoç xou a7toxpujiaptoi> eiç xpotroxcuv aot wptoXoyTjcra.

Eypaq)7] irovayv] xaönx; yoscsv.
Le moine est appelé ici (xovàÇojV, le terme [xovayoç étant réservé à

l'expression juridique encore en vigueur sypacpy\ ixovayy.
Il resterait un mot à dire de l'inscription 380 du Recueil des Inscriptions

grecques d'Egypte 246 qui n'est autre que la lettre d'Athanase «ad

monachos» dont nous avons commenté l'adresse au chapitre précédent 247.

Elle porte cependant un titre ajouté par le lapicide et dans lequel
fxovdcÇcov se substitue à p.ovayoç tandis que ce dernier réapparaît dans le

texte même, légèrement modifié d'ailleurs, par rapport à la tradition
manuscrite telle que nous la livre la Patrologie grecque: 'AOavacuou

àpyi£7UCTx67tou 'AXs^avSplaç xpoçToùç fxovàÇovTaç. 'AOavâaioç tolç à~av-

Tayoo ôpôoSôÇotç jjLOvayoïç toïç tov p.ovv)pY) ß[ov àaxoûai xal év x'wttei

XpiuToo iSpup.évoiç.

Ces deux derniers exemples tendraient à montrer qu'en Egypte au
moins, et à une époque plus tardive (fin 4e et début du 6e siècles),
l'utilisation de p.ovay6ç et celle de fxovàÇcov interfèrent, alors qu'au début,

p.ovayoç paraît seul employé en Egypte et p.ovdcÇcov semble courant à

Antioche et, d'après Egérie, à Jérusalem, où son acception était bien
déterminée et sans rapport avec le monachisme égyptien 248.

4. Pachôme et Basile

Ici le terme uovccyoç est dans son acception chrétienne définitive.
Les Vies coptes et grecques de S. Pachôme ont été rédigées au plus

tôt dans la seconde moitié du 4e siècle, puisque Pachôme s'éteint en
346 249.

Nous ne nous arrêterons pas ici sur les problèmes que pose la rédaction,

non seulement des biographies, mais encore celle des Règles et des

246 Sammelbuch griechischer Urkunden aus Ägypten, vol. V, 8698, 5, Brief
des hl. Athanasius an die Mönche (Wandinschrift) Corpus Inscriptionum Grae-
carum IV, 8607 mit Faksimile Taf. XII, Lefèbvre N° 380, Abd-el-Kurna bei
Theben, in einer Grabhöhle.

247 Cf. p. 383 et Historia Arianorum ad Monachos, PG 25, col. 692.
248 Cf. à ce sujet l'appendice I.
249 Cf. à ce sujet l'Introduction aux Vies Coptes de S. Pachôme et de ses

premiers successeurs, traduites par Th. Lefort, Louvain 1943, p. xiu à xci.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 393

Catéchèses 250. En effet, dans tous ces textes, même ceux qui constituent
le fond des témoignages les plus anciens, l'emploi de [rova/ôç est devenu

courant. Ce qui nous intéresse, dès lors, n'est plus tant de savoir si le

terme est usité et par qui, mais de déceler, dans la mesure du possible,
le sens qu'il revêt dans l'ensemble de la tradition pachômienne.

Moine est d'abord celui qui embrasse le genre de vie des communautés

fondées par Pachôme: «Il arriva qu'un homme vint à la
conciergerie du monastère pour se faire moine» 251, ou encore, à propos de

Pachôme lui-même : « La somme totale de ses années est de soixante ans ;

il se fit moine à vingt-et-un ans, les autres trente-neuf ans, il les passa
comme moine» 252. Enfin, dans le récit de la vocation même de Pachôme
à la vie cénobitique: «Une voix lui vint du ciel: 'Pachôme, Pachôme,
lutte et installe-toi ici et construis une demeure ; car une foule d'hommes
viendront à toi et se feront moines auprès de toi et donneront profit
à leurs âmes» 253.

Moine est également l'anachorète, ainsi que nous l'avons vu au
chapitre précédent: «Ils trouvèrent quelque part un moine anachorète»254;

c'est aussi Antoine et ses émules qui peuplèrent les déserts avant
Pachôme : « C'est vraiment pareille que fut la vie pleine de vertus de notre
saint Père Antoine, dans le genre des vies du grand Elie, d'Elisée et de

Jean-Baptiste; on nous a également informés de ce genre de vie chez

notre saint Père Apa Amon, père des frères habitant la montagne de

Parnoug, ainsi que chez Théodore, son fidèle disciple... nous savons que
dès lors, en tout pays, existèrent des pères-moines admirables dont
les noms sont inscrits au livre de vie» 255, ou encore: «Il chercha à se

faire moine et à se livrer à la vie anachorétique » 256.

Moines sont donc aussi ceux qui ne font pas partie de la Koinonia
pachômienne: «... Cet homme ayant appris que Pachôme ne permettait
pas aux moines venus d'ailleurs (toïç «XXoc/oGev uova.yotç) au monastère

250 Sur ce sujet, cf. non seulement l'Introduction aux Vies Coptes, traduites
par Th. Lefort, mais encore l'Introduction à La Première vie grecque de S.

Pachôme, par A. J. Festugière, Paris 1965, in Les Moines d'Orient IV/2, p. 1-24;
A. Veilleux, La liturgie dans le cénobitisme pachômien au quatrième siècle,
Rome 1968, p. 11-158; F. Ruppert, Das pachomianische Mönchtum und die
Anfänge klösterlichen Gehorsams, Münsterschwarzach 1971, p. 3-7 et p. 388-390-

251 VCP, p. 189, Codex Bohairique 111.
252 Ibid., p. 51, Codex Sahidique 7.
253 Ibid., p. 91, Co. Bo. § 17.
254 Ibid., p. 36, Co. Sa. 10.
255 Ibid., p. 79, Co. Bo. § 2.
256 Ibid., p. 84, Co. Bo. § 10.



394 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

de partager, quand ils faisaient visite, la vie des frères à l'intérieur
(e'iç T7]v [tov7)v scrto... [xerà töv àSeXtpwv), mais les faisait habiter à part,
en un lieu près de la porte, en fut chagriné» 257. Et dans une catéchèse,
Horsièse fait cette recommandation: «Ne soyons pas trop curieux à la
collecte, ne regardons pas les moines étrangers (monaxoc £i boa)»258.

Mais ce qui présente le plus d'intérêt pour nous est sans contredit
l'idée que se faisaient des moines ou du monachisme les rédacteurs de la
littérature pachômienne et sans doute S. Pachôme lui-même, si l'on
admet une certaine fidélité des traducteurs et biographes. Quelques
textes nous donnent à ce sujet des précisions intéressantes.

Dans les Vies coptes, on trouve cette affirmation placée dans la
bouche de S. Pachôme: «L'homme... (qui) n'a aucune passion, s'il veut
cultiver franchement sa nature dans laquelle il fut créé par Dieu, en

tant que virile, il ne commettra pas d'iniquités abominables. S'il marche

plutôt dans la crainte du Seigneur et l'honnêteté, il vivra dans la pureté
du mariage et ne se livrera ni à la prostitution, ni à l'adultère, au
contraire, il se contentera de sa seule femme; si en outre il ambitionne la

perfection, selon la parole du saint Apôtre Paul qui dit: «Ambitionnez
des charismes meilleurs», il vivra, lui aussi, dans la pureté angélique, et
alors le Saint-Esprit résidera en lui et le sanctifiera; il s'en ira se faire
moine et servir le Seigneur en toute pureté et droiture» 259. Celui qui se

fait moine ici est celui qui ambitionne la perfection et qui, vivant dans

«la pureté angélique» et la présence de l'Esprit, sert le Seigneur «en

toute pureté et droiture».
D'autres passages, tirés des Catéchèses de Pachôme, rendent cette

nuance d'interprétation encore plus nette. Dans l'exhortation «A propos
d'un moine rancunier» 260, on lit ceci: «Ayant promis à Dieu la pure-

257 S. Pachomii Vitae graecae, éd. F. Halkin, Bruxelles 1932, p. 23, 40 et
trad. A. J. Festugière, Les Moines d'Orient 4/2, La première vie grecque de
S. Pachôme, Paris 1965, p. 180, 40.

258 OPD, p. 88, 14.
259 VCP, p. 181-182, Co. Bo. § 107.
260 L'authenticité de la Catéchèse intitulée «A propos d'un moine rancunier»

n'est pas mise en doute. Cf. Th. Lefort, OPD, p. vu et vm. Cf. également,
A. Veilleux, op. cit., p. 134. Lefort relève seulement que «Pachôme a copieusement
compilé une homélie de S. Athanase et en a suivi le texte, parfois littéralement».
Ceci semble prouver, pour A. Veilleux, «que nous sommes en présence d'une
composition littéraire», laquelle cependant reflète fidèlement la mentalité et la terminologie

pachômiennes. M. Van Molle a contesté l'authenticité de cette catéchèse:
cf. Confrontation entre les règles et la littérature pachômienne postérieure, VSS 21

(1968), p. 395-399, mais F. Ruppert, op. cit., p. 388-389, a montré que son
argumentation n'était pas convaincante.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 395

té, ayant promis la vie monastique (mntmonoxoc), posons-en les

actes qui sont: le jeûne, la prière incessante, la pureté de corps et la
pureté de cœur. Si nous avons promis à Dieu la pureté, qu'on ne nous

surprenne pas dans des fornications, lesquelles sont de formes variées;
il est dit en effet: 'Ils se sont prostitués d'une foule de manières'. Mes

frères, qu'on ne nous surprenne pas dans des œuvres de ce genre, qu'on
ne nous trouve pas inférieurs à tout homme» 261. Et plus loin: «Si vous
avez promis à Dieu la vie monastique (mntmonoxoc), avec amour,
une virginité non seulement de corps, mais une virginité soustraite à

tout péché... Dans l'Evangile en effet, on a refoulé des vierges à cause
de leur paresse, tandis que celles qui veillaient courageusement entrèrent
dans la salle des noces. Puisse donc chacun entrer en ce lieu-là pour
l'éternité» 262

Dans des extraits d'admonitions attribués également à S. Pachôme263,

on trouve la même tendance d'interprétation: «Je vous exhorte, mes
frères moines qui avez l'amour du Seigneur, à ne pas vous laisser venir
à l'esprit un tel raisonnement et dire: 'Voici que les patriarches ont,
eux aussi, partagé la vie conjugale et ont plu à Dieu'. Non, ne pensez

pas ainsi, mais faites votre compte, chacun pour soi ; voyez en quel lieu
et en quelle prison enfumée les anges prévaricateurs furent enfermés
dans de profondes ténèbres En effet, il est impossible que celui qui
s'est voué à Dieu retourne en arrière vers les tâches séculières et les

nombreux ennuis des séculiers. D'autre part, pour ce qui est de la vie
séculière, il n'est pas juste, quand on a procréé des enfants et quand
on est pris dans les embarras de la pauvreté, qu'on s'en aille et qu'on
les abandonne sous prétexte de monachisme» 264.

Enfin, dans un enseignement sur «l'amitié particulière», Horsièse 265

261 OPD, p. 16-19, trad. fr. p. 17, 6-10.
262 Ibid., p. 20, 20, trad. fr. p. 21, 23.
263 Lefort se demande si ces extraits ont été attribués à Pachôme arbitrairement

ou en suivant quelque tradition orale, ou encore, puisés dans les recueils
dont parle Evagre ou dans les Collections d'Apophtegmes. La réponse est impossible

à donner et demeure aussi incertaine qu'elle l'est pour les recueils d'Apophtegmes.

«Mais», remarque A. Veilleux, op. cit., p. 137, «même si l'attribution (de
ces recueils) à Pachôme ou à l'un de ses successeurs demeure incertaine, on ne
peut s'empêcher d'y voir un témoin fidèle de la spiritualité pachômienne », et c'est
bien ce qui nous importe ici.

26« OPD, p. 29, 11, trad, fr., p. 29, 20.
265 A. Veilleux émet des doutes (op. cit., p. 136) sur l'authenticité de cette

catéchèse. Mais encore une fois, que ce texte n'émane pas d'Horsièse lui-même
nous préoccupe moins ici que de découvrir l'idée sous-jacente aux termes moine,
ou monachisme, dans la tradition dont ces écrits sont les témoins.



396 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

s'exclame: «Je vais parler de l'excellence du monachisme qui est tombé

en décadence. 0 monachisme lève-toi et pleure sur toi-même;
lève-toi et pleure sur ton schème respectable que porteront ceux qui
sont dans le genre des pourceaux et des mulets. O monachisme lève-toi
et pleure sur tes petits enfants qui ont défloré leur virginité, et sur tes

jeunes gens qui l'ont, tout comme eux, perdue» 266. Et encore: «...Nous

avons tous appris (à connaître) ce nom de moine, nous avons tous pris
le schème l'habit monacal) en pensant que le schème serait notre
recommandation auprès de Dieu. Mais lorsque nous déchirons les lois
du schème, nous sommes tous des lâches, nous désertons. On nous a

enseigné: O malheureux homme, garde la pureté (et) tu entrerais dans

la cité de Dieu. Et l'homme insensé dit: 'Je désire entrer dans la cité,
mais aux plaisirs de l'impureté, je ne puis renoncer» 267.

Il est clair que dans ces deux derniers textes, Horsièse fait allusion
à des abus précis qui sont en opposition avec l'idéal monastique et

même chrétien 268; il n'est donc pas étonnant qu'il soit fait mention,
dans ce contexte, de la virginité, mais il est cependant intéressant de

constater que dans la pensée d'Horsièse, c'est le «monachisme», le nom
de moine, l'habit monastique, qui sont deshonorés par l'atteinte à la

virginité. Pourquoi? sinon parce que le monachisme (mntmonxxoc)
était bien, dans la pensée des fondateurs du cénobitisme, cet idéal de

perfection qui faisait du monxxoc un séparé, un célibataire.
Les textes de Pachôme cités plus haut sont assez explicites à ce

sujet : «Ayant promis à Dieu la pureté, ayant promis la vie monastique... »

et «si vous avez promis à Dieu la vie monastique, une virginité non
seulement de corps, mais une virginité soustraite à tout péché...», puis
la comparaison relevée déjà à propos de l'Evangile de Thomas, des

vierges courageuses et vigilantes qui seules méritent d'entrer dans la
salle des noces. Enfin l'exhortation à ceux que Pachôme nomme «ses

frères moines» à ne pas se laisser tenter par l'exemple des patriarches
dont la vie conjugale fut agréable à Dieu, car le moine voué à Dieu ne

peut retourner en arrière, de même que le père de famille n'a pas le

droit d'abandonner ses enfants sous prétexte de «monachisme». Dans

tous ces passages, Pachôme lie très nettement la notion de moine et

26« OPD, p. 76, 4, trad, fr., 75, 12.
267 Ibid., p. 81, 4, trad, fr., 80, 18.
268 II s'agit de l'homosexualité contre laquelle Pachôme déjà (cf. entre autres

VCP Co. Bo. § 106-108) a eu à lutter comme ses successeurs.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 397

de monachisme à l'idéal de virginité, de pureté de corps et d'esprit.
Il est vrai qu'en d'autres passages, c'est en d'autres termes aussi

que se définit son idéal de vie cénobitique. Voici, par exemple, ce qu'en
dit Théodore, son disciple et successeur: «En fait, il en est beaucoup qui
sont groupés ensemble et dans une foule d'endroits, portant le même

costume que nous; car la gloire et la grâce du Seigneur notre Dieu
emplit le monde entier. Mais en réalité, le plus que le Seigneur nous a

accordé, c'est ce que feu notre père nous a donné; lui qui a marché

complètement selon le genre de vie des prophètes et selon la servitude
dans laquelle, d'après l'Evangile, marcha Notre-Seigneur...» 269. Et
encore, rapportant les paroles de Pachôme: «Actuellement, dans notre
génération en Egypte, je vois trois choses qui prospèrent avec l'aide de

Dieu et des hommes. La première est le bienheureux athlète, le saint
Apa Athanase, archevêque d'Alexandrie, qui combat jusqu'à la mort
pour la foi. La seconde est notre saint père apa Antoine, qui est la forme

parfaite de la vie anachorétique. La troisième est cette congrégation
qui est le modèle pour quiconque désire réunir des âmes selon Dieu pour
les aider jusqu'à ce qu'elles deviennent parfaites» 270. Quant à Antoine,
dans le discours que lui prêtent les Vies coptes de Pachôme, il définit
ainsi l'idéal cénobitique pachômien; «Avoir réuni les âmes autour de

lui (Pachôme), afin de les offrir pures au Seigneur, est un fait qui
démontre qu'il nous est supérieur et que la voie qu'il a suivie est la voie
apostolique, je veux dire la Congrégation» 271. Et dans les Vies grecques,
Antoine exprime la même chose d'une façon plus concise: «Je vous le

dis, c'est un grand service qu'il (Pachôme) a pris en charge en réunissant

un si grand nombre de frères, et il marche sur la voie des apôtres» 272.

C'est en fonction de l'Evangile, de l'imitation du Christ et des

Apôtres, qu'est défini, dans ces passages, l'idéal cénobitique et cette
interprétation contraste avec celles que nous avons relevées plus haut.
Pourquoi cette différence, sinon parce que dans les premiers textes,
c'est uniquement le terme moine ou monachisme qui est en cause et

qu'il y est estimé à sa juste valeur de moyen, d'aménagement de vie

pour atteindre le but désiré ; il y garde donc tout naturellement sa
signification première de célibataire, de vierge, de séparé.

269 VCP, p. 212, Co. Bo. § 194.
270 Ibid., p. 276.
271 Ibid., p. 268.
272 Vita prima, 120, éd. Halkin p. 77, trad. Festugière p. 225.

26



398 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

De propos délibéré, S. Basile évite d'utiliser le terme [lova'/oç et,
d'une manière générale, toute terminologie qu'on pourrait appeler
spécifiquement monastique 273.

Soucieux d'échapper aux excès imputés à certains disciples d'Eus-
tathe de Sébaste, son maître, en particulier aux Messaliens, et de ne

pas faire du monachisme un mouvement marginal et sectaire, réservé
à des parfaits, il s'efforce de concevoir et d'exprimer son idéal en impératifs

et en termes qui, tirés de l'Evangile, sont susceptibles de concerner
tout chrétien authentique :

«Basile rejette tout vocabulaire proprement monastique parce qu'il
ne veut considérer ses frères en ascétisme que comme des chrétiens
logiques avec eux-mêmes et n'est pas capable d'introduire dans son
système, ou du moins d'y généraliser, l'idée de conseil évangélique.
Ceci s'explique comme une réaction historiquement saine et
bienfaisante, en face d'une tendance ascétique et sectaire» 274.

Le mouvement eustathien dans lequel s'inscrit Basile, à la différence
du monachisme égyptien d'Antoine et de Pachôme, cherchait à s'imposer
à toute la communauté chrétienne, ce qui devait d'ailleurs lui attirer la
condamnation du Concile de Gangres, vers 341 environ 275. Converti
vers 358 à l'ascétisme d'Eustathe, Basile devait rester toute sa vie
fidèle à cette conception austère de la vie du chrétien. Cependant, il
avait perçu le danger que représentaient le radicalisme excessif et le
zèle mal éclairé de certains ascètes, et après avoir cherché à mieux
s'informer par un voyage dans les pays où le monachisme avait pris
racine, il entreprit de trouver lui-même, dans l'Evangile et le Nouveau
Testament, les fondements capables d'assurer son idéal ascétique. Les

Règles Morales sont le fruit de cette étude et elles nous montrent bien,

par les perspectives qu'elle embrassent, que c'est au chrétien de toute
condition que Basile étend ses préoccupations d'ascèse et de vie de foi

2,3 Cf. à ce sujet J. Gribomont, Le monachisme au 4e siècle en Asie Mineure,
de Gangres au Messalianisme, Studia Patristica, vol. II, Berlin 1957 (TU 64),
p. 4OC 415. Du même auteur: Le monachisme au sein de l'Eglise en Syrie et en
Cappadoce, Studia Monastica 7 (1965), p. 7-24, particulièrement les pages 20-22.
Egalement; Saint Basile, in: Théologie de la Vie monastique, Paris 1961, p. 99-113
et: Les Règles Morales de S.Basile et le Nouveau Testament, Studia Patristica
vol. II, Berlin 1957 (TU 64), p. 416—426. Cf. également: P. Evdokimov, Les âges
de la vie spirituelle, Des Pères du désert à nos jours, Paris 1964, p. 146—147.

274 J. Gribomont, Le monachisme au 4e siècle en Asie mineure, p. 413.
275 J. Gribomont, Saint Basile, in: Théologie de la Vie monastique, Paris

1961, p. 99.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 399

intégrale 276. Car le moine est avant tout un chrétien et au chrétien
incombe l'obligation et le devoir d'observer tous les commandements
de Dieu et du Christ. Or, c'est dans l'Ecriture, dans le Nouveau Testament

très spécialement, que sont explicités les préceptes divins, la loi
du Christ, les exigences de la vie nouvelle :

«Le Nouveau Testament renferme çà et là, à l'état isolé et sans ordre
systématique, l'énoncé des actions que Dieu approuve et qui lui
plaisent, et des actions qu'il défend et interdit. Toutes ces actions
que nous avons trouvées prescrites ou prohibées dans cette partie
de l'Ecriture, nous nous sommes efïorçés, dans la mesure de nos
possibilités, de les recueillir et de les formuler dans des «règles» ou
prescriptions sommaires, de manière à en faciliter l'intelligence à
tous ceux qui les liront» 277.

Dans la lettre 22 sur la perfection de la vie monastique adressée

aux supérieurs de ses monastères, et qui se présente comme une sorte
de «catéchisme des devoirs et des obligations du moine» 278, c'est à

l'Ecriture, au Nouveau Testament plus particulièrement, que Basile se

réfère constamment, de façon implicite le plus souvent, explicite
parfois, comme à l'unique Règle capable d'éclairer et de guider la conduite
du moine, à l'unique source où doivent puiser ceux qui s'étudient à

plaire à Dieu par leurs actions:

«L'Ecriture divinement inspirée déclare que nombreuses sont les

prescriptions à observer par ceux qui mettent leur zèle à plaire à
Dieu. Mais, me limitant pour le moment aux points que vous venez
précisément de soulever, j'estime nécessaire de m'expliquer à leur
sujet en cette brève instruction. Je les traiterai en conformité avec
ce que j'ai moi-même appris de l'Ecriture divinement inspirée. Au
sujet de chaque point discuté, je vous donne de la sorte un enseignement

tiré de l'Ecriture, un «témoignage» facile à saisir et destiné
à ceux qui s'appliquent à la lecture de l'Ecriture. A leur tour ceux-ci
seront aptes à avertir et à exhorter les autres frères. Le Chrétien
doit avoir des sentiments dignes de sa vocation céleste; il doit vivre
et se conduire conformément à l'Evangile du Christ» 279.

276 Cf. l'Index des Règles Morales, p. 51-55 de la traduction de Dom L. Lèbe,
Maredsous 1969, en particulier les derniers chapitres concernant: chap. 73, ceux
qui vivent dans le mariage ; chap. 74, les veuves ; chap. 75, les serviteurs et les maîtres ;

chap. 76, les enfants et les parents; chap. 77, les vierges; chap. 78, les soldats.
277 Basile, De la Foi, 6, PG 31, col. 692 A-B, cité par Dom D. Amand, L'Ascèse

monastique de S. Basile, Maredsous 1948, p. 267-268.
278 D. Amand, op. cit., p. 94.
279 Basile, Lettre 22, PG 288 B - 293 B, cité par Dom D. Amand, op. cit., p. 96.



400 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Ne nous étonnons pas dès lors si tout le vocabulaire proprement
monastique est absent de textes où le moine n'est entrevu que comme

un chrétien qui s'efforce de vivre en plénitude son christianisme et de

pratiquer, avec plus de fidélité peut-être, toutes les vertus de l'Evangile.
Même dans les Grandes et les Petites Règles, qui pourtant s'adressent

aux ascètes, jamais Basile ne désigne ces derniers du nom de moines.

S'il suppose acquises pour un ascète les conditions de célibat et de

renoncement à une position sociale, «ce n'est pas sur cette base qu'il
édifie sa doctrine, c'est sur la double charité de Dieu et du prochain.
Il ne dit pas un mot du célibat et ne fait appel qu'au retour nécessaire

aux exigences profondes de l'Evangile, non à des conseils, des options
personnelles libres» 280. Jamais il n'est question, chez S. Basile, de deux
ordres différents de chrétiens, dont l'un constituerait une masse de

fidèles dispensée de la totalité des exigences de l'Evangile, et l'autre,
une élite pratiquant un renoncement complet et tendant à la perfection
de la charité. Tout chrétien est tenu d'observer dans leur intégralité
tous les préceptes divins, et «il n'y a pas de cloison étanche entre le

simple fidèle et le moine, entre morale chrétienne et ascèse monastique»281,
même si le moine, pour parvenir au but, aménage sa vie de façon autre
et plus radicale. L'opposition de Basile à cette conception des «degrés»,

dont on a vu à quel point elle était répandue dans les milieux ascétiques

syriens et quel rôle elle a pu avoir dans l'élaboration de notions comme
celles du ihidaja et du honixoc de l'Evangile de Thomas, pourrait
bien expliquer la répugnance du grand Cappadocien à utiliser un terme
et un vocabulaire dont, sans doute, il saisissait mieux que nous la portée,
la provenance, la signification exacte. Serait-ce aller trop loin que de

voir dans cette attitude de Basile une nouvelle confirmation de la nuance
de sens que notre étude nous a permis de déceler jusqu'ici dans l'histoire
et l'utilisation du terme jj.ova/6ç?

BILAN DE LA RECHERCHE

Au terme de cette recherche de documents, nous pouvons résumer

nos constatations de la manière suivante :

280 J. Gribomont, Le monachisme au sein de l'Eglise en Syrie et en Cappa-
doce, p. 21.

281 D. Amand, op. cit., p. 12.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 401

à) Utilisation du terme /uovayoç

Dans le monde païen grec de l'époque classique ou hellénistique,
dans la langue des lettrés ou dans celle du peuple, le mot povayoç se

contente de signifier ce que son étymologie, tirée de l'adjectif ptovoç et
du suffixe multiplicatif -ya, -yj] puis -yoç lui permet d'insinuer : d'une seule

manière ou en un seul endroit, d'une seule venue, sans contre-partie ni
double, donc simple; unique en son genre, singulier; solitaire, isolé par
rapport à d'autres, suivant les contextes où il s'insère.

Dans le monde juif, par contre, c'est-à-dire dans les traductions

grecques de la Bible, la signification intrinsèque du mot s'altère au
contact du terme original qu'il doit rendre: dans tous les passages
étudiés, [xovayéç traduit jahid, mais avec des nuances différentes qui
passent par unique, sans équivalence, donc cher, préféré, bien-aimé et

unique isolé, solitaire. En Gen. 2,18, ce n'est plus la valeur littérale du

jahid hébraïque qui dicte la traduction (nous avons ici levado), mais
bien plutôt le sens dû au contexte et yovayoç veut dire solitaire parce
que privé de compagne, donc célibataire, signification qu'il a peut-être
aussi dans le Psaume 68,7.

Comme nous l'avons remarqué, le mot jahid s'emploie à Qumran

pour dénommer le membre du jahad, de la Communauté des élus, de

ceux qui se sont séparés du reste des croyants ou de la horde des infidèles,

peut-être même la Communauté des célibataires. Et tandis que Philon
multiplie les composés de jxovoç pour qualifier l'homme voué à la
contemplation solitaire et unifiante ([xovoTpo7ioç, [xov7)py)ç, piov&mxoç, [xova-
Stxoç, p.ovâÇcov...), tandis qu'il forge le substantif povaoTYjpiov pour le
lieu propice à l'exercice de cette contemplation, il ignore complètement
l'adjectif piovayoç. Celui-ci n'entre pas dans son vocabulaire, ni dans la
liste des adjectifs qui déterminent chez lui l'homme adonné à la méditation

dans la solitude.
Dans le monde chrétien, avant l'emploi qui donnera à (xovayoç sa

signification précise de moine, un document nous fournit un précieux
jalon: l'Evangile de Thomas.

MONiXOC y est employé dans la version copte. Il ne figure pas
dans les fragments grecs. Il semble bien que le texte original a été

rédigé en syriaque, en tout cas dans les milieux ascétiques syriens, aux
alentours de 140 ap. J. C. Quoiqu'il en soit de la priorité du copte par
rapport au grec ou inversement, on peut avancer avec vraisemblance



402 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

que (jiova^oç représente une traduction précise d'un mot technique
syriaque et nous avons vu comment toute la recherche nous oriente vers
le terme ihidaja, lui-même en connexion avec le jahid hébreu. Le sens

donné, tant à ce ihidaja qu'au MONiXoc dans l'Evangile de Thomas,
est celui de séparé, élu et très spécialement de célibataire.

Or, entre l'Evangile de Thomas et le moment où Eusèbe de Césarée

et Athanase d'Alexandrie utilisent ij.ovay_6ç comme une expression
courante, de nature à être entendue sans autre explication par leurs lecteurs,
aucun indice dans la littérature ou les documents écrits ne nous permet
de suivre l'évolution et l'histoire du mot. Cependant, le sens que lui
donnent Eusèbe et Athanase, dans les contextes où nous l'avons relevé,
est bien aussi celui de célibataire : en effet, quand ils explicitent la
signification du terme, tous deux la mettent en équivalence avec le pfoç

[rovvjpyjç dont eux-mêmes ou les écrivains contemporains et antérieurs
nous disent nettement qu'il désigne l'état de solitaire au sens de non
marié, donc de célibataire. Mais pour ces deux auteurs, le (rovayoç est

avant tout un imitateur du Christ et de ses disciples dans leur dépouillement

qui sépare, mais aussi libère et unifie.
Quand dans les Catéchèses de S. Pachôme et de ses premiers successeurs,

ou dans les récits de leurs biographes, les expressions monachisme
et moine sont abordées tant soit peu sous l'angle de ce qui les spécifie,
c'est à la virginité qu'il est fait référence, non comme à une fin, mais

comme à un moyen pour atteindre l'idéal cénobitique entrevu qui est
de suivre le Christ et les Apôtres en «réunissant des âmes pour les
présenter pures à Dieu» 282.

Dans la littérature papyrologique (lettres, contrats d'affaires), le
moine-ermite est déterminé par le terme p,ovaybc, àvay<apY]T7jç. Cette
précision supplémentaire, en nous prouvant que (/.ova.'/ôç seul ne suffisait

pas à spécifier l'homme qui vivait en solitaire, nous montre plus clairement

que les réalités de solitude, de célibat, de séparation recouvertes

par le terme tel que nous avons pu l'étudier, ne représentent que les

formes de vie, c'est-à-dire les conditions qui permettent au moine,
disciple du Christ, de parvenir à son but.

b) Refus d'utilisation du terme /xova/oç

Si Basile en arrive à refuser toute dénomination proprement monastique,

c'est sans doute que, pour lui, le vocabulaire en usage est ambigu.

282 yçpj p, 276 et Vies Grecques éd. Festugière, p. 170.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 403

La répulsion qu'il éprouve à employer pour ses frères le terme (xow.yôç,
devenu le titre de gloire de certains ascètes fiers de leur supériorité sur
le commun des chrétiens parce que voués à un genre de vie plus austère
faisant d'eux des séparés et des parfaits, cette répulsion montre peut-
être en elle-même dans quel sens avait été utilisée et comprise l'appellation

ixovay/jç et quel danger pouvait en menacer l'interprétation.
Car pour Basile, la fin du moine n'est pas le genre de vie austère

qu'il a choisi et qui le placerait en dehors et même au-dessus des simples

croyants, elle n'est même pas l'état de perfection auquel il peut
prétendre, sa fin unique et véritable est la réunification de son être dans le
double précepte - d'où va découler son ascèse - de l'amour de Dieu et

du prochain 283. Mais le danger était et demeure grand de perdre de vue
cette fin suprême, qui est celle de tout chrétien, pour donner le primat
aux modalités d'existence offertes par la voie du monachisme. Celles-ci

ne peuvent, si austères et si parfaites qu'elles soient, et ne doivent être
et demeurer, qu'un moyen. Sans doute est-ce pour cette raison que
Basile néglige ou refuse d'employer toute terminologie qui définit un
genre de vie spécialisé, non le but que se propose le chrétien, car ce but,
demeure pour lui l'essentiel de la vie ascétique telle qu'il la comprend
et l'institue.

Il n'en reste pas moins vrai que si le terme [j.ovayôç avait été suspect
d'hétérodoxie dans sa signification ou sa provenance, Athanase n'aurait
pas si largement contribué à le répandre par la Vita Antonii. Le
monachisme égyptien, tel que nous le connaissons au 4e siècle, a certainement
perdu le souvenir des origines gnostiques du mot, en tout cas il veut
oublier l'utilisation qui en a été faite par ces milieux, pour n'en retenir

que la signification ascétique pure : celle du séparé et du célibataire.

Appendice I

NOTE À PROPOS DU RÉCIT D'ÉGÉRIE

Bien que notre étude se limite au champ de la littérature grecque
primitive concernant le ixovayôç, il faut dire en passant quelques mots
des remarques apportées par un texte latin sur des phénomènes observés

en Orient: le Journal de voyage de la pèlerine Egérie.

283 Cf. Grandes Règles, Qu. 1, 2, 3. Cf. également p. 398-400.



404 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

Dans ce récit que P. Devos 284 a exactement situé de 381 à 384,
donc à une date déjà tardive pour notre recherche, le terme monachus
est employé pour désigner globalement tous les moines des diverses

régions parcourues. «Son terme ordinaire pour 'moine* est monachus,
l'emprunt grec qui avait été accrédité partout en Occident» 285.

Mais à côté de monachus, Egérie signale, en les accompagnant de

la précision «ut hic dicunt», comme on les appelle ici, trois autres
dénominations: ascites, monazontes et aputactitae.

L'ascitis lui semble, d'après un passage au moins de son texte,
s'appliquer plus particulièrement «aux grands et illustres 286 moines qui
vivaient dans la solitude»... «et illos majores, qui in solitudine sedebant,

quos ascites vocant»287. D'après Bastiaensen, ces ascites étaient apparemment

«une classe de moines légendaires, de la vieille roche, qui vivaient
entièrement seuls» 288.

Dans la partie de son récit qui concerne Jérusalem, Egérie parle
de ces «monazontes et parthenae» 289 qui participent à la liturgie et que
nous font connaître également les Catéchèses de S. Cyrille (Cat. IV,
PG 33, col. 485) twv jaovaÇovTcov y.ai zapOévwv Tocyjxa. Enfin, à Séleucie,
elle rend visite à son amie, la diaconesse Marthana, qui dirigeait là des

monastères d'apotactites ou vierges «haec autem monasteria aputac-
titum seu virginum regebat» 290 et parle également d'apotactites, grands
jeûneurs de l'Eglise de Jérusalem 291. Plus loin encore, elle mentionne
des «moines ou apotactites» qui se rassemblent de toutes parts et de

diverses provinces, telles que la Mésopotamie, la Syrie, l'Egypte ou la
Thébaïde pour célébrer la fête des Encénies à Jérusalem, «incipiunt se

undique colligere turbae, non solum monachorum vel aputactitum de

diversis provinciis, id est, tam de Mesopotamia, vel Syria vel de Egypto
aut Thebaida» 292.

284 La date du voyage d'Egérie, Analecta Bollandiana 85 (1967), p. 165-194.
285 A. A. R. Bastiaensen, Observations sur le vocabulaire liturgique dans

l'itinéraire d'Egérie, Nimègue-Utrecht 1962, p. 19.
286 Nous adoptons la traduction «illustres» suggérée par Bastiaensen, plutôt

que celle de M. Pétré, Ethérie, Journal de voyage, SC 21, Paris 1948, 20, 5, p. 174,
qui rend «majores» par «moines anciens» ou «moines d'autrefois». Cf. la justification
de cette traduction par Bastiaensen, op. cit., p. 20.

287 Ethérie, Journal de voyage, SC 21, Paris 1948, 20, 5.
288 A. A. R. Bastiaensen, op. cit., p. 20.
289 Journal de voyage, 24,1. Egalement pour monazontes: 24, 12 - 25, 2 - 25,

7-25, 12.
290 Ibid., 23, 3.
291 Ibid., 28, 3 - 39, 3 - 40, 1 - 44, 3.
292 Ibid., 49, 1.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 405

D'après l'article de Dom Lambert dans le Dictionnaire d'Archéologie

chrétienne et de Liturgie 293, les «aputactitae» 294 d'Egérie ne

doivent pas être distingués des [aovocÇovteç xal 7tap0svoi signalés plus
haut, bien que, à la différence de ces derniers, ils ne se rencontrent pas
exclusivement à Jérusalem. Liés par deux fois chez Egérie au mot
monachi, ils devraient désigner sans doute des hommes et des femmes

voués à une vie de prière et de pénitence, sans être entièrement séparés
du monde et, d'après Dom Lambert, devraient être rapprochés des

Remoboth dont parle S. Jérôme et des Sarabaïtes de Cassien «alors en
défaveur en Egypte devant le succès du monachisme antonien» 295.

«Dans les pays de langue grecque, poursuit Dom Lambert, les ascètes

que S. Jérôme désigne du nom syriaque (sic, il s'agit en fait d'un mot
copte!) Remoboth (moines) sous lequel on les connaissait en Palestine,
semblent avoir porté généralement le titre de monazontes. Ils formaient
dans chaque église un corps constitué, intermédiaire entre le clergé et
les fidèles, le raypa xwv jxovaÇôvTcov et le xâyjxa twv mxpôévcov Ils
vivaient ensemble autour de l'Eglise, les vierges sous l'autorité d'une
diaconesse, comme à Séleucie et en Perse, ou bien en petits groupes,
dans des maisons particulières. Etroitement attachés à la célébration du
culte dans les églises, ils paraissent n'avoir vécu que dans les villes «in

urbibus et castellis», dit S. Jérôme» 296. Ils travaillaient et mettaient en

commun le produit de leur travail, ou encore vivaient d'aumônes. Ceux

qui, parmi les monazontes, portaient plus régulièrement le nom d'apo-
tactites devaient se distinguer probablement par une vie plus austère.

«Cette organisation embryonnaire, conclut Dom Lambert, encore à
moitié chemin entre la vie des ascètes primitifs et la discipline
monastique, ce manque d'équilibre dans les conceptions ascétiques,
leur affluence partout où n'avait pas pénétré le monachisme égyptien,
tout nous invite à aller chercher l'origine des apotactites et monazontes

à une date au moins aussi reculée que celle où S. Antoine
groupait ses premiers disciples. Ce sont des ascètes selon la formule
anténicéenne qui, à l'syxpaxei& primitive ont voulu joindre une

293 Tome I, col. 2604-2622.
294 II faut distinguer les ànoxa.y.ny.01 des à7tOTôUmTài. «Dans la littérature

égyptienne, le mot ôOTOTobmxoç resta pratiquement un simple qualificatif, porté en
fait par tous, et ne servit jamais à distinguer une classe spéciale d'ascètes. Il n'en
fut pas de même du terme dc7TOTàxTtT7)ç dans les pays où l'influence égyptienne
parvint plus lentement à dissoudre les formes monastiques autochtones surtout en
Asie Mineure et à Jérusalem (DACL, col. 2607) ».

295 DACL, col. 2610.
296 Ibid., col. 2610-2611.



406 Monachos, Moine, fliistoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

à-orâÇtç plus effective et incorporer dans une institution ce qui
n'avait d'abord été qu'un besoin d'âme. Tandis qu'en Egypte ces
tendances nouvelles conduisaient au désert la plupart des ascètes,
en Asie Mineure et ailleurs elles les réunissaient plus étroitement
autour de l'église à l'imitation de ce qui avait déjà été fait par les

vierges 297.

Il faut signaler encore qu'en trois endroits Egérie utilise le terme
frater comme synonyme de monachus: «Cum... fratribus aliquantis... id
est monachis» (10,3); «multi fratres sancti monachi» (15,3); «vidimus
monasterium cuiusdam, fratris nunc, id est monachi» (16,2). Cette
appellation, qui deviendra courante dans le cénobitisme, semble n'être ici
qu'à ses débuts, d'après Bastiaensen, car elle est rare et toujours accompagnée

d'une explication: «id est monachus» 298. Cependant, il faudrait
noter aussi qu'Egérie emploie soror quand elle s'adresse à ses compagnes
dans la formule: «Dominae venerabiles sorores» (3,8; 20,5) ou «Dominae

sorores» (46,1; 46,4). Ceci, pour Bastiaensen, pose le problème de

l'appartenance d'Egérie à une communauté monastique, car les compagnes
auxquelles elle s'adresse pourraient aussi bien n'être que des sœurs dans

la foi. En effet, elle utilise ailleurs l'appellation «fratres et sorores» au
premier sens chrétien de ce mot : frères et sœurs dans la foi 299.

Quoiqu'il en soit, on peut conclure, après cette brève analyse du
texte d'Egérie, que le monachisme égyptien institué a fait prévaloir
l'emploi du terme uovayôç sur les autres expressions en usage. Sans doute
voulait-on par là le distinguer des formes antérieures de vie ascétique
sur lesquelles il prenait distance par le sérieux de son propos et de son

organisation et peut-être n'est-ce que pour avoir déjà utilisé [xovàÇovTsç

qu'on se contenta de (rovayot. Mais il restait d'autres composés de (xôvoç,

plus courants dans les milieux et la littérature grecs, et le choix de ftova^oç
demeure difficilement explicable sans recours à un substrat sémitique.

297 Ibid., col. 2614.
298 A. A. R. Bastiaensen, op. cit., p. 21.
299 Ibid., p. 20, 21 et p. 7-8.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 407

Appendice II
NOTE SUR L'ANACHORÈSE

Aux yeux du sociologue - s'il ne se livre pas à une analyse des

motivations profondes - rien ne distingue essentiellement le comportement

de l'ermite de celui du hors-la-loi. Tous deux sont réfractaires
à l'ordre établi 300. Une société hautement civilisée, à laquelle un Etat
tout-puissant impose une structure rigide et immuable et une domination

envahissante, engendre inévitablement la contestation ou la fuite.
Certains voudraient voir dans le monachisme ce phénomène de fuite,
à une époque où l'empire romain, pour des raisons politico-militaires,
tend précisément à opprimer le citoyen de cette manière impitoyable
et à l'écraser sous de lourdes obligations fiscales ou militaires 301.

On sait le sens qu'a pris le mot àvayo'ipTjcit.ç en Egypte dès le 3e siècle

avant J. C. «Ce terme sert à désigner l'acte par lequel un individu isolé,

ou un groupe d'individus, abandonne son domicile légal et disparaît
pour se soustraire à ses obligations envers l'état» 302. Le sens technique
donné à ce mot par la chancellerie lagide se justifie aisément : la démarche
de l'anachorète fiscal représentait un abandon de sa fonction, de son

village, un mouvement de retraite devant une charge trop lourde (impôt
ou liturgie) pour chercher refuge vers un village voisin, un temple, le

désert, les marais du Delta, ou encore les quartiers populeux d'Alexandrie.
L'anachorète était donc bien primitivement un «fuyard». Mais il

peut être intéressant de voir comment le verbe àvayojpéoj dont il tire
son nom, a pu être employé par ailleurs et quel sens il a revêtu dans
d'autres contextes.

'Avay ojpÉto est un verbe d'action. Or, pour interpréter et comprendre
une action il faut se référer à son point de départ et à son point d'arrivée,
au but qu'elle se propose, à la cause qui la suscite. Le verbe d'action
est donc déterminé par ces divers facteurs et il ne devient vraiment
signifiant qu'au moment où, se situant dans une phrase, il présuppose
une cause concrète et il vise, implicitement au moins, à son but. Il suit

300 Cf. J. Lacarrière, Les hommes ivres de Dieu, Paris 1961, p. 21.
301 Cf. J. Baechler, Les Phénomènes révolutionnaires, Paris 1970, p. 36.
302 Cf. V. Martin, La Fiscalité romaine en Egypte aux trois premiers siècle

de l'empire, ses principes, ses méthodes, ses résultats, Genève 1926, p. 144.



408 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

de là que le verbe àva/Mpéw peut revêtir différents sens, suivant les

contextes où il s'insère et les éléments qui le déterminent.

L'analyse de ces contextes nous a donné le résultat suivant:
Le verbe peut signifier:

7. un simple mouvement d'éloignement

a) se retirer, sortir, fuir:
Homère, Od. 17,461 - Thucydide 1,12 - Platon, Symp. 175 a -
Polybe 15. 30. 7; 1. 80. 7; 3. 105. 6 - Septante: I Rois 19,10; Tobie
1,19 ; Jérémie 4,29 - Aquila: Isaie 33,3 ; 54,10- N. Testament : Mt. 2,13 ;

9,24; 12,15; 27,5; Jo. 6,15; Actes 23,19; 26,31 - P. Teb. 5-6.
b) s'en aller, se retirer, fuir d'un endroit (sx, à.r.6) dans un autre (sîç,

•TCpOÇ, STtl)

Hérodote I, 24,5 - Polybe 5. 43. 7; 3. 75. 3 - Septante: Exode 2,15;
Nombres 16,24; Josué 8,15; I Rois 25, 10; Osée 12,13; II Maccabées

5,27 - Symmaque: Jérémie 34, (41), 21; Cantique 5,17 - N. Testament:

Mt. 2,14; 14,13; 15,21; Me. 3,7 - P. Teb. 26. 18; 24. 34; 41. 14.

c) battre en retraite:
Platon, Symp. 221 a - Polybe 3. 102. 10

d) se retirer des affaires:

Polybe 29. 25. 5

2. un mouvement de recul, de retour en arrière

a) revenir sur ses pas, reculer:
Homère Od. 17. 461

b) avec des déterminations adverbiales, xaT07tiv, othctm:
Hérodote IV, 183. 3; I, 105. 2; VII, 225. 2 - Polybe 1. 51. 5; 2. 30.4 -
Septante: Psaumes 113,15

c) retourner d'où l'on vient (eîç) :

Homère, II. 10. 210 - Thucydide 1. 30 - Polybe 5. 76. 8 - N. Testament:

Mt. 2,12; 2,22; 4,12:
d) revenir sur sa décision, faire défection, reprendre sa parole, céder :

Polybe 28. 3. 5; 22. 11. 1; 30. 31. 7 - Septante: II Mac. 10. 13

e) revenir à, succéder, retomber sur (responsabilité) :

Hérodote VII, 4. 5 - Polybe 6. 36. 9

f) revenir à la vie privée: Polybe 5. 50. 6



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 409

Si la retraite de l'ascète chrétien au désert a pu être désignée elle
aussi par le mot àvaywpymç, on peut voir, après cette analyse, que ce

n'est pas forcément en raison d'une assimilation intentionnelle avec le

phénomène de l'anachorèse fiscale. Le terme, par son imprécision même,

permettait une utilisation dans des sens multiples, nous venons de le voir.
A propos de Judas Maccabée, la Septante emploie l'expression àva-

ywpYjaaç eîç v*)v è'pyjfxov, «il se retira dans le désert» et le Nouveau Testament

reprend la même formule pour rapporter les retraites de Jésus au
désert ou dans la solitude: avsycopyayv èxsï0sv èv -XoEw sEç è'pvjfiov tczov,
Jésus se retira en barque dans un lieu désert 303. Et: ô T-rçaouç frexà twv
p.a0Y)Tcöv aùvoû àvsydjprjCTsv 7tpoç ttjv fiàXaacrav, Jésus se retira avec ses

disciples au bord du lac 304. Enfin: àvsympyo-ev toxXiv sEç to opoç c.Ùtoç

[x6voç, alors il s'enfuit à nouveau dans la montagne, tout seul 305.

Il n'est donc pas étonnant que le même vocabulaire ait été retenu

par ou pour les ascètes chrétiens cherchant la solitude à l'imitation du
Christ. De plus, deux éléments caractéristiques d'une certaine imagerie
traditionnelle de l'anachorétisme chrétien, telle qu'elle nous est transmise

du moins par les récits primitifs, à savoir, les anges (bons ou mauvais)

et les bêtes sauvages se trouvent associés aux mots àvaycopéw et

epïjjxoç dans deux textes au moins de la Septante et du Nouveau Testament,

celui de II Mac. 5,27, cité plus haut: 'IoûSaç 8s ô Maxxapaioç...
àvay/,op7](jaç sEç tt)v epvjpov 07]pE«v Tpoxov èv toÏç opsmv SiéÇv) «Judas le

Maccabée... se retira dans le désert, vivant à la manière des bêtes

sauvages, sur les montagnes...» et au début de l'Evangile de S. Marc, Jésus,

poussé au désert par l'Esprit, y demeure quarante jours et quarante
nuits, tenté par Satan et «Il était avec les bêtes sauvages et les anges
le servaient, xal 7)v èv tt) sp/jp.« xal fjv p.sTà vtov 0y]plwv, xal oE ayye-
Xoi Sitjxovouv aÙTÔS 306.

Ces rapprochements peuvent nous montrer en tout cas qu'il n'est

pas indispensable de recourir au phénomène de l'anachorèse fiscale en

Egypte pour expliquer l'utilisation du même terme par les chrétiens

pour désigner la retraite de leurs ascètes au désert.

Certes, le monachisme peut être considéré comme un phénomène
de contestation à l'égard d'une vie trop facile, et de fuite loin d'une

303 Mt. 14, 13.
304 Me. 3,7.
303 Jo. 6,15.
306 Me. 1,13.



410 Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

société trop peu fervente et trop embourgeoisée, mail il reste que sa

motivation première n'est pas là.

Que l'habitude attestée en Egypte ptolémaïque et romaine de

chercher refuge au désert, dans des endroits sauvages ou des lieux
abandonnés pour échapper à une contrainte quelconque ait favorisé la
phénomène érémitique et le désir de solitude, c'est une hypothèse que
l'on peut avancer avec vraisemblance 307, comme il est permis de penser
aussi qu'une même dénomination a pu englober, sans distinction de

leurs motivations, tous ceux qui prenaient la route du désert. Mais on
voit par ce qui précède combien l'utilisation du terme àv or/topém pouvait
être large et que les chrétiens avaient de bonnes raisons aussi de garder

pour leurs ascètes ce mot qui désignait dans l'Evangile la retraite de

Jésus au désert.

(Les sigles des collections papyrologiques sont donnés d'après U. Wilcken,
Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde, Leipzig-Berlin 1912,

p. xxv, et pour les collections plus récentes, d'après S. Daris, Spoglio Lessi-
cale Papirologico, Milano 1968.)

ABRÉVIATIONS ET SIGLES

BL
BGU

Collection Belles-Lettres, Paris.
Ägyptische Urkunden aus den königl. Museen zu Berlin.
Corpus Papyrorum Hermopolitanorum.
Corpus Papyrorum Raineri, Wien.
Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium, Louvain.
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Vienne.
Edition des œuvres de Philon Cohn et Wendland, Berlinl896.
Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, Paris.
Die griechischen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte,
Berlin-Leipzig.
Oeuvres de S. Pachôme et de ses disciples, Th. Lefort,
Louvain 1956.

CP. Herrn.
CPR
CSCO
CSEL
CW
DACL
GCS

OPD

Or. Chr. Anal. Orientalia Christiana Analecta, Rome.
P. Bad. Griechische Papyri aus den badischen Papyrussammlungen,

Heidelberg.
P. Flor. Papiri Fiorentini.
P. Fouad. Fouad I University Papyri, Alexandrie.

307 Cf. l'opinion de H. Henne. Documents et Travaux sur l'Anachôrèsis, in:
Mitteilungen aus der Papyrussammlung der Österreichischen Nationalbibliothek
(Papirus Erzherzog Rainer), Wien 1956, p. 65-66.



Monachos, Moine. Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle 411

PG Patrologie grecque, éd. Migne.
P. Gen. Les papyrus de Genève.
P. Gies. Griechische Papyri im Museum d. Oberhess. Geschichts¬

vereins zu Gießen, Leipzig.
P. Grenf. Grenfell and Hunt, New classical fragments and other greek

and latin papyri.
P. Hamb. Griechische Papyrusurkunden der Hamburger Stadt-Biblio¬

thek.
P. Isid. The Archive of Aurelius Isidorus in the Egyptian Museum

Cairo and the University Michigan, Ann Arbor.
PL Patrologie latine, éd. Migne.
P. Lips. Griechische Urkunden der Papyrussammlung zu Leipzig.
P. Lond. Greek Papyri in the British Museum.
P. Micha. Papyri Michaelidae, Aberdeen.
P. Oslo. Papyri Osloenses.
P. Oxy. The Oxyrhynchos Papyri.
P. Panop. Papyri from Panopolis in the Chester Beatty Library,

Dublin.
PS Patrologia syriaca, éd. Graflin.
PSI Papiri greci e latini, Pubblicazioni délia Società Italiana,

Florence.
P. Straßb. Griech. Papyrus der kaiserlichen Universitäts- und Landes-

Bibliothek zu Straßburg.
P. Teb. The Tebtunis Papyri.
RAM Revue d'Ascétique et de Mystique, Toulouse.
R. Bén. Revue Bénédictine, Maredsous.
RSR Recherche de science Religieuse, Paris.
Rev. Sc. Rel. Revue de Sciences Religieuses, Strasbourg.
SB Sammelbuch Griechischer Urkunden aus Ägypten, Berlin.
SC Collection Sources Chrétiennes, Paris.
Stud. Ans. Collection Studia Anselmiana, Rome.
TU Collection Texte und Untersuchungen, Leipzig.
VC Vigiliae Christianae, Amsterdam.
VCP Vies coptes de S. Pachôme, éd. Lefort, Louvain 1943.
VS La Vie Spirituelle, Paris.
VSS La Vie Spirituelle, Supplément, Paris.
ZKG Zeitschrift für Kirchengeschichte, Gotha.


	Monachos, Moine : Histoire du terme grec jusqu'au 4e siècle

