
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Raimund Lull und die Kabbala

Autor: Greive, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Greive

Raimund Lull und die Kabbala

Seit Josef L. Blau die christliche Beschäftigung mit der jüdischen
Kabbala in seiner trotz mancher Unvollkommenheiten des Details
dennoch aufs Ganze gesehen bahnbrechenden Arbeit «The Christian

Interpretation of the Cabala in the Renaissance»1 zum Gegenstand
wissenschaftlicher Untersuchung gemacht hat, ist diese lange Zeit
hindurch nahezu vergessene Wendung europäischen Denkens wiederholt
diskutiert worden. Es sei hier nur auf die zahlreichen Veröffentlichungen
François Secrets hingewiesen, deren gewichtigste wohl die materialreiche
Untersuchung «Les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance» 2 sein dürfte.

Die Blütezeit der christlich-kabbalistischen Bestrebungen ist, wie
auch die Titel der genannten Arbeiten Blaus und Secrets erkennen lassen,
die frühe Neuzeit. Ihre bekanntesten frühen Exponenten sind Pico della
Mirandola und Johannes Reuchlin. Spätestens seit Erscheinen des

Aufsatzes Gershom Scholems «Zur Geschichte der Anfänge der christlichen
Kabbala» 3 steht indessen zweifelsfrei fest, daß Pico und Reuchlin keine
radikalen Neuerer waren, sondern bereits auf eine gewisse Tradition
kabbalistischen Denkens im christlichen Räume zurückschauen konnten.

Die Frage nach dem Alter dieser Tradition ist aufs engste mit der

Frage nach der Geistigkeit des christlichen Mystikers Raimundus Lullus
verknüpft. Diesem gelten die folgenden Überlegungen. War Raimund
Lull, wie schon früh - beispielsweise von Adolph Franck 4 - angenommen

1 New York 1944.
2 Paris 1964.
3 In: Essays. Presented to Leo Baeck on the Occasion of his Eightieth

Birthday. London 1954, 158-193; s. auch F. Secret: Les debuts du kabbalisme
chrétien en Espagne et son histoire à la Renaissance. In: Sefarad 17 (1957) 36^-8.

4 La Kabbale. Paris 1843. Vorrede: in der deutschen Übers.: Die Kabbala.
Leipzig 1844 5.



Raimund Lull und die Kabbala 325

worden ist, mit der jüdischen Kabbala vertraut, und kann er demgemäß
als mittelalterlicher Vorläufer der christlich-kabbalistischen Tendenzen
der Renaissance gelten, oder ist dies rundweg zu verneinen? Wie wenig
Blaus dezidierte Stellungnahme, in der dies schlicht bestritten wird 5,

die Frage entschieden hat, zeigt sowohl die vorsichtig abwägende Behandlung

des Problems durch Erhard-Wolfram Platzeck6 wie auch und
besonders die einschlägige Arbeit des spanischen Forschers José M. Mil-
las Vallicrosa«Algunas relaciones entre la doctrina lulliana y la Cabala» 7,

worin die aufgeworfene Frage unzweideutig positiv beantwortet wird.
Raimund Lull wurde 1235 in Palma de Mallorca als Sohn reicher

Eltern geboren. Bis zu seinem dreißigsten Lebensjahr führte er ein
reichlich weltfreudiges, um nicht zu sagen ausschweifendes Leben. Dann
jedoch bekehrte er sich, durch Christusvisionen bewegt, zu religiöser
Strenge und religiösem Eifer. Der religiöse Eifer richtete sich vor allem
auf das Ziel der Bekehrung der - im christlichen Sinne - Ungläubigen,
zuerst und zumeist der Sarazenen (um seine eigene Terminologie zu
verwenden) und der Juden. Aus diesem missionarischen Interesse heraus

trat Lull entschieden für die Einrichtung von Zentren für das Studium
orientalischer Sprachen ein. Im übrigen verfolgte er sein missionarisches
Ziel nicht zuletzt durch Abfassung missionarischer Schriften, die die
Wahrheit des Christentums, insbesondere dessen Überlegenheit über
Islam und Judentum erweisen sollten. Daneben suchte er auch die
mündliche Auseinandersetzung mit Vertretern der beiden großen nicht-
christlichen Religionen und begab sich zu diesem Zwecke auf
ausgedehnte Missionsreisen. Er starb im Frühjahr 1316, der Überlieferung
nach an den Folgen einer Steinigung durch islamische Eiferer als

Märtyrer des christlichen Glaubens.
Was die angedeutete These angeht, nach welcher Lull als ein

Vorläufer der christlich-kabbalistischen Bestrebungen der Renaissance zu
gelten hat, so ist zunächst festzuhalten, daß der Eiferer für die Bekehrung

der Ungläubigen in der Tat zur Zeit der Renaissance in bedeutendem

Ansehen stand. «Lull's Einfluß auf die maßgeblichen Köpfe des

15. und 16. Jahrhunderts war beträchtlich», schreibt William J. Bouws-

5 Vgl. The Christian Interpretation of the Cabala, 17 u. 117 f.; s. auch Scho-
lem: Zur Geschichte der Anfänge der christlichen Kabbala. 164, Anm. 1.

6 Raimond Lull, Sein Leben — seine Werke, die Grundlagen seines Denkens
(Prinzipienlehre). 2 Bde., Düsseldorf 1962 u. 1964, I, 327-336.

7 In: ders., Nuevos estudios sobre historia de la ciencia espanola. Barcelona
1960, 259-270 (erstmals veröffentlicht in: Sefarad 18 (1958) 241—253).



326 Raimund Lull und die Kabbala

ma, der Biograph Guillaume Postel's 8, und hebt später besonders

hervor, daß die auf Lulls Betreiben vom Vienner Konzil verabschiedete

Entschließung zur Förderung des Sprachstudiums bzw. zur Gründung
von Sprachinstituten die Entwicklung der philologischen Interessen

jener Zeit in einem bislang kaum ausreichend gewürdigten Maße
bestimmt haben dürfte 9.

Abgesehen von diesen wenigstens teilweise gleichgerichteten
philologischen Interessen sind für das hohe Ansehen Lulls in Humanistenkreisen

nicht zuletzt die folgenden beiden Grundzüge lullschen Denkens
und Handelns bestimmend gewesen : Einmal sein Wille zur Übereinkunft
oder zur Einheit, zum Ausgleich zwischen den Religionen bzw. religiös
bestimmten politischen Mächten, und zwar - dies ist entscheidend - nicht
so sehr zu einer Übereinkunft oder Einheit durch gewaltsame
Unterwerfung, d. h. durch Waffengewalt, als vielmehr durch Argumentation,
durch die Kraft der Überzeugung. Daß der Ubergang zu solchen

Vorstellungen und Zielsetzungen durch Ereignisse wie den Fall Akkos im
Jahr 1292 mitbedingt war, versteht sich von selbst. Die Bereitschaft
zum Waffenverzieht stand in engstem Zusammenhang mit dem mangelnden

Waffenglück jener Jahre. Doch dadurch ändert sich an der Tatsache
der Umorientierung als solcher nichts.

Das zweite für Lulls Echo in der Renaissance mitbestimmende
Moment dürfte sein Vertrauen auf die Kraft der Vernunft oder besser

gesagt (da nicht im Sinne aufklärerischer Vernunftsgläubigkeit zu
verstehen) auf die Kraft allgemeinmenschlicher Einsicht gewesen sein. Lull
unterscheidet zwischen einem auf Autorität gegründeten und einem nicht
auf Autorität gegründeten Wissen und ist der Überzeugung, daß auch

Glaubenslehren wie die von der Trinität und von der Menschwerdung
Christi unabhängig von der Autorität der Schrift und der Väter erkennbar

sind, nicht freilich - und dies ist eine zweite wichtige Unterscheidung

- auf der Ebene der Sinneswahrnehmung verpflichteter Erkenntnis,
sondern auf der Ebene den Daten der Sinneserkenntnis überhobener
intellektueller Erkenntnis 10.

Die von der Berufung auf Autoritäten absehende Demonstration
von Glaubensüberzeugungen, speziell solcher, die im islamischen und
im jüdischen Lager abgelehnt wurden, war Lull ein zentrales Anliegen.

8 Concordia mundi: The Career and Thought of Guillaume Postel (1510-1581).
Cambridge (Mass.) 1957, 80.

9 Concordia mundi, 89.
10 Zu der letzten Unterscheidung s. Concordia mundi, 90 f.



Raimund Lull und die Kabbala 327

Er hat eine eigene Methode entwickelt, mit deren Hilfe dieses Ziel mit
einiger Leichtigkeit sollte erreicht werden können: die Ars generalis

(oder magna), seine Große Kunst.
Damit stehen wir an jenem Punkte der denkerischen Bemühungen

Lulls, an welchem sich die Frage nach dem Für und Wider der Nähe
seines Denkens zur Kabbala, d. h. zugleich speziell zu den
christlichkabbalistischen Bestrebungen der Renaissancezeit entscheidet.

Daß Lull, wie schon angedeutet, von seiten der wissenschaftlichen

Forschung bereits früh mit der Kabbala in Beziehung gebracht worden

ist, beruht vor allem, wenn nicht ausschließlich, auf einer erstmals 1518

in Venedig gedruckten Schrift des Titels «De auditu kabbalistico», in der
eben jene erwähnte Große Kunst diskutiert wird und die man Lull selbst

glaubte zuschreiben zu sollen. Angesichts der Bezeichnung der Großen

Kunst als einer kabbalistischen Disziplin oder Verfahrensweise

(vermeintlich) durch Lull selbst, lag der Schluß nahe, daß dieser kabbalistisches

Wissen besaß, wie geringfügig es auch immer gewesen sein

mochte. Dieses Argument ist inzwischen hinfällig geworden. Die Schrift
«De auditu kabbalistico» behandelt zwar die lullsche Kunst, geht aber

nicht auf den Begründer dieser Denkmethode selbst zurück, sondern
entstand erst im 15. Jahrhundert, wahrscheinlich sogar gegen Ende des

15. Jahrhundertsn. Damit ist indessen das angesprochene Problem
keineswegs abgetan. Die Frage nach Recht oder Unrecht der Bezeichnung

der lullschen Kunst als kabbalistischer Disziplin bleibt vielmehr
offen, ob die genannte Schrift nun auf Lull zurückgeht oder nicht. Sie

stellt sich um so nachdrücklicher, als auch Pico della Mirandola die Ars
generalis als etwas mit der Kabbala Verwandtes empfunden hat12 ;

spricht er auch nur von einem «simile quid», von etwas, das ähnlich ist,
hinzufügend: «licet forte diuerso modo procédant». Die Diskussion über
den Kabbalisten Lull ist denn auch mit dem Nachweis, daß der genannte
Traktat nicht als ein Werk Lulls zu gelten hat, keineswegs verstummt.

José Millas Vallicrosa hält die Verwandtschaft der lullschen Lehre
mit kabbalistischen Vorstellungen für eng genug, um historische
Zusammenhänge annehmen zu sollen. Die Hauptpunkte seiner Überlegungen

sind die folgenden. (Ich beziehe mich im weiteren auf die bereits

11 Vgl. u. a. Scholem: Zur Geschichte der Anfänge der christlichen Kabbala,
164, Anm. 1.

12 Giovanni Pico della Mirandola, Apologia, in: ders., Opera Omnia, Con una
introduzione di Cesare Vasoli. 2 Bde. Hildesheim 1969 (Nachdruck der Ausgabe
Basel 1557), I, 180.



328 Raimund Lull und die Kabbala

erwähnte Untersuchung «Algunas relaciones entre la doctrina lulliana y
la Cabala» 13.)

Lull geht in seiner Ars generalis von einer Anzahl von
Grundbegriffen aus, deren wichtigste neun Grundwürden (ursprünglich Gottes)
bezeichnen. Daneben sind neun Korrelativa oder Relationsprädikate
(Verschiedenheit, Übereinstimmung, Gegensatz usf.) von zentraler Bedeutung.

Der Vollzug der Methode besteht darin, die Grundbegriffe anhand

von festen Regeln miteinander in Beziehung zu setzen, zu kombinieren.
Es handelt sich also um eine Art von Kombinatorik. Dies ist der Punkt,
auf welchen Pico della Mirandola bei seinem Vergleich der Mischen
Methode mit kabbalistischen Vorgehensweisen rekurriert. Im Unterschied

dazu bezieht sich Millâs Vallicrosa in seinen Überlegungen vor-
nehMich auf die Grundwürden und vergleicht diese mit den kabbalistischen

Sefirot.
Die Grundwürden - dignitates, sind (zunächst und ursprünglich)

reale Wesensbestimmungen Gottes und zugleich Prinzipien der
göttlichen Aktivität. Dies ist die Mische Reihe: bonitas - Güte, magnitudo

- Größe, aeternitas seu duratio - Ewigkeit oder Dauer, potestas - Macht,
sapientia - Weisheit, voluntas - Wille, virtus - Kraft oder Fähigkeit,
Veritas - Wahrheit, gloria - Herrlichkeit.

Die Konzeption solcher Grundbestimmungen entspricht, wie Millâs
ausführt, seMtischem Sprachgeist. Im Hebräischen werden attributive
Bestimmungen gern (unter Anwendung des Status constructus) mit
Hilfe von Substantiven anstelle von Adjektiven zum Ausdruck gebracht.
Statt vom «gütigen Gott» ist im Hebräischen vorzugsweise vom «Gott
der Güte» (usf.) die Rede. Diese Ausdrucksweise lädt - so Millâs - zur
Verselbständigung, ja Personifizierung eigenschaftlicher Momente ein.

Von daher erscheint es ihm naheliegend, die ursprüngliche
Konzeption von Wesensbestimmungen der beschriebenen Art in der
jüdischen Literatur zu vermuten. Er findet die Vermutung dadurch bestätigt,
daß in der Sefirotlehre der jüdischen Kabbala des 13. Jahrhunderts ein

Vorstellungskomplex vorhegt, nach welchem der sich manifestierende
Gott ein prozessuales System sich ergänzender und durchdringender
Momente bildet, die seiner Ansicht nach sowohl im Grundsätzlichen
(d. h. was ihr allgemeines Wesen betrifft) wie weithin auch im Detail
(die einzelnen Sefirot für sich betrachtet) Mt den Grundwürden Lulls
übereinkommen. Es bleibt somit - in Millâs' Sicht - nur mehr zu fragen,

13 S. Anm. 7.



Raimund Lull und die Kabbala 329

ob und wie Raimund Lull mit der Kabbala in Berührung gekommen
sein kann.

Der Autor verweist in diesem Zusammenhang auf mögliche
katechetische Beziehungen Lulls zu jüdischen Kreisen und zudem auf die

Existenz einer Art von Vulgär-Kabbala. Hat es eine solche Vulgär-
Kabbala gegeben? Millâs begnügt sich an dieser Stelle mit wenigen
Hinweisen. Da überdies nach gängiger, an den Forschungen Gershom
Scholems orientierter Auffassung die Kabbala erst viel später (mit der

Vertreibung der Juden aus Spanien) eine Angelegenheit weiterer Kreise

geworden ist14, ist es ratsam, diese Frage, die - wenn sie schon als offen

gelten soll - nur im Rahmen einer umfassenderen Untersuchung ernsthaft

angegangen werden könnte, aus den folgenden Überlegungen
auszuklammern und die Problematik möglicher Beziehungen Lulls zur Kabbala

unabhängig davon einer Lösung näherzubringen.
Dies kann um so leichter geschehen, als schon die Schlußfolgerungen

des Vergleichs, den Millâs anstellt, als allzu weitreichend angesehen werden

müssen. Was die Grundkonzeption angeht, so bestehen zwischen der

Grundwürdenlehre Lulls und der Sefirotlehre der Kabbala zweifellos

auffällige Übereinstimmungen. Die Einzelheiten betreffend, gilt dies

indessen keinesfalls.

Vorweg sei bemerkt, daß schon mit dem (allgemeinen) Hinweis auf
den in den semitischen Sprachen bevorzugten Gebrauch substantivischer
Attribute wenig genug gesagt ist. Diese Eigentümlichkeit ist vom hebräischen

Bibeltext vielfach in die lateinischen Übersetzungen übernommen
worden. In jedem Falle war es - ob infolgedessen oder unabhängig
davon - im christlichen Bereiche nicht weniger als im jüdischen seit eh und
je gang und gäbe von der Güte, Macht, Liebe usf. Gottes zu reden.

Entscheidender ist indessen, daß Millâs' Ergebnis, die Reihe der
Sefirot stimme «fast zur Gänze» (casi del todo) mit der Reihe der digni-
tates Lulls überein, völlig unhaltbar ist. Selbst wenn man die nicht
unerheblich auf seine These zugeschnittene Übersetzung der hebräischen
Termini für die einzelnen Sefirot akzeptiert15, bleiben bedeutsame
Unterschiede bestehen. Angesichts dessen stellt sich die Frage nach mög-

14 Vgl. (u. a.) G. Scholem: Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen.
Frankfurt 1967, 267 f.

15 Wonach Katar - Herrlichkeit (Gloria), Binah - Wahrheit (Verdad), Häsäd -
Güte (Bondad), Tif'ärät - Fähigkeit (Virtud) scheint bedeuten zu sollen. Jesod -
Fundament, in der Übersetzung richtig am Ende (von Malkut - Königtum wird
abgesehen), dürfte versehentlich an den Anfang der hebräischen Reihe geraten
sein. (Vgl. Millâs Vallicrosa, a. a. O., 266.)



330 Raimund Lull und die Kabbala

liehen Beziehungen Lulls zur Kabbala wie folgt : Sind die Übereinstimmungen

im Grundsätzlichen ausreichend, um Lull eine wenigstens
oberflächliche Kenntnis kabbalistischer Vorstellungen zuzuschreiben? Man
könnte geneigt sein, diese Frage zu bejahen. Doch ist zu bedenken, daß

Lull mit der Philosophie des Johannes Scotus Eriugena vertraut war 16

und diese Philosophie nicht nur für Lull bedeutsam geworden ist,
sondern allem Anschein nach (Scholem weist hierauf mehrfach hin) auch im
Rahmen der Entwicklung der Kabbala eine gewisse Rolle gespielt hat.
Da die Übereinstimmungen zwischen der Lehre Lulls und der Kabbala,
der Grundwürdenlehre und der Sefirotlehre nicht weiterreichend sind
als die Übereinstimmungen der lullschen Grundwürdenkonzeption einerseits

und der kabbalistischen Sefirotkonzeption andererseits mit der

Primordialursachenlehre des Eriugena, lassen sie sich leicht daraus

erklären, daß beide Seiten, Lull sowohl wie die frühen Kabbalisten, in
der Tradition der neuplatonischen Philosophie des christlichen
Frühscholastikers stehen. Damit bleibt von der ursprünglichen These eigentlich

nur mehr übrig, daß Lull mit der Kabbala in Berührung gekommen
sein kann 17.

Es ist indessen nicht nötig, bei diesem - letztlich unbefriedigenden -
Ergebnis stehenzubleiben. Ein bislang, soweit ich sehe, in diesem

Zusammenhang unberücksichtigter lullscher Text aus dem Jahre 1298 führt
darüber hinaus. Von diesem Text her stellt es sich zumindest als
unwahrscheinlich dar, daß Lull um die in der Judenheit des 13. Jahrhunderts
sich ausbildende Kabbala gewußt hat. Die gemeinte Stelle findet sich

in der «Declaratio Raymundi per modum dialogi édita» und hat folgenden
Wortlaut: «Iudaei moderni non dicunt aliquid de essentia Dei nec de sua

operatione intrinseca quam habet, et sie de saracenis. Unde quidquid
considérant de divina bonitate, magnitudine etc. considérant per actos

extrinsecos, scilicet, in effectu Dei» ls.

16 Ich verweise hierfür auf den umfangreichen Aufsatz von F. A. Yates:
Ramon Lull and Scotus Erigena. In: Journal of the Warburg and Courtauld
Institutes 23 (1960) l^t4.

17 Ähnlich urteilt, freilich ohne auf Millâs' Gedankengänge näher einzugehen,
G. Scholem in seiner Arbeit: Ursprung und Anfänge der Kabbala. (Studia Judaica
III.) Berlin 1962, 345, Anm. 1.

18 Ed. O. Keicher (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters
VIII). Münster 1909, 205; vgl. E. Colomer: Die Beziehungen des Ramon Lull
zum Judentum im Rahmen des spanischen Mittelalters. In: Judentum im Mittelalter.

Hrsg. v. P. Wilpert unter Mitwirkung v. W. P. Eckert (Miscellanea Mediae-
valia II.) Berlin 1966, 218 f.



Raimund Lull und die Kabbala 331

Hier wird unzweideutig ausgesprochen, daß die Juden (wie auch
die «Sarazenen») jener Zeit in Lulls Sicht keine Aussagen über
innergöttliche Vorgänge machen und die Gott zugelegten Attribute von
seinen nach außen gerichteten Akten, d. h. von der Schöpfertätigkeit
Gottes verstehen. Dies gerade begreift er als den entscheidenden Unterschied

zwischen der jüdischen (wie islamischen) Auffassung einerseits

und der christlichen Dreifaltigkeitsspekulation sowie seiner eigenen
Grundwürdenlehre andererseits. Daß es auch im jüdischen Bereich - in
der kabbalistischen Sefirotlehre sich artikulierend - Bestrebungen gab,
die ähnlich wie seine Grundwürdenlehre zumindest auch, ja zunächst
auf die Erfassung des innergöttlichen Lebens (freilich nach seiner

weltzugewandten Seite hin) abzielten, scheint völlig außerhalb seines

Gesichtskreises gelegen zu haben. Denn es läßt sich schwer denken, daß

Lull, der so sehr darauf bedacht war, Gemeinsamkeiten insbesondere

der drei monotheistischen Religionen auszumachen, um - ausgehend

von diesen Gemeinsamkeiten - Differenzen als Denkfelder darzutun,
an dieser Stelle die Sefirotlehre der Kabbala oder Ansätze derselben

bewußt (obwohl ihm bekannt) soll unberücksichtigt gelassen haben. Es
muß somit als unwahrscheinlich gelten, daß er (zumindest bis 1298) von
diesem Zweig jüdischen Denkens Kenntnis gehabt hat.

Abschließend sei hinzugefügt, daß die Gemeinsamkeiten der
Mischen Ars, sofern sie eine Kombinatorik ist, und etwa der Kombinatorik
eines Abraham Abulafia so geringfügig sind, daß es sich nicht verlohnt,
in einen detaillierten Vergleich einzutreten. Picos zitierte Inbeziehung-
setzung ist so zu verstehen, wie sie formuliert ist. Es handelt sich um
ein «simile quid» und im übrigen um unterschiedliche Vorgehensweisen.


	Raimund Lull und die Kabbala

