Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Das neue Jesus-Verstandnis bei judischen Denkern der Gegenwart
Autor: Gradwohl, Roland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RorLAND GRADWOHL

Das neue Jesus-Verstindnis
bei jiidischen Denkern der Gegenwart”

Es kann sich in dieser Arbeit nicht darum handeln, einen, wenn
auch nur rudimentiren, Uberblick iiber die zahlreichen Werke zu ver-
mitteln, die von jiidischen Historikern, Religionswissenschaftlern und
Schriftstellern iiber Jesus geschrieben worden sind. Wire dies der Sinn,
so geniigte es, beispielsweise das Buch von ScHALOM BEN-CHORIN, Jesus
im Judentum (1970), zur Hand zu nehmen. Es findet sich darin ein
abgerundeter Tour d’horizon iiber die einschligige Literatur zur jiidi-
schen Jesus-Forschung !. Unsere Aufgabe sehen wir darin, wesentliche
Begebenheiten aus Jesu Leben herauszustellen und von verschiedenen
Thesen jiidischer Autoren aus anzuleuchten. Es mul3 uns dabei geniigen,
einige Hauptgedanken zu verdeutlichen und dadurch zu zeigen, daf
jiidische Menschen sich ernsthaft um ein adiquates Verstdndnis der
Problemkreise bemiihen.

Beginnen wir mit der Personlichkeit Jesu. In seiner Schrift «Zwei
Glaubensweisen» (1950) 2 hat MARTIN BUBER die folgenden bekannten
und oft zitierten Worte geschrieben: « Jesus habe ich von Jugend auf als
meinen groBen Bruder empfunden. DaB die Christenheit ihn als Gott und
Erloser angesehen hat und ansieht, ist mir immer als eine Tatsache von
hochstem Ernst erschienen, die ich um seinet- und um meinetwillen zu
begreifen suchen muB ... Mein eigenes briiderlich aufgeschlossenes Ver-

* Es handelt sich um die leicht bearbeitete Fassung eines Referats, das im
Wintersemester 1972/73 in der Theologischen Ringvorlesung der Universitit
Freiburg (Schweiz) gehalten wurde.

1 Sehr lehrreich ist auch das frither erschienene Buch von GERHARD JASPER-
BeTHEL: Stimmen aus dem neureligidsen Judentum in seiner Stellung zum Chri-
stentum und zu Jesus (1958).

2 Werke (3 Bde.), I: Schriften zur Philosophie (1962), S. 657.



Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 307

hiltnis zu ihm ist immer stirker und reiner geworden, und ich sehe ihn
heute mit stirkerem und reinerem Blick als je. Gewisser als je ist es mir,
daBl ihm ein groBer Platz in der Glaubensgeschichte 3 Israels zukommt
und dal} dieser Platz durch keine der iiblichen Kategorien umschrieben
werden kann». Bruder Jesus — die totale Wandlung des jiidischen Jesus-
Bildes ist in dieser Benennung angetént. Jesus ist nicht mehr der Aus-
gestoBene und Angefeindete, der im Ehebruch von Maria mit dem rémi-
schen Soldner Pandera gezeugte Sohn, wie ihn zum Beispiel das ver-
mutlich im 12. Jahrhundert als Reaktion auf die Verfolgungen der Juden
wiahrend der Kreuzziige entstandene Buch Toldot Jeschu (Geschichte
Jesu) * sieht. Jesus ist der Bruder, der wie die Millionen anderer jiidischer
Mirtyrer fiir seinen Glauben leidet und in den Tod geht. Wer die Weille
Kreuzigung MARC CHAGALLS (1938) einmal gesehen hat, wird die Faszi-
nation, die von diesem Gemadlde ausgeht, nicht mehr los. Um das Kreuz,
an dem Jesus, den Tallit (Gebetsmantel) um die Lenden gehiillt, an-
genagelt ist, sind Szenen aus dem jiidischen Martyrium zu sehen: er-
schlagene Juden, zerstorte Behausungen, in Brand gesteckte Synagogen
und brennende Thora-Rollen, Menschen, die auf einem Boot vor den
hereinstiirzenden Soldaten zu entfliehen suchen ... Jesus ist zum Bruder
geworden, zum Prototyp des leidenden und verfolgten Juden. Es ist darum
kein Zufall, daB die Ideologen des Dritten Reiches alles daran setzten,
Jesus aus seiner jiidischen Volkszugehorigkeit zu 16sen. THEODOR PUGEL?
wirft 1937 die Frage auf: « War Christus ein Jude oder ein Arier?», und
er antwortet: «Der Christenglaube lehrt, daB3 Christus als Gottes Sohn
und Erléser der Menschheit schon wegen seiner wunderbaren vaterlosen
Zeugung 7iber den Nationen steht und daher nicht als Rassejude gewertet
werden kann ... Christus, der den Juden gegeniiber eine fremde Geistes-
welt im Sinne einer allumfassenden Liebe offenbarte, wurde von den
Juden als Galilder verachtet. Diese Verachtung war letzten Endes rassisch
begriindet; die Galilder waren nidmlich keine Rassejuden und, wie wir
heute wissen, vielfach Arier ...» Pugel steht mit seinem Unsinn, den er
theologisch untermauern und rassisch auszuwerten sucht, nicht allein da.
Schon im Jahre 1900 wollte der beriichtigte Antisemit HousToN
St. CHAMBERLAIN ¢ «beweisen», dafl Jesus arisches Blut besall, und 1906

3 Unter ¢«Glaubensgeschichte» versteht Buber «die Geschichte des uns bekann-
ten Anteils Israels daran, was zwischen Gott und Israel geschehen ist».

* BEN-CHORIN, op. cit., S. 8 {.

5 Antisemitismus der Welt in Wort und Bild (1937), S. 45.

6 Grundlagen des 19. Jahrhunderts (1900).



308 Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart

trat Pastor H. MONNIER 7 in seine FuBstapfen 8. Symptomatisch ist es
fiir die Rassentheorie, dal3 Jesus nicht nur abstammungsméiBig, sondern
auch in seiner duBeren Gestalt arisiert wurde. 1934 erklirte der Nazi-
Ideologe ALFRED ROSENBERG: «Schon fast alle Maler Europas haben das
Gesicht und die Gestalt Jesu aller jiidischen Rassenmerkmale entkleidet.
So verzerrt durch Lamm-Gottes-Lehren sie auch ihren Heiland malen
mubBten, bei allen GroBen des nordischen Abendlandes ist Jesus schlank,
hoch, blond, steilstirnig, schmalkopfig. Auch die groBen Kiinstler des
Stidens haben fiir einen krummnasigen, plattfiiBigen Heiland kein Ver-
stindnis gehabt» °. Gewi haben die NazigroBen auch den entjudeten
Jesus nicht wirklich als ihren Christus verehrt. Wie wiren sie sonst fihig
gewesen, die «allumfassende Liebe» zu zertreten! Ihre tendenziésen Ver-
nebelungsversuche neutestamentlicher Fakten 1° sind indessen bezeich-
nend fiir ihre Taktik. In Wirklichkeit war Jesus Jude, Volljude, auch
wenn er aus Galilda stammte, und keiner hat sein Jude-Sein mehr betont
als Jesus selbst. Sogar von Konig David will er seinen Stammbaum her-
leiten. HANS JoAcHIM SCHOEPS hat gezeigt 1, daf3 die Bezeichnung Ben
David (Sohn Davids) nicht bloB als Messias-Titel, sondern, aufgrund der
Ahnentafeln bei Markus und Lukas, als Sippennachweis anzusehen ist.
Noch mehr: Jesus ist der glaubige, zutiefst fromme Jude 2. Der jiidische
Schriftsteller ANDRE SCHWARZ-BART hat ihn in seinem Roman «Der
Letzte der Gerechten» (1959) als solchen charakterisiert: «Ich war in
ihren Kirchen, ich habe ihre Evangelien gelesen; weilt Du, wer der
Christus war? Ein einfacher Jude wie dein Vater, eine Art von Chassid ...
Glaube mir doch, und ich méchte wetten, dafl sich die beiden gut ver-
standen hitten; denn er war wirklich ein guter Jude, weit Du, in der
Art des Baal Schem Tov '* — ein Barmherziger, ein Sanfter.» Jesus wird
hier nicht bloB als Jude, sondern als ein vom Glauben besonders er-
griffener Jude gesehen, der schlicht und gottgefillig sein Leben lebt.
Wie ANDRE SCHWARZ-BART hat auch ScHALoM BEN-CHORIN, der sich

7 Die historische Mission Jesu (1906).

8 Zitiert bei PiNcHAs E. LariDE: Okumene aus Christen und Juden (1972),
S. 90 {.

9 Zitiert bei RupoLF PFISTERER: Von A-Z (1971), S. 179.

10 Beispiele bei LAPIDE, op. cit., S. 92 f,

11 TJesus, in: Die groBen Religionsstifter und ihre Lehren (1954), S. 62.

12 Vgl. die Ansicht des berithmten evangelischen Bibelexegeten J. WELL-
HAUSEN (Einleitung in die drei ersten Evangelien, 1905, S. 113): «Jesus war kein
Christ, sondern Jude. Er verkiindete keinen neuen Glauben, sondern er lehrte, den
Willen Gottes zu tun ...»

13 Begriinder des Chassidismus im 18. Jahrhundert.



Das neue Jesus-Verstdndnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 309

seit Jahrzehnten mit Jesus und dem Christentum beschiftigt, einmal
geschrieben: «Wo ist der Platz des Jesus von Nazareth? — Nicht unter
den Propheten, nicht unter den Apostaten und nicht unter den groBen
Gesetzeslehrern. Sein Platz ist an der Seite jener, welche die Revolution
des Herzens in Israel vollzogen, an der Seite des Rabbi Israel Baal Schem
und der anderen grofen Fiihrer des Chassidismus. Dort ist der Platz
des Rabbi von Nazareth und derjenigen seiner Schiiler, die ihn ‘im Flei-
sche kannten’» '*. Damit ist die sogenannte «Heimholung Jesu ins jii-
dische Volk» vollzogen. Er ist nun nicht mehr der Fremde, sondern der
wirklich Dazugehdérende. Und nicht zufillig hat wiederum ScHALOM
BEN-CHORIN — in Anlehnung an MARTIN BUBER — einem seiner letzten
Biicher iiber Jesus den Titel « Bruder Jesus» (1970%) gegeben. Jesus wird
in letzter Konsequenz als « Gestalt der jiidischen Geschichte» (KASTEIN) 1%
betrachtet und gedeutet.

Bei alledem darf freilich der entscheidende Unterschied zum christ-
lichen Glauben nicht verkannt werden. IFiir den Juden ist Jesus ein Mensch,
wohl ein auBergewohnlicher und besonders tugendhafter, aber immer
ein Mensch. In LEo BatEcks Formulierung: «Er war, nach allem, was
wir wissen und hoéren, ein Mann von groBer Eigenart, ein Mann, in dem
sich Weisheit des Denkens, Kraft des Hoffens und eine Anmut des
Wesens miteinander vereinten» 1°. Er war vielleicht, wie BUBER meint,
ein verborgener Gottesknecht 17, der wie der deuterojesajanische Gottes-
knecht (Jes 53) Leiden und Sterben um der anderen Menschen willen
auf sich nahm. Nie jedoch wird er vom Juden — weder einst noch heute —
als Messias, d. h. als der Christus, der gesalbte Friedensfiirst, noch als
der «eingeborene Sohn Gottes» und dann — in der Trinitdt — als Teil der
Dreieinigkeit bezeugt. Uber diesen den Juden vom gliubigen Christen
trennenden Graben ist nicht hinwegzusehen. Jesus ist nicht der Erlgser,
weil der Friede nicht eingekehrt, die Welt nicht erldst ist. Das jiidische
Messias-Verstindnis, das ist «die Idee der absoluten Zukunft» (BUBER) 18,
wurzelt in den biblischen VerheiBungen, vor allem im zweiten Kapitel
Jesaias. Solange die Schwerter nicht in Pflugscharen, die Speere nicht in
Winzermesser umgeschmiedet sind und das Kriegshandwerk von keinem
Volke mehr erlernt wird, solange ist die Welt nicht am messianischen

14 Aus Tiefen rufe ich. Biblische Gedichte (1966), S. 58 ff.
15 Eine Geschichte der Juden (1934), S. 203.

16 Judentum — Christentum — Islam (Vortrag, 1956), S. 5.
17 Werke I, S. 657.

18 Der Jude und sein Judentum (1963), S. 41.



310  Das neue Jesus-Verstdndnis bei jiiddischen Denkern der Gegenwart

Friedensreich, am malchut schamajim, am «Kénigreich des Himmels» —
das «bedeutet nicht Himmelreich, sondern das Koénigtum Gottes, das
sich an der ganzen Schopfung erfiillen und sie so vollenden will» (Bu-
BER) 1° — angelangt. Nur eine totale, nicht eine partielle Befriedigung ist
Kennzeichen des Anbruchs eines neuen Aons. Denn dieses malchut
schamajim ist ein Reich von dieser Welt, nur in dieser Welt realisierbar.
Zum anderen ist festzuhalten, daBl die Menschwerdung Gottes, d. h. das
Eingehen Gottes in einen Menschen, der sich durch die Doppelnatur
«ganz Mensch — ganz Gott» auszeichnet, vom Juden nicht geglaubt
werden kann. Gott und Mensch treten einander gegeniiber, finden sich
in der vollkommenen Ich-Du-Beziehung, werden — angedeutet durch den
Abraham-Bund — Partner, Bundesgenossen. Nie aber wird die wesenhafte
Kluft iiberbriickt, nie wird Geschaffenes zum Schopfer, noch der Schop-
fer zum Geschaffenen. Ein vergottlichter Mensch ist ebenso undenkbar
wie ein vermenschlichter Gott.

Jesus selbst scheint iibrigens von seiner Messianitdt zu Beginn nicht
ginzlich iiberzeugt gewesen zu sein. In der Befragung zu Césarea-Phi-
lippi will er wissen: « Wer, sagen die Leute, dal ich sei? Sie antworteten
und sprachen: sie sagen, du seiest Johannes der Tédufer. Etliche aber,
du seiest Elia, etliche aber, es sei der alten Propheten einer auferstanden.
Er aber sprach zu ihnen: wer sagt ihr aber, daB ich sei? Da antwortete
Petrus und sprach: du bist der Christus Gottes! Und er bedrohte sie
und gebot, daB sie das niemand sagten ...» (Lk 9.18-21; Mt 16,13-20).
Jesus bedrohte sie, weil weder Ort noch Zeit fiir sein Heraustreten aus
der Verborgenheit giinstig waren. Dal} er die Frage iiberhaupt stellte —
und es handelte sich weil Gott nicht um eine Examensfrage — zeigt,
nach BEN-CHORIN %, «die Verwirrung eines Menschen, der, tief in das
Abenteuer des Glaubens verstrickt, die Frage nach seiner eigenen Exi-
stenz und ihrem Geheimnis stellt». Er erfihrt aus dem Munde seiner
Schiiler, dafl von seiner Personlichkeit ein Charisma ausgeht. Aber er
ist unsicher dariiber, ob er zu Recht als Christus Gottes angesehen wird.
Eindeutig hat sich Jesus nicht festgelegt, selbst dann nicht, als er wihrend
der Untersuchung vor dem Hohepriester Kaiphas vor dem Prozel3 gefragt
wird : «Bist du der Messias, der Sohn des Hochgelobten?» (Lk 22,66-68;
vgl. Mt 26,63 f., wo er beschworend gefragt wird: «Bist du der Messias,
der Sohn Gottes?»). Jesus weicht aus und bezeichnet sich als «Menschen-

19 Der Jude und sein Judentum, S. 194.
20 Bruder Jesus, S. 132.



Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 311

sohn». Und als Pilatus wissen will: «Bist du der Kénig der Juden? Bist
du der Messias?», legt er sich wiederum nicht fest und spricht: ata
amarta, du sagst es (sc. nicht ich! Die Betonung: du sagst es, ist freilich
nicht ausgeschlossen). LAPIDE #' meint, auf die Frage: «Hat sich Jesus
selbst als Messias verstanden und als solcher verkiindet?» sei zu ent-
gegnen: «Die ehrliche, textgetreue Antwort ist einfach: Nein». LAPIDE
zitiert eine Reihe christlicher Theologen, unter ihnen ERNST KASE-
MANN 22, die die Annahme eines «messianischen Selbstverstindnisses»
ablehnen. Wenn man allerdings Mk 9,11-13 und Mt 17,13 betrachtet,
vermeint man herauszuhéren, dafl Jesus von seiner moglichen Messia-
nitdt mehr als bloB vage Vorstellungen besessen hat. Nur wollte er sich
nicht in Cédsarea Philippi, einem unbedeutenden Ort im nérdlichen Zipfel
des Landes, sondern in Jerusalem offenbaren. Dort bekennen ihn seine
Anhidnger und rufen ihr Hosianna (Mk 11,10; Mt 21,9).

Wenn er sich also im Laufe seines Lebens auch als den Messias, den
das Gottesreich herbeifiihrenden Gottgesandten gesehen haben mag, als
Gott selbst hat er sich, so meinen alle jiidischen Leben-Jesu-Forscher,
sicher nicht gesehen. Jesus stand auf dem Boden der jiidischen Lehre,
die er wohl erfiillen, aber nicht aufheben wollte 23. Denn diese Lehre
(= Thora) ist erfiillbar, «und zwar nicht dem Wortlaut allein nach, sondern
in den Urabsichten ihrer Offenbarung» 2%, doch ist ihre Erfiillung, ihr
Voll-Werden, nicht einmalig, sondern in stets neuer Aktualisierung zu
erstreben. Nach der jiidischen Lehre ist der Messias ein Mensch aus
Fleisch und Blut, der geboren wird und wieder stirbt. Selbst wenn auf-
grund der Stelle im Danielbuch (7,13) Jesus auf die Frage des Kaiphas
nach der Messianitit antwortet: «Ich bin’s, und ihr werdet den Sohn des
Menschen sitzen sehen zur Rechten der Macht und kommen mit den
Wolken des Himmels» (Mk 14,62), so ist nicht zu iibersehen, daB der aus
den Wolken kommende Menschensohn noch lange nicht Gott ist 2°. In
der Frage des sogenannten «Vergottungsprozesses» scheidet sich das
christliche Glaubensbekenntnis, das Jesus die Doppelnatur «ganz Mensch

21 Op. cit., S. 48 f.

22 Das Problem des historischen Jesus; Exegetische Versuche und Besinnun-
gen Bd. I (1960), S. 187 {.

23 GUNTHER HARDER: Jesus und das Gesetz (Matthdus 5, 17-20) in: Anti-
judaismus im Neuen Testament? Exegetische und systematische Beitrige (ed.
W. EckiERT — N. P. LEviNsoN — M. ST6HR, 1967), S. 105 ff.

2+ BuBeR: Der Jude und sein Judentum, S. 708.

25 Vgl. FraNnz voN HAMMERSTEIN: Das Messias-Problem bei Martin Buber
(1958), S. 51.



312  Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart

- ganz Gott» zuerkennt, vom jiidischen Absolutheitsgedanken der
gottlichen Einheit.

Ein weiterer, viel besprochener Fragenkomplex behandelt die Hal-
tung Jesu zur jiidischen Tradition, zum jiidischen Gesefz und zu seinen
Interpreten, den Pharisdern und Sadduzdern. Von den Essenern, die
wohl mit den Leuten von Qumrdn zu identifizieren sind, ist nicht zu
reden, weil diese Gruppe ganz andere Wege gegangen ist und die Gesetzes-
interpretation nicht wesentlich beeinfluBt hat. Dall Jesus zu den Leuten
von Qumran Verbindungen besal, ist zwar 6fters behauptet 26, jedoch
nie eindeutig bewiesen worden. Er war sicher kein Essener ?’. Es mag
aber sein, daB er iiber Johannes den Téaufer, der ihnen vielleicht ange-
horte, ihre Gedanken kennenlernte. Wenn er in der Bergpredigt (Mt 5,43)
erkliart: «Ihr habt gehort, dall gesagt ist: du sollst deinen Niachsten
lieben und deinen Feind hassen», so kann er sich nicht auf die hebriische
Bibel stiitzen, wo nirgends der Feindeshall gefordert ist, sondern hoch-
stenfalls auf qumranische Ideen. In Qumran wurde eine scharfe Ab-
grenzung zwischen Freund und Feind angestrebt (vgl. «Sektenregel).

Zum Thema haben sich eingehend u. a. die folgenden Gelehrten
geduBert: Neben JosepH KLAUSNER ?® und SiMmoN DusNow #°, den
beiden bedeutenden Historikern, auch der israelische Soziologe und
Bibelexeget JECHESKEL KAUFMANN 3% Dann HANS JOACHIM SCHOEPS 31,
ScHALOM BEN-CHORIN 32 und PiNcHAS E. LAPIDE 33.

Seit R. TRAVERS HERFORD sein berithmtes Werk «Das Phari-
sdische Judentum» (1913) geschrieben hat, muBl man die Rolle dieser
bedeutendsten Gruppe innerhalb des damaligen Israel in neuem Lichte
sehen 3*. Die Pharisder waren nicht «pharisdisch», kénnte man sagen.
Das heiBt, sie haben nicht in kleinlichem Denken und in enger Schrift-
auslegung jedem Buchstaben einen Sinn abgewinnen wollen und dabei

26 JoHANNES LEHMANN: Jesus-Report (1970).

27 SCHOEPS, op. cit., S. 66.

28 Jesus von Nazareth (1930), S. 373 ff.

29 Weltgeschichte des jiidischen Volkes. 10 Bde, II, (1925), S. 143 ff.; 531 ff.

30 Gola wenechar (hebr.). 2 Bde, I (1929), S. 347 ff.

31 Op. cit., S. 75 ff.

32 Jesus im Judentum, S. 57 ff. Paulus. Der Vélkerapostel in judischer Sicht
(1970), S. 60 ff.

33 Op. cit., S. 132-141.

3+ Ein wichtiger Beitrag ist letzthin von CLEMENS THoMA erschienen: Der Pha-
risdismus, in: Literatur und Religion des Frithjudentums, (ed. J. MAIER-]. SCHREI-
NER, 1973), S.254-272. Sehr ausfithrlich wird das pharisdische Judentum von
Louls FINKELSTEIN, The Pharisees, 2 Bde (1966), behandelt.



Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 313

das Entscheidende der Legislation verkannt. Gewil3 gab es unter ihnen
Scheinheilige und Frommler —in welcher Gemeinschaft gibe es sie nicht! -
und der Talmud selbst, jenes gigantische Sammelwerk jiidischer Tradi-
tion, hat beiBende Kritiken {iiberliefert, die von ihren pharisidischen
Kollegen an ihnen geiibt worden sind. So heil3t es zum Beispiel: «Es gibt
siebenerlei Pharisder ..., der schlagende Pharisder, der in iibertriebener
Bescheidenheit die FiiBe aneinander schligt. Der blutlassende Pharisier,
der ... die Winde mit Blut beschmutzt (weil er, aus Scheu, eine Frau zu
sehen, mit geschlossenen Augen einhergeht und mit dem Kopf gegen die
Wand st68t) ... Der Pharisder aus Furcht, wie Hiob, der Pharisder aus
Liebe, wie Abraham» 3. Nur der Pharisider aus Liebe entspricht dem
Frommigkeitsbild des Talmuds. Daher gilt fiir ihn: «Fiirchte dich nicht
vor den (echten) Pharisiern und nicht vor denen, die nicht Pharisder
sind, sondern nur vor den Gefirbten, die den Pharisdern gleich scheinen,
die die Werke Simris tun und den Lohn des Pinchas fordern». 3¢ Wenn
Jesus die Pharisder aufs Korn nimmt, dann nicht die Pharisder schlecht-
hin, — sehr wahrscheinlich gehérte er selbst dieser Partei an 37 - sondern
nur jene, die ihren Glauben nicht wirklich ernstnahmen. ScHOEPS
trifft das Richtige, wenn er meint 3: «Die Pharisier waren nicht nur die
Midnner des religiosen Fortschritts, sie waren auch die Vertreter der
echten Frommigkeit. Uber das, was die Pharisier zu Zeiten Jesu wollten,
sind so haarstriubend falsche und verzerrte Vorstellungen verbreitet,
daB dies ausdriicklich gesagt werden muB. Mit Engherzigkeit, Selbst-
gerechtigkeit, Diinkel haben die Pharisder nichts zu tun. Ihre Intention
zielt genau auf das Gegenteil: auf echten Glauben. Schon ihr Name zeigt
das. Die Phariséer, die Peruschim, sind die Abgesonderten, die von aller
Unreinheit Abgesonderten, die Gemeinde der Heiligen, die ernst machen
mit dem Bibelwort: ‘Ihr sollt euch heiligen und heilig sein. Ihr sollt
Peruschim sein’.» Es versteht sich, daB Jesus jene Menschen an den
Pranger stellt, mit denen er in Kontakt steht, deren verfehlte und
heuchlerische Lebensweise er taglich beobachten konnte (Mt 23, 1-12).
Hitte er in der Schweiz gewohnt, so wiren die Schweizer Gegenstand
seiner Kritik geworden, und es wire ebenso falsch und ungerecht, wenn
man den Namen Schweizer synonym mit , Frommler und ,,Heuchler”
verwenden wiirde.

35 Bawli Sota 22b. Vgl. Jer. Berachot IX 14b und Sota V 20c.

36 Bawli Sota ib.

37 KASTEIN: op. cit., S. 215. BEN-CHORIN: Jesus im Judentum, S. 59.
38 Op. cit., S. 64.



314 Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart

Die wahrhaften Pharisier waren zweifellos von einem Gefiihl der
Verantwortung der Tradition gegeniiber getragen. Sie waren Erben der
Uberlieferung, gleichsam die Nachfolger der Propheten. Thr Bemiihen
ging dahin, die Gesetze stets von Neuem zu interpretieren und mit den
Forderungen der Zeit in Einklang zu bringen. Zwischen dem Leben und
dem Gesetz sollte keine Diskrepanz bestehen. Das Leben sollte zwar dem
Gesetz unterstellt und von diesem geleitet, aber nicht abgewiirgt werden.
Die Lehre, die Thora, muBlte eine torat chajim, eine Thora des Lebens sein.
Und das konnte sie nur, wenn nach streng festgelegten hermeneutischen
Regeln der Schriftdeutung aus dem alten Bestand der Gesetze organisch
neue hergeleitet wurden. Jesus selbst war mit diesen Absichten vertraut.
Er opponierte nicht prinzipiell gegen sie, aber er trat ihnen hin und wie-
der entgegen. Wichtig ist die Feststellung, daBl Jesus das judische Reli-
gionsgesetz in keiner Weise aufzuheben suchte. Bei Matthdus (5,17)
finden wir das Wort: «Denket nicht, daB3 ich gekommen bin, das Gesetz
oder die Propheten aufzul6sen; nicht aufzulésen bin ich gekommen,
sondern zu erfiillen.» Gleichwohl wird es zwischen Jesus und den iibrigen
Pharisdern Spannungsmomente gegeben haben. Wo lagen sie? Wie
Hillel, der etwa fiinfzig Jahre vor ihm gelebt hat, sieht Jesus im Gebot
der Nichstenliebe den zentralsten Gedanken der hebriischen Bibel. Der
Satz von der Liebe zum Mitmenschen findet sich im dritten Mosebuch
(19,18), wobei das Liebesgebot sich nicht nur auf den Juden, sondern
auch auf den Fremden erstreckt (vgl. ib. Vers 33). Und wir wissen, daf}
die Thora eine Fiille sozialer Vorschriften enthdlt. Jesus kann sich von
den Pharisidern nicht dadurch abgegrenzt haben, dal3 — wie so oft behaup-
tet wird — die Pharisder die kultischen Gesetze mehr beachteten als die
sozialen, wogegen Jesus nur die Erfiillung mitmenschlicher Satzungen
gefordert hitte. Auch nicht darin kann die Abgrenzung bestanden haben,
daB Jesus der Werkgerechtigkeit entgegengetreten wire. Auch die
Pharisier lehnten sie ab. «Seid nicht wie Diener, die ihrem Herrn
dienen, um Lohn zu empfangen, sondern wie Diener, die ihrem Herrn
auch ohne Lohn dienen wollen» (Spriiche der Viter, I 3) 39.

Was Jesus wohl im Gegensatz zu einem Grofteil der pharisdischen
Schriftgelehrten angestrebt hat, ist die Losung vom Buchstaben des

39 Vgl. HERMANN CoHEN: Die Religion der Vernunft aus den Quellen des
Judentums (1919), S. 408: «Die Devise des Gesetzes ist der Wahlspruch der Mischna,
die in die Liturgie aufgenommen worden ist: ‘Alle deine Handlungen seien eigentlich
zum Namen Gottes.” Der Name Gottes ist das einzige Ziel der menschlichen Hand-
lung.»



Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 315

Gebots und die Hinwendung zu seinem eigentlichen Sinn. Der Geist soll
iiber der Form stehen! Daher riihrt seine Strenge in der Frage des Ehe-
scheidungsrechts (Mt 19,1-9), wo er die Ehescheidung generell aus-
schlie3t, «weil Gottes Wille gerade auf die EheschlieBung und nicht die
Ehescheidung geht; iiber letztere habe Moses nur wegen der mensch-
lichen ‘Herzenshdrte’ Bestimmungen vorgesehen» (ScHOEPS) 0. Auch
im Sabbatkonflikt (Mk 3,4) und in der Frage der Reinheitsgesetze
(Mk 7,1-23) will Jesus zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem
unterschieden wissen #. Jesus erkennt Rangunterschiede, er betont die
Bedeutung sozialer Bestimmungen und gibt ihnen den Vorrang vor den
kultischen, wenngleich er die Speise- und Reinheitsvorschriften weder
dndern noch aufheben méchte 4. ScHOEPS betont zu Recht *3: « Jesus
wollte das Gesetz erfiillen und war daher nicht ... auf dem Weg zu einer
neuen eigenen Halacha oder zur Reformation des Gesetzes durch Ande-
rungen bzw. Streichungen. Die von ihm vertretene Ethik ist eine escha-
tologische GroBe, Interpretation des reinen Willen Gottes, wie er im
kommenden Reich wirklich werden wird #4.

Es ist tiberaus interessant, dal auch im heutigen Judentum die
Frage der absoluten, zeitlosen Verbindlichkeit der Gesetze immer wieder
aufgerollt wird. Um den Beginn des 19. Jahrhunderts ist in Deutschland
die liberal-religiose Bewegung entstanden, die unter anderem diese Ver-
bindlichkeit entschieden abgelehnt hat. Das Religionsgesetz wurde
iiberpriift, und nur jene Partien wurden als giiltig erachtet, die mit dem
ethischen Empfinden nicht kollidierten. Als Kriterium dieser kritischen
Betrachtungsweise galt das Standhalten vor der intellektuellen Kon-
trolle. Was dem Verstand und dem Herzen widersprach, wurde aus dem
tiglichen Pflichtenkodex eliminiert. Gewil ging man beim Reinemachen
gelegentlich zu weit und holte in spdteren Jahren Praktiken wieder
zuriick, die man zuvor ausgeschieden hatte. Doch die Grundtendenz,
namlich die stete Uberpriifung des alten Traditionsgutes, blieb erhalten
und besteht auch heute noch **. In diesem Lichte besehen, iiberdeckt
sich Jesu Bemiihen um den Kern der Gesetze, um ihre eigentliche durch

40 Op. cit., S. 79.

41 ScHOEPSs, op. cit., S. 80-84.

42 KLAUSNER, S. 515.

43 Op. cit., S. 84 (Nt. 4).

* Vgl. LaPIDE, S. 139, der «die Indizienbeweise fiir Jesu lebenslange Thora-
Treue» zusammenstellt.

* RoLAND GRADWOHL: Progressives Judentum, in: Religiése Stréomungen
im Judentum heute (1973), S. 32 f.



316  Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart

die Form oft verhiillte Intention, mit der Zielsetzung des liberalen
Judentums. Es iiberrascht nicht, daB ein Mann wie BEN-CHORIN, der
ein Wortfiihrer dieser Richtung ist, diese Ubereinstimmung ausdriicklich
betont *. Und auch HANS JoACHIM SCHOEPS, ein Schiiler LEO BAECKs,
eines der bedeutendsten geistigen Fiihrer des liberalen Judentums in
unserem Jahrhundert, meint: «... der Extrakt dieser Kritik ... hat seine
Aktualitit noch nicht verloren, ja erst in heutiger Zeit fiir den Teil der
Judenheit wiedergewonnen, der das Gesetz nicht mehr als rabbinisches
Gewohnheitsrecht ausiibt, sondern als Anruf und Forderung Gottes an
Israel je und je neu erfahrt» 7.

Wir verstehen nunmehr auch die in der Bergpredigt (Mt 5-7; Lk 6,
20-49) oft wiederkehrende Wendung: «Ihr habt gehort, daBl gesagt
ist» — «ich aber sage euch». Jesus wendet sich nicht gegen das Gesetz
schlechthin, sondern nur gegen seine Verengung. Nicht da er sich mit
seinem «ich aber sage euch» eine Vollmacht zur Gesetzesentscheidung
herausnimmt, erhebt ihn iiber die pharisidischen Meister heraus, weil
auch diese von ihrer Legitimation iiberzeugt gewesen sind *8. Vielmehr
ist es die viel freiere, ungebundenere Art der Lehrmethode, die Jesus von
vielen seiner Zeitgenossen unterscheidet und ihn fiirwahr in die Nihe
mancher heutiger Rabbiner riickt.

Bei alledem darf nie auBer acht gelassen werden, daBl Jesus von
pharisiischem Gedankengut geprdgt war, was nicht zuletzt seine Para-
beln und Gleichnisse, die unzdhlige Parallelen in der talmudischen Lite-
ratur besitzen, nahelegen *.

Haben wir bisher bloB auf die Konfrontation Jesu mit Pharisiern
hingewiesen, so soll in Kiirze abgeklart werden, ob er sich auch mit den
Sadduziern auseinandergesetzt hat. Im Gegensatz zu den Pharisdern,
die sich vornehmlich aus dem Mittelstand rekrutierten, gehorten der
sadduziischen Partei der Adel und die Priesterschaft an. Gegner aller
Neuerungen, lehnten sie religioses Fortschrittsdenken ab und suchten —
wie jedes Establishment — den status quo in jeder Beziehung, auch im
geistigen Bereich zu halten. Die Entfaltung der Lehre war ihnen zuwider
und nur die wortlichen Angaben der Bibel galten fiir sie als verbindlich.

46 Jesus im Judentum, S. 58.

47 Op. cit., S. 86.

48 BEN-CHORIN: Jesus im Judentum, S. 59. Allerdings ist nicht zu tibersehen,
daB die spitze sprachliche Formulierung, die Jesus verwendet, auBBergewohnlich ist
und von einem besonderen VollmachtsbewuBtsein zeugt.

49 Vgl. H. STRACK-P. BiLLERBECK: Kommentar zum Neuen Testament aus
Talmud und Midrasch. 5 Bde (1922-56).



Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 317

Das fiihrte dazu, daB sie die sogenannte Miindliche Lehre, das ist der
parallel zum Bibeltext, der Schriftlichen Lehre, laufende Traditions-
flu, nicht anerkannten und das Gesetz wie einen ehernen Block unver-
dndert durch die Generationen tragen wollten. Es mochte, wie KLAus-
NER °° meint, gewisse Vorziige besitzen. «In allen Fillen, in denen die
schriftliche Thora schweigt oder keine ausdriicklichen Vorschriften er-
ldBt, sahen sie vollig von den Erschwerungen der Pharisder ab und gaben
ihren eigenen Tendenzen Raum.» Aber es 1408t die an Sicherheit grenzende
These zu, die wiederum KLAUSNER so formuliert: «Jesus und seine
Jinger, die den breiten Volksschichten und nicht der herrschenden und
reichen Klasse entstammen, wurden von den Sadduzdern nur wenig
beeinflult ... Jesus, der galildische Zimmermann und Sohn eines Zimmer-
manns, und die einfachen Fischerleute seiner Umgebung haben sich
vielleicht mit Riicksicht auf die Notwendigkeiten des Lebens oder aus
einer nur oberflichlichen Kenntnis der pharisdischen Lehre tiber manche
Vorschriften hinweggesetzt; aber vom Sadduzdismus waren sie so weit
entfernt wie jene aristokratischen Priester vom einfachen Volke. Die
bloBe Tatsache, daB} die Sadduzier die Auferstehung der Toten leugneten
und den messianischen Gedanken nicht weiter entwickelten, mull Jesus
und seine Jiinger von ihnen ferngehalten haben ...»31. In Mt 21,23. 33
nimmt Jesus denn auch ausdriicklich in der Frage der Auferstehung
gegen die Sadduzier Stellung.

Wir kommen nunmehr zum Prozef und zur Passton. BEN-CHORIN 32
spricht vom «ldngsten kurzen ProzeB». Und er fihrt fort: «Mit Jesus von
Nazareth wurde kurzer ProzeB gemacht. Aber dieser kurze Prozel3 er-
wies sich als der langwierigste der Weltgeschichte. Der ProzeB Jesu ist
sicher der groBte und folgenreichste ProzeB, wenn es sich auch nur um
ein iberaus kurzes Verfahren gehandelt hat.» BEN-CHORIN denkt an die
schreckliche Leidensgeschichte des jiidischen Volkes, die ihre Ursache
in jenem Geschehen besitzt. Immer wieder wurden die juden des « Gottes-
mordes» bezichtigt. Aus der problematischen, historisch kaum glaub-
haften Selbstverfluchung der aufgeputschten Volksmenge — «sein Blut
komme {iiber uns und unsere Kinder» (Mt 27,25) — 33 hat die Kirche die

30 Op. cit., S. 298.

31 Op. cit., S. 299.

52 Bruder Jesus, S. 191.

53 BEN-CHORIN, ib. S. 208, hilt die Selbstverfluchung «fiir méglich, obwohl
die Formulierung ungewdohnlich ist». Er erinnert dabei an 2 Sam 1,16. Es will uns
scheinen, dafB aus dieser Stelle fiir eine prasumtive Selbstverfluchung kein Nachweis
moglich ist. Davids Wort: ¢ Dein Blut iiber dein Haupt», nennt die Strafe fiir einen

21



318 Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart

Berechtigung hergeleitet, die Juden erbarmungslos zu vernichten. Dabei
hat Jesus selbst allen, die an seiner Kreuzigung teilnahmen, verziehen.
Lukas (23,34) iiberliefert Jesu Gebetsworte: «Vater, vergib ihnen; denn
sie wissen nicht, was sie tun!» 3* BEN-CHORIN schreibt sehr zutreffend:
«Theologisch gesehen, wird die Selbstverfluchung des Volkes, wenn sie
jemals geschehen ist, durch das Gebet Jesu am Kreuze ... aufgehoben;
aufgehoben im doppelten Sinne der Annullierung der Rechtskriftigkeit
und der Erhebung zum Gebet... Selbst wenn aber tatsdchlich einige
wilde Schreier oder von der Clique des Hohenpriesters abhingige und
bezahlte Kreaturen einen solchen Schrei ausgestoBen haben sollten,
konnte dieser Ausbruch des organisierten Volkszornes noch nicht einmal
den Juden Jerusalems in toto und den Festpilgern aus dem {iibrigen
Lande und der Diaspora zur Last gelegt werden, noch weniger der Masse
der Juden im iibrigen Lande, die von den Vorgidngen nicht die geringste
Ahnung hatten, bestimmt nicht den Gemeinden von Alexandrien bis
Rom, und am allerwenigsten den Juden spéterer Generationen *5. Und
doch hat hier die Kirche eine Kollektivschuld konstruiert und aus ihr
Jahrhunderte lang einen Rechtstitel zur Diskriminierung der Juden, ja
zu ihrer Vertreibung und teilweisen Vernichtung abgeleitet. Ob diese
verhdngnisvolle Selbstverfluchung jemals erfolgt ist, kann nicht mehr
festgestellt werden, daB sie aber wirksam wurde, ist um so deutlicher zu
erweisen. Primir zeigt sich hier, daBl die Kirche Christi das Gebot der
Feindesliebe niemals wirklich vernommen hat» 3¢, Von jiidischer Seite
anerkennt man daher die am letzten Vatikanischen Konzil nicht ohne
innere Widerstinde angenommene Judenerklirung, die Israel von der
Anklage des «Gottesmordes» freispricht und damit auch die quasi neu-
testamentlich fundierte Verfolgungstendenz dchtet. Wie ergreifend ist
das kurz vor seinem Tode am 3. Juni 1963 von Papst Johannes XXIII.
verfaBte BulBgebet: « Wir erkennen nun, daB viele, viele Jahrhunderte
der Blindheit unsere Augen bedeckt haben, so daB3 wir die Schénheit Dei-
nes auserwihlten Volkes nicht mehr sehen und in seinem Gesicht nicht
mehr die Ziige unseres erstgeborenen Bruders wiedererkennen. Wir er-

begangenen Mord und steht in keinem Zusammenhang mit einer vom Téater zuvor
ausgesprochenen Fluchformel.

54+ Vgl. auch KARL HERMANN ScHELKLE: Die «Selbstverfluchung» Israels nach
Matthdus 27, 23-25. In: Freiburger Rundbrief (1966), S. 52 ff.

55 Vgl. die entsprechenden Uberlegungen von Augustin Kardinal Bea (zit. bei
LarIDE, S. 32).

56 Ib. S. 209.



Das neue Jesus-Verstdndnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 319

kennen, daBl das Kainszeichen auf unserer Stirn steht. Jahrhunderte
lang hat Abel darniedergelegen in Blut und Trdnen, weil wir Deine Liebe
vergallen. Vergib uns die Verfluchung, die wir zu Unrecht aussprachen
iiber den Namen der Juden. Vergib uns, daB wir Dich in ihrem Fleische
zum zweitenmal kreuzigten. Denn wir wullten nicht, was wir taten ...» 7.

Der ProzeB Jesu kann in vier Phasen unterteilt werden: 1. Vorunter-
suchung durch Hannas, 2. ndchtlicher VorprozeB unter Kaiphas, 3. Voll-
sitzung des Synhedrions, 4. Vorfithrung vor Pontius Pilatus 8. Die Frage,
welche Leute im Synhedrion, der obersten Gerichtsbehorde saflen, ist
von jlidischen Gelehrten des ofteren aufgeworfen worden. Wihrend
KrausNer der Ansicht ist, das Synhedrion habe «in der Hauptsache aus
Sadduzdern» bestanden, weil nach pharisdischer Tradition, die die
Sadduzder nicht akzeptierten, iiber Kriminalsachen nur am 7Tage ver-
handelt werden durfte 3°, setzt BEN-CHORIN stillschweigend eine phari-
sdische Zusammensetzung voraus. In einem interessanten Artikel iiber
den ProzeB hat der israelische Oberrichter HaAIM H. ConN ® die Vermu-
tung ausgesprochen, das nichtliche Verhor unter Kaiphas habe dazu
gedient, Jesus zu der Riicknahme der Selbstproklamation als « Kénig
der Juden» zu bewegen. COHN sagt: «Nothing could have been further
from their intentions, or more harmful to their purpose, than to arouse
the discontent and disaffection of the people by lending a hand in the
execution by the Romans of one in their midst; whereas any action on
their part to prevent such execution would, if successful, have been
likely to arouse popular applause and to reinstate the Sanhedrin in the
eyes of the people as their natural and legitimate leaders.» Nichts konnte
nach CoHN dem Rat, der beim Volk der Zusammenarbeit mit den
romischen Usurpatoren verdidchtigt und zum anderen durch die Rémer
in seiner Handlungsfreiheit eingeschrankt war, unerwiinschter sein, als
die Verurteilung eines beim Volke beliebten Mannes, der zugleich ein
Phariséer, also ein Parteiginger des Synhedrions selbst war. Durch die
Bewahrung Jesu vor dem Tode hitte das Synhedrion seine Position in
den Augen des Volkes gefestigt und wire als dessen Reprisentant hervor-

57 Wie sich der christliche Religionsunterricht in der Praxis angesichts dieser
Hinwendung zur Humanitdt verhalten sollte, haben eindriicklich J. F. KoNRAD
und PincHAs E. LAPIDE gezeigt (in: Judentum im christl. Religionsunterricht,
Schriften der evang. Akad. in Hessen u. Nassau, Heft 93, 1972),

58 BeN-CHORIN, ib. S. 195 ff.

59 Op. cit., S. 471.

60 Reflections on the Trial and Death of Jesus, (1967), S. 24.



320  Das neue Jesus-Verstindnis bei jitldischen Denkern der Gegenwart

getreten. Mit Vehemenz attackiert der Gelehrte die irrige Ansicht, Pila-
tus sei ein Unschuldslamm gewesen. Er war ein «unbeweglicher, grau-
samer und bdser Mensch» (so PHILO von Alexandrien) ¢, der unbewaff-
nete jiidische Pilger und auch Samaritaner niedermetzeln lieB. Die Rein-
waschung des Pilatus wurzelt im neutestamentlichen Bestreben, die
Romer zu entlasten und den Juden alle Schuld am Tode Jesu in die
Schuhe zu schieben. Tatsichlich ist aber Jesus durch die Rémer gekreu-
zigt worden — durch eine Todesart, die als die grausamste der ganzen
Antike zu gelten hat %2 — und nicht etwa, weil er in religiéser Hinsicht
AnstoB erweckt haben mochte, sondern weil er politisch gefahrlich werden
konnte. Nach damaligem Brauch pflegte man iiber dem Kopf des Hin-
gerichteten den Titulus anzubringen, eine Tafel mit kurzer Urteilsbe-
griindung. Bei Jesu Kreuz stand INRI, Jesus Nazarenus Rex Tudaeorum.
Die Romer haben also Jesus als jiidischen Kronpritendenten verurteilt,
wie auch danach die romischen Soldaten Jesus als Konig der Juden ver-
spottet haben. |

Man muB sich freilich fragen, aus welchem Grund Jesus bei den
giidischen Behorden auf Feindschaft gestoBen war. KLAUSNER ® und
Dusnow ® denken an den Anklagepunkt der Gottesldsterung, die durch
die angemaBte Messianitit erfiillt gewesen sei. BEN-CHORIN % nennt die
drei Anklagepunkte: Tempelschindung (nach Mk 14,57-58), Steuerver-
weigerung gegeniiber der kaiserlichen Regierung (nach Lk 23,2) und
ebenfalls die Messianitit (Lk 22,66-68). J. KAurmaNN % hilt falsches
Prophetentum (vgl. Dt 18,20-22) und Gottesldsterung 7 als Motive zur
Anklageerhebung. Wir meinen mit PAuL WINTER %, dal die Frage,
warum die Autoritidten offizielle Schritte gegen Jesus unternahmen, nicht
mit Sicherheit beantwortet werden kann. Haben die Juden nicht gerade
zur Zeit der romischen Unterdriickung sehnsiichtig auf die Ankunft des

61 Bei BEN-CHORIN: Bruder Jesus, S. 194.

62 Vgl. E. STAUFFER: Jerusalem und Rom, (1957), S.127. Er zitiert Cicero:
der Kreuzestod ist die «grausamste und fiirchterlichste Todesstrafe».

63 Qp. cit., S. 474.

6+ I, S. 535.

65 Bruder Jesus, S. 196 f.

% Op. cit,, S. 391.

67 Vgl. dazu die Argumente von LapiDE (S. 34), nach denen Jesus keine
Gotteslasterung begangen hat. Héatte er sich ihrer schuldig gemacht, so wire er
zudem nach jiidischem Recht wicit durch menschliche Richter getdtet worden.
(Die Strafe war: GeiBelung oder Ausrottung durch Gottes Hand.) LarIDE folgert
daraus: « Rimisches Recht gelangte zur Anwendung ...»

68 On the Trial of Jesus, 1961, S. 138.



Das neue Jesus-Verstdndnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 321

Messias gewartet? Wenn sich Jesus als Messias sah, so hdatte dies groBen
Jubel auslésen miissen, vorausgesetzt, dal3 er den Frieden und die Til-
gung der rémischen Herrschaft herbeigefiihrt hitte. Die Juden hatten
wahrlich keinen Grund, einen prdasumtiven Erloser zu toten. Auch der
Tatbestand der Gotteslidsterung ist an den Haaren herbeigezogen. Wenn
Jesus wirklich der Messias war, so entsprach sein verklausuliertes Reden
vom «Sitzen zur Rechten Gottes» und sein Herabfahren aus den Wolken
dem mythischen Bild des Danielbuches. Wir kénnen daher nicht umhin,
eine GewilBheit in der Frage des Beschuldigungsinhalts zu bestreiten,
und sind der Ansicht, dafl in den Schriften des Neuen Testaments die
jidischen Behorden bewullt einer Schuld bezichtigt werden, die sie gar
nicht auf sich geladen haben 9°.

Wie dem sei, mit Jesu Tod endet das jiidische Jesus-Bild. BEN-
CHORIN hilt fest °: «Der Auferstehungsmythos, die Erscheinungen des
Auferstandenen in Emmaus, Galilda und in Jerusalem sowie die Himmel-
fahrt werden wiederum aus dem jiidischen Jesusbild eliminiert. Das
judische Jesus-Bild kennt also weder Weihnachten, die Krippe und den
Stern von Bethlehem, noch Ostern, das offene Grab und den Aufer-
standenen. Das jiidische Jesus-Bild ist das menschlich-allzumenschliche
Bildnis eines tragischen Genies; eines zutiefst jiidischen Menschen.» Hier
beginnt der christliche Glaube, mit dem Jesus selbst nach jiidischer Auf-
fassung nur indirekt etwas zu tun hat. Jesus ist bis zu seinem Tode Jude
gewesen und geblieben. Er hat eine jiidische Hoffnung, die Hoffnung
auf das messianische Friedensreich, zu erfiillen versucht, aber er hat
nicht im mindesten einen neuen Glauben, der mit wesentlichen Ideen des
Judentums gebrochen hat, begriinden wollen. Er ist Hauptgegenstand
christlicher Glaubensweise, aber nicht deren Initiant. Der Jude, der sich
mit Jesus beschiftigt, kann sich vollkommen in seine Gedanken und
Absichten hineinleben. Christliche, d. h. paulinische, nachjesuanische
Theologie hingegen wird er mit der tiefen Achtung vor dem Glauben des
Mitmenschen respektieren, doch nie nachvollziehen kénnen. LEo BAECK
hat ein sehr wichtiges kleines Buch geschrieben: Das Evangelium als
Urkunde der jiidischen Glaubensgeschichte (1938). Der Titel ist sympto-
matisch fiir das gewandelte jiidische Jesus-Verstindnis. Uber die Ver-
kiindigung des Paulus finden sich die folgenden prignanten Worte 7*:
«Nicht die Lehre Jesu, sondern eine Lehre von ihm, nicht der Glaube, den

6 Vgl. LAPIDE, S. 36—41.
70 Jesus im Judentum, S. 43.
8. 39.



322  Das neue Jesus-Verstindnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart

er in sich getragen und der aus ihm zu seinen Jiingern strahlte, sondern
der Glaube a» ihn hat hier den Platz ... 7?» Mit aller Deutlichkeit prazi-
siert er die Unterschiede zwischen Judentum und Christentum in seinem
Vortrag « Judentum, Christentum und Islam» (1956): «Im Judentum ist
Gott der offenbarende Gott, im Christentum ist er der offenbarte Gott.
Was will das bedeuten?

Fiir Paulus hat in Jesus Gott sich offenbart, er ist Gott, der zur
Erde niedergekommen ist... Das Judentum sagt, Gott ist der offen-
barende Gott, das ewige Geheimnis, das alles trigt. Und hieraus ergibt
sich der zweite Unterschied : Paulus und die, die nach ihm kamen, sagen:
Das, was Gott offenbart, ist die Erlésung, die Gnade. Das Judentum sagt,
Gott offenbart Gebot und Gnade. Kein Gebot ohne die Gnade, keine
Gnade ohne das Gebot ... Daraus ergibt sich der dritte Unterschied: Im
Judentum entscheidet sich der Mensch fiir Gott. Man koénnte sagen, er
wahlt Gott. Im Christentum ist es umgekehrt: Gott wihlt einige Men-
schen aus, er erwdhlt einige Menschen in der sogenannten Pridestina-
tion ... Und so kann man diesen Unterschied auch in zwei Worte fassen:
Im Christentum ist das Entscheidende Erlésung, im Judentum ist das
Entscheidende Vers6hnung .... Im Christentum ist der Platz das Ent-
scheidende und im Judentum der Weg» 7.

BEN-CHORIN 7* hat fiir die Charakterisierung des Trennenden und
Vereinigenden von Judentum und Christentum die folgende beriihmte
Wendung gefunden: «Der Glaube Jesu eint uns — aber der Glaube an
Jesus trennt uns.»

Wir diirfen festhalten: Trotz allem Trennenden gibt es sehr viel
mehr, das Juden und Christen verbindet: dieselbe Glaubensgrundlage
in den Schriften der hebriischen Bibel, viele Gebete und Feiertage und
die Struktur des Gottesdienstes iiberhaupt. Zweitausend Jahre lang ist
das Andersartige der beiden Religionen {iberbetont worden. Es liegt im
Interesse eines ehrlichen Dialogs, bei dem nicht missioniert, sondern der
Partner als gleichberechtigt angesehen wird, endlich das Gleiche, den
selben Wurzelgrund zu entdecken. Die Furcht, es kénnte zu einem jii-
disch-christlichen Synkretismus kommen, die der orthodoxe Rabbiner

72 Vgl. dazu BuBERrs Unterscheidung von emuna und pistis, in: «Zwei Glau-
bensweisen» (Werke, I). Auch fiir BUBER steht Jesu Lehre (und jene des Urchristen-
tums, das man eig. « Urjudentum» nennen sollte!) in einem scharfen Gegensatz zu
den Intentionen des Paulus.

3 S.10-13.

7+ Jesus im Judentum, S. 67.



Das neue Jesus-Verstdndnis bei jiidischen Denkern der Gegenwart 323

Josy EISENBERG einmal geduBert hat 75), scheint uns dabei véllig unbe-
griindet. Es geht nicht um einen Synkretismus, sondern um ein wirkliches
und echtes Gesprich, bei dem die eigene Position gefestigt und die andere
in wirklicher Partnerschaft ernstgenommen wird.

Fassen wir die Quintessenz unserer Ausfithrungen zusammen:

1. Jesus ist Jude gewesen und lift sich als wirklicher Bruder in
die Geistes- und Volksgeschichte Israels einfiigen.

2. Sein Messianitdtsanspruch konnte bei der Gesamtheit des Volkes
kein Gehor finden, weil die Welt je und je unerldst geblieben ist.

3. Sein Kampf gegen Pharisder ist nicht prinzipieller Natur, — er
war vermutlich selbst ein Pharisder — , sondern wendet sich gegen Aus-
wiichse und Entartungen pharisdischer Lehrer und Lehren. Seine Kritik
findet ein Gegenstiick in den Kritiken des Talmuds selbst.

4. Der Prozefl gegen Jesus und seine Hinrichtung gehen zu Lasten
der Romer, die in ihm einen politischen Aufwiegler, den «Konig der
Juden», gesehen haben. Pilatus ist dabei alles andere als ein Unschulds-
lamm. Der Anteil der Juden an Jesu Verurteilung ist nicht eruierbar.
Keinesfalls darf sie der Gesamtheit Israels angelastet werden. Der Hal3
gegen die Juden ist zugleich ein Hal} gegen Jesus selbst.

5. Das moderne jiidische Jesus-Verstdndnis holt Jesus ins jiidische
Volk zuriick, zugleich aber sucht es einer Verwischung der Grenzen zum
Christentum entgegenzuwirken. Das gesamte Osterliche und nachdster-
liche Geschehen mit allen seinen Implikationen findet keinen Platz im
jlidischen Jesus-Bild.

6. Jesus ist eine uniibersehbare Gestalt der jiidischen Glaubens-
geschichte. Im Kult und Alltag des Judentums wird auf Jesus aber kein
Bezug genommen. Das Neue Testament wird als «Urkunde der jiidischen
Glaubensgeschichte» (BAECK), nicht jedoch als Glaubensschrift aner-
kannt.

7. Den verschiedenen Positionen zum Trotz mull mehr denn je der
jidisch-christliche Dialog geférdert werden. Jesus ist gleichsam die
Klammer, die Juden und Christen verbindet und sie in gegenseitiger
Respektierung das gemeinsame Ziel anvisieren 1dBt: die Bruderschaft
aller Menschen in einer Welt des Friedens und der Sicherheit — im Glau-
ben an Gott und den Sinn unseres Lebens.

75 Le Monde, Paris, 7. 5. 1966.



	Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

