
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

Autor: Gradwohl, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roland Gradwohl

Das neue Jesus-Verständnis
bei jüdischen Denkern der Gegenwart*

Es kann sich in dieser Arbeit nicht darum handeln, einen, wenn
auch nur rudimentären, Überblick über die zahlreichen Werke zu
vermitteln, die von jüdischen Historikern, Religionswissenschaftlern und
Schriftstellern über Jesus geschrieben worden sind. Wäre dies der Sinn,
so genügte es, beispielsweise das Buch von Schalom Ben-Chorin, Jesus
im Judentum (1970), zur Hand zu nehmen. Es findet sich darin ein

abgerundeter Tour d'horizon über die einschlägige Literatur zur
jüdischen Jesus-Forschung 1. Unsere Aufgabe sehen wir darin, wesentliche

Begebenheiten aus Jesu Leben herauszustellen und von verschiedenen
Thesen jüdischer Autoren aus anzuleuchten. Es muß uns dabei genügen,

einige Hauptgedanken zu verdeutlichen und dadurch zu zeigen, daß

jüdische Menschen sich ernsthaft um ein adäquates Verständnis der
Problemkreise bemühen.

Beginnen wir mit der Persönlichkeit Jesu. In seiner Schrift «Zwei

Glaubensweisen» (1950) 2 hat Martin Buber die folgenden bekannten
und oft zitierten Worte geschrieben: «Jesus habe ich von Jugend auf als

meinen großen Bruder empfunden. Daß die Christenheit ihn als Gott und
Erlöser angesehen hat und ansieht, ist mir immer als eine Tatsache von
höchstem Ernst erschienen, die ich um seinet- und um meinetwillen zu

begreifen suchen muß Mein eigenes brüderlich aufgeschlossenes Ver-

* Es handelt sich um die leicht bearbeitete Fassung eines Referats, das im
Wintersemester 1972/73 in der Theologischen Ringvorlesung der Universität
Freiburg (Schweiz) gehalten wurde.

1 Sehr lehrreich ist auch das früher erschienene Buch von Gerhard Jasper-
Bethel: Stimmen aus dem neureligiösen Judentum in seiner Stellung zum
Christentum und zu Jesus (1958).

2 Werke (3 Bde.), I: Schriften zur Philosophie (1962), S. 657.



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 307

hältnis zu ihm ist immer stärker und reiner geworden, und ich sehe ihn
heute mit stärkerem und reinerem Blick als je. Gewisser als je ist es mir,
daß ihm ein großer Platz in der Glaubensgeschichte 3 Israels zukommt
und daß dieser Platz durch keine der üblichen Kategorien umschrieben
werden kann». Bruder Jesus - die totale Wandlung des jüdischen Jesus-
Bildes ist in dieser Benennung angetönt. Jesus ist nicht mehr der
Ausgestoßene und Angefeindete, der im Ehebruch von Maria mit dem
römischen Söldner Pandera gezeugte Sohn, wie ihn zum Beispiel das

vermutlich im 12. Jahrhundert als Reaktion auf die Verfolgungen der Juden
während der Kreuzzüge entstandene Buch Toldot Jeschu (Geschichte

Jesu)4 sieht. Jesus ist der Bruder, der wie die Millionen anderer jüdischer
Märtyrer für seinen Glauben leidet und in den Tod geht. Wer die Weiße

Kreuzigung Marc Chagalls (1938) einmal gesehen hat, wird die
Faszination, die von diesem Gemälde ausgeht, nicht mehr los. Um das Kreuz,
an dem Jesus, den Tallit (Gebetsmantel) um die Lenden gehüllt,
angenagelt ist, sind Szenen aus dem jüdischen Martyrium zu sehen:

erschlagene Juden, zerstörte Behausungen, in Brand gesteckte Synagogen
und brennende Thora-Rollen, Menschen, die auf einem Boot vor den
hereinstürzenden Soldaten zu entfliehen suchen Jesus ist zum Bruder
geworden, zum Prototyp des leidenden und verfolgten Juden. Es ist darum
kein Zufall, daß die Ideologen des Dritten Reiches alles daran setzten,
Jesus aus seiner jüdischen Volkszugehörigkeit zu lösen. Theodor Pugel5
wirft 1937 die Frage auf: «War Christus ein Jude oder ein Arier?», und
er antwortet: «Der Christenglaube lehrt, daß Christus als Gottes Sohn
und Erlöser der Menschheit schon wegen seiner wunderbaren vaterlosen

Zeugung über den Nationen steht und daher nicht als Rassejude gewertet
werden kann Christus, der den Juden gegenüber eine fremde Geisteswelt

im Sinne einer allumfassenden Liebe offenbarte, wurde von den

Juden als Galiläer verachtet. Diese Verachtung war letzten Endes rassisch

begründet; die Galiläer waren nämlich keine Rassejuden und, wie wir
heute wissen, vielfach Arier ...» Pugel steht mit seinem Unsinn, den er
theologisch untermauern und rassisch auszuwerten sucht, nicht allein da.
Schon im Jahre 1900 wollte der berüchtigte Antisemit Houston
St. Chamberlain 6 «beweisen», daß Jesus arisches Blut besaß, und 1906

3 Unter « Glaubensgeschichte » versteht Buber « die Geschichte des uns bekannten

Anteils Israels daran, was zwischen Gott und Israel geschehen ist ».

4 Ben-Chorin, op. cit., S. 8 f.
5 Antisemitismus der Welt in Wort und Bild (1937), S. 45.
6 Grundlagen des 19. Jahrhunderts (1900).



308 Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

trat Pastor H. Monnier 7 in seine Fußstapfen 8. Symptomatisch ist es

für die Rassentheorie, daß Jesus nicht nur abstammungsmäßig, sondern
auch in seiner äußeren Gestalt arisiert wurde. 1934 erklärte der Nazi-

Ideologe Alfred Rosenberg: «Schon fast alle Maler Europas haben das

Gesicht und die Gestalt Jesu aller jüdischen Rassenmerkmale entkleidet.
So verzerrt durch Lamm-Gottes-Lehren sie auch ihren Heiland malen

mußten, bei allen Großen des nordischen Abendlandes ist Jesus schlank,
hoch, blond, steilstirnig, schmalköpfig. Auch die großen Künstler des

Südens haben für einen krummnasigen, plattfüßigen Heiland kein
Verständnis gehabt» 9. Gewiß haben die Nazigrößen auch den entjudeten
Jesus nicht wirklich als ihren Christus verehrt. Wie wären sie sonst fähig
gewesen, die «allumfassende Liebe» zu zertreten! Ihre tendenziösen Ver-

nebelungsversuche neutestamentlicher Fakten 10 sind indessen bezeichnend

für ihre Taktik. In Wirklichkeit war Jesus Jude, Volljude, auch

wenn er aus Galiläa stammte, und keiner hat sein Jude-Sein mehr betont
als Jesus selbst. Sogar von König David will er seinen Stammbaum
herleiten. Hans Joachim Schoeps hat gezeigt n, daß die Bezeichnung Ben
David (Sohn Davids) nicht bloß als Messias-Titel, sondern, aufgrund der
Ahnentafeln bei Markus und Lukas, als Sippennachweis anzusehen ist.
Noch mehr: Jesus ist der gläubige, zutiefst fromme Jude 12. Der jüdische
Schriftsteller André Schwarz-Bart hat ihn in seinem Roman «Der
Letzte der Gerechten» (1959) als solchen charakterisiert: «Ich war in
ihren Kirchen, ich habe ihre Evangelien gelesen; weißt Du, wer der

Christus war? Ein einfacher Jude wie dein Vater, eine Art von Chassid

Glaube mir doch, und ich möchte wetten, daß sich die beiden gut
verstanden hätten; denn er war wirklich ein guter Jude, weißt Du, in der

Art des Baal Schern Tov 13 - ein Barmherziger, ein Sanfter.» Jesus wird
hier nicht bloß als Jude, sondern als ein vom Glauben besonders

ergriffener Jude gesehen, der schlicht und gottgefällig sein Leben lebt.
Wie André Schwarz-Bart hat auch Schalom Ben-Chorin, der sich

7 Die historische Mission Jesu (1906).
8 Zitiert bei Pinchas E. Lapide: Ökumene aus Christen und Juden (1972),

S. 90 f.
9 Zitiert bei Rudolf Pfisterer: Von A-Z (1971), S. 179.
10 Beispiele bei Lapide, op. cit., S. 92 f.
11 Jesus, in: Die großen Religionsstifter und ihre Lehren (1954), S. 62.
12 Vgl. die Ansicht des berühmten evangelischen Bibelexegeten J.

Wellhausen (Einleitung in die drei ersten Evangelien, 1905, S. 113): «Jesus war kein
Christ, sondern Jude. Er verkündete keinen neuen Glauben, sondern er lehrte, den
Willen Gottes zu tun ...»

13 Begründer des Chassidismus im 18. Jahrhundert.



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 309

seit Jahrzehnten mit Jesus und dem Christentum beschäftigt, einmal
geschrieben: «Wo ist der Platz des Jesus von Nazareth? - Nicht unter
den Propheten, nicht unter den Apostaten und nicht unter den großen
Gesetzeslehrern. Sein Platz ist an der Seite jener, welche die Revolution
des Herzens in Israel vollzogen, an der Seite des Rabbi Israel Baal Schern

und der anderen großen Führer des Chassidismus. Dort ist der Platz
des Rabbi von Nazareth und derjenigen seiner Schüler, die ihn 'im Fleische

kannten'»14. Damit ist die sogenannte «Heimholung Jesu ins
jüdische Volk» vollzogen. Er ist nun nicht mehr der Fremde, sondern der

wirklich Dazugehörende. Und nicht zufällig hat wiederum Schalom
Ben-Chorin - in Anlehnung an Martin Buber - einem seiner letzten
Bücher über Jesus den Titel «Bruder Jesus» (19703) gegeben. Jesus wird
in letzter Konsequenz als «Gestalt der jüdischen Geschichte» (Kastein) 15

betrachtet und gedeutet.
Bei alledem darf freilich der entscheidende Unterschied zum christlichen

Glauben nicht verkannt werden. Für den Juden ist Jesus ein Mensch,
wohl ein außergewöhnlicher und besonders tugendhafter, aber immer
ein Mensch. In Leo Baecks Formulierung: «Er war, nach allem, was
wir wissen und hören, ein Mann von großer Eigenart, ein Mann, in dem
sich Weisheit des Denkens, Kraft des Hoffens und eine Anmut des

Wesens miteinander vereinten» 16. Er war vielleicht, wie Buber meint,
ein verborgener Gottesknecht17, der wie der deuterojesajanische Gottesknecht

(Jes 53) Leiden und Sterben um der anderen Menschen willen
auf sich nahm. Nie jedoch wird er vom Juden - weder einst noch heute -
als Messias, d. h. als der Christus, der gesalbte Friedensfürst, noch als

der «eingeborene Sohn Gottes» und dann - in der Trinität - als Teil der

Dreieinigkeit bezeugt. Über diesen den Juden vom gläubigen Christen
trennenden Graben ist nicht hinwegzusehen. Jesus ist nicht der Erlöser,
weil der Friede nicht eingekehrt, die Welt nicht erlöst ist. Das jüdische
Messias-Verständnis, das ist «die Idee der absoluten Zukunft» (Buber) 18,

wurzelt in den biblischen Verheißungen, vor allem im zweiten Kapitel
Jesaias. Solange die Schwerter nicht in Pflugscharen, die Speere nicht in
Winzermesser umgeschmiedet sind und das Kriegshandwerk von keinem
Volke mehr erlernt wird, solange ist die Welt nicht am messianischen

14 Aus Tiefen rufe ich. Biblische Gedichte (1966), S. 58 ff.
15 Eine Geschichte der Juden (1934), S. 203.
16 Judentum - Christentum - Islam (Vortrag, 1956), S. 5.
17 Werke I, S. 657.
18 Der Jude und sein Judentum (1963), S. 41.



310 Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

Friedensreich, am malchut schamajim, am «Königreich des Himmels» -
das «bedeutet nicht Himmelreich, sondern das Königtum Gottes, das

sich an der ganzen Schöpfung erfüllen und sie so vollenden will» (Buber)

19 - angelangt. Nur eine totale, nicht eine partielle Befriedigung ist
Kennzeichen des Anbruchs eines neuen Äons. Denn dieses malchut
schamajim ist ein Reich von dieser Welt, nur in dieser Welt realisierbar.
Zum anderen ist festzuhalten, daß die Menschwerdung Gottes, d. h. das

Eingehen Gottes in einen Menschen, der sich durch die Doppelnatur
«ganz Mensch - ganz Gott» auszeichnet, vom Juden nicht geglaubt
werden kann. Gott und Mensch treten einander gegenüber, finden sich
in der vollkommenen Ich-Du-Beziehung, werden - angedeutet durch den

Abraham-Bund - Partner, Bundesgenossen. Nie aber wird die wesenhafte

Kluft überbrückt, nie wird Geschaffenes zum Schöpfer, noch der Schöpfer

zum Geschaffenen. Ein vergöttlichter Mensch ist ebenso undenkbar
wie ein vermenschlichter Gott.

Jesus selbst scheint übrigens von seiner Messianität zu Beginn nicht
gänzlich überzeugt gewesen zu sein. In der Befragung zu Cäsarea-Phi-

lippi will er wissen: «Wer, sagen die Leute, daß ich sei? Sie antworteten
und sprachen: sie sagen, du seiest Johannes der Täufer. Etliche aber,
du seiest Elia, etliche aber, es sei der alten Propheten einer auferstanden.
Er aber sprach zu ihnen : wer sagt ihr aber, daß ich sei Da antwortete
Petrus und sprach: du bist der Christus Gottes! Und er bedrohte sie

und gebot, daß sie das niemand sagten ...» (Lk 9.18-21; Mt 16,13-20).
Jesus bedrohte sie, weil weder Ort noch Zeit für sein Heraustreten aus
der Verborgenheit günstig waren. Daß er die Frage überhaupt stellte -
und es handelte sich weiß Gott nicht um eine Examensfrage - zeigt,
nach Ben-Chorin 20, «die Verwirrung eines Menschen, der, tief in das

Abenteuer des Glaubens verstrickt, die Frage nach seiner eigenen
Existenz und ihrem Geheimnis stellt». Er erfährt aus dem Munde seiner

Schüler, daß von seiner Persönlichkeit ein Charisma ausgeht. Aber er
ist unsicher darüber, ob er zu Recht als Christus Gottes angesehen wird.
Eindeutig hat sich Jesus nicht festgelegt, selbst dann nicht, als erwährend
der Untersuchung vor dem Hohepriester Kaiphas vor dem Prozeß gefragt
wird: «Bist du der Messias, der Sohn des Hochgelobten?» (Lk 22,66-68;
vgl. Mt 26,63 f., wo er beschwörend gefragt wird: «Bist du der Messias,
der Sohn Gottes?»). Jesus weicht aus und bezeichnet sich als«Menschen-

19 Der Jude und sein Judentum, S. 194.
20 Bruder Jesus, S. 132.



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 311

söhn». Und als Pilatus wissen will: «Bist du der König der Juden? Bist
du der Messias?», legt er sich wiederum nicht fest und spricht: ata
amarta, du sagst es (sc. nicht ich! Die Betonung: du sagst es, ist freilich
nicht ausgeschlossen). Lapide 21 meint, auf die Frage: «Hat sich Jesus
selbst als Messias verstanden und als solcher verkündet?» sei zu
entgegnen: «Die ehrliche, textgetreue Antwort ist einfach: Nein». Lapide
zitiert eine Reihe christlicher Theologen, unter ihnen Ernst Käsemann

22, die die Annahme eines «messianischen Selbstverständnisses»
ablehnen. Wenn man allerdings Mk 9,11-13 und Mt 17,13 betrachtet,
vermeint man herauszuhören, daß Jesus von seiner möglichen Messia-

nität mehr als bloß vage Vorstellungen besessen hat. Nur wollte er sich

nicht in Cäsarea Philippi, einem unbedeutenden Ort im nördlichen Zipfel
des Landes, sondern in Jerusalem offenbaren. Dort bekennen ihn seine

Anhänger und rufen ihr Hosianna (Mk 11,10; Mt 21,9).
Wenn er sich also im Laufe seines Lebens auch als den Messias, den

das Gottesreich herbeiführenden Gottgesandten gesehen haben mag, als

Gott selbst hat er sich, so meinen alle jüdischen Leben-Jesu-Forscher,
sicher nicht gesehen. Jesus stand auf dem Boden der jüdischen Lehre,
die er wohl erfüllen, aber nicht aufheben wollte 23. Denn diese Lehre

Thora) ist erfüllbar, «und zwar nicht dem Wortlaut allein nach, sondern

in den Urabsichten ihrer Offenbarung» 24, doch ist ihre Erfüllung, ihr
Voll-Werden, nicht einmalig, sondern in stets neuer Aktualisierung zu
erstreben. Nach der jüdischen Lehre ist der Messias ein Mensch aus
Fleisch und Blut, der geboren wird und wieder stirbt. Selbst wenn
aufgrund der Stelle im Danielbuch (7,13) Jesus auf die Frage des Kaiphas
nach der Messianität antwortet: «Ich bin's, und ihr werdet den Sohn des

Menschen sitzen sehen zur Rechten der Macht und kommen mit den

Wolken des Himmels» (Mk 14,62), so ist nicht zu übersehen, daß der aus
den Wolken kommende Menschensohn noch lange nicht Gott ist25. In
der Frage des sogenannten «Vergottungsprozesses» scheidet sich das

christliche Glaubensbekenntnis, das Jesus die Doppelnatur «ganz Mensch

21 Op. cit., S. 48 f.
22 Das Problem des historischen Jesus; Exegetische Versuche und Besinnungen

Bd. I (1960), S. 187 f.
23 Günther Harder: Jesus und das Gesetz (Matthäus 5, 17-20) in: Anti-

judaismus im Neuen Testament? Exegetische und systematische Beiträge (ed.
W. Eckert - N. P. Levinson - M. Stöhr, 1967), S. 105 ff.

24 Buber: Der Jude und sein Judentum, S. 708.
25 Vgl. Franz von Hammerstein: Das Messias-Problem bei Martin Buber

(1958), S. 51.



312 Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

- ganz Gott» zuerkennt, vom jüdischen Absolutheitsgedanken der

göttlichen Einheit.
Ein weiterer, viel besprochener Fragenkomplex behandelt die

Haltung Jesu zur jüdischen Tradition, zum jüdischen Gesetz und zu seinen

Interpreten, den Pharisäern und Sadduzäern. Von den Essenern, die

wohl mit den Leuten von Qumrân zu identifizieren sind, ist nicht zu
reden, weil diese Gruppe ganz andere Wege gegangen ist und die

Gesetzesinterpretation nicht wesentlich beeinflußt hat. Daß Jesus zu den Leuten

von Qumrân Verbindungen besaß, ist zwar öfters behauptet26, jedoch
nie eindeutig bewiesen worden. Er war sicher kein Essener 27. Es mag
aber sein, daß er über Johannes den Täufer, der ihnen vielleicht
angehörte, ihre Gedanken kennenlernte. Wenn er in der Bergpredigt (Mt 5,43)

erklärt: «Ihr habt gehört, daß gesagt ist: du sollst deinen Nächsten
lieben und deinen Feind hassen», so kann er sich nicht auf die hebräische

Bibel stützen, wo nirgends der Feindeshaß gefordert ist, sondern
höchstenfalls auf qumrânische Ideen. In Qumrân wurde eine scharfe

Abgrenzung zwischen Freund und Feind angestrebt (vgl. «Sektenregel»).
Zum Thema haben sich eingehend u. a. die folgenden Gelehrten

geäußert: Neben Joseph Klausner 28 und Simon Dubnow 29, den
beiden bedeutenden Historikern, auch der israelische Soziologe und
Bibelexeget Jecheskel Kaufmann 30. Dann Hans Joachim Schoeps 31,

Schalom Ben-Chorin 32 und Pinchas E. Lapide 33.

Seit R. Travers Herford sein berühmtes Werk «Das
Pharisäische Judentum» (1913) geschrieben hat, muß man die Rolle dieser

bedeutendsten Gruppe innerhalb des damaligen Israel in neuem Lichte
sehen 34. Die Pharisäer waren nicht «pharisäisch», könnte man sagen.
Das heißt, sie haben nicht in kleinlichem Denken und in enger
Schriftauslegung jedem Buchstaben einen Sinn abgewinnen wollen und dabei

26 Johannes Lehmann: Jesus-Report (1970).
27 Schoeps, op. cit., S. 66.
28 Jesus von Nazareth (1930), S. 373 ff.
29 Weltgeschichte des jüdischen Volkes. 10 Bde, II, (1925), S. 143 ff.; 531 ff.
30 Gola wenechar (hebr.). 2 Bde, I (1929), S. 347 ff.
31 Op. cit., S. 75 ff.
32 Jesus im Judentum, S. 57 ff. Paulus. Der Völkerapostel in jüdischer Sicht

(1970), S. 60 ff.
33 Op. cit., S. 132-141.
34 Ein wichtiger Beitrag ist letzthin von Clemens Thoma erschienen : Der Pha-

risäismus, in: Literatur und Religion des Frühjudentums, (ed. J. Maier-J. Schreiner,

1973), S. 254-272. Sehr ausführlich wird das pharisäische Judentum von
Louis Finkelstein, The Pharisees, 2 Bde (1966), behandelt.



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 313

das Entscheidende der Legislation verkannt. Gewiß gab es unter ihnen
Scheinheilige und Frömmler - in welcher Gemeinschaft gäbe es sie nicht -
und der Talmud selbst, jenes gigantische Sammelwerk jüdischer Tradition,

hat beißende Kritiken überliefert, die von ihren pharisäischen
Kollegen an ihnen geübt worden sind. So heißt es zum Beispiel: «Es gibt
siebenerlei Pharisäer der schlagende Pharisäer, der in übertriebener
Bescheidenheit die Füße aneinander schlägt. Der blutlassende Pharisäer,
der die Wände mit Blut beschmutzt (weil er, aus Scheu, eine Frau zu
sehen, mit geschlossenen Augen einhergeht und mit dem Kopf gegen die
Wand stößt) Der Pharisäer aus Furcht, wie Hiob, der Pharisäer aus

Liebe, wie Abraham» 35. Nur der Pharisäer aus Liebe entspricht dem

Frömmigkeitsbild des Talmuds. Daher gilt für ihn: «Fürchte dich nicht
vor den (echten) Pharisäern und nicht vor denen, die nicht Pharisäer

sind, sondern nur vor den Gefärbten, die den Pharisäern gleich scheinen,
die die Werke Simris tun und den Lohn des Pinchas fordern». 36 Wenn
Jesus die Pharisäer aufs Korn nimmt, dann nicht die Pharisäer schlechthin,

- sehr wahrscheinlich gehörte er selbst dieser Partei an 37 - sondern

nur jene, die ihren Glauben nicht wirklich ernstnahmen. Schoeps

trifft das Richtige, wenn er meint38: «Die Pharisäer waren nicht nur die
Männer des religiösen Fortschritts, sie waren auch die Vertreter der
echten Frömmigkeit. Über das, was die Pharisäer zu Zeiten Jesu wollten,
sind so haarsträubend falsche und verzerrte Vorstellungen verbreitet,
daß dies ausdrücklich gesagt werden muß. Mit Engherzigkeit,
Selbstgerechtigkeit, Dünkel haben die Pharisäer nichts zu tun. Ihre Intention
zielt genau auf das Gegenteil: auf echten Glauben. Schon ihr Name zeigt
das. Die Pharisäer, die Peruschim, sind die Abgesonderten, die von aller
Unreinheit Abgesonderten, die Gemeinde der Heiligen, die ernst machen
mit dem Bibelwort: 'Ihr sollt euch heiligen und heilig sein. Ihr sollt
Peruschim sein'.» Es versteht sich, daß Jesus jene Menschen an den

Pranger stellt, mit denen er in Kontakt steht, deren verfehlte und
heuchlerische Lebensweise er täglich beobachten konnte (Mt 23, 1-12).
Hätte er in der Schweiz gewohnt, so wären die Schweizer Gegenstand
seiner Kritik geworden, und es wäre ebenso falsch und ungerecht, wenn
man den Namen Schweizer synonym mit „Frömmler" und „Heuchler"
verwenden würde.

35 Bawli Sota 22b. Vgl. Jer. Berachot IX 14b und Sota V 20c.
36 Bawli Sota ib.
37 Kastein: op. cit., S. 215. Ben-Chorin: Jesus im Judentum, S. 59.
38 Op. cit., S. 64.



314 Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

Die wahrhaften Pharisäer waren zweifellos von einem Gefühl der

Verantwortung der Tradition gegenüber getragen. Sie waren Erben der

Überlieferung, gleichsam die Nachfolger der Propheten. Ihr Bemühen

ging dahin, die Gesetze stets von Neuem zu interpretieren und mit den

Forderungen der Zeit in Einklang zu bringen. Zwischen dem Leben und
dem Gesetz sollte keine Diskrepanz bestehen. Das Leben sollte zwar dem
Gesetz unterstellt und von diesem geleitet, aber nicht abgewürgt werden.
Die Lehre, die Thora, mußte eine torat chajim, eine Thora des Lebens sein.

Und das konnte sie nur, wenn nach streng festgelegten hermeneutischen

Regeln der Schriftdeutung aus dem alten Bestand der Gesetze organisch
neue hergeleitet wurden. Jesus selbst war mit diesen Absichten vertraut.
Er opponierte nicht prinzipiell gegen sie, aber er trat ihnen hin und wieder

entgegen. Wichtig ist die Feststellung, daß Jesus das jüdische
Religionsgesetz in keiner Weise aufzuheben suchte. Bei Matthäus (5,17)
finden wir das Wort: «Denket nicht, daß ich gekommen bin, das Gesetz

oder die Propheten aufzulösen; nicht aufzulösen bin ich gekommen,
sondern zu erfüllen.» Gleichwohl wird es zwischen Jesus und den übrigen
Pharisäern Spannungsmomente gegeben haben. Wo lagen sie? Wie
Hillel, der etwa fünfzig Jahre vor ihm gelebt hat, sieht Jesus im Gebot
der Nächstenliebe den zentralsten Gedanken der hebräischen Bibel. Der
Satz von der Liebe zum Mitmenschen findet sich im dritten Mosebuch

(19,18), wobei das Liebesgebot sich nicht nur auf den Juden, sondern
auch auf den Fremden erstreckt (vgl. ib. Vers 33). Und wir wissen, daß

die Thora eine Fülle sozialer Vorschriften enthält. Jesus kann sich von
den Pharisäern nicht dadurch abgegrenzt haben, daß - wie so oft behauptet

wird - die Pharisäer die kultischen Gesetze mehr beachteten als die

sozialen, wogegen Jesus nur die Erfüllung mitmenschlicher Satzungen

gefordert hätte. Auch nicht darin kann die Abgrenzung bestanden haben,
daß Jesus der Werkgerechtigkeit entgegengetreten wäre. Auch die

Pharisäer lehnten sie ab. «Seid nicht wie Diener, die ihrem Herrn
dienen, um Lohn zu empfangen, sondern wie Diener, die ihrem Herrn
auch ohne Lohn dienen wollen» (Sprüche der Väter, I 3) 39.

Was Jesus wohl im Gegensatz zu einem Großteil der pharisäischen
Schriftgelehrten angestrebt hat, ist die Lösung vom Buchstaben des

39 Vgl. Hermann Cohen: Die Religion der Vernunft aus den Quellen des

Judentums (1919), S. 408 : «Die Devise des Gesetzes ist der Wahlspruch der Mischna,
die in die Liturgie aufgenommen worden ist : 'Alle deine Handlungen seien eigentlich
zum Namen Gottes.' Der Name Gottes ist das einzige Ziel der menschlichen Handlung.

»



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 335

Gebots und die Hinwendung zu seinem eigentlichen Sinn. Der Geist soll
über der Form stehen! Daher rührt seine Strenge in der Frage des

Ehescheidungsrechts (Mt 19,1-9), wo er die Ehescheidung generell
ausschließt, «weil Gottes Wille gerade auf die Eheschließung und nicht die

Ehescheidung geht; über letztere habe Moses nur wegen der menschlichen

'Herzenshärte' Bestimmungen vorgesehen» (Schoeps) 40. Auch
im Sabbatkonfhkt (Mk 3,4) und in der Frage der Reinheitsgesetze

(Mk 7,1-23) will Jesus zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem
unterschieden wissen 41. Jesus erkennt Rangunterschiede, er betont die

Bedeutung sozialer Bestimmungen und gibt ihnen den Vorrang vor den

kultischen, wenngleich er die Speise- und Reinheitsvorschriften weder
ändern noch aufheben möchte42. Schoeps betont zu Recht43: «Jesus

wollte das Gesetz erfüllen und war daher nicht auf dem Weg zu einer

neuen eigenen Halacha oder zur Reformation des Gesetzes durch
Änderungen bzw. Streichungen. Die von ihm vertretene Ethik ist eine escha-

tologische Größe, Interpretation des reinen Willen Gottes, wie er im
kommenden Reich wirklich werden wird 44.

Es ist überaus interessant, daß auch im heutigen Judentum die

Frage der absoluten, zeitlosen Verbindlichkeit der Gesetze immer wieder

aufgerollt wird. Um den Beginn des 19. Jahrhunderts ist in Deutschland
die liberal-religiöse Bewegung entstanden, die unter anderem diese

Verbindlichkeit entschieden abgelehnt hat. Das Rehgionsgesetz wurde

überprüft, und nur jene Partien wurden als gültig erachtet, die mit dem
ethischen Empfinden nicht kollidierten. Als Kriterium dieser kritischen
Betrachtungsweise galt das Standhalten vor der intellektuellen
Kontrolle. Was dem Verstand und dem Herzen widersprach, wurde aus dem

täglichen Pflichtenkodex eliminiert. Gewiß ging man beim Reinemachen

gelegentlich zu weit und holte in späteren Jahren Praktiken wieder
zurück, die man zuvor ausgeschieden hatte. Doch die Grundtendenz,
nämlich die stete Überprüfung des alten Traditionsgutes, blieb erhalten
und besteht auch heute noch 45. In diesem Lichte besehen, überdeckt
sich Jesu Bemühen um den Kern der Gesetze, um ihre eigentliche durch

40 Op. cit., S. 79.
41 Schoeps, op. cit., S. 80-84.
42 Klausner, S. 515.
43 Op. cit., S. 84 (Nr. 4).
44 Vgl. Lapide, S. 139, der «die Indizienbeweise für Jesu lebenslange Thora-

Treue» zusammenstellt.
45 Roland Gradwohl: Progressives Judentum, in: Religiöse Strömungen

im Judentum heute (1973), S. 32 ff.



316 Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

die Form oft verhüllte Intention, mit der Zielsetzung des liberalen

Judentums. Es überrascht nicht, daß ein Mann wie Ben-Chorin, der

ein Wortführer dieser Richtung ist, diese Übereinstimmung ausdrücklich
betont46. Und auch Hans Joachim Schoeps, ein Schüler Leo Baecks,
eines der bedeutendsten geistigen Führer des liberalen Judentums in
unserem Jahrhundert, meint: «... der Extrakt dieser Kritik hat seine

Aktualität noch nicht verloren, ja erst in heutiger Zeit für den Teil der

Judenheit wiedergewonnen, der das Gesetz nicht mehr als rabbinisches
Gewohnheitsrecht ausübt, sondern als Anruf und Forderung Gottes an
Israel je und je neu erfährt» 47.

Wir verstehen nunmehr auch die in der Bergpredigt (Mt 5-7 ; Lk 6,

20-49) oft wiederkehrende Wendung: «Ihr habt gehört, daß gesagt
ist» - «ich aber sage euch». Jesus wendet sich nicht gegen das Gesetz

schlechthin, sondern nur gegen seine Verengung. Nicht daß er sich mit
seinem «ich aber sage euch» eine Vollmacht zur Gesetzesentscheidung
herausnimmt, erhebt ihn über die pharisäischen Meister heraus, weil
auch diese von ihrer Legitimation überzeugt gewesen sind 4S. Vielmehr
ist es die viel freiere, ungebundenere Art der Lehrmethode, die Jesus von
vielen seiner Zeitgenossen unterscheidet und ihn fürwahr in die Nähe
mancher heutiger Rabbiner rückt.

Bei alledem darf nie außer acht gelassen werden, daß Jesus von
pharisäischem Gedankengut geprägt war, was nicht zuletzt seine Parabeln

und Gleichnisse, die unzählige Parallelen in der talmudischen
Literatur besitzen, nahelegen 49.

Haben wir bisher bloß auf die Konfrontation Jesu mit Pharisäern

hingewiesen, so soll in Kürze abgeklärt werden, ob er sich auch mit den

Sadduzäern auseinandergesetzt hat. Im Gegensatz zu den Pharisäern,
die sich vornehmlich aus dem Mittelstand rekrutierten, gehörten der
sadduzäischen Partei der Adel und die Priesterschaft an. Gegner aller

Neuerungen, lehnten sie religiöses Fortschrittsdenken ab und suchten -
wie jedes Establishment - den status quo in jeder Beziehung, auch im
geistigen Bereich zu halten. Die Entfaltung der Lehre war ihnen zuwider
und nur die wörtlichen Angaben der Bibel galten für sie als verbindlich.

46 Jesus im Judentum, S. 58.
47 Op. cit., S. 86.
48 Ben-Chorin : Jesus im Judentum, S. 59. Allerdings ist nicht zu übersehen,

daß die spitze sprachliche Formulierung, die Jesus verwendet, außergewöhnlich ist
und von einem besonderen Vollmachtsbewußtsein zeugt.

49 Vgl. H. Sxrack-P. Billerbeck : Kommentar zum Neuen Testament aus
Talmud und Midrasch. 5 Bde (1922-56).



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 317

Das führte dazu, daß sie die sogenannte Mündliche Lehre, das ist der

parallel zum Bibeltext, der Schriftlichen Lehre, laufende Traditionsfluß,

nicht anerkannten und das Gesetz wie einen ehernen Block unverändert

durch die Generationen tragen wollten. Es mochte, wie Klausner
50 meint, gewisse Vorzüge besitzen. «In allen Fällen, in denen die

schriftliche Thora schweigt oder keine ausdrücklichen Vorschriften
erläßt, sahen sie völlig von den Erschwerungen der Pharisäer ab und gaben
ihren eigenen Tendenzen Raum. » Aber es läßt die an Sicherheit grenzende
These zu, die wiederum Klausner so formuliert: «Jesus und seine

Jünger, die den breiten Volksschichten und nicht der herrschenden und
reichen Klasse entstammen, wurden von den Sadduzäern nur wenig
beeinflußt... Jesus, der galiläische Zimmermann und Sohn eines Zimmermanns,

und die einfachen Fischerleute seiner Umgebung haben sich
vielleicht mit Rücksicht auf die Notwendigkeiten des Lebens oder aus
einer nur oberflächlichen Kenntnis der pharisäischen Lehre über manche
Vorschriften hinweggesetzt; aber vom Sadduzäismus waren sie so weit
entfernt wie jene aristokratischen Priester vom einfachen Volke. Die
bloße Tatsache, daß die Sadduzäer die Auferstehung der Toten leugneten
und den messianischen Gedanken nicht weiter entwickelten, muß Jesus
und seine Jünger von ihnen ferngehalten haben ,..»S1. In Mt 21,23. 33

nimmt Jesus denn auch ausdrücklich in der Frage der Auferstehung
gegen die Sadduzäer Stellung.

Wir kommen nunmehr zum Prozeß und zur Passion. Ben-Chorin 52

spricht vom «längsten kurzen Prozeß». Und er fährt fort: «Mit Jesus von
Nazareth wurde kurzer Prozeß gemacht. Aber dieser kurze Prozeß
erwies sich als der langwierigste der Weltgeschichte. Der Prozeß Jesu ist
sicher der größte und folgenreichste Prozeß, wenn es sich auch nur um
ein überaus kurzes Verfahren gehandelt hat.» Ben-Chorin denkt an die
schreckliche Leidensgeschichte des jüdischen Volkes, die ihre Ursache
in jenem Geschehen besitzt. Immer wieder wurden die Juden des «Gottesmordes»

bezichtigt. Aus der problematischen, historisch kaum
glaubhaften Selbstverfluchung der aufgeputschten Volksmenge - «sein Blut
komme über uns und unsere Kinder» (Mt 27,25) -53 hat die Kirche die

50 Op. cit., S. 298.
51 Op. cit., S. 299.
52 Brader Jesus, S. 191.
53 Ben-Chorin, ib. S. 208, hält die Selbstverfluchung «für möglich, obwohl

die Formulierung ungewöhnlich ist». Er erinnert dabei an 2 Sam 1,16. Es will uns
scheinen, daß aus dieser Stelle für eine präsumtive Selbstverfluchung kein Nachweis
möglich ist. Davids Wort: «Dein Blut über dein Haupt», nennt die Strafe für einen

21



318 Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

Berechtigung hergeleitet, die Juden erbarmungslos zu vernichten. Dabei

hat Jesus selbst allen, die an seiner Kreuzigung teilnahmen, verziehen.

Lukas (23,34) überliefert Jesu Gebetsworte: «Vater, vergib ihnen; denn
sie wissen nicht, was sie tun!»54 Ben-Chorin schreibt sehr zutreffend:

«Theologisch gesehen, wird die Selbstverfluchung des Volkes, wenn sie

jemals geschehen ist, durch das Gebet Jesu am Kreuze aufgehoben;
aufgehoben im doppelten Sinne der Annullierung der Rechtskräftigkeit
und der Erhebung zum Gebet... Selbst wenn aber tatsächlich einige
wilde Schreier oder von der Clique des Hohenpriesters abhängige und
bezahlte Kreaturen einen solchen Schrei ausgestoßen haben sollten,
könnte dieser Ausbruch des organisierten Volkszornes noch nicht einmal
den Juden Jerusalems in toto und den Festpilgern aus dem übrigen
Lande und der Diaspora zur Last gelegt werden, noch weniger der Masse

der Juden im übrigen Lande, die von den Vorgängen nicht die geringste

Ahnung hatten, bestimmt nicht den Gemeinden von Alexandrien bis

Rom, und am allerwenigsten den Juden späterer Generationen 55. Und
doch hat hier die Kirche eine Kollektivschuld konstruiert und aus ihr
Jahrhunderte lang einen Rechtstitel zur Diskriminierung der Juden, ja
zu ihrer Vertreibung und teilweisen Vernichtung abgeleitet. Ob diese

verhängnisvolle Selbstverfluchung jemals erfolgt ist, kann nicht mehr

festgestellt werden, daß sie aber wirksam wurde, ist um so deutlicher zu
erweisen. Primär zeigt sich hier, daß die Kirche Christi das Gebot der
Feindesliebe niemals wirklich vernommen hat» 56. Von jüdischer Seite

anerkennt man daher die am letzten Vatikanischen Konzil nicht ohne

innere Widerstände angenommene Judenerklärung, die Israel von der

Anklage des «Gottesmordes» freispricht und damit auch die quasi neu-
testamentlich fundierte Verfolgungstendenz ächtet. Wie ergreifend ist
das kurz vor seinem Tode am 3. Juni 1963 von Papst Johannes XXIII.
verfaßte Bußgebet: «Wir erkennen nun, daß viele, viele Jahrhunderte
der Blindheit unsere Augen bedeckt haben, so daß wir die Schönheit Deines

auserwählten Volkes nicht mehr sehen und in seinem Gesicht nicht
mehr die Züge unseres erstgeborenen Bruders wiedererkennen. Wir er¬

begangenen Mord und steht in keinem Zusammenhang mit einer vom Täter zuvor
ausgesprochenen Fluchformel.

54 Vgl. auch Karl Hermann Schelkle: Die «Selbstverfluchung» Israels nach
Matthäus 27, 23-25. In: Freiburger Rundbrief (1966), S. 52 ff.

55 Vgl. die entsprechenden Überlegungen von Augustin Kardinal Bea (zit. bei
Lapide, S. 32).

56 Ib. S. 209.



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 319

kennen, daß das Kainszeichen auf unserer Stirn steht. Jahrhunderte
lang hat Abel darniedergelegen in Blut und Tränen, weil wir Deine Liebe

vergaßen. Vergib uns die Verfluchung, die wir zu Unrecht aussprachen
über den Namen der Juden. Vergib uns, daß wir Dich in ihrem Fleische

zum zweitenmal kreuzigten. Denn wir wußten nicht, was wir taten ...» 57.

Der Prozeß Jesu kann in vier Phasen unterteilt werden: 1. Voruntersuchung

durch Hannas, 2. nächtlicher Vorprozeß unter Kaiphas, 3.

Vollsitzung des Synhedrions, 4. Vorführung vor Pontius Pilatus 58. Die Frage,
welche Leute im Synhedrion, der obersten Gerichtsbehörde saßen, ist

von jüdischen Gelehrten des öfteren aufgeworfen worden. Während
Klausner der Ansicht ist, das Synhedrion habe «in der Hauptsache aus
Sadduzäern» bestanden, weil nach pharisäischer Tradition, die die

Sadduzäer nicht akzeptierten, über Kriminalsachen nur am Tage
verhandelt werden durfte 59, setzt Ben-Chorin stillschweigend eine
pharisäische Zusammensetzung voraus. In einem interessanten Artikel über
den Prozeß hat der israelische Oberrichter haim H. Cohn60 die Vermutung

ausgesprochen, das nächtliche Verhör unter Kaiphas habe dazu

gedient, Jesus zu der Rücknahme der Selbstproklamation als «König
der Juden» zu bewegen. Cohn sagt: «Nothing could have been further
from their intentions, or more harmful to their purpose, than to arouse
the discontent and disaffection of the people by lending a hand in the
execution by the Romans of one in their midst; whereas any action on
their part to prevent such execution would, if successful, have been

likely to arouse popular applause and to reinstate the Sanhédrin in the

eyes of the people as their natural and legitimate leaders.» Nichts konnte
nach Cohn dem Rat, der beim Volk der Zusammenarbeit mit den

römischen Usurpatoren verdächtigt und zum anderen durch die Römer
in seiner Handlungsfreiheit eingeschränkt war, unerwünschter sein, als

die Verurteilung eines beim Volke behebten Mannes, der zugleich ein

Pharisäer, also ein Parteigänger des Synhedrions selbst war. Durch die

Bewahrung Jesu vor dem Tode hätte das Synhedrion seine Position in
den Augen des Volkes gefestigt und wäre als dessen Repräsentant hervor-

57 Wie sich der christliche Religionsunterricht in der Praxis angesichts dieser
Hinwendung zur Humanität verhalten sollte, haben eindrücklich J. F. Konrad
und Pinchas E. Lapide gezeigt (in: Judentum im christl. Religionsunterricht,
Schriften der evang. Akad. in Hessen u. Nassau, Heft 93, 1972).

58 Ben-Chorin, ib. S. 195 ff.
59 Op. cit., S. 471.
60 Reflections on the Trial and Death of Jesus, (1967), S. 24.



320 Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

getreten. Mit Vehemenz attackiert der Gelehrte die irrige Ansicht, Pilatus

sei ein Unschuldslamm gewesen. Er war ein «unbeweglicher,
grausamer und böser Mensch» (so Philo von Alexandrien) 61, der unbewaffnete

jüdische Pilger und auch Samaritaner niedermetzeln ließ. Die
Reinwaschung des Pilatus wurzelt im neutestamentlichen Bestreben, die

Römer zu entlasten und den Juden alle Schuld am Tode Jesu in die

Schuhe zu schieben. Tatsächlich ist aber Jesus durch die Römer gekreuzigt

worden - durch eine Todesart, die als die grausamste der ganzen
Antike zu gelten hat 62 - und nicht etwa, weil er in religiöser Hinsicht
Anstoß erweckt haben mochte, sondern weil er politisch gefährlich werden

konnte. Nach damaligem Brauch pflegte man über dem Kopf des

Hingerichteten den Titulus anzubringen, eine Tafel mit kurzer
Urteilsbegründung. Bei Jesu Kreuz stand INRI, Jesus Nazarenus Rex Iudaeorum.
Die Römer haben also Jesus als jüdischen Kronprätendenten verurteilt,
wie auch danach die römischen Soldaten Jesus als König der Juden
verspottet haben.

Man muß sich freilich fragen, aus welchem Grund Jesus bei den

jüdischen Behörden auf Feindschaft gestoßen war. Klausner 63 und
Dubnow 64 denken an den Anklagepunkt der Gotteslästerung, die durch
die angemaßte Messianität erfüllt gewesen sei. Ben-Chorin 65 nennt die

drei Anklagepunkte: Tempelschändung (nach Mk 14,57-58), Steuerverweigerung

gegenüber der kaiserlichen Regierung (nach Lk 23,2) und
ebenfalls die Messianität (Lk 22,66-68). J.Kaufmann66 hält falsches

Prophetentum (vgl. Dt 18,20-22) und Gotteslästerung 67 als Motive zur
Anklageerhebung. Wir meinen mit Paul Winter 68, daß die Frage,

warum die Autoritäten offizielle Schritte gegen Jesus unternahmen, nicht
mit Sicherheit beantwortet werden kann. Haben die Juden nicht gerade

zur Zeit der römischen Unterdrückung sehnsüchtig auf die Ankunft des

61 Bei Ben-Chorin: Bruder Jesus, S. 194.
62 Vgl. E. Stauffer: Jerusalem und Rom, (1957), S. 127. Er zitiert Cicero:

der Kreuzestod ist die «grausamste und fürchterlichste Todesstrafe».
63 Op. cit., S. 474.
6+ II, S. 535.
65 Bruder Jesus, S. 196 f.
66 Op. cit., S. 391.
67 Vgl. dazu die Argumente von Lapide (S. 34), nach denen Jesus keine

Gotteslästerung begangen hat. Hätte er sich ihrer schuldig gemacht, so wäre er
zudem nach jüdischem Recht nicht durch menschliche Richter getötet worden.
(Die Strafe war: Geißelung oder Ausrottung durch Gottes Hand.) Lapide folgert
daraus: «Römisches Recht gelangte zur Anwendung ...»

68 On the Trial of Jesus, 1961, S. 138.



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 321

Messias gewartet? Wenn sich Jesus als Messias sah, so hätte dies großen

Jubel auslösen müssen, vorausgesetzt, daß er den Frieden und die

Tilgung der römischen Herrschaft herbeigeführt hätte. Die Juden hatten
wahrlich keinen Grund, einen präsumtiven Erlöser zu töten. Auch der
Tatbestand der Gotteslästerung ist an den Haaren herbeigezogen. Wenn
Jesus wirklich der Messias war, so entsprach sein verklausuliertes Reden

vom «Sitzen zur Rechten Gottes» und sein Herabfahren aus den Wolken
dem mythischen Bild des Danielbuches. Wir können daher nicht umhin,
eine Gewißheit in der Frage des Beschuldigungsinhalts zu bestreiten,
und sind der Ansicht, daß in den Schriften des Neuen Testaments die

jüdischen Behörden bewußt einer Schuld bezichtigt werden, die sie gar
nicht auf sich geladen haben 69.

Wie dem sei, mit Jesu Tod endet das jüdische Jesus-Bild. Ben-
Chorin hält fest70: «Der Auferstehungsmythos, die Erscheinungen des

Auferstandenen in Emmaus, Galiläa und in Jerusalem sowie die Himmelfahrt

werden wiederum aus dem jüdischen Jesusbild eliminiert. Das

jüdische Jesus-Bild kennt also weder Weihnachten, die Krippe und den
Stern von Bethlehem, noch Ostern, das offene Grab und den
Auferstandenen. Das jüdische Jesus-Bild ist das menschlich-allzumenschliche
Bildnis eines tragischen Genies; eines zutiefst jüdischen Menschen.» Hier
beginnt der christliche Glaube, mit dem Jesus selbst nach jüdischer
Auffassung nur indirekt etwas zu tun hat. Jesus ist bis zu seinem Tode Jude
gewesen und geblieben. Er hat eine jüdische Hoffnung, die Hoffnung
auf das messianische Friedensreich, zu erfüllen versucht, aber er hat
nicht im mindesten einen neuen Glauben, der mit wesentlichen Ideen des

Judentums gebrochen hat, begründen wollen. Er ist Hauptgegenstand
christlicher Glaubensweise, aber nicht deren Initiant. Der Jude, der sich

mit Jesus beschäftigt, kann sich vollkommen in seine Gedanken und
Absichten hineinleben. Christliche, d. h. paulinische, nachjesuanische
Theologie hingegen wird er mit der tiefen Achtung vor dem Glauben des

Mitmenschen respektieren, doch nie nachvollziehen können. Leo Baeck
hat ein sehr wichtiges kleines Buch geschrieben: Das Evangelium als

Urkunde der jüdischen Glaubensgeschichte (1938). Der Titel ist symptomatisch

für das gewandelte jüdische Jesus-Verständnis. Über die

Verkündigung des Paulus finden sich die folgenden prägnanten Worte71:
«Nicht die Lehre Jesu, sondern eine Lehre von ihm, nicht der Glaube, den

69 Vgl. Lapide, S. 36-41.
70 Jesus im Judentum, S. 43.
71 S. 39.



322 Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

er in sich getragen und der aus ihm zu seinen Jüngern strahlte, sondern

der Glaube an ihn hat hier den Platz 72 » Mit aller Deutlichkeit präzisiert

er die Unterschiede zwischen Judentum und Christentum in seinem

Vortrag «Judentum, Christentum und Islam» (1956) : «Im Judentum ist
Gott der offenbarende Gott, im Christentum ist er der offenbarte Gott.
Was will das bedeuten

Für Paulus hat in Jesus Gott sich offenbart, er ist Gott, der zur
Erde niedergekommen ist Das Judentum sagt, Gott ist der
offenbarende Gott, das ewige Geheimnis, das alles trägt. Und hieraus ergibt
sich der zweite Unterschied : Paulus und die, die nach ihm kamen, sagen :

Das, was Gott offenbart, ist die Erlösung, die Gnade. Das Judentum sagt,
Gott offenbart Gebot und Gnade. Kein Gebot ohne die Gnade, keine
Gnade ohne das Gebot... Daraus ergibt sich der dritte Unterschied: Im
Judentum entscheidet sich der Mensch für Gott. Man könnte sagen, er
wählt Gott. Im Christentum ist es umgekehrt: Gott wählt einige
Menschen aus, er erwählt einige Menschen in der sogenannten Prädestination

Und so kann man diesen Unterschied auch in zwei Worte fassen:

Im Christentum ist das Entscheidende Erlösung, im Judentum ist das

Entscheidende Versöhnung Im Christentum ist der Platz das
Entscheidende und im Judentum der Weg» 73.

Ben-Chorin 74 hat für die Charakterisierung des Trennenden und
Vereinigenden von Judentum und Christentum die folgende berühmte
Wendung gefunden: «Der Glaube Jesu eint uns - aber der Glaube an

Jesus trennt uns.»

Wir dürfen festhalten: Trotz allem Trennenden gibt es sehr viel
mehr, das Juden und Christen verbindet: dieselbe Glaubensgrundlage
in den Schriften der hebräischen Bibel, viele Gebete und Feiertage und
die Struktur des Gottesdienstes überhaupt. Zweitausend Jahre lang ist
das Andersartige der beiden Religionen überbetont worden. Es liegt im
Interesse eines ehrlichen Dialogs, bei dem nicht missioniert, sondern der

Partner als gleichberechtigt angesehen wird, endlich das Gleiche, den
selben Wurzelgrund zu entdecken. Die Furcht, es könnte zu einem
jüdisch-christlichen Synkretismus kommen, die der orthodoxe Rabbiner

72 Vgl. dazu Bubers Unterscheidung von emuna und pistis, in: «Zwei
Glaubensweisen» (Werke, I). Auch für Buber steht Jesu Lehre (und jene des Urchristentums,

das man eig. «Urjudentum» nennen sollte!) in einem scharfen Gegensatz zu
den Intentionen des Paulus.

73 S. 10-13.
74 Jesus im Judentum, S. 67.



Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart 323

Josy Eisenberg einmal geäußert hat75), scheint uns dabei völlig
unbegründet. Es geht nicht um einen Synkretismus, sondern um ein wirkliches
und echtes Gespräch, bei dem die eigene Position gefestigt und die andere

in wirklicher Partnerschaft ernstgenommen wird.

Fassen wir die Quintessenz unserer Ausführungen zusammen:

1. Jesus ist Jude gewesen und läßt sich als wirklicher Bruder in
die Geistes- und Volksgeschichte Israels einfügen.

2. Sein Messianitätsanspruch konnte bei der Gesamtheit des Volkes
kein Gehör finden, weil die Welt je und je unerlöst gebheben ist.

3. Sein Kampf gegen Pharisäer ist nicht prinzipieller Natur, - er

war vermutlich selbst ein Pharisäer - sondern wendet sich gegen
Auswüchse und Entartungen pharisäischer Lehrer und Lehren. Seine Kritik
findet ein Gegenstück in den Kritiken des Talmuds selbst.

4. Der Prozeß gegen Jesus und seine Hinrichtung gehen zu Lasten
der Römer, die in ihm einen politischen Aufwiegler, den «König der

Juden», gesehen haben. Pilatus ist dabei alles andere als ein Unschuldslamm.

Der Anteil der Juden an Jesu Verurteilung ist nicht eruierbar.
Keinesfalls darf sie der Gesamtheit Israels angelastet werden. Der Haß

gegen die Juden ist zugleich ein Haß gegen Jesus selbst.

5. Das moderne jüdische Jesus-Verständnis holt Jesus ins jüdische
Volk zurück, zugleich aber sucht es einer Verwischung der Grenzen zum
Christentum entgegenzuwirken. Das gesamte österliche und nachösterliche

Geschehen mit allen seinen Implikationen findet keinen Platz im
jüdischen Jesus-Bild.

6. Jesus ist eine unübersehbare Gestalt der jüdischen
Glaubensgeschichte. Im Kult und Alltag des Judentums wird auf Jesus aber kein
Bezug genommen. Das Neue Testament wird als «Urkunde der jüdischen
Glaubensgeschichte» (Baeck), nicht jedoch als Glaubensschrift
anerkannt.

7. Den verschiedenen Positionen zum Trotz muß mehr denn je der

jüdisch-christliche Dialog gefördert werden. Jesus ist gleichsam die

Klammer, die Juden und Christen verbindet und sie in gegenseitiger
Respektierung das gemeinsame Ziel anvisieren läßt: die Bruderschaft
aller Menschen in einer Welt des Friedens und der Sicherheit - im Glauben

an Gott und den Sinn unseres Lebens.

75 Le Monde, Paris, 7. 5. 1966.


	Das neue Jesus-Verständnis bei jüdischen Denkern der Gegenwart

