
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

Autor: Baumbach, Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Günther Baumbach

Die Stellung Jesu

im Judentum seiner Zeit1

G. Lindeskog hat in einer kleineren Abhandlung über den «Prozeß

Jesu im jüdisch-christlichen Religionsgespräch»2 folgende Feststellung
gemacht, die auch für unser Thema wichtig ist: «Alles kommt darauf

an, wie wir die Rolle Jesu unter seinen Zeitgenossen auffassen. Wenn
wir ihn uns als einen im Grunde harmlosen Laienprediger vorstellen,
dann verstehen wir nichts vom Ausgang seines Lebens. Das Wirken Jesu
inmitten seines Volkes ist somit das X, dessen Wert wir bestimmen
müssen, um die Gleichung lösen zu können». Da Jesu «Zeitgenossen» in
mehrere Gruppen zerfielen - in Zeloten und Sikarier, Pharisäer, Saddu-
zäer und Essener - müssen wir Jesu Verhältnis zu diesen Gruppen
behandeln. Allerdings werden wir eine Gruppe gleich von vornherein
ausklammern: die Essener. Es ist zwar oft behauptet worden, daß die
betont priesterlich-kultisch ausgerichteten Essener 3 - speziell in ihrer
qumranischen Ausprägung - die Lehrmeister Jesu und des Christentums

gewesen seien 4, aber einer solchen Behauptung fehlt deshalb die
erforderliche wissenschaftliche Evidenz, weil in der ältesten Jesusüberlieferung

priesterliehe Züge schwerlich nachweisbar sind. Hinzu kommt, daß
den Essenern jede Diskussion mit Nicht-Ordensmitgliedern untersagt

1 Unveränderte Fassung einer Gastvorlesung, die im Sommersemester 1973
an der Evang.-Theol. Fakultät der Universität Zürich und an der Kath.-Theol.
Fakultät Luzern gehalten wurde.

2 In: Abraham unser Vater, Michel-Festschrift, 1963, 333 f.
3 Vgl. L. Rost: Qumranprobleme, in: EvTh 18, 1958, 97 ff.
4 Vgl. G. Lindeskog: Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum, 1938, 267;

E. Wilson : Die Schriftrollen vom Toten Meer, 1956, 112 f. ; G. Pätsch bei P. Alfa-
ric: Die sozialen Ursprünge des Christentums, 1963, xix-xxi.

19



286 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

war (vgl. 1 QS IX, 16 f.), so daß auch keine Streitgespräche Jesu mit
dieser Gruppe stattfinden konnten. Im Blick auf die anderen jüdischen
Gruppen ist dagegen anzunehmen, daß Jesus mit ihnen positive oder

negative Berührungen gehabt hat. Nur ist es sehr schwer, diese im
einzelnen genau zu erheben, weil einerseits die Evangelien als «Glaubenszeugnisse»

von den Interessen und Bedürfnissen der nachösterlichen
Gemeinde geprägt sind und deshalb keine zuverlässigen historischen
Urkunden darstellen, und weil andererseits die Evangelisten nur das

pharisäisch-rabbinische Judentum kannten und deshalb mehr oder
minder stereotyp die Pharisäer zum Gegenüber Jesu deklariert haben.

Aus diesem Grund ist es notwendig, sowohl die Situation des Judentums
in Palästina, speziell in Judäa, z. Zt. Jesu genau zu erhellen, als auch
die Tendenzen der späteren kirchlichen Entwicklung zu berücksichtigen,
um zu begründeten Aussagen über Jesu Stellung im Judentum seiner
Zeit zu kommen. Da die Traditionsgeschichte deutlich macht, wie

problematisch die sog. Jesuslogien hinsichtlich der Frage ihrer Echtheit
sind, muß bei Jesu Tod eingesetzt werden, weil dieser historisch das am
sichersten bezeugte Faktum ist5. Zudem handelt es sich hier um eine

der Tatsachen, «die der Ausbreitung der neuen Lehre mehr im Wege
standen, als daß sie sie gefördert hätten, die den Hörern schwer erträglich
sein und in ihnen eher Zweifel als Bereitschaft wecken mußten» 6. Indem
in den ältesten christlichen Bekenntnissen eine Deutung des Kreuzestodes

Jesu versucht wird 7, zeigt sich das Bemühen der frühen Christenheit,

das Ärgerliche und Anstößige dieses Ereignisses zu überwinden 8.

Weil gerade Jesu Kreuzestod historisch zuverlässig bezeugt ist,
soll die Darstellung unseres Thema an der Frage nach den causae crucis

ausgerichtet sein9. Da die Kreuzigungsstrafe eine von den Römern

5 Vgl. J. Geiselmann: Jesus der Christus I, 1965, 52.
6 W. Trilling: Fragen zur Geschichtlichkeit Jesu, 1966, 46.
7 Vgl. 1 Ko 15,3; Rom 3,25; 4,25 u. ö.
8 Vgl. Dtn 21,23: «Ein Gehenkter ist von Gott verflucht.» Zu 1 Ko 1,23a:

«der gekreuzigte Christus ein Ärgernis für die Juden» vgl. Justin: Dialog cum
Judaeo Tryphone 32: «Jener, euer Christus, wie ihr ihn nennt, war so unansehnlich
und niedrig, daß er zur größten Schmach, die das Gesetz ausspricht, verurteilt
wurde; denn er ist ans Kreuz geheftet worden.» Zu 1 Ko 1,23b: «eine Torheit für
die Heiden» vgl. Lukian : De morte Peregrini 13 : «Ihr erster Gesetzgeber hat ihnen
beigebracht, die griechischen Götter zu verleugnen und ihre Knie vor jenem gekreuzigten

Sophisten zu beugen und nach seinen Gesetzen zu leben. »

9 Vgl. J. Geiselmann, a.a.O., Ill; J. Moltmann: Der gekreuzigte Gott,
1972, 120.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 287

hauptsächlich über Hochverräter und Aufrührer verhängte
Bestrafungsart war 10, folgt daraus, daß es die Römer waren, die Jesus aus

politischen Gründen zum Tode verurteilten. Aus Josephus erfahren wir,
daß diese Todesart besonders häufig von den römischen Prokuratoren

gegen die aufständischen Sikarier - d. h. den messianisch-charismatisch

ausgerichteten linken Flügel der jüdischen Aufstandsbewegung, der
seinen Ausgangspunkt in Galiläa und seinen Hauptstützpunkt in Masada

hatte 11 - angewendet wurde; denn gemäß Ant XX, 102 ließ Tiberius
Alexander (46^-8) die beiden Söhne von Judas Galiläus: Jakobus und
Simon kreuzigen; gemäß BJ II, 241 überantwortete Ummidius Quadra-
tus (50), der Legat von Syrien, die von Cumanus (48-52) gefangenen
Aufrührer dem Kreuzestod; über die Prokuratur des Felix (52-60) wird
in BJ II, 253 berichtet: «Die Zahl der von ihm gekreuzigten «Räuber»
und der Einwohner, denen eine Verbindung mit diesen nachgewiesen
werden konnte und die er darum bestrafte, wuchs ins Ungeheure» 12.

Diese Beispiele machen offenkundig, daß Jesus von den Römern als

«Zelotenführer» 13 hingerichtet wurde. In diese Richtung weist auch der

von allen vier Evangelisten überlieferte Titulus über dem Kreuz, der die
Ursache der Verurteilung angibt und die bei Jesus lautet: «König der
Juden», also auch politischer Art ist. Da in der ältesten Form des Titulus
in Mk 15,26 keine apologetischen oder für den zweiten Evangelisten
typische theologische Motive erkennbar sind, besteht kein Grund, an
der Authentizität dieser Angabe zu zweifeln 14. Die entscheidende Frage
lautet: Stimmt diese causa crucis? War Jesus wirklich ein solcher
Revolutionär, als der er von den Römern verurteilt wurde? 15

10 Vgl. J. Blinzler: Der Prozeß Jesu, I9603, 263 f.
11 Vgl. G. Baumbach: Jesus von Nazareth im Lichte der jüdischen Gruppenbildung,

1971, 11-22.
12 Weitere Beispiele bei J. Blinzler a. a. O., 264.
13 Vgl. O. Cullmann : Der Staat im Neuen Testament, 19612, 30 f. ; R. Meyer:

Der Prophet aus Galiläa, 1970, 113.
14 Vgl. P. Winter: On the trial of Jesus, 1961, 108 f.
15 Hinzu kommt, daß nach M. Dibelius «die Pilatusszene Mk 15,2—4 durch

Rückschluß aus der überlieferten aitia am Kreuz gewonnen » sein könnte (Botschaft
und Geschichte I, 256). Die spiritualisierende Deutung, die der vierte Kvangelist
diesem Titel gibt (vgl. Joh 18,36 f.; 19,21 f.), offenbart die Schwierigkeit, vor die
diese Inschrift stellte, und spricht darum für ihre Historizität. Im gleichen Sinne
ist das Faktum zu bewerten, daß hier nicht der religiöse Titel: «König Israels»
(Johl,49; 12,13; Mk 15,32) gebraucht wird, sondern der politische: «König der
Juden» über den sich damals nicht nur die Juden, sondern auch die Jesusanhänger

ärgern mußten (vgl. E. Lohmeyer: Das Evangelium des Markus, 1957, 343).



288 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

I.

Eine bejahende Antwort wird auf diese Frage von den Vertretern
der sog. Zelotenhypothese gegebe die im Anschluß an Reimarus,
Kautsky, Kalthoff und Eisler ein revolutionäres Jesusbild propagieren,
wonach Jesus als «Messias der Rebellion» (Kautsky) direkte revolutionäre
Aktionen gegen die Römer ausgeführt habe und deshalb von letzteren
gekreuzigt wurde 15. Da in den Evangelien jedoch nur wenige Hinweise
auf ein solches Jesusbild vorhanden sind, wird behauptet, Jesus sei

von den Evangelisten aufgrund der veränderten politischen Situation
aus einem politisch-kämpferischen Messias in einen pazifistischen
Erlöser verwandelt worden 17. Wie die Barabbas-Perikope (Mk 15,7 ffp)
und die lukanische Apostelgeschichte zeigen, gab es wirklich im
Urchristentum eine derartige Tendenz, Jesus von den Zeloten und die christliche

Kirche von dem Verdacht einer romfeindlichen Gesinnung zu
distanzieren. Ein «harmloser Laienprediger» wäre aber weder von Juden
noch von Römern zum Tode verurteilt worden. Insofern muß Jesus
durch sein Verhalten und Reden bei den herrschenden judäischen und
römischen Behörden solchen Anstoß erregt haben, daß diese seine

Beseitigung für notwendig oder zumindest für wünschenswert erachteten.
Ein gänzlich unpolitisches Jesusverständnis scheidet somit von
vornherein aus 18. Als problematisch ist dann auch Bultmanns These zu
beurteilen, Jesu Hinrichtung sei «aufgrund eines Mißverständnisses
seines Wirkens als eines politischen» geschehen 19; denn jedes religiöse
Verhalten wirkt sich politisch aus, geschieht also niemals im luftleeren
Raum. Offensichtlich sah das Jesusbild der judäischen und römischen

Obrigkeit anders aus als das der Jünger und der Urkirche. Unter
Berücksichtigung der großen Bedeutung, die Ostern für die christliche Traditionsbildung

gehabt hat, kann prinzipiell die Möglichkeit nicht ausgeschlossen

werden, daß Jesus von den Evangelisten «aus einem politisch-kämpferischen

Messias in einen pazifistischen Erlöser» verwandelt wurde.
Und doch läßt sich diese Behauptung der Vertreter der Zeloten-

16 Vgl. J. Carmichael: Leben und Tod des Jesus von Nazareth 1966;
S. G. F. Brandon: Jesus and the Zealots 1967; F.Andermann: Das große
Gesicht, 1970.

17 Ähnlich auch H. W. Bartsch, in: ThLZ 97, 1972, 731.
18 Vgl. auch J. Moltmann, a. a. O., 131.
19 R. Bultmann: Das Verhältnis der urchristlichen Christusbotschaft zum

historischen Jesus, 1960, 12.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 289

hypothese weder im Blick auf die Umwelt noch im Blick auf die

Evangelienaussagen überzeugend unterbauen. Wenn nämlich Jesus so poli-
tisch-messianisch aufgetreten wäre, dann hätte es keinen Prozeß gegeben,

weder vor jüdischen noch vor römischen Behörden. Wie sich aus

Josephus ergibt, griffen die Römer sofort mit Waffengewalt ein, wenn
sich im ersten nachchristlichen Jahrhundert im Raum Judäa-Samaria
ein Messiasprätendent erhob. Es ist hier an den Samaritaner zu erinnern,
der sich unter Pilatus im Jahre 35 durch ein Beglaubigungswunder auf
dem Garizim als Moses redivivus erweisen wollte 20, sowie an Theudas,
der unter Fadus (44-46) als Josua redivivus durch den Jordandurchzug
sein Land für Gott erobern wollte21, ferner an den Ägypter, der unter Felix
(52-60) Josuas wunderbare Einnahme von Jericho an Jerusalem wiederholen

wollte 22, um es dadurch von der Römerherrschaft zu befreien 23.

In den genannten Fällen erstickten die sofort herbeigeeilten römischen

Truppen die messianischen Aufstandsbewegungen im Ansatz. Für die
Römer handelte es sich hierbei um eine rein militärische Angelegenheit,
die keinerlei juristische Formalitäten erforderte. Da es für die Juden
kein strafwürdiges Vergehen war, einen Messiasanspruch zu erheben,

traten in diesen Fällen jüdische Behörden nicht in Aktion.
Wenn auch gegen die von allen vier Evangelisten unterschiedlich

berichteten zwei Prozesse vor jüdäischen und vor römischen Gerichten
viele Bedenken geltend zu machen sind 24, so wird doch heute selbst von
maßgebenden jüdischen Forschern die Historizität von zwei Verhandlungen

angenommen, wobei jedoch mit guten Gründen die vor der

jüdäischen Behörde nur als eine Art Voruntersuchung zum Zwecke der

Auslieferung Jesu an die Römer aufgefaßt wird 25. Indem somit in der
Sache Jesu von Nazareth juristisch und nicht militärisch vorgegangen
wurde 26, scheidet von vornherein eine messianisch-zelotische Deutung
des Jesusgeschehens aus.

Gegen ein solches Jesusverständnis spricht auch das Ergebnis von

20 Vgl. Ant. XVIII, 85 ff.
21 Vgl. Ant XX, 97 f. ; Apg 5,36.
22 Zum erhofften Zusammenbruch der Mauern vgl. Jos 6,16.
23 Vgl. Ant XX, 167 f.; BJ II, 258 ff.; Apg 21,38 und dazu R.Meyer, in:

ThWB VI, 826 f.
24 Vgl. R. Bultmann: Die Geschichte der synoptischen Tradition, 19573,

290-294.
25 Vgl. Schalom Ben-Chorin: Jesus im Judentum, 1970, 22 f., unter Hinweis

auf P. Winter, S. Zeitlin, Ch. H. Sohn; ferner auch D. Flusser, Jesus, 1968.
26 Zur Problematik von Joh 18,12 vgl. R. Bultmann: Das Evangelium des

Johannes, 195313, 493.



290 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

F. Hahns und E. Dinklers kritischer Exegese zu Mk 8,27-33p, wonach
V. 33b ursprünglich Jesu scharfe Ablehnung des politisch gemeinten
Messiastitels im Petrusbekenntnis zum Ausdruck brachte 27. «Da das

Schweigegebot (V. 30) markinisch, die Leidensankündigung (V. 31)
nachösterliches vaticinium ist, so muß sich das Satanswort (V. 33) mitsamt
dem phronein ta ton anthropon auf das Messiasbekenntnis des Petrus
beziehen»28. Nimmt man das Satanswort Jesu als die ursprüngliche
Antwort auf das Petrusbekenntnis, dann wird verständlich, daß Markus
und vor allem Matthäus durch Umgestaltungen redaktioneller Art und
durch Einschübe eine Aufwertung des Petrusbekenntnisses (und damit
eine Verchristlichung des Messiastitels) anstrebten; denn die nachösterliche

Gemeinde bekannte Jesus als den Messias aufgrund von Kreuz und
Auferweckung und wertete darum das Bekenntnis zu Jesus als Christus

positiv. Wenn es Jesus prinzipiell abgelehnt hat, sich Messias nennen zu
lassen, dann wird verständlich, daß keine bewaffneten Aktionen von
ihm oder von seinen Anhängern gegen die Römer berichtet werden. Die
Schwertstreichaffäre Mk 14, 47 f. kann nicht dagegen angeführt werden,
weil das Subjekt des Schwertstreichs in der ältesten Überlieferung einer
der Umstehenden, ein Zuschauer ist (Mk 14,47), der bei Matthäus und
Lukas zu einem der Jünger wird (Mt 26,51; Lk 22,50), um im Johannes-
Evangelium mit Simon Petrus identifiziert zu werden (Joh 18,10). Somit
läßt sich hier die gleiche Überlieferungstendenz wie in Mk 14,4 («einige»),
Mt 26,8 («die Jünger») und Joh 12,4 («Judas der Iskariote») erkennen.
Die in Mk 14,47 ganz beiläufig erzählte Begebenheit, die keineswegs
den Charakter eines bewaffneten Aufstands der Jünger hat, ist in den

späteren Evangelien ekklesiologisch verformt worden, um als Mahnung
für die Gemeinde zu dienen 29. Daß Jesus hier als «Messias der Rebellion»

agiert, kann nur eine die Überlieferungsgesetze nicht beachtende Exegese

behaupten.
Auch Lk 22,36-38 führt zu keinem anderen Ergebnis; denn hier

liegt eine lukanische Weisung für die Zeit nach Jesu Tod vor, die eine

Zeit der Verfolgung und des Leidens für die Gemeinde sein wird und auf
die sie darum vorbereitet werden soll. Das «Schwert» signifiziert dabei

27 Vgl. F.Hahn: Christologische Hoheitstitel, 19642, 174 f.; E. Dinkler:
Petrusbekenntnis und Satanswort, in : Zeit und Geschichte, Bultmann-Dankesgabe,
1964, 127-153.

28 E. Dinkler, a. a. O., 141.
29 Vgl. die Mt 26,52 f. und Lk 22,51 in paränetischer Absicht zugefügten

Logien.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 291

das notwendige Gewappnetsein zum Kampf, der in Gestalt der Verfolgung

auf die Kirche zukommt30.
Aber auch gegen eine politisch-zelotische Auslegung des Logions

Mt 10,34; Lk 12,51 sind Bedenken anzumelden. Das 'baiein machairan'
weist nämlich nicht darauf hin, daß Jesus sich dadurch als kriegerischer
Messias bezeichnen wolle. Daß Jesus ein Schwert getragen hat, läßt sich
selbst aus Mk 14,47p nicht entnehmen. Dann kann aber nur gemeint
sein, daß «mit Jesu Kommen der endzeitliche Friede noch nicht
angebrochen ist, sondern der letzte Kampf» 31. Jesus hat sich somit nicht als

Friedensbringer im Sinn der Heilspropheten von Jer 6,14; 14,13; 28,9;
Mi 3,5 ff. ; Hes 3,16 verstanden, die unter Umgehung des Gerichts einen

vordergründigen Frieden verkündigten, sondern als einer, der Unruhe
und Gericht, d. h. Scheidung durch seine Entscheidungsforderung
bringt. Auf diese Weise wird auch der diametrale Unterschied zu dem
römischen Kaiser Augustus markiert, der sich als «Hüter des Friedens»
im politisch-staatsrechtlichen Sinne verstand 32. Gericht und Scheidung
sind auch in dem Logion Lk 12,49 mit «Feuer» gemeint33. Formal
gesehen besteht hier eine Berührung mit den Sikariern, die ihren
Befreiungskampf als Vollzug des Gerichts und der Rache Gottes an allen
Unreinen, d. h. an den Römern und den jüdischen Quislings, verstanden.
Und doch wird gerade an diesem Punkt die völlige Andersartigkeit der

von Jesus gebrachten Scheidung erkennbar. Wenn nämlich eines zum
Urgestein der Jesusüberlieferung gehört, dann ist es seine Zuwendung
zu den Unreinen: den Zöllnern, Huren, Sündern, Besessenen und
Ausgestoßenen, und seine Gerichtsansage über die Reinen: die Frommen,
Gerechten und Gesetzesstrengen 34. Das erste Gebot ist von Jesus
niemals - im schroffen Unterschied zu den Sikariern 35 - als Ermächtigung
zum «heiligen Krieg» gegen die das «heilige Land» verunreinigenden
Römer und deren Helfershelfer ausgelegt worden. Weil Jesus Gott nie-

30 "Vgl. R. Völkl: Christ und Welt nach dem Neuen Testament, 1961, 115.
31 F. Hahn, a. a. O., 167.
32 Vgl. den bei Philo: Legatio ad Gaium 143 ff. enthaltenen Augustushymnus,

wo Augustus in § 147 als «eirenophylax» bezeichnet wird; zur Pax Romana vgl.
A. Schalit: König Herodes, 1969, 443 ff.

33 Vgl. Jer. 4,4; 5,14; 21,12; Zeph 1,8; 3,8 u. ö.; Mt 3,10.12p; 13,40 u. ö.
34 Vgl. dazu E. Käsemann: Exegetische Versuche und Besinnungen II, 1964

119: «Jesus hat Gottes gnädiges Nahekommen als Gericht über denen verstanden
und gelebt, welche Gesetz, Frömmigkeit und Theologie illusionär zwischen Gott und
sich schieben».

35 Vgl. BJ II, 118; VII, 254 f.



292 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

mais durch das Gesetz interpretiert hat, sondern das Gesetz radikal
seinem Gottesverständnis subsumiert hat, darum hat er ein Element der
Unruhe in die am Gesetz orientierte Welt des Judentums gebracht. Weil
Jesus «Gottes unorthodox-unordentliches Entgegenkommen dem Sünder

gegenüber» proklamierte36, erschien seine Gottesverkündigung «blasphe-
misch, revolutionär, die moralischen Grundlagen der Religion umstürzend»37.

Wenn man mit Windisch, Bultmann, Lohmeyer, Conzelmann und
Schürmann eine «Doppelpoligkeit» in der Verkündigung Jesu annimmt38,
dann ist bereits der erste Pol : der durch die Weisheit bestimmte
Gottesgedanke39 so anstößig, daß Jesus als Störenfried der bestehenden
Gesetzesordnung des Judentums erscheinen mußte. In die gleiche Richtung
tendiert auch der zweite Pol: der eschatologische (apokalyptische), wie

es die zur ältesten Überlieferungsschicht gehörenden Gleichnisse
erweisen. In den Gleichnissen von der Güte des Vaters (Lk 15,11-32) und
vom Gnadenlohn (Mt 20,1-16) bietet Jesus das Heil «in einer so

bedingungslosen und radikalen Weise an, daß sich die Frage nach dem Wesen
Gottes und seiner Gerechtigkeit neu stellen mußte» 40. Die in schroffer

Entgegensetzung zu dem göttlichen Erbarmen des Vaters stehende

Haltung des ältesten Sohnes in Lk 15, der «voller Zorn» über dieses den
Verlorenen und Unwürdigen zukommende Heil «nicht hineingehen will» zu
dem Freudenmahl, zeigt, daß Jesu Gnadenangebot von den Gerechten,
«die niemals ein Gebot übertreten haben» (15,29), abgelehnt wird. Im
Unterschied zur apokalyptischen Gerichtspredigt des Täufers ist es bei

Jesus gerade die Verkündigung der alle Grenzen und Ordnungen
sprengenden Güte des genahten Gottes, die ihm Zorn und Feindschaft eintrug.
Insofern müssen wir die in der Bultmann-Nachfolge stehende These von
W. Schmithals ablehnen: «Nicht das Was und Wie der Gottesherrschaft...
stellt den besonders erregenden Gegenstand der Predigt Jesu dar,
sondern das Wann, die Zeit des Kommens der Gottesherrschaft» 41. Daß es

wirklich um ein neues Was und Wie geht, erweist das Gleichnis Mt 18,23-
35. Weil sich der hier geschilderte unwahrscheinlich verschuldete
Verwalter, der unbegreiflicherweise vom «König» seine riesige Schuldsumme

vergeben bekam, durch diese Barmherzigkeit nicht bewegen ließ, gilt

36 M. Limbeck: Die Ordnung des Heils, 1971, 194.
37 F. J. Schierse: Jesus von Nazareth, 1972, 141.
38 Vgl. bes. H. Schürmann : Das hermeneutische Hauptproblem in der

Verkündigung Jesu, in: Das Geheimnis Jesu, 1972, 156 ff., speziell 162 Anm. 22.
39 Vgl. H. Windisch: Die Bergpredigt, 19372, 23.
40 W. P. Eckert, in: F. J. Schierse, a. a. O., 70.
41 W. Schmithals: Jesus Christus in der Verkündigung der Kirche, 1972, 92.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 293

ihm die Frage in V. 33: «Mußtest du dich nicht auch über deinen
Mitknecht erbarmen, wie ich mich über dich erbarmt habe » Wer sich durch
empfangene Barmherzigkeit nicht verändern und in Bewegung setzen

läßt, verfällt nach V. 34 dem Zorngericht des «Königs». Da «König»
Bild für Gott ist, wird zum Ausdruck gebracht, daß die mit dem
Anbruch der Basileia mächtig gewordene Barmherzigkeit und Vergebung
Gottes in eine Bewegung der Barmherzigkeit, zu einer qualitativen
Veränderung des sozialen Verhaltens führen will, wodurch eine starre,
unbarmherzige Gesetzlichkeit überwunden und echte Kommunikation -
auch mit Verachteten, Ausgestoßenen und von der öffentlichen Meinung
Diffamierten - ermöglicht wird. Zeichenhaft für diese neue Ordnung ist
Jesu Jüngerkeis, zu dem neben einem Zeloten auch ein Zöllner, die sich
wie Feuer und Wasser gegenüberstanden, gehörte. In der Zugehörigkeit
zweier so gegensätzlich ausgerichteter Männer, eines Zeloten 42 und eines

Zöllners 43, zu Jesu engstem Jüngerkreis zeigt sich das beunruhigend
Neue, das Jesus gebracht hat: die mit ihm genahte Gottesherrschaft, in
der die Gegensätze nicht existieren, die Menschen voneinander trennen
und echte Gemeinschaft verunmöglichen. Die kommende Gottesgerechtigkeit

offenbart sich hier als «Recht der Gnade», als Befreiung vom
gesetzlichen Freund-Feind-Denken 44. Von hier aus wird deutlich, wie
stark die Aufständischen mit ihrem gesetzlichen Denken und ihrer
Ausrichtung auf einen Gott der Rache über alle Unreinheit von Jesus

getrennt sind. Dagegen liegt in der Ausrichtung des Tuns auf Befreiung
eine Berührung zwischen Jesus und den Sikariern vor. Wie die jüdischen
Aufstandsmünzen zeigen, spielte in dieser Bewegung der Begriff «Freiheit»

eine große Rolle, bezogen auf das «heilige Jerusalem» und auf «die

Erlösung Zions»45. Den apokalyptisch ausgerichteten Sikariern ging es

dabei um die Befreiung des von Gott geheiligten Volkes von aller
Sklaverei: von der sozialen wie von der politischen, von der durch
einheimische wie von der durch fremde Herren 46. Die Apokalyptik bildete also
hier den Grund für die revolutionären Aktionen 47. «Apokalyptisch» und

42 Simon Kananaios Simon ho zelotes, vgl. Mk 3,18; Mt 10,4 mit Lk 6,15;
Apgl, 13.

43 Levi, vgl. Mk 2,14p.
44 Vgl. J. Moltmann, a. a. O., 136.
45 Vgl. M. Hengel: Die Zeloten, 1961, 19 ff.
46 Vgl. G. Baumbach : Das Freiheitsverständnis in der zelotischen Bewegung,

in: Das ferne und das nahe Wort, Rost-Festschrift, 1967, 11-18.
47 Bezeichnenderweise ging nach BJ VI, 312; Tacitus hist V, 13; Sueton

Vesp 4 der Termin des Kriegsbeginns auf eine Weissagung zurück.



294 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

«revolutionär» stellen also keinen Gegensatz dar 48. Offensichtlich hängt
dies damit zusammen, daß in der Apokalyptik prophetische und
weisheitliche Traditionen bestimmend sind, wobei die Akzentuierung
unterschiedlich sein kann 49. Der aktive Kampf gegen die römische Fremdherrschaft

war für die Sikarier wegen der verheißenen Umwandlung der
Verhältnisse im Inneren notwendig. Allerdings war die Zukunft, die sie

heraufführen wollten, inhaltlich an der idealen Vorzeit Israels orientiert,
in der es noch keine hellenistische Ausbeuterordnung mit Sklaven und
Herren, Armen und Reichen gab 50. Der Freiheitskampf dieser
Aufständischen war deshalb ein titanischer Kampf gegen die gesamte
Entwicklung - und mußte deshalb scheitern.

Bei der durch Jesus gewährten Befreiung geht es auch um reale

Veränderung bestehender Verhältnisse, auch bei Jesus ist das Prophetische

(die genahte Gottesherrschaft) Voraussetzung und Motor des

Weisheitlichen (des Tuns des Gotteswillens). Insofern kann der Unterschied

zwischen Jesus und der zelotischen Bewegung nicht auf die
Formel: Zeloten aktivistisch, Jesus passiv-quietistisch gebracht
werden 51. Vielmehr gilt: «Der Streit zwischen Jesus und den zelotischen

Widerstandskämpfern ging nicht darum, ob man dem Bösen Widerstand

leisten soll - das anerkannte er ohne Diskussion - der Streit ging
darum, auf welche Art man das Böse bekämpfen soll» 52. Weil nach

Jesus das Böse seine Wurzel im Herzen des Menschen hat (vgl. Mk 7,15.
18 ffp), beginnt seine Verkündigung mit der Mahnung zur Umkehr
(vgl. Mk 1,15; Mt 4,17). Das 'gar' in Mt 4,17 unterstreicht, daß die

genahte Gottesherrschaft die Vorbedingung dieser geforderten inneren

Umwandlung ist. Wie in Mt 18,23-25 wird also der Mensch in die

Entsprechung zu Gottes Tun gerufen, womit eindeutig ein aktiver Akzent
gegeben ist53. Daß sich dieser Kampf gegen das Böse auch in Gestalt der
zerstörerischen und dämonischen Mächte richten soll, um dadurch die

48 Gegen S. Schulz: Die neue Frage nach dem historischen Jesus, in: Neues
Testament und Geschichte, Cullmann-Festschrift, 1972, 40: «Deshalb ist und kann
die Jesusbotschaft nicht revolutionär sein, weil sie apokalyptisch ist».

49 Vgl. A. Strobel: Kerygma und Apokalyptik, 1967, 37; H. Köster -J. M.
Robinson: Entwicklungslinien durch die Welt des frühen Christentums, 1971, 105.
Bezeichnenderweise weist ja die Apokalyptik sowohl universale als auch
partikulare Tendenzen auf, vgl. P. Vielhauer, in: E. Hennecke - W. Schneemelcher:
Neutestamentliche Apokyrphen II, 19643, 414.

50 Vgl. M. Hengel, a. a. O., 138 f., 296 ff.
51 Gegen W. Schmithals, a. a. O., 92, 94 u. ö.
52 M. Machovec: Jesus für Atheisten, 1972, 130.
53 Vgl. auch Lk 6,36 p.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 295

davon betroffenen Menschen zu befreien, hat Jesus nach den alten Logien
Mk 3,27p; Mt 12,28p; Lk 10,28 54 durch sein eigenes vollmächtiges Tun
als Zeichen der Entmächtigung des Satans und der genahten
Gottesherrschaft seinen Jüngern vor Augen gestellt. In dieser Beziehung liegt
eine enge Berührung Jesu mit den Pharisäern vor, die einen apokalyptisch

motivierten Kampf mit der Waffe in der Hand gegen die römische

Besatzungsmacht ebenso wie Jesus radikal ablehnten und statt dessen

die Umkehr des einzelnen forderten 55.

Im Blick auf unsere Frage, von der wir ausgegangen waren, bedeutet
dies, daß die gegen Jesus erhobene Anklage, wie sie im Titulus des Kreuzes

Ausdruck gefunden hat, als nicht zutreffend beurteilt werden muß.
Daraus ergibt sich als Konsequenz, daß es bestimmte jüdische Kreise

gegeben haben muß, die ein Interesse daran hatten, Jesus mit einer
solchen Beschuldigung den Römern zur besonders schimpflichen Beseitigung

(vgl. Dtn 21,23) in die Hände zu spielen. Daß diese jüdischen
Kreise nicht selbst die Tötung Jesu vornahmen, hing mit der besonderen

politischen Situation in Judäa zusammen, das seit 6 n. Chr. direktes
römisches Mandatsgebiet geworden war. Gemäß BJ II, 117 wurde im
Jahre 6 n. Chr. «das Gebiet des Archelaos in eine Provinz (Eparchie)
umgewandelt und als Prokurator wurde Coponius entsandt, er empfing
vom Kaiser obrigkeitliche Gewalt einschließlich des Rechts, die Todesstrafe

zu verhängen». Der Unterschied zwischen Johannes dem Täufer,
der in Peräa von Herodes Antipas hingerichtet wurde, und Jesus, der
in Judäa von den Römern gekreuzigt wurde, ist in dem unterschiedlichen

politischen Status der beiden Gebiete begründet. Da Galiläa und Peräa

nicht direktes römisches Mandatsgebiet waren, sondern einem jüdischen
Tetrarchen unterstanden, war der Vollzug der Todesstrafe nicht an eine

römische Behörde oder Lizenz gebunden, während die andersartige
Struktur von Judäa letzteres erforderlich machte. Die Folgerung daraus

lautet, daß die Art der Todesstrafe bei Jesus nicht überbewertet werden
und nicht gegen die andersartige Tötung Johannes des Täufers
ausgespielt werden darf. Ja, man könnte sogar noch weitergehen. Die
Tatsache, daß Jesus in Galiläa unbehelligt blieb, obwohl doch Herodes Antipas

außerordentlich furchtsam war hinsichtlich möglicher Aufstände
und Unruhen und aus dieser Angst heraus den Täufer beseitigen ließ

54 Vgl. dazu R. Bultmann: Die Geschichte der synoptischen Tradition,
19573, 110, 174.

55 Vgl. G. Baumbach: Jesus von Nazareth im Lichte der jüdischen Gruppenbildung,

1971, 74 ff.



296 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

(vgl. Ant. XVIII, 116-119a), läßt vermuten, daß der Täufer messia-

nischer und apokalyptischer ausgerichtet war als Jesus 56, Jesus somit
nicht als «Messias der Revolution» aufgetreten sein kann. Zugleich legt
sich der Schluß nahe, daß Jesu Tod etwas mit dem Zentrum des Judentums:

mit Jerusalem und dem dortigen, von allen Juden verehrten

Tempel zu tun hatte. Doch welcher jüdischen Gruppierung könnte
Jesus solchen Anstoß bereitet haben, daß sie alles in Bewegung setzte,

um ihn unter dem Vorwand politischer Unruhestiftung an die Römer

zur Kreuzigung auszuliefern

II.

Diese Frage können wir nur dann zutreffend beantworten, wenn wir
von den realen Machtverhältnissen im damaligen Judäa ausgehen.
Gemäß Ant XX, 251 wurde seit dem Jahre 6 n. Chr. «der jüdische Staat
aristokratisch verwaltet, die Aufsicht über das Volk aber wurde den

Hohenpriestern anvertraut». Auf diese Weise wurde das Synedrium die

entscheidende Regierungsbehörde. Der Hohepriester als der Leiter dieser

Institution war nun nicht mehr nur das geistliche Oberhaupt aller Juden,
sondern er übte auch die territoriale Verwaltung im Auftrag der Römer
über das jüdäische Gebiet aus und verkörperte zugleich die oberste
Rechtsinstanz. Wie in der persischen Zeit stellte jetzt die Tora als das Religionsgesetz

zugleich das verbindliche Staatsgesetz dar, über dessen Einhaltung
der Hohepriester zu wachen hatte. Dadurch erhielten die Sadduzäer
einen großen Zuwachs an Macht und Bedeutung gegenüber der Herodes-
zeit. Allerdings stand der Hohepriester als der vornehmste Repräsentant
dieser priesterlichen Standespartei vor einer schwierigen Aufgabe: Er
mußte zur Sicherung der relativen Selbständigkeit Judäas als Tempelstaat

und insofern im Interesse seiner national-partikularistischen
Ausrichtung um ein gutes Verhältnis zu den Römern als den Garanten dieser

Ordnung bemüht sein. Demzufolge mußten Gesetzesübertretungen als

Angriff auf die tempelstaatliche Ordnung und auf die Römer als «Schutzherren

der Gesetze» (BJ IV, 184) angesehen und vom Hohenpriester
geahndet werden. Weil der Hohepriester samt der tempelstaatlichen
Ordnung Judäas von den Römern eingesetzt war, fungierte er als

Beauftragter der römischen Besatzungsmacht und war somit der Verbindungs-

56 Vgl. Mt 3,7 ffp. ; 11,18p; Lk 5,33; Joh 1,8.20; zur apokalyptischen
Orientierung der messianischen Propheten vgl. R. Meyer, in: ThWB VI, 828.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 297

mann und Mittler zwischen Judäern und Römern. Für die Römer war
eine solche Regelung sehr vorteilhaft; denn der Hohepriester hatte die

Verfügungsgewalt über den Tempel mit seinen reichen Schätzen 57 und
war deshalb immer zahlungsfähig. Außerdem besaß er dank seiner

religiösen Stellung große Autorität bei den Einheimischen und konnte als

Vorsitzender des Synedriums die Entscheidungen dieser obersten Rechtsund

Verwaltungsbehörde bestimmen. Wegen dieser Vereinigung
religiöser und politischer Funktionen in der Hand des Hohenpriesters ergab
sich ein scharfer Gegensatz zu den Pharisäern und daher eine Hinneigung
zu betont sadduzäischen Gedanken bei den hochpriesterlichen Geschlechtern,

wofür das Haus Hannas und das Haus Boethos beispielhaft sind

(vgl. Ant XX, 198 f.). Entsprechend dieser sadduzäischen Ausrichtung
kam dem Tempel, dem Kultgesetz und dem Land, in dem der Tempel
stand und für das er Sühne zu leisten hatte, zentrale Bedeutung zu.
Wesentlich ist ja bei den Sadduzäern «die Idee eines national-partikularen

Tempelstaates der im Sinne überkommener heilseschatolo-

gischer Erwartungen die Keimzelle bildet für die Entsühnung des

Heiligen Landes» 58. Gemäß dieser Lehre war der Hohepriester die zentrale

Heilsgestalt, wie es auch durch BJ IV, 318 bestätigt wird, wonach «der

Untergang des jüdischen Staates mit jenem Tag eingesetzt (hat), an dem
die Bürger Jerusalems den Hohenpriester und Leiter, auf dem ihr eigenes
Heil (soteria) beruht, mitten in der Stadt hingeschlachtet sahen» 59. Das

«Heil», d. h. das Wohlbefinden Judäas hing in der damaligen Situation
davon ab, daß der Hohepriester als Mittler zwischen dem Volk und den
Römern wirkte und das Volk zur Gesetzesbeobachtung und die Römer

zur Gewährung der Privilegien anhielt. Die von den Römern vorgenommenen

häufigen Absetzungen von Hohenpriestern zeigen, wie gespannt
das Verhältnis zwischen Hohepriestern und Prokuratoren war und wie

geschickt und gewandt - mit der vollen Ausnutzung seiner ökonomischen,

politischen und religiösen Macht - der Hohepriester vorgehen
mußte, wenn er sich in einem solchen Spannungsverhältnis halten wollte.
Hinzu kommt, daß er die gleiche Machtstellung gegenüber seinem
aufrührerisch gesonnenen Volk zur Geltung bringen mußte, um offene

Aufstände, die alles in Frage stellen würden, zu verhindern.
Dieser zeitgeschichtliche Hintergrund wird im Neuen Testament

insofern zutreffend festgehalten, als in den Passionssummarien (Mk 8,31p;

" Vgl. 2 Mkk 3,6.15; Ant. XX, 110.
58 R. Meyer, in: ThWB VII, 44.
59 Gemeint ist Hannas der Jüngere (62 n. Chr.).



298 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

9,31p; 10,32 ff p) und der Passionsgeschichte aller vier Evangelien die

führende Stellung des Hohenpriesters in Rechts- und Religionsfragen
klar in Erscheinung tritt. Die hochpriesterliche Standespartei ist hier
die entscheidende Instanz bei der Auslieferung Jesu. Da die
formgeschichtliche Betrachtung wahrscheinlich gemacht hat, daß «die

Leidensgeschichte als das einzige evangelische Überlieferungsstück gelten (darf),
das schon in früher Zeit Begebenheiten in größerem Zusammenhang
darstellte» 60, kommt den Aussagen über Jesu Gegner in dem
Überlieferungszusammenhang besonderes Gewicht zu. Daraus ist der Schluß zu
ziehen, daß die eigentlichen Akteure bei Jesu Tötung nicht, wie immer
wieder in der Geschichte der Kirche behauptet wurde, die Pharisäer

gewesen sein können.
Bezeichnenderweise kommen die Pharisäer - abgesehen von Lk

18,9-14 61 und von den Weherufen in Mt 23 62 - nur in redaktionellen

Bemerkungen vor, die auf das Konto der Evangelisten und damit der

nachapostolischen Zeit gehen 63. Es ist aber interessant zu beobachten,

wann die Synoptiker an eine Auseinandersetzung den Hinweis auf eine

Tötungsabsicht von Jesu Gegnern einfügen. So hat Markus an das den

Höhepunkt der Auseinandersetzung mit den Frommen markierende

Logion 3,5: «Darf man am Sabbat Gutes tun oder Böses tun, Leben
erhalten oder vernichten?» die redaktionelle Abschlußbemerkung
angehängt: «Da gingen sofort die Pharisäer mit den Herodianern hinaus
und heckten einen Anschlag gegen ihn aus, um ihn zu vernichten.»
Die hier vorgenommene Einordnung der Jesusgegner in die Gruppe der
Pharisäer und Herodianer dürfte aber «eine zeitlich falsche Angabe aus
den Jahren 41—44 (sein), wo Pharisäer stark mit Herodes Agrippa (I.)
zusammenarbeiteten»64. Durch eine ähnliche Bemerkung hat Markus einen

weiteren Höhepunkt der zu Jesu Tod führenden Streitigkeiten
gekennzeichnet. Im Anschluß an die Tempelreinigung (11,15-17) fügt er redaktionell

die Wendung ein: «Das hörten die Hohenpriester und Schrift-

60 M. Dibelius: Die Formgeschichte des Evangeliums, 19614, 180; kritisch
dazu E. Linnemann: Studien zur Passionsgeschichte, 1970, passim.

61 Vgl. aber die kritische Stellung dazu von L. Schottroff: Die Erzählung
vom Pharisäer und Zöllner als Beispiel für die theologische Kunst des Überredens,
in: Neues Testament und christliche Existenz, Braun-Festschrift, 1973, 439-461.

62 Vgl. die unterschiedlichen Adressaten dieser Logien in Lk 11,39 ff. und die
im Blick auf die «Echtheit» dieser Weherufe kritischen Ausführungen von E.
Haenchen: Der Weg Jesu, 1966, 418-432.

63 Vgl. R. Bultmann, a. a. O., 54-56.
64 Ed. Schweizer: Das Evangelium des Markus, NTD 1, 1967, 40.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 299

gelehrten und suchten, wie sie ihn vernichten könnten» (V. 18). In beiden

Streitfällen handelt es sich um eine das Kultgesetz berührende Frage
oder Aktion, die als Voraussetzung der Tötungsabsicht angeführt wird.
Der Unterschied besteht nur in dem jeweils genannten jüdischen
Personenkreis: in 11,18 und 14,1, wo nochmals die Mordintention
unterstrichen wird, sind «Hohepriester und Schriftgelehrte» die treibenden

Kräfte, in 3,6 dagegen «Pharisäer und Herodianer». Da letztere
Zusammenstellung als unhistorisch gelten kann, ist den Hohenpriestern und
Schriftgelehrten größere historische Glaubwürdigkeit zuzugestehen. In
einer sachlich ähnlichen Bemerkung in Lk 19,47 wird den
«Hohenpriestern, Schriftgelehrten und den Ersten des Volks» und in Mt 26,3

«Hohenpriestern und Altesten des Volks» die Initiative bei der Beseitigung

Jesu zugeschrieben. Aus einem Vergleich zwischen Mk 12,12 und
den Seitenreferenten Mt 21,46 und Lk 20,19 wird deutlich, wie stark der
Anteil der Evangelisten an der Festlegung der Gegner Jesu veranschlagt
werden muß. Bei Markus ist nur von einem unbestimmten «sie» die
Rede65, bei Lukas sind es «Schriftgelehrte und Hohepriester» und bei
Matthäus handelt es sich um «Hohepriester und Pharisäer», die sich

Jesu zu bemächtigen suchen.

Während im Blick auf die Pharisäerstellen die Situation nach
70 n. Chr. in den Evangelien erkennbar wird, entspricht die in der
Passionsgeschichte vorliegende Darstellung der führenden Stellung des

Hohenpriesters und des Synedriums den Verhältnissen, wie sie vor der

Tempelzerstörung in Judäa herrschten. Schon aus diesem Grund kommt
der synoptischen Leidensgeschichte bei unserer Fragestellung vorrangige
Bedeutung zu. Besondere Beachtung verdient dabei Mk 14,53-65 (Mt
26,57-68; Lk 22,66-71): das sog. Verhör vor dem Hohen Rat. Auffällig
ist hier, daß bei Markus und Matthäus zwei Anklagepunkte angegeben
werden, die nichts miteinander zu tun haben, weshalb Lukas den ersten
Punkt gestrichen und an anderer Stelle (Apg 6,14) untergebracht hat. Es
handelt sich um den Vorwurf der Tempelkritik (Mk 14,55-59p) und des

messianischen Anspruchs (Mk 14,60-64p). Trotz des energischen Vetos

von E. Linnemann 66 gegen eine Auswertung dieser Perikope für die
historische Rekonstruktion eines solchen Verhörs bzw. Voruntersuchung,
müssen wir dieses Wagnis unternehmen, da wir uns durch keine Hermeneutik

die Frage nach dem Anhalt des Berichteten im Leben des irdischen

65 Vom Kontext her wären die «Hohenpriester und Schriftgelehrten und
Ältesten» (11,27) anzunehmen.

66 E. Linnemann, a. a. O., 111 ff.



300 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

Jesus verbieten lassen. Wie schon M. Dibelius ausgeführt hat, stand

möglicherweise «im ältesten Bericht nur EIN Wort Jesu das Tempelwort»,

während das Motiv, das «der Evangelist Markus hervorzuheben

wünscht..., das Bekenntnis Jesu als Messias» ist67. Ed. Schweizer hat
darauf fußend die zu bejahende Frage gestellt, «ob nicht auf einer ersten
Stufe der Bericht mit V. 58 und dem Todesurteil oder dem Beschluß

der Auslieferung an Pilatus geschlossen hat», während «in der expliziten
Frage V. 61 schon ein weiteres Stadium des Berichtes zu finden ist» 68.

Markus hätte dann das Tempelwort bereits in seiner Tradition
vorgefunden und es in Anlehnung an Ps 27,12; 109,2 f. als «falsch bezeugt»

hingestellt. Das Tempelwort V. 58, das von den einzelnen Evangelisten
in unterschiedlicher Weise entschärft wurde 69, wird von E. Linnemann
als ein «bekanntes Märchenmotiv» abgewertet und mit folgender Erklärung

eliminiert: «Tempelzerstörung war in einem Zeitalter, in dem die

Sprengstoffe noch nicht erfunden waren, für den einzelnen eine
Unmöglichkeit» 70. Hier muß nun allerdings an E. Linnemann die Frage
gerichtet werden, wie ein solches Vorgehen hermeneutisch verantwortet
werden kann. Schließlich darf doch nicht übersehen werden, daß dieses

Wort in einer prophetisch-apokalyptischen Tradition steht, die Gott
mehr zutraute, als es E. Linnemann theologisch für legitim erachtet.

In 1 Hen 90,28 f.; 91,13 (vgl. Jub 1,17. 27 f.) wird die Beseitigung des

«alten Hauses» (des Jerusalemer Tempels) und die Auferbauung eines

«neuen Hauses» (neuen Tempels) durch Gott als den «Herrn der Geister»

angekündigt. Von hier aus gesehen hätte Jesus mit seiner Tempelpro-
phetie V. 58, deren «ursprünglicher Wortlaut (sich) nicht mehr sicher

rekonstruieren läßt»71, einen Gottesanspruch erhoben, so daß der in
V. 64 daraufhin gegen ihn erhobene Vorwurf der Blasphemie voll
verständlich würde. Jesu exousia wäre demnach auch hier das Anstößige

gewesen, d. h. diese Interpretation wird durch den Kontext des Lebens

Jesu gedeckt und ist deshalb «dem Gesamtdenken, der Aussagemöglichkeit

Jesu zuzutrauen» 72. Bezeichnenderweise steht ja die Perikope von

67 M. Dibelius, a. a. O., 183. 193.
68 A. a. O., 188.
69 Vgl. Mk 14,58 mit der Einfügung: «von Händen gemacht» und «nicht von

Händen gemacht»; Mt 26,61 mit der Einschiebung des 'dynamai'; Joh 2,19 ff. mit
der Deutung auf den «Tempel seines Leibes»; ferner Apg 6,14; Mk 15,29; Mt 27,40;
Mk 13,2p.

70 E. Linnemann, a. a. O., 132.
71 R. Bultmann, a. a. O., Ergänzungsheft 18.
72 H. Braun: Jesus. Der Mann aus Nazareth und seine Zeit, 1969, 35.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 301

der Vollmachtsfrage Mk 11,27 ffp im engsten Zusammenhang mit Jesu

tempelkritischem Verhalten Mk 11,15 ff. 73, an das sich der Tötungsbeschluß

der « Hohenpriester undSchriftgelehrten» unmittelbar anschließt

(Mk 11,18). Jesu Tempelkritik, der Streit um seine Vollmacht und die

Tötungsabsicht der hochpriesterlichen Kreise bedingen sich gegenseitig.

Als die entscheidende Instanz bei Jesu Beseitigung muß demnach
der sadduzäische Priesteradel mit dem Hohenpriester angenommen
werden, zumal auch allein diese Gruppe in der damaligen Situation die

erforderliche Macht- und Rechtsposition besaß, um zu einem solchen
Vorgehen legitimiert zu sein. Die Pharisäer hätten demgegenüber nur eine

Lynchjustiz in Bewegung setzen können - wofür aber bei Jesus keinerlei
Anhaltspunkte in den Evangelien vorliegen. Das bedeutet, daß Jesus
das Establishment in Gestalt der herrschenden hochpriesterlichen Kaste

provoziert haben muß 74. Da aber Jesus nicht mit einem politischen
Revolutionskonzept aufgetreten ist 75, kann er sich nicht gegen die

politische Stellung und Haltung des Hohenpriesters gewendet haben.
Der Gegensatz muß auf religiösem Gebiet gesucht werden. Welches war
in dem damaligen römischen Mandatsgebiet Judäa ein religiöses
Vergehen, das politische Konsequenzen nach sich zog? Die Antwort muß
lauten: Der Verstoß gegen die Tora, die in der damaligen tempelstaatlichen

Struktur zugleich Staatsgesetz war, für deren Einhaltung also

der Hohepriester den Römern gegenüber verantwortlich war. Jesu
eindeutig in den Evangelien bezeugte Gesetzesübertretungen in Gestalt
seiner Nichtbeachtung der kultisch orientierten Reinheitsbestimmungen
ließen sich durchaus politisch als Verstoß gegen die herrschende Ordnung
deuten. Die von K. Berger beigebrachten Belege dafür, daß sich Jesu
Gesetzesverständnis durchaus mit dem mancher jüdisch-hellenistischer
Schriften berührt und von dort abgeleitet werden kann 76, helfen insofern

nicht weiter, als sie aus einer anderen Situation stammen. Hinzu
kommt, daß das Ganze immer mehr ist als die Summe seiner Teile, Jesu

Verkündigung darum nicht als ein zufälliges Konglomerat von
unterschiedlichen Traditionen angesehen werden kann. Jesu Verurteilung
und Tod lassen sich nur aus der tempelstaatlichen Struktur Judäas der

73 Vgl. dazu R. Bültmann, a. a. O., 36.
74 Vgl. R. Meyer, in: ThWB VII, 52: «Es erscheint... geradezu als das Gegebene,

daß sich Jesus auch mit den Vertretern der offiziellen Theologie des Tempelstaates

auseinandersetzen mußte».
75 Vgl. auch bSanh 43a, wo Jesus als der Regierung nahestehend

gekennzeichnet wird.
76 K. Berger: Die Gesetzesauslegung Jesu I, 1972, 2.22 u. ö.

20



302 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

Jahre 6-41 erklären, nur im Blick darauf wird verständlich, daß Jesus
als politischer Revolutionär mißverstanden werden mußte. In dieser

Struktur ist es begründet, daß Jesu Vollmacht der Freiheit zu einem

gefährlichen Zusammenstoß mit den herrschenden sadduzäischen Kreisen

führen mußte, die als konservative Anhänger des alten orthodoxen

Standpunkts an der strengsten Befolgung des Buchstabens der Tora
interessiert waren. Bezeichnenderweise verstanden - gemäß MegTaan 4 -
die Sadduzäer die Forderung von Ex 21,24: «Auge um Auge, Zahn um
Zahn» ganz wörtlich, während sich die Pharisäer um eine erleichternde

Umdeutung dieser Worte bemühten 77, so daß Jesu Wendung gegen das

jus talionis in Mt 5,38 besonders die Sadduzäer traf. Da «im Sadduzäis-

mus stets allein das 'Gesetz' letzte Autorität ist, niemals dagegen der

Weisheitslehrer beziehungsweise Schriftgelehrte mit der von ihm
vertretenen Rechtsentscheidung» 78, mußte Jesus mit dieser Gruppe auf dem

Gebiet des Gesetzesverständnisses zusammenstoßen. Wegen ihrer
priesterlichen Ausrichtung waren sie besonders hellhörig, wenn ihr
kultisches Denken sowie der Tempel als ihre ökonomische Grundlage
attackiert wurden. Dieses kultische Denken mit seiner Unterscheidung
von Rein und Unrein, Heilig und Profan dürfte wohl für Jesus aufgrund
seines Gottesverständnisses unakzeptabel gewesen sein 79. Indem in der
ältesten Schicht des Verhörberichts ein tempelkritisches Wort Jesu von
ausschlaggebender Bedeutung ist und indem zu Beginn der Passion in
Jerusalem die Tempelreinigung steht, wird erkennbar, wie folgenreich
sich diese Vorgänge für Jesu Lebensausgang in der damaligen Lage
auswirkten. Daß die hochpriesterliche Kaste gerade auf ein solches, den

Tempel betreffendes Reden und Tun allergisch reagierte, bestätigt die

von Josephus in BJ VI, 300 ff. erzählte Begebenheit. Unmittelbar vor
dem Jüdischen Krieg, etwa 62/63 n. Chr., als sich Jerusalem im tiefsten
Frieden wähnte, erhob ein Prophet mit Namen Josua S. d. Ananias

(Jeschu Ben Chananja) am Laubhüttenfest seine Stimme zu einer Un-
heilsprophetie gegen Jerusalem und den Tempel. Als es nicht gelang,
ihn zum Schweigen zu bringen, «brachten ihn die archontes vor den

römischen Prokurator», der ihn geißeln ließ, aber dadurch nicht seine

Rufe: «Wehe über Jerusalem! Wehe über das Heiligtum!» verstummen
lassen konnte. Auf die Frage des Albinus (62-64), warum er diese Schreie

77 Vgl. Str.-B. I, 340 f.
78 R. Meyer: Tradition und Neuschöpfung im antiken Judentum, 1965, 59.
79 Vgl. Mk 7,15p und Mt 11,19p und dazu H.W.Bartsch, in: ThLZ 97,

1972, 728.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 303

ausstieß, antwortete er mit keinem einzigen Wort. Weil er weiter seine

Weherufe gegen die Stadt schleuderte, nannte ihn Albinus einen Besessenen

und ließ ihn frei.
Diese Begebenheit ist darum so interessant, weil sich hier zeigt,

daß die jüdische Obrigkeit solche Leute, die ihr unlieb waren, dem
römischen Prokurator auszuliefern pflegte. Grund der Übergabe ist hier eine

tempelkritische Unheilsprophetie. Da alles, was sich gegen den Tempel
und seinen Kult richtet, als Kampfansage an die gegenwärtige
Tempelordnung, und dementsprechend alles, was gegen die heilige Stadt gesagt
wurde, als Kritik an der politischen Ordnung Jerusalems verstanden werden

konnte, wird die Auslieferung Josuas S. d. Ananias einsichtig. Insofern

zeigt sich hier eine gewisse Parallelität zu Jesu Auftreten, der darauf
erfolgten Reaktion der herrschenden Schicht und dem Modus ihres
Vorgehens. Ein jüdischer Forscher (Micha Joseph Bin-Gorion) hat darum
diesen Jeschu Ben Chananja geradezu als das Urbild des historischen

Jesus bezeichnet80. Jesu prophetische Rede von der genahten
Gottesherrschaft als der in seinem vollmächtigen Tun angebrochenen
Herrschaft des grenzenlos barmherzigen Gottes, der den «Undankbaren und
Bösen» gnädig ist (Lk 6,35) und damit alle kultisch bedingten Schranken

durchbricht, mußte von den priesterlichen Hütern des Bestehenden als

revolutionär, auflösend und zersetzend empfunden werden. Die im
Talmud enthaltene Nachricht, daß Jesus ein falscher Prophet war, der
Israel zum Götzendienst verführte und abtrünnig machte 81, könnte
durchaus die damalige Einschätzung Jesu durch das Synedrium richtig
wiedergeben, obwohl die «Vollmacht», mit der Jesus redete und handelte,
die prophetische Kategorie sprengte und ihm den Vorwurf der
Blasphemie eintrug.

III.

Wenn wir am Schluß unserer Ausführungen noch einmal auf das

am Anfang gebrachte Zitat zurückschauen, so zeigt sich, daß Jesus weder
als «ein im Grunde harmloser Laienprediger» noch als ein «Messias der
Revolution» aufgetreten ist. Als voll und ganz dem Judentum des ersten
nachchristlichen Jahrhunderts zugehörig, läßt er sich auch nicht unter
die gängigen jüdischen Hoheitstitel subsumieren. Hinzu kommt, daß,

80 Nach Schalom Ben-Chorin, a. a. O., 14.
81 Vgl. bSanh 43a, 67a, 107b; ähnlich bSanh 105a; Gittin 57a.



304 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

wie Schalom Ben-Chorin im Anschluß an neuere jüdische Forschungsergebnisse

festgestellt hat, Jesus wohl zu keiner der uns bekannten

Gruppen ganz zu rechnen ist, obwohl ihn mit den Pharisäern am meisten

verbindet82. Aber die Gemeinsamkeit mit den Pharisäern
beschränkt sich auf die Ablehnung eines «heiligen Krieges» gegen die Römer

zugunsten der Betonung der Umkehr des einzelnen und auf die Negierung

von apokalyptischen Zukunftsberechnungen und Zukunftsspekulationen.

Dagegen bestehen auf dem inhaltlichen Gebiet des Gottes- und
des Gesetzesverständnisses unvereinbare Gegensätze zwischen beiden.

Wenn wir auch die These von den Pharisäern als den Urhebern von Jesu
Tod bestritten haben, so wollen wir doch keineswegs eine Gegnerschaft
einzelner Pharisäer, wie sie wahrscheinlich die galiläische Periode von
Jesu Wirksamkeit bestimmt hat, leugnen. Im Blick auf Jesu Verurteilung

und Beseitigung kommen jedoch nur die Sadduzäer und die Römer
in Frage; denn nur diese besaßen damals in Judäa die Macht, an die ja
die Handhabung des Rechts gebunden ist. Die Machtfrage im Judäa der

Jahre 6-41 bildet deshalb den Angelpunkt für die Beantwortung der

Frage nach den Akteuren bei der Beseitigung Jesu. Da sich bei Jesus kein
Messiasanspruch im politisch-revolutionären Sinne nachweisen läßt,
können die Römer nur als Ausführungsorgane der jüdischen
Priesterhierarchie angesehen werden. Die entscheidenden Gegensätze sind darum
auf innerjüdischem Gebiet zu suchen und müssen jüdische Traditionen
betreffen. Daß solche religiösen Gegensätze eminente politische Bedeutsamkeit

erlangten, war in der damaligen politischen Situation Judäas
begründet. Jesu vollmächtige Proklamation der neuen Gottesordnung,
deren Hereinbrechen in Vollendung er als unmittelbar bevorstehend

erwartete und deren Gestalt zeichenhaft in der Zusammensetzung seines

Jüngerkreises aufleuchtete, stellte eine Infragestellung der von der
herrschenden Priestergruppe vorgenommenen Gleichsetzung Gottes mit
ihrer Ordnung und ihren Interessen dar. Da diese tempelstaatliche
Ordnung von den Römern sanktioniert war, konnten diese zum Eingreifen
bewogen werden. Für die Urchristenheit hat Rom durch dieses Werk des

Tötens aber keineswegs den von Jesus durch Reden und Tun bezeugten
gemeinschaftsstiftenden und dadurch lebenschaffenden Gott töten können.

Die Botschaft von Jesu Auferweckung ist die positive Antwort der
christlichen Gemeinde auf die negative Reaktion der «Welt» auf den

Zeugen dieses Gottesglaubens. Damit bekennt sich die Kirche zu Jesu

82 Vgl. Schalom Ben-Chorin, Bruder Jesus, 1967, 54—68.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 305

Sache als dem Wort von Gottes grenzenloser Barmherzigkeit, das seine

weiterwirkende Mächtigkeit an dem am Kreuz Verstoßenen und von
Gott Verlassenen zu Ostern offenbart hat. Die Evangelien als «Glaubenszeugnisse»

wollen darum den mit diesem Gotteswort identischen Jesus
als Kyrios verkünden. In dieser ihrer Zielstellung ist es begründet, daß

unser Bemühen, aus ihnen ein Bild von Jesu Stellung im Judentum
seiner Zeit zu gewinnen, nur als ein Versuch gewertet werden kann.


	Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

