Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 3

Artikel: Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit
Autor: Baumbach, Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760516

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GUNTHER BAUMBACH

Die Stellung Jesu
im Judentum seiner Zeit'

G. Lindeskog hat in einer kleineren Abhandlung iiber den «Prozel3
Jesu im jiidisch-christlichen Religionsgespriach» 2 folgende Feststellung
gemacht, die auch fiir unser Thema wichtig ist: «Alles kommt darauf
an, wie wir die Rolle Jesu unter seinen Zeitgenossen auffassen. Wenn
wir ihn uns als einen im Grunde harmlosen Laienprediger vorstellen,
dann verstehen wir nichts vom Ausgang seines Lebens. Das Wirken Jesu
inmitten seines Volkes ist somit das X, dessen Wert wir bestimmen
miissen, um die Gleichung 16sen zu konnen». Da Jesu «Zeitgenossen» in
mehrere Gruppen zerfielen — in Zeloten und Sikarier, Pharisder, Saddu-
zder und Essener — miissen wir Jesu Verhdltnis zu diesen Gruppen
behandeln. Allerdings werden wir eine Gruppe gleich von vornherein
ausklammern: die Essener. Es ist zwar oft behauptet worden, daB die
betont priesterlich-kultisch ausgerichteten Essener * — speziell in ihrer
qumranischen Ausprigung — die Lehrmeister Jesu und des Christentums
gewesen seien 4, aber einer solchen Behauptung fehlt deshalb die erfor-
derliche wissenschaftliche Evidenz, weil in der dltesten Jesusiiberliefe-
rung priesterliche Ziige schwerlich nachweisbar sind. Hinzu kommt, daB
den Essenern jede Diskussion mit Nicht-Ordensmitgliedern untersagt

! Unverdnderte Fassung einer Gastvorlesung, die im Sommersemester 1973
an der Evang.-Theol. Fakultit der Universitit Ziirich und an der Kath.-Theol.
Fakultat Luzern gehalten wurde.

2 In: Abraham unser Vater, Michel-Festschrift, 1963, 333 {.

3 Vgl. L. Rost: Qumranprobleme, in: EvTh 18, 1958, 97 ff.

* Vgl. G. LINDESKOG: Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum, 1938, 267;
E. WiLson: Die Schriftrollen vom Toten Meer, 1956, 112 f.; G. PATscH bei P. ALFA-
ric: Die sozialen Urspriinge des Christentums, 1963, X1x-xxI.

19



286 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

war (vgl. 1 OSIX, 16 {.), so daB auch keine Streitgespriche Jesu mit
dieser Gruppe stattfinden konnten. Im Blick auf die anderen jiidischen
Gruppen ist dagegen anzunehmen, dall Jesus mit ihnen positive oder
negative Berithrungen gehabt hat. Nur ist es sehr schwer, diese im ein-
zelnen genau zu erheben, weil einerseits die Evangelien als «Glaubens-
zeugnisse» von den Interessen und Bediirfnissen der nachdsterlichen
Gemeinde geprdgt sind und deshalb keine zuverldssigen historischen
Urkunden darstellen, und weil andererseits die Evangelisten nur das
pharisdisch-rabbinische Judentum kannten und deshalb mehr oder
minder stereotyp die Pharisder zum Gegeniiber Jesu deklariert haben.
Aus diesem Grund ist es notwendig, sowohl die Situation des Judentums
in Paldstina, speziell in Judda, z. Zt. Jesu genau zu erhellen, als auch
die Tendenzen der spdteren kirchlichen Entwicklung zu beriicksichtigen,
um zu begriindeten Aussagen iiber Jesu Stellung im Judentum seiner
Zeit zu kommen. Da die Traditionsgeschichte deutlich macht, wie
problematisch die sog. Jesuslogien hinsichtlich der Frage ihrer Echtheit
sind, mul} bei Jesu Tod eingesetzt werden, weil dieser historisch das am
sichersten bezeugte Faktum ist >. Zudem handelt es sich hier um eine
der Tatsachen, «die der Ausbreitung der neuen Lehre mehr im Wege
standen, als daB sie sie geférdert hitten, die den Horern schwer ertraglich
sein und in ihnen eher Zweifel als Bereitschaft wecken mufiten» 6. Indem
in den dltesten christlichen Bekenntnissen eine Deutung des Kreuzes-
todes Jesu versucht wird 7, zeigt sich das Bemiihen der frithen Christen-
heit, das Argerliche und AnstéBige dieses Ereignisses zu {iberwinden 8.

Weil gerade Jesu Kreuzestod historisch zuverldssig bezeugt ist,
soll die Darstellung unseres Thema an der Frage nach den causae crucis
ausgerichtet sein ®. Da die Kreuzigungsstrafe eine von den Roémern

Vgl. J. GEiseLMANN: Jesus der Christus I, 1965, 52.
W. TriLLING: Fragen zur Geschichtlichkeit Jesu, 1966, 46.
Vgl. 1 Ko 15,3; Rém 3,25; 4,25 u. 6.
Vgl. Dtn 21,23: «Ein Gehenkter ist von Gott verflucht.» Zu 1 Ko 1,23a:
«der gekreuzigte Christus ein Argernis fiir die Juden» vgl. JusTiN: Dialog cum
Judaeo Tryphone 32: « Jener, euer Christus, wie ihr ihn nennt, war so unansehnlich
und niedrig, daB er zur grofiten Schmach, die das Gesetz ausspricht, verurteilt
wurde; denn er ist ans Kreuz geheftet worden.» Zu 1 Ko 1,23b: ¢eine Torheit fiir
die Heiden» vgl. LukiaN: De morte Peregrini 13: «Ihr erster Gesetzgeber hat ihnen
beigebracht, die griechischen Gotter zu verleugnen und ihre Knie vor jenem gekreu-
zigten Sophisten zu beugen und nach seinen Gesetzen zu leben.»

9 Vgl. J. GEISELMANN, a.a.O., 111; J. MorLTMANN: Der gekreuzigte Gott,
1972, 120.

@ =N & W



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 287

hauptsdchlich iiber Hochverrdter und Aufrithrer verhdngte Bestra-
fungsart war 19, folgt daraus, daB es die Romer waren, die Jesus aus
politischen Griinden zum Tode verurteilten. Aus Josephus erfahren wir,
daB diese Todesart besonders hidufig von den réomischen Prokuratoren
gegen die aufstindischen Sikarier — d. h. den messianisch-charismatisch
ausgerichteten linken Fliigel der jiidischen Aufstandsbewegung, der
seinen Ausgangspunkt in Galilda und seinen Hauptstiitzpunkt in Masada
hatte 1 — angewendet wurde; denn gemdB3 Ant XX, 102 lieB Tiberius
Alexander (46—48) die beiden Sohne von Judas Galildus: Jakobus und
Simon kreuzigen; gemidB BJ II, 241 {iberantwortete Ummidius Quadra-
tus (50), der Legat von Syrien, die von Cumanus (48-52) gefangenen
Aufrithrer dem Kreuzestod; iiber die Prokuratur des Felix (52-60) wird
in BJ II, 253 berichtet: «Die Zahl der von ihm gekreuzigten « Rduber»
und der Einwohner, denen eine Verbindung mit diesen nachgewiesen
werden konnte und die er darum bestrafte, wuchs ins Ungeheure» 2.
Diese Beispiele machen offenkundig, daf Jesus von den Rémern als
«Zelotenfithrer» 13 hingerichtet wurde. In diese Richtung weist auch der
von allen vier Evangelisten iiberlieferte Titulus iiber dem Kreuz, der die
Ursache der Verurteilung angibt und die bei Jesus lautet: « Konig der
Judenn, also auch politischer Art ist. Da in der dltesten Form des Titulus
in Mk 15,26 keine apologetischen oder fiir den zweiten Evangelisten
typische theologische Motive erkennbar sind, besteht kein Grund, an
der Authentizitit dieser Angabe zu zweifeln 4. Die entscheidende Frage
lautet: Stimmt diese causa crucis? War Jesus wirklich ein solcher Revo-
lutionir, als der er von den Rémern verurteilt wurde? 15

10 Vgl. J. BLINZLER: Der ProzeB Jesu, 19603, 263 f.

11 Vgl. G. BAUMBACH: Jesus von Nazareth im Lichte der jiidischen Gruppen-
bildung, 1971, 11-22.

12 Weitere Beispiele bei J. BLINZLER a. a. O., 264.

13 Vgl. O. CuLLMANN: Der Staat im Neuen Testament, 19612, 30 {.; R. MEYER:
Der Prophet aus Galilda, 1970, 113.

14 Vgl. P. WINTER: On the trial of Jesus, 1961, 108 f.

15 Hinzu kommt, daB3 nach M. DiBerL1Us «die Pilatusszene Mk 15,2—4 durch
RiickschluB3 aus der tiberlieferten aitia am Kreuz gewonnen» sein kénnte (Botschaft
und Geschichte I, 256). Die spiritualisierende Deutung, die der vierte Evangelist
diesem Titel gibt (vgl. Joh 18,36 f.; 19,21 {.), offenbart die Schwierigkeit, vor die
diese Inschrift stellte, und spricht darum fiir ihre Historizitit. Im gleichen Sinne
ist das Faktum zu bewerten, da hier nicht der religidse Titel: « Kénig Israels»
(Johl,49; 12,13; Mk 15,32) gebraucht wird, sondern der politische: «Kénig der
Juden» iiber den sich damals nicht nur die Juden, sondern auch die Jesusanhin-
ger drgern muBten (vgl. E. LouMEYER: Das Evangelium des Markus, 1957, 343).



288 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

Eine bejahende Antwort wird auf diese Frage von den Vertretern
der sog. Zelotenhypothese gegebe , die im AnschluB an Reimarus,
Kautsky, Kalthoff und Eisler ein revolutionires Jesusbild propagieren,
wonach Jesus als «Messias der Rebellion» (Kautsky) direkte revolutionire
Aktionen gegen die Rémer ausgefithrt habe und deshalb von letzteren
gekreuzigt wurde 1°. Da in den Evangelien jedoch nur wenige Hinweise
auf ein solches Jesusbild vorhanden sind, wird behauptet, Jesus sei
von den Evangelisten aufgrund der verdnderten politischen Situation
aus einem politisch-kdmpferischen Messias in einen pazifistischen Er-
loser verwandelt worden 7. Wie die Barabbas-Perikope (Mk 15,7 ffp)
und die lukanische Apostelgeschichte zeigen, gab es wirklich im Urchri-
stentum eine derartige Tendenz, Jesus von den Zeloten und die christ-
liche Kirche von dem Verdacht einer romfeindlichen Gesinnung zu
distanzieren. Ein «harmloser Laienprediger» ware aber weder von Juden
noch von Roémern zum Tode verurteilt worden. Insofern mull Jesus
durch sein Verhalten und Reden bei den herrschenden judiischen und
romischen Behorden solchen Anstof3 erregt haben, daB3 diese seine Besei-
tigung fiir notwendig oder zumindest fiir wiinschenswert erachteten.
Ein ginzlich unpolitisches Jesusverstindnis scheidet somit von vorn-
herein aus 8. Als problematisch ist dann auch Bultmanns These zu
beurteilen, Jesu Hinrichtung sei «aufgrund eines MiBverstindnisses
seines Wirkens als eines politischen» geschehen !?; denn jedes religiose
Verhalten wirkt sich politisch aus, geschieht also niemals im luftleeren
Raum. Offensichtlich sah das Jesusbild der judidischen und rémischen
Obrigkeit anders aus als das der Jiinger und der Urkirche. Unter Beriick-
sichtigung der groBen Bedeutung, die Ostern fiir die christliche Traditions-
bildung gehabt hat, kann prinzipiell die Méglichkeit nicht ausgeschlossen
werden, daB3 Jesus von den Evangelisten «aus einem politisch-kdmpferi-
schen Messias in einen pazifistischen Erloser» verwandelt wurde.

Und doch 1dBt sich diese Behauptung der Vertreter der Zeloten-

16 Vgl. J. CARMICHAEL: Leben und Tod des Jesus von Nazareth 1966;
S. G. F. BranDoN: Jesus and the Zealots 1967; F. ANDERMANN: Das grole
Gesicht, 1970.

17 Ahnlich auch H. W. Bartsch, in: ThLZ 97, 1972, 731.

18 Vgl. auch J. MoLTMANN, a. a. O., 131.

19 R. BurLtmANN: Das Verhiltnis der urchristlichen Christusbotschaft zum
historischen Jesus, 1960, 12.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 289

hypothese weder im Blick auf die Umwelt noch im Blick auf die Evan-
gelienaussagen iiberzeugend unterbauen. Wenn nidmlich Jesus so poli-
tisch-messianisch aufgetreten wire, dann hitte es keinen Prozel3 gege-
ben, weder vor jiidischen noch vor romischen Behdrden. Wie sich aus
Josephus ergibt, griffen die Rémer sofort mit Waffengewalt ein, wenn
sich im ersten nachchristlichen Jahrhundert im Raum Judia-Samaria
ein Messiaspriatendent erhob. Es ist hier an den Samaritaner zu erinnern,
der sich unter Pilatus im Jahre 35 durch ein Beglaubigungswunder auf
dem Garizim als Moses redivivus erweisen wollte 2°, sowie an Theudas,
der unter Fadus (44—46) als Josua redivivus durch den Jordandurchzug
sein Land fiir Gott erobern wollte 2, ferner an den Agypter, der unter Felix
(52-60) Josuas wunderbare Einnahme von Jericho an Jerusalem wieder-
holen wollte ?2, um es dadurch von der Romerherrschaft zu befreien 23,
In den genannten Fillen erstickten die sofort herbeigeeilten rémischen
Truppen die messianischen Aufstandsbewegungen im Ansatz. Fiir die
Roémer handelte es sich hierbei um eine rein militdrische Angelegenheit,
die keinerlei juristische Formalitdten erforderte. Da es fiir die Juden
kein strafwiirdiges Vergehen war, einen Messiasanspruch zu erheben,
traten in diesen Fillen jiidische Behorden nicht in Aktion.

Wenn auch gegen die von allen vier Evangelisten unterschiedlich
berichteten zwei Prozesse vor jiiddischen und vor romischen Gerichten
viele Bedenken geltend zu machen sind %4, so wird doch heute selbst von
maBgebenden jiidischen Forschern die Historizitit von zwei Verhand-
lungen angenommen, wobei jedoch mit guten Griinden die vor der
juddischen Behoérde nur als eine Art Voruntersuchung zum Zwecke der
Auslieferung Jesu an die Romer aufgefaBt wird 2. Indem somit in der
Sache Jesu von Nazareth juristisch und nicht militirisch vorgegangen
wurde 26, scheidet von vornherein eine messianisch-zelotische Deutung
des Jesusgeschehens aus.

Gegen ein solches Jesusverstindnis spricht auch das Ergebnis von

20 Vgl. Ant. XVIII, 85 ff.

2t Vgl. Ant XX, 97 {.; Apg 5,36.

22 Zum erhofften Zusammenbruch der Mauern vgl. Jos 6,16.

2 Vgl. Ant XX, 167 f.; BJ II, 258 ff.; Apg 21,38 und dazu R. MEVER, in:
ThWB VI, 826 {.

2+ Vgl. R. BurtMaNN: Die Geschichte der synoptischen Tradition, 19573,
290-294.

25 Vgl. ScuaLom BEN-CHORIN: Jesus im Judentum, 1970, 22 {., unter Hin-
weis auf P. WINTER, S. ZEITLIN, CH. H. SouN; ferner auch D. FLUSSER, Jesus, 1968.

26 Zur Problematik von Joh 18,12 vgl. R. BuLTMANN: Das Evangelium des
Johannes, 195313, 493,



290 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

TF. Hahns und E. Dinklers kritischer Exegese zu Mk 8,27-33p, wonach
V. 33b urspriinglich Jesu scharfe Ablehnung des politisch gemeinten
Messiastitels im Petrusbekenntnis zum Ausdruck brachte ?7. «Da das
Schweigegebot (V. 30) markinisch, die Leidensankiindigung (V. 31) nach-
osterliches vaticinium ist, so muB} sich das Satanswort (V. 33) mitsamt
dem phronein ta ton anthropon auf das Messiasbekenntnis des Petrus
beziehen» 2. Nimmt man das Satanswort Jesu als die urspriingliche
Antwort auf das Petrusbekenntnis, dann wird verstindlich, daBB Markus
und vor allem Matthdus durch Umgestaltungen redaktioneller Art und
durch Einschiibe eine Aufwertung des Petrusbekenntnisses (und damit
eine Verchristlichung des Messiastitels) anstrebten; denn die nachoster-
liche Gemeinde bekannte Jesus als den Messias aufgrund von Kreuz und
Auferweckung und wertete darum das Bekenntnis zu Jesus als Christus
positiv. Wenn es Jesus prinzipiell abgelehnt hat, sich Messias nennen zu
lassen, dann wird verstdndlich, dal keine bewaffneten Aktionen von
ithm oder von seinen Anhéingern gegen die Romer berichtet werden. Die
Schwertstreichaffire Mk 14, 47 f. kann nicht dagegen angefiihrt werden,
weil das Subjekt des Schwertstreichs in der iltesten Uberlieferung einer
der Umstehenden, ein Zuschauer ist (Mk 14,47), der bei Matthius und
Lukas zu einem der Jiinger wird (Mt 26,51; Lk 22,50), um im Johannes-
Evangelium mit Simon Petrus identifiziert zu werden (Joh 18,10). Somit
148t sich hier die gleiche Uberlieferungstendenz wie in Mk 14,4 («einige»),
Mt 26,8 («die Jiinger») und Joh 12,4 (« Judas der Iskariote») erkennen.
Die in Mk 14,47 ganz beildufig erzdhlte Begebenheit, die keineswegs
den Charakter eines bewaffneten Aufstands der Jiinger hat, ist in den
spateren Evangelien ekklesiologisch verformt worden, um als Mahnung
fiir die Gemeinde zu dienen #°. Dal Jesus hier als « Messias der Rebellion»
agiert, kann nur eine die Uberlieferungsgesetze nicht beachtende Exegese
behaupten.

Auch Lk 22,36-38 fithrt zu keinem anderen Ergebnis; denn hier
liegt eine lukanische Weisung fiir die Zeit nach Jesu Tod vor, die eine
Zeit der Verfolgung und des Leidens fiir die Gemeinde sein wird und auf
die sie darum vorbereitet werden soll. Das «Schwert» signifiziert dabei

27 Vgl. F. Haun: Christologische Hoheitstitel, 19642, 174 f.; E. DINKLER:
Petrusbekenntnis und Satanswort, in: Zeit und Geschichte, Bultmann-Dankesgabe,
1964, 127-153.

28 E, DINKLER, a. a. O., 141.

29 Vgl. die Mt 26,52 f. und Lk 22,51 in parinetischer Absicht zugefiigten
Logien.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 291

das notwendige Gewappnetsein zum Kampf, der in Gestalt der Verfol-
gung auf die Kirche zukommt 3°.

Aber auch gegen eine politisch-zelotische Auslegung des Logions
Mt 10,34; Lk 12,51 sind Bedenken anzumelden. Das ‘balein machairan’
weist niamlich nicht darauf hin, daB Jesus sich dadurch als kriegerischer
Messias bezeichnen wolle. Dall Jesus ein Schwert getragen hat, 1t sich
selbst aus Mk 14,47p nicht entnehmen. Dann kann aber nur gemeint
sein, daB «mit Jesu Kommen der endzeitliche Friede noch nicht ange-
brochen ist, sondern der letzte Kampf» 31. Jesus hat sich somit nicht als
Friedensbringer im Sinn der Heilspropheten von Jer 6,14; 14,13; 28,9;
Mi 3,5 ff.; Hes 3,16 verstanden, die unter Umgehung des Gerichts einen
vordergriindigen Frieden verkiindigten, sondern als einer, der Unruhe
und Gericht, d.h. Scheidung durch seine Entscheidungsforderung
bringt. Auf diese Weise wird auch der diametrale Unterschied zu dem
romischen Kaiser Augustus markiert, der sich als «Hiiter des Friedens»
im politisch-staatsrechtlichen Sinne verstand 2. Gericht und Scheidung
sind auch in dem Logion Lk 12,49 mit «Feuer» gemeint 3. Formal
gesehen besteht hier eine Berithrung mit den Sikariern, die ihren Befrei-
ungskampf als Vollzug des Gerichts und der Rache Gottes an allen Un-
reinen, d. h. an den Rémern und den jiidischen Quislings, verstanden.
Und doch wird gerade an diesem Punkt die vollige Andersartigkeit der
von Jesus gebrachten Scheidung erkennbar. Wenn ndmlich eines zum
Urgestein der Jesusiiberlieferung gehért, dann ist es seine Zuwendung
zu den Unreinen: den Zoéllnern, Huren, Siindern, Besessenen und Aus-
gestoBenen, und seine Gerichtsansage iiber die Reinen: die Frommen,
Gerechten und Gesetzesstrengen 34. Das erste Gebot ist von Jesus nie-
mals — im schroffen Unterschied zu den Sikariern 3% — als Erméichtigung
zum «heiligen Krieg» gegen die das «heilige Land» verunreinigenden
Roémer und deren Helfershelfer ausgelegt worden. Weil Jesus Gott nie-

30 Vgl. R. VOLKL: Christ und Welt nach dem Neuen Testament, 1961, 115.

31 F. HaHN, a. a. O., 167.

32 Vgl. den bei Philo: Legatio ad Gaium 143 ff. enthaltenen Augustushymnus,
wo Augustus in § 147 als «eirenophylax» bezeichnet wird; zur Pax Romana wvgl.
A. Scuarit: Koénig Herodes, 1969, 443 ff.

33 Vgl. Jer.4,4; 5,14; 21,12; Zeph 1,8; 3,8 u.d.; Mt 3,10.12p; 13,40 u. &.

34 Vgl. dazu E. KAsEMANN: Exegetische Versuche und Besinnungen 11, 1964
119: « Jesus hat Gottes gnddiges Nahekommen als Gericht tiber denen verstanden
und gelebt, welche Gesetz, Frommigkeit und Theologie illusiondr zwischen Gott und
sich schiebeny.

35 Vgl. BJ 11, 118; VII, 254 f.



202 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

mals durch das Gesetz interpretiert hat, sondern das Gesetz radikal
seinem Gottesverstindnis subsumiert hat, darum hat er ein Element der
Unruhe in die am Gesetz orientierte Welt des Judentums gebracht. Weil
Jesus «Gottes unorthodox-unordentliches Entgegenkommen dem Siinder
gegeniiber» proklamierte 3¢, erschien seine Gottesverkiindigung «blasphe-
misch, revolutiondr, die moralischen Grundlagen der Religion umstiir-
zend»¥. Wenn man mit Windisch, Bultmann, Lohmeyer, Conzelmann und
Schiirmann eine « Doppelpoligkeit» in der Verkiindigung Jesu annimmt 38,
dann ist bereits der erste Pol: der durch die Weisheit bestimmte Gottes-
gedanke?3? so ansttBig, dall Jesus als Storenfried der bestehenden Geset-
zesordnung des Judentums erscheinen muflite. In die gleiche Richtung
tendiert auch der zweite Pol: der eschatologische (apokalyptische), wie
es die zur dltesten Uberlieferungsschicht gehérenden Gleichnisse er-
weisen. In den Gleichnissen von der Giite des Vaters (Lk 15,11-32) und
vom Gnadenlohn (Mt 20,1-16) bietet Jesus das Heil «in einer so bedin-
gungslosen und radikalen Weise an, daB sich die Frage nach dem Wesen
Gottes und seiner Gerechtigkeit neu stellen mullte» 0. Die in schroffer
Entgegensetzung zu dem gottlichen Erbarmen des Vaters stehende Hal-
tung des dltesten Sohnes in Lk 15, der «voller Zorn» iiber dieses den Ver-
lorenen und Unwiirdigen zukommende Heil «nicht hineingehen will» zu
dem Freudenmahl, zeigt, dall Jesu Gnadenangebot von den Gerechten,
«die niemals ein Gebot iibertreten haben» (15,29), abgelehnt wird. Im
Unterschied zur apokalyptischen Gerichtspredigt des Taufers ist es bei
Jesus gerade die Verkiindigung der alle Grenzen und Ordnungen spren-
genden Giite des genahten Gottes, die ihm Zorn und Feindschaft eintrug.
Insofern miissen wir die in der Bultmann-Nachfolge stehende These von
W. Schmithals ablehnen: «Nicht das Was und Wie der Gottesherrschaft...
stellt den besonders erregenden Gegenstand der Predigt Jesu dar, son-
dern das Wann, die Zeit des Kommens der Gottesherrschaft» #. Dal} es
wirklich um ein neues Was und Wie geht, erweist das Gleichnis Mt 18,23—
35. Well sich der hier geschilderte unwahrscheinlich verschuldete Ver-
walter, der unbegreiflicherweise vom « Kénig» seine riesige Schuldsumme
vergeben bekam, durch diese Barmherzigkeit nicht bewegen lieB, gilt

36 M. LimBEcK: Die Ordnung des Heils, 1971, 194.

37 F. J. ScHIERSE: Jesus von Nazareth, 1972, 141.

38 Vgl. bes. H. ScattrRMANN: Das hermeneutische Hauptproblem in der Ver-
kiindigung Jesu, in: Das Geheimnis Jesu, 1972, 156 ff., speziell 162 Anm. 22.

39 Vgl. H. WinDiscH: Die Bergpredigt, 19372, 23.

40 W. P. EckEgRrrT, in: F. J. SCHIERSE, a. a. O., 70.

41 W. ScumITHALS: Jesus Christus in der Verkiindigung der Kirche, 1972, 92.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 293

ihm die Frage in V. 33: «MuBtest du dich nicht auch tiber deinen Mit-
knecht erbarmen, wie ich mich iiber dich erbarmt habe ? » Wer sich durch
empfangene Barmherzigkeit nicht verdndern und in Bewegung setzen
laBt, verfillt nach V.34 dem Zorngericht des «Konigs». Da «Konig»
Bild fiir Gott ist, wird zum Ausdruck gebracht, daB die mit dem An-
bruch der Basileia michtig gewordene Barmherzigkeit und Vergebung
Gottes in eine Bewegung der Barmherzigkeit, zu einer qualitativen Ver-
dnderung des sozialen Verhaltens fithren will, wodurch eine starre, un-
barmherzige Gesetzlichkeit iiberwunden und echte Kommunikation —
auch mit Verachteten, AusgestoBenen und von der 6ffentlichen Meinung
Diffamierten — ermoglicht wird. Zeichenhaft fiir diese neue Ordnung ist
Jesu Jiingerkeis, zu dem neben einem Zeloten auch ein Zollner, die sich
wie Feuer und Wasser gegeniiberstanden, gehorte. In der Zugehérigkeit
zweiler so gegensitzlich ausgerichteter Médnner, eines Zeloten *2 und eines
Zollners ¥, zu Jesu engstem Jiingerkreis zeigt sich das beunruhigend
Neue, das Jesus gebracht hat: die mit ihm genahte Gottesherrschaft, in
der die Gegensitze nicht existieren, die Menschen voneinander trennen
und echte Gemeinschaft verunmdéglichen. Die kommende Gottesgerech-
tigkeit offenbart sich hier als «Recht der Gnade», als Befreiung vom
gesetzlichen Freund-Feind-Denken **. Von hier aus wird deutlich, wie
stark die Aufstdndischen mit ihrem gesetzlichen Denken und ihrer Aus-
richtung auf einen Gott der Rache iiber alle Unreinheit von Jesus
getrennt sind. Dagegen liegt in der Ausrichtung des Tuns auf Befreiung
eine Beriithrung zwischen Jesus und den Sikariern vor. Wie die jiidischen
Aufstandsmiinzen zeigen, spielte in dieser Bewegung der Begriff «Frei-
heit» eine groBe Rolle, bezogen auf das «heilige Jerusalem» und auf «die
Erlésung Zions» *5. Den apokalyptisch ausgerichteten Sikariern ging es
dabei um die Befreiung des von Gott geheiligten Volkes von aller Skla-
verei: von der sozialen wie von der politischen, von der durch einhei-
mische wie von der durch fremde Herren *6. Die Apokalyptik bildete also
hier den Grund fiir die revolutiondren Aktionen *’. « Apokalyptisch» und

42 SimoN KanaNaI1os = Simon ho zelotes, vgl. Mk 3,18; Mt 10,4 mit Lk 6,15;
Apgl, 13.

43 Levi, vgl. Mk 2,14p.

4 Vgl. J. MoLTMANN, a. a. O., 136.

45 Vgl. M. HENGEL: Die Zeloten, 1961, 19 ff.

46 Vgl. G. BaumBacH: Das Freiheitsverstindnis in der zelotischen Bewegung,
in: Das ferne und das nahe Wort, Rost-Festschrift, 1967, 11-18.

47 Bezeichnenderweise ging nach BJ] VI, 312; Tacitus hist V, 13; Sueton
Vesp 4 der Termin des Kriegsbeginns auf eine Weissagung zuriick.



294 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

«revolutiondr» stellen also keinen Gegensatz dar *%. Offensichtlich hingt
dies damit zusammen, daB in der Apokalyptik prophetische und weis-
heitliche Traditionen bestimmend sind, wobei die Akzentuierung unter-
schiedlich sein kann #. Der aktive Kampf gegen die romische Fremdherr-
schaft war fiir die Sikarier wegen der verheilenen Umwandlung der Ver-
hdltnisse im Inneren notwendig. Allerdings war die Zukunft, die sie
herauffithren wollten, inhaltlich an der idealen Vorzeit Israels orientiert,
in der es noch keine hellenistische Ausbeuterordnung mit Sklaven und
Herren, Armen und Reichen gab *°. Der Freiheitskampf dieser Auf-
stindischen war deshalb ein titanischer Kampf gegen die gesamte Ent-
wicklung — und muBte deshalb scheitern.

Bei der durch Jesus gewdhrten Befreiung geht es auch um reale
Verianderung bestehender Verhiltnisse, auch bei Jesus ist das Prophe-
tische (die genahte Gottesherrschaft) Voraussetzung und Motor des
Weisheitlichen (des Tuns des Gotteswillens). Insofern kann der Unter-
schied zwischen Jesus und der zelotischen Bewegung nicht auf die
Formel: Zeloten = aktivistisch, Jesus = passiv-quietistisch gebracht
werden °!. Vielmehr gilt: « Der Streit zwischen Jesus und den zelotischen
Widerstandskdmpfern ... ging nicht darum, ob man dem Bdsen Wider-
stand leisten soll — das anerkannte er ohne Diskussion — der Streit ging
darum, auf welche Art man das Bdse bekdmpfen soll» 2. Weil nach
Jesus das Bose seine Wurzel im Herzen des Menschen hat (vgl. Mk 7,15.
18 ffp), beginnt seine Verkiindigung mit der Mahnung zur Umkehr
(vgl. Mk 1,15; Mt 4,17). Das ‘gar’ in Mt 4,17 unterstreicht, daBl die
genahte Gottesherrschaft die Vorbedingung dieser geforderten inneren
Umwandlung ist. Wie in Mt 18,23-25 wird also der Mensch in die Ent-
sprechung zu Gottes Tun gerufen, womit eindeutig ein aktiver Akzent
gegeben ist >3. Daf} sich dieser Kampf gegen das Bose auch in Gestalt der
zerstorerischen und ddmonischen Michte richten soll, um dadurch die

48 Gegen S. ScHuLz: Die neue Frage nach dem historischen Jesus, in: Neues
Testament und Geschichte, Cullmann-Festschrift, 1972, 40: «Deshalb ist und kann
die Jesusbotschaft nicht revolutionar sein, weil sie apokalyptisch ist».

4 Vgl. A. StroBEL: Kerygma und Apokalyptik, 1967, 37; H. KGSTER —J. M.
RoBinson: Entwicklungslinien durch die Welt des frithen Christentums, 1971, 105.
Bezeichnenderweise weist ja die Apokalyptik sowohl universale als auch parti-
kulare Tendenzen auf, vgl. P. VIELHAUER, in: E. HENNECKE — W. SCHNEEMELCHER:
Neutestamentliche Apokyrphen II, 19643, 414.

50 Vgl. M. HENGEL, a. a. O., 138 {., 296 fi.

51 Gegen W. SCHMITHALS, a. a. O., 92, 94 u. &.

52 M. MacHovES: Jesus fiir Atheisten, 1972, 130.

33 Vgl. auch Lk 6,36 p.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 295

davon betroffenen Menschen zu befreien, hat Jesus nach den alten Logien
Mk 3,27p; Mt 12,28p; Lk 10,28 5* durch sein eigenes vollmichtiges Tun
als Zeichen der Entmichtigung des Satans und der genahten Gottes-
herrschaft seinen Jiingern vor Augen gestellt. In dieser Beziehung liegt
eine enge Beriihrung Jesu mit den Pharisdern vor, die einen apokalyp-
tisch motivierten Kampf mit der Waffe in der Hand gegen die romische
Besatzungsmacht ebenso wie Jesus radikal ablehnten und statt dessen
die Umkehr des einzelnen forderten 3.

Im Blick auf unsere Frage, von der wir ausgegangen waren, bedeutet
dies, daf die gegen Jesus erhobene Anklage, wie sie im Titulus des Kreu-
zes Ausdruck gefunden hat, als nicht zutreffend beurteilt werden mubB.
Daraus ergibt sich als Konsequenz, dal es bestimmte jiidische Kreise
gegeben haben muB, die ein Interesse daran hatten, Jesus mit einer sol-
chen Beschuldigung den Rémern zur besonders schimpflichen Beseiti-
gung (vgl. Dtn 21,23) in die Hédnde zu spielen. DaB diese jiidischen
Kreise nicht selbst die Tétung Jesu vornahmen, hing mit der besonderen
politischen Situation in Judda zusammen, das seit 6 n. Chr. direktes
romisches Mandatsgebiet geworden war. GemdB3 BJ II, 117 wurde im
Jahre 6 n. Chr. «das Gebiet des Archelaos in eine Provinz (Eparchie) um-
gewandelt und als Prokurator wurde Coponius ... entsandt, er empfing
vom Kaiser obrigkeitliche Gewalt einschlieBlich des Rechts, die Todes-
strafe zu verhdngen». Der Unterschied zwischen Johannes dem Taufer,
der in Perda von Herodes Antipas hingerichtet wurde, und Jesus, der
in Judda von den Rémern gekreuzigt wurde, ist in dem unterschiedlichen
politischen Status der beiden Gebiete begriindet. Da Galilda und Perda
nicht direktes romisches Mandatsgebiet waren, sondern einem jiidischen
Tetrarchen unterstanden, war der Vollzug der Todesstrafe nicht an eine
romische Behorde oder Lizenz gebunden, wihrend die andersartige
Struktur von Judia letzteres erforderlich machte. Die Folgerung daraus
lautet, daB die Art der Todesstrafe bei Jesus nicht iiberbewertet werden
und nicht gegen die andersartige Totung Johannes des Tdufers aus-
gespielt werden darf. Ja, man koénnte sogar noch weitergehen. Die Tat-
sache, dal Jesus in Galilda unbehelligt blieb, obwohl doch Herodes Anti-
pas auBerordentlich furchtsam war hinsichtlich méglicher Aufstinde
und Unruhen und aus dieser Angst heraus den Tédufer beseitigen lie(

> Vgl. dazu R. BurTMANN: Die Geschichte der synoptischen Tradition,
19573, 110, 174.

55 Vgl. G. BaumBacH: Jesus von Nazareth im Lichte der jiidischen Gruppen-
bildung, 1971, 74 ff.



296 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

(vgl. Ant. XVIII, 116-119a), 1iB8t vermuten, daB der Tdufer messia-
nischer und apokalyptischer ausgerichtet war als Jesus %6, Jesus somit
nicht als «Messias der Revolution» aufgetreten sein kann. Zugleich legt
sich der SchluB3 nahe, da8 Jesu Tod etwas mit dem Zentrum des Juden-
tums: mit Jerusalem und dem dortigen, von allen Juden verehrten
Tempel zu tun hatte. Doch welcher jiidischen Gruppierung kénnte
Jesus solchen AnstoB3 bereitet haben, daBl sie alles in Bewegung setzte,
um ihn unter dem Vorwand politischer Unruhestiftung an die Rémer
zur Kreuzigung auszuliefern?

IT.

Diese Frage konnen wir nur dann zutreffend beantworten, wenn wir
von den realen Machtverhidltnissen im damaligen Judda ausgehen.
GemilB Ant XX, 251 wurde seit dem Jahre 6 n. Chr. «der jiidische Staat
aristokratisch verwaltet, die Aufsicht iiber das Volk aber wurde den
Hohenpriestern anvertraut». Auf diese Weise wurde das Synedrium die
entscheidende Regierungsbehérde. Der Hohepriester als der Leiter dieser
Institution war nun nicht mehr nur das geistliche Oberhaupt aller Juden,
sondern er iibte auch die territoriale Verwaltung im Auftrag der Rémer
iiber das jitddische Gebiet aus und verkorperte zugleich die oberste Rechts-
instanz. Wie in der persischen Zeit stellte jetzt die Tora als das Religions-
gesetz zugleich das verbindliche Staatsgesetz dar, iiber dessen Einhaltung
der Hohepriester zu wachen hatte. Dadurch erhielten die Sadduzder
einen grofen Zuwachs an Macht und Bedeutung gegeniiber der Herodes-
zeit. Allerdings stand der Hohepriester als der vornehmste Reprisentant
dieser priesterlichen Standespartel vor einer schwierigen Aufgabe: Er
mubBte zur Sicherung der relativen Selbstdndigkeit Juddas als Tempel-
staat und insofern im Interesse seiner national-partikularistischen Aus-
richtung um ein gutes Verhiltnis zu den Rémern als den Garanten dieser
Ordnung bemiiht sein. Demzufolge muBten Gesetzesiibertretungen als
Angriff auf die tempelstaatliche Ordnung und auf die Rémer als «Schutz-
herren der Gesetze» (BJ IV, 184) angesehen und vom Hohenpriester
geahndet werden. Weil der Hohepriester samt der tempelstaatlichen
Ordnung Juddas von den Romern eingesetzt war, fungierte er als Beauf-
tragter der romischen Besatzungsmacht und war somit der Verbindungs-

56 Vgl. Mt 3,7 fip.; 11,18p; Lk 5,33; Joh 1,8.20; zur apokalyptischen Orien-
tierung der messianischen Propheten vgl. R. MEYER, in: ThWB VI, 828.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 297

mann und Mittler zwischen Juddern und Rémern. Fiir die Romer war
eine solche Regelung sehr vorteilhaft; denn der Hohepriester hatte die
Verfiigungsgewalt iiber den Tempel mit seinen reichen Schitzen 7 und
war deshalb immer zahlungsfihig. Aulerdem besall er dank seiner reli-
giosen Stellung grofe Autoritdt bei den Einheimischen und konnte als
Vorsitzender des Synedriums die Entscheidungen dieser obersten Rechts-
und Verwaltungsbehorde bestimmen. Wegen dieser Vereinigung reli-
gioser und politischer Funktionen in der Hand des Hohenpriesters ergab
sich ein scharfer Gegensatz zu den Pharisdern und daher eine Hinneigung
zu betont sadduzédischen Gedanken bei den hochpriesterlichen Geschlech-
tern, wofiir das Haus Hannas und das Haus Boethos beispielhaft sind
(vgl. Ant XX, 198 {.). Entsprechend dieser sadduzdischen Ausrichtung
kam dem Tempel, dem Kultgesetz und dem Land, in dem der Tempel
stand und fiir das er Siihne zu leisten hatte, zentrale Bedeutung zu.
Wesentlich ist ja bei den Sadduzdern «die Idee eines national-parti-
kularen Tempelstaates ..., der im Sinne iiberkommener heilseschatolo-
gischer Erwartungen die Keimzelle bildet fiir die Entsithnung des Hei-
ligen Landes» 8. GemdlB dieser Lehre war der Hohepriester die zentrale
Heilsgestalt, wie es auch durch B]J 1V, 318 bestétigt wird, wonach «der
Untergang des jiidischen Staates mit jenem Tag eingesetzt (hat), an dem
die Biirger Jerusalems den Hohenpriester und Leiter, auf dem ihr eigenes
Heil (soteria) beruht, mitten in der Stadt hingeschlachtet sahen» 3°. Das
«Heil», d. h. das Wohlbefinden Juddas hing in der damaligen Situation
davon ab, daB der Hohepriester als Mittler zwischen dem Volk und den
Roémern wirkte und das Volk zur Gesetzesbeobachtung und die Rémer
zur Gewdhrung der Privilegien anhielt. Die von den Rémern vorgenom-
menen hdufigen Absetzungen von Hohenpriestern zeigen, wie gespannt
das Verhdltnis zwischen Hohepriestern und Prokuratoren war und wie
geschickt und gewandt — mit der vollen Ausnutzung seiner ékonomi-
schen, politischen und religiosen Macht — der Hohepriester vorgehen
multe, wenn er sich in einem solchen Spannungsverhiltnis halten wollte.
Hinzu kommt, daf er die gleiche Machtstellung gegeniiber seinem auf-
rithrerisch gesonnenen Volk zur Geltung bringen multe, um offene
Aufstinde, die alles in Frage stellen wiirden, zu verhindern.

Dieser zeitgeschichtliche Hintergrund wird im Neuen Testament in-
sofern zutreffend festgehalten, als in den Passionssummarien (Mk 8,31p;

57 Vgl. 2 Mkk 3,6.15; Ant. XX, 110.
58 R. MEYER, in: ThWB VII, 44.
59 Gemeint ist Hannas der Jungere (62 n. Chr.).



298 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

9,31p; 10,32 fip) und der Passionsgeschichte aller vier Evangelien die
fithrende Stellung des Hohenpriesters in Rechts- und Religionsfragen
klar in Erscheinung tritt. Die hochpriesterliche Standespartei ist hier
die entscheidende Instanz bei der Auslieferung Jesu. Da die formge-
schichtliche Betrachtung wahrscheinlich gemacht hat, daB «die Leidens-
geschichte als das einzige evangelische Uberlieferungsstiick gelten (darf),
das schon in frither Zeit Begebenheiten in groBerem Zusammenhang
darstellte» 6, kommt den Aussagen iiber Jesu Gegner in dem Uberlie-
ferungszusammenhang besonderes Gewicht zu. Daraus ist der Schlufl zu
ziehen, daB die eigentlichen Akteure bei Jesu Tétung nicht, wie immer
wieder in der Geschichte der Kirche behauptet wurde, die Pharisder
gewesen sein konnen.

Bezeichnenderweise kommen die Pharisier — abgesehen von Lk
18,9-14 ¢ und von den Weherufen in Mt 23 %2 — nur in redaktionellen
Bemerkungen vor, die auf das Konto der Evangelisten und damit der
nachapostolischen Zeit gehen . Es ist aber interessant zu beobachten,
wann die Synoptiker an eine Auseinandersetzung den Hinweis auf eine
Totungsabsicht von Jesu Gegnern einfiigen. So hat Markus an das den
Hohepunkt der Auseinandersetzung mit den Frommen markierende
Logion 3,5: «Darf man am Sabbat Gutes tun oder Béses tun, Leben
erhalten oder vernichten?» die redaktionelle AbschluBbemerkung an-
gehidngt: «Da gingen sofort die Pharisder mit den Herodianern hinaus
und heckten einen Anschlag gegen ihn aus, um ihn zu vernichten.»
Die hier vorgenommene Einordnung der Jesusgegner in die Gruppe der
Pharisder und Herodianer diirfte aber «eine zeitlich falsche Angabe aus
den Jahren 41-44 (sein), wo Pharisder stark mit Herodes Agrippa (I.) zu-
sammenarbeiteten»®*. Durch eine dhnliche Bemerkung hat Markus einen
weiteren Hohepunkt der zu Jesu Tod fithrenden Streitigkeiten gekenn-
zeichnet. Im AnschluB an die Tempelreinigung (11,15-17) fiigt er redak-
tionell die Wendung ein: «Das horten die Hohenpriester und Schrift-

60 M. DiBerius: Die Formgeschichte des Evangeliums, 1961%, 180; kritisch
dazu E. LINNEMANN: Studien zur Passionsgeschichte, 1970, passim.

61 Vgl. aber die kritische Stellung dazu von L. ScHOTTROFF: Die Erzihlung
vom Pharisier und Zollner als Beispiel fir die theologische Kunst des Uberredens,
in: Neues Testament und christliche Existenz, Braun-Festschrift, 1973, 439-461.

62 Vgl. die unterschiedlichen Adressaten dieser Logien in Lk 11,39 ff. und die
im Blick auf die «Echtheit» dieser Weherufe kritischen Ausfithrungen von E.
HaeNcHEN: Der Weg Jesu, 1966, 418-432.

63 Vgl. R. BULTMANN, a. a. O., 54-56.

6+ Ep. ScHWEIZER: Das Evangelium des Markus, NTD 1, 1967, 40.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 299

gelehrten und suchten, wie sie ihn vernichten kénnten» (V. 18). In beiden
Streitfdllen handelt es sich um eine das Kultgesetz berithrende Frage
oder Aktion, die als Voraussetzung der Tétungsabsicht angefithrt wird.
Der Unterschied besteht nur in dem jeweils genannten jiidischen Per-
sonenkreis: in 11,18 und 14,1, wo nochmals die Mordintention unter-
strichen wird, sind «Hohepriester und Schriftgelehrte» die treibenden
Krifte, in 3,6 dagegen «Pharisder und Herodianer». Da letztere Zusam-
menstellung als unhistorisch gelten kann, ist den Hohenpriestern und
Schriftgelehrten groBere historische Glaubwiirdigkeit zuzugestehen. In
einer sachlich dhnlichen Bemerkung in Lk 19,47 wird den «Hohen-
priestern, Schriftgelehrten und den Ersten des Volks» und in Mt 26,3
«Hohenpriestern und Altesten des Volks» die Initiative bei der Beseiti-
gung Jesu zugeschrieben. Aus einem Vergleich zwischen Mk 12,12 und
den Seitenreferenten Mt 21,46 und Lk 20,19 wird deutlich, wie stark der
Anteil der Evangelisten an der Festlegung der Gegner Jesu veranschlagt
werden muB. Bei Markus ist nur von einem unbestimmten «sie» die
Rede %, bei Lukas sind es «Schriftgelehrte und Hohepriester» und bei
Matthius handelt es sich um «Hohepriester und Pharisder», die sich
Jesu zu bemichtigen suchen.

Wihrend im Blick auf die Pharisderstellen die Situation nach
70 n. Chr. in den Evangelien erkennbar wird, entspricht die in der Pas-
sionsgeschichte vorliegende Darstellung der fithrenden Stellung des
Hohenpriesters und des Synedriums den Verhiltnissen, wie sie vor der
Tempelzerstérung in Judda herrschten. Schon aus diesem Grund kommt
der synoptischen Leidensgeschichte bei unserer Fragestellung vorrangige
Bedeutung zu. Besondere Beachtung verdient dabei Mk 14,53-65 (Mt
26,57-68; Lk 22,66-71): das sog. Verhor vor dem Hohen Rat. Auffillig
ist hier, daB3 bei Markus und Matthdus zwei Anklagepunkte angegeben
werden, die nichts miteinander zu tun haben, weshalb Lukas den ersten
Punkt gestrichen und an anderer Stelle (Apg 6,14) untergebracht hat. Es
handelt sich um den Vorwurf der Tempelkritik (Mk 14,55-59p) und des
messianischen Anspruchs (Mk 14,60-64p). Trotz des energischen Vetos
von E. Linnemann % gegen eine Auswertung dieser Perikope fiir die
historische Rekonstruktion eines solchen Verhors bzw. Voruntersuchung,
miissen wir dieses Wagnis unternehmen, da wir uns durch keine Herme-
neutik die Frage nach dem Anhalt des Berichteten im Leben des irdischen

6> Vom Kontext her wiren die «Hohenpriester und Schriftgelehrten und
Altesten» (11,27) anzunehmen.
66 E. LINNEMANN, a. a. O., 111 ff.



300 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

Jesus verbieten lassen. Wie schon M. Dibelius ausgefithrt hat, stand
moglicherweise «im dltesten Bericht nur EIN Wort Jesu ..., das Tempel-
wort», wihrend das Motiv, das «der Evangelist Markus hervorzuheben
wiinscht ..., das Bekenntnis Jesu als Messias» ist ¢7. Ed. Schweizer hat
darauf fullend die zu bejahende Frage gestellt, «ob nicht auf einer ersten
Stufe der Bericht mit V. 58 und dem Todesurteil oder dem Beschluf3
der Auslieferung an Pilatus geschlossen hat», wihrend «in der expliziten
Frage V. 61 schon ein weiteres Stadium des Berichtes zu finden ist» 8,
Markus hédtte dann das Tempelwort bereits in seiner Tradition vorge-
funden und es in Anlehnung an Ps 27,12; 109,2 {. als «falsch bezeugt»
hingestellt. Das Tempelwort V. 58, das von den einzelnen Evangelisten
in unterschiedlicher Weise entschirft wurde ¢, wird von E. Linnemann
als ein «bekanntes Marchenmotiv» abgewertet und mit folgender Erkla-
rung eliminiert: « Tempelzerstorung war in einem Zeitalter, in dem die
Sprengstoffe noch nicht erfunden waren, fiir den einzelnen eine Unmég-
lichkeit» 79, Hier muB nun allerdings an E. Linnemann die Frage
gerichtet werden, wie ein solches Vorgehen hermeneutisch verantwortet
werden kann. SchlieBlich darf doch nicht iibersehen werden, dal3 dieses
Wort in einer prophetisch-apokalyptischen Tradition steht, die Gott
mehr zutraute, als es E. Linnemann theologisch fiir legitim erachtet.
In 1 Hen 90,28 f.; 91,13 (vgl. Jub 1,17. 27 f.) wird die Beseitigung des
«alten Hauses» (des Jerusalemer Tempels) und die Auferbauung eines
«neuen Hauses» (neuen Tempels) durch Gott als den «Herrn der Geister»
angekiindigt. Von hier aus gesehen hitte Jesus mit seiner Tempelpro-
phetie V.58, deren «urspriinglicher Wortlaut (sich) nicht mehr sicher
rekonstruieren 1iBt» 7!, einen Gottesanspruch erhoben, so daB der in
V. 64 daraufhin gegen ihn erhobene Vorwurf der Blasphemie voll ver-
stindlich wiirde. Jesu exousia wire demnach auch hier das AnstoBige
gewesen, d. h. diese Interpretation wird durch den Kontext des Lebens
Jesu gedeckt und ist deshalb «dem Gesamtdenken, der Aussageméglich-
keit Jesu zuzutrauen» 72. Bezeichnenderweise steht ja die Perikope von

67 M. DIBELIUS, a. a. O., 183. 193.

68 A.a.O., 188.

69 Vgl. Mk 14,58 mit der Einfiigung: «von Handen gemacht» und «nicht von
Hinden gemacht»; Mt 26,61 mit der Einschiebung des ‘dynamai’; Joh 2,19 ff. mit
der Deutung auf den «Tempel seines Leibes»; ferner Apg 6,14; Mk 15,29; Mt 27,40;
Mk 13,2p.

70 E, LINNEMANN, a. a. O., 132,

1 R. BULTMANN, a. a. O., Ergidnzungsheft 18.

72 H. BRAUN: Jesus. Der Mann aus Nazareth und seine Zeit, 1969, 35.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 301

der Vollmachtsfrage Mk 11,27 ffp im engsten Zusammenhang mit Jesu
tempelkritischem Verhalten Mk 11,15 ff. 73, an das sich der Toétungs-
beschluB der «Hohenpriester und Schriftgelehrten» unmittelbar anschlieBt
(Mk 11,18). Jesu Tempelkritik, der Streit um seine Vollmacht und die
To6tungsabsicht der hochpriesterlichen Kreise bedingen sich gegensei-
tig. Als die entscheidende Instanz bei Jesu Beseitigung muB demnach
der sadduziische Priesteradel mit dem Hohenpriester angenommen
werden, zumal auch allein diese Gruppe in der damaligen Situation die
erforderliche Macht- und Rechtsposition besal3, um zu einem solchen Vor-
gehen legitimiert zu sein. Die Pharisder hitten demgegeniiber nur eine
Lynchjustiz in Bewegung setzen kénnen — wofiir aber bei Jesus keinerlei
Anhaltspunkte in den Evangelien vorliegen. Das bedeutet, dal Jesus
das Establishment in Gestalt der herrschenden hochpriesterlichen Kaste
provoziert haben mull 7*. Da aber Jesus nicht mit einem politischen
Revolutionskonzept aufgetreten ist 7, kann er sich nicht gegen die
politische Stellung und Haltung des Hohenpriesters gewendet haben.
Der Gegensatz muf3 auf religiosem Gebiet gesucht werden. Welches war
in dem damaligen romischen Mandatsgebiet Judda ein religioses Ver-
gehen, das politische Konsequenzen nach sich zog? Die Antwort mul3
lauten: Der VerstoB gegen die Tora, die in der damaligen tempelstaat-
lichen Struktur zugleich Staatsgesetz war, fiir deren Einhaltung also
der Hohepriester den Rémern gegeniiber verantwortlich war. Jesu ein-
deutig in den Evangelien bezeugte Gesetzesiibertretungen in Gestalt
seiner Nichtbeachtung der kultisch orientierten Reinheitsbestimmungen
lieBen sich durchaus politisch als VerstoB gegen die herrschende Ordnung
deuten. Die von K. Berger beigebrachten Belege dafiir, daB} sich Jesu
Gesetzesverstindnis durchaus mit dem mancher jiidisch-hellenistischer
Schriften beriihrt und von dort abgeleitet werden kann 76, helfen inso-
fern nicht weiter, als sie aus einer anderen Situation stammen. Hinzu
kommt, daBl das Ganze immer mehr ist als die Summe seiner Teile, Jesu
Verkiindigung darum nicht als ein zufilliges Konglomerat von unter-
schiedlichen Traditionen angesehen werden kann. Jesu Verurteilung
und Tod lassen sich nur aus der tempelstaatlichen Struktur Juddas der

73 Vgl. dazu R. BULTMANN, a. a. O., 36.

7 Vgl. R. MEYER, in: ThWB VII, 52: «Es erscheint... geradezu als das Gege-
bene, daB sich Jesus auch mit den Vertretern der offiziellen Theologie des Tempel-
staates auseinandersetzen mufite».

75 Vgl. auch bSanh 43a, wo Jesus als der Regierung nahestehend gekenn-
zeichnet wird.

76 K. BERGER: Die Gesetzesauslegung Jesu I, 1972, 2.22 u. 6.

20



302 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

Jahre 6-41 erkliaren, nur im Blick darauf wird verstdndlich, daBl Jesus
als politischer Revolutiondr miBverstanden werden muflte. In dieser
Struktur ist es begriindet, daBl Jesu Vollmacht der Freiheit zu einem
gefihrlichen Zusammensto mit den herrschenden sadduzdischen Krei-
sen fiihren muBte, die als konservative Anhidnger des alten orthodoxen
Standpunkts an der strengsten Befolgung des Buchstabens der Tora
interessiert waren. Bezeichnenderweise verstanden — gemd3 MegTaan 4 —
die Sadduzder die Forderung von Ex 21,24: «Auge um Auge, Zahn um
Zahn» ganz wortlich, wihrend sich die Pharisder um eine erleichternde
Umdeutung dieser Worte bemiihten 77, so daB8 Jesu Wendung gegen das
jus talionis in Mt 5,38 besonders die Sadduzéer traf. Da «im Sadduziis-
mus stets ... allein das ‘Gesetz’ letzte Autoritdt ist, niemals dagegen der
Weisheitslehrer beziehungsweise Schriftgelehrte mit der von ihm ver-
tretenen Rechtsentscheidung» 78, mubBte Jesus mit dieser Gruppe auf dem
Gebiet des Gesetzesverstindnisses zusammenstoBen. Wegen ihrer prie-
sterlichen Ausrichtung waren sie besonders hellhérig, wenn ihr kul-
tisches Denken sowie der Tempel als ihre 6konomische Grundlage
attackiert wurden. Dieses kultische Denken mit seiner Unterscheidung
von Rein und Unrein, Heilig und Profan diirfte wohl fiir Jesus aufgrund
seines Gottesverstindnisses unakzeptabel gewesen sein 7°. Indem in der
dltesten Schicht des Verhorberichts ein tempelkritisches Wort Jesu von
ausschlaggebender Bedeutung ist und indem zu Beginn der Passion in
Jerusalem die Tempelreinigung steht, wird erkennbar, wie folgenreich
sich diese Vorginge fiir Jesu Lebensausgang in der damaligen Lage aus-
wirkten. DaB8 die hochpriesterliche Kaste gerade auf ein solches, den
Tempel betreffendes Reden und Tun allergisch reagierte, bestitigt die
von Josephus in BJ VI, 300 ff. erzihlte Begebenheit. Unmittelbar vor
dem Jiidischen Krieg, etwa 62/63 n. Chr., als sich Jerusalem im tiefsten
Frieden wihnte, erhob ein Prophet mit Namen Josua S. d. Ananias
(Jeschu Ben Chananja) am Laubhiittenfest seine Stimme zu einer Un-
heilsprophetie gegen Jerusalem und den Tempel. Als es nicht gelang,
ihn zum Schweigen zu bringen, «brachten ihn die archontes vor den
rémischen Prokurator», der ihn geilleln lieB, aber dadurch nicht seine
Rufe: «Wehe iiber Jerusalem! Wehe iiber das Heiligtum!» verstummen
lassen konnte. Auf die Frage des Albinus (62-64), warum er diese Schreie

77 Vgl. Str.-B. I, 340 f.

78 R. MEYER: Tradition und Neuschopfung im antiken Judentum, 1965, 59.

9 Vgl. Mk 7,15p und Mt 11,19p und dazu H. W. BartscH, in: ThLZ 97,
1972, 728.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 303

ausstieB, antwortete er mit keinem einzigen Wort. Weil er weiter seine
Weherufe gegen die Stadt schleuderte, nannte ihn Albinus einen Besesse-
nen und lieB ihn frei.

Diese Begebenheit ist darum so interessant, weil sich hier zeigt,
daB die jiidische Obrigkeit solche Leute, die ihr unlieb waren, dem rémi-
schen Prokurator auszuliefern pflegte. Grund der Ubergabe ist hier eine
tempelkritische Unheilsprophetie. Da alles, was sich gegen den Tempel
und seinen Kult richtet, als Kampfansage an die gegenwirtige Tempel-
ordnung, und dementsprechend alles, was gegen die heilige Stadt gesagt
wurde, als Kritik an der politischen Ordnung Jerusalems verstanden wer-
den konnte, wird die Auslieferung Josuas S. d. Ananias einsichtig. Inso-
fern zeigt sich hier eine gewisse Parallelitit zu Jesu Auftreten, der darauf
erfolgten Reaktion der herrschenden Schicht und dem Modus ihres Vor-
gehens. Ein jiidischer Forscher (Micha Joseph Bin-Gorion) hat darum
diesen Jeschu Ben Chananja geradezu als das Urbild des historischen
Jesus bezeichnet 8. Jesu prophetische Rede von der genahten Gottes-
herrschaft als der in seinem vollmichtigen Tun angebrochenen Herr-
schaft des grenzenlos barmherzigen Gottes, der den «Undankbaren und
Bosen» gnédig ist (Lk 6,35) und damit alle kultisch bedingten Schranken
durchbricht, muf3te von den priesterlichen Hiitern des Bestehenden als
revolutionir, auflgsend und zersetzend empfunden werden. Die im Tal-
mud enthaltene Nachricht, daBl Jesus ein falscher Prophet war, der
Israel zum Gotzendienst verfithrte und abtriinnig machte 3, konnte
durchaus die damalige Einschdtzung Jesu durch das Synedrium richtig
wiedergeben, obwohl die « Vollmacht», mit der Jesus redete und handelte,
die prophetische Kategorie sprengte und ihm den Vorwurf der Blas-
phemie eintrug.

I1I.

Wenn wir am SchluB unserer Ausfithrungen noch einmal auf das
am Anfang gebrachte Zitat zuriickschauen, so zeigt sich, dal Jesus weder
als «ein im Grunde harmloser Laienprediger» noch als ein «Messias der
Revolution» aufgetreten ist. Als voll und ganz dem Judentum des ersten
nachchristlichen Jahrhunderts zugehorig, 146t er sich auch nicht unter
die gingigen jiidischen Hoheitstitel subsumieren. Hinzu kommt, daQ,

80 Nach ScuarLoMm BEN-CHORIN, a. a. O., 14.
81 Vgl. bSanh 43a, 67a, 107b; ahnlich bSanh 105a; Gittin 57a.



304 Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

wie Schalom Ben-Chorin im AnschluB an neuere jiidische Forschungs-
ergebnisse festgestellt hat, Jesus wohl zu keiner der uns bekannten
Gruppen ganz zu rechnen ist, obwohl ihn mit den Pharisdern am mei-
sten verbindet . Aber die Gemeinsamkeit mit den Pharisdern be-
schrinkt sich auf die Ablehnung eines «heiligen Krieges» gegen die Romer
zugunsten der Betonung der Umkehr des einzelnen und auf die Negie-
rung von apokalyptischen Zukunftsberechnungen und Zukunftsspeku-
lationen. Dagegen bestehen auf dem inhaltlichen Gebiet des Gottes- und
des Gesetzesverstindnisses unvereinbare Gegensitze zwischen beiden.
Wenn wir auch die These von den Pharisdern als den Urhebern von Jesu
Tod bestritten haben, so wollen wir doch keineswegs eine Gegnerschaft
einzelner Pharisder, wie sie wahrscheinlich die galildische Periode von
Jesu Wirksamkeit bestimmt hat, leugnen. Im Blick auf Jesu Verurtei-
lung und Beseitigung kommen jedoch nur die Sadduzéer und die Rémer
in Frage; denn nur diese besaBen damals in Judda die Macht, an die ja
die Handhabung des Rechts gebunden ist. Die Machtfrage im Judda der
Jahre 641 bildet deshalb den Angelpunkt fiir die Beantwortung der
Frage nach den Akteuren bei der Beseitigung Jesu. Da sich bei Jesus kein
Messiasanspruch im politisch-revolutiondren Sinne nachweisen la0t,
konnen die Rémer nur als Ausfithrungsorgane der jiidischen Priester-
hierarchie angesehen werden. Die entscheidenden Gegensitze sind darum
auf innerjiidischem Gebiet zu suchen und miissen jiidische Traditionen
betreffen. Daf3 solche religiosen Gegensdtze eminente politische Bedeut-
samkeit erlangten, war in der damaligen politischen Situation Judias
begriindet. Jesu vollmichtige Proklamation der neuen Gottesordnung,
deren Hereinbrechen in Vollendung er als unmittelbar bevorstehend
erwartete und deren Gestalt zeichenhaft in der Zusammensetzung seines
Jiingerkreises aufleuchtete, stellte eine Infragestellung der von der herr-
schenden Priestergruppe vorgenommenen Gleichsetzung Gottes mit
ihrer Ordnung und ihren Interessen dar. Da diese tempelstaatliche Ord-
nung von den Roémern sanktioniert war, konnten diese zum Eingreifen
bewogen werden. Fiir die Urchristenheit hat Rom durch dieses Werk des
To6tens aber keineswegs den von Jesus durch Reden und Tun bezeugten
gemeinschaftsstiftenden und dadurch lebenschaffenden Gott téten kon-
nen. Die Botschaft von Jesu Auferweckung ist die positive Antwort der
christlichen Gemeinde auf die negative Reaktion der « Welt» auf den
Zeugen dieses Gottesglaubens. Damit bekennt sich die Kirche zu Jesu

82 Vgl. Schalom Ben-Chorin, Bruder Jesus, 1967, 54-68.



Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit 305

Sache als dem Wort von Gottes grenzenloser Barmherzigkeit, das seine
weiterwirkende Michtigkeit an dem am Kreuz VerstoBenen und von
Gott Verlassenen zu Ostern offenbart hat. Die Evangelien als «Glaubens-
zeugnisse» wollen darum den mit diesem Gotteswort identischen Jesus
als Kyrios verkiinden. In dieser ihrer Zielstellung ist es begriindet, daB
unser Bemiihen, aus ihnen ein Bild von Jesu Stellung im Judentum
seiner Zeit zu gewinnen, nur als ein Versuch gewertet werden kann.



	Die Stellung Jesu im Judentum seiner Zeit

