Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Hoeres Walter: Kritik der transzendental-philosophischen Erkenntnistheorie.
— Stuttgart: Kohlhammer 1969. 216 S.

Becker Werner: Selbstbewusstsein und Spekulation. Zur Kritik der Trans-
zendentalphilosophie. — Freiburg Br.: Rombach 1972. 187 S. (rombach
hochschul paperback. Bd. 53).

Il y a plus de cinquante ans déja, le P. J. Maréchal commengait la
publication des fameux Cahiers, dont le cinquiéme, intitulé: Le Thomisme
devant la Philosophie critique, exposait une théorie de la connaissance méta-
physique qui se voulait a la fois fidele au réalisme thomiste le plus strict et
ouverte aux exigences légitimes de la philosophie transcendentale de Kant.
On sait le rayonnement de son ceuvre. A travers K. Rahner surtout, ol elle
s’est enrichie d’apports nouveaux, elle a envahi la philosophie et la théologie
scolastiques. Dés 1936, dans Sein und Reflexion, W. Hoeres avait soumis a
un examen critique la place et la signification données a une certaine forme
de la réflexion, dans la philosophie moderne, aux dépens de la saisie (Ein-
sicht) (voir notre compte-rendu: Bull. thom., X (1957-1959), n. 748, p. 333—
339). Dans la Kritik, c’est I'idée de la synthese entre le réalisme classique et
la philosophie transcendentale qu’il entend examiner pour en montrer le
caractere contradictoire. Il veut montrer que «les deux conceptions (du
réalisme classique et de la philosophie transcendentale) sont irréconciliables
et que la déduction transcentendale de la connaissance comme vue est un
cercle carré (holzernes Eisen)», p. 11.

La méthode appropriée est celle de la phénoménologie, entendue non
pas dans l'une ou l'autre de ses formes systématiques, mais tout simplement
comme «l’acceptation pure et simple de 'acte de connaissance tel qu’il se
présente, et de ce qu’il manifeste par lui-méme, sans aucune interprétation
surajoutée» (p. 16). Elle s'impose, puisqu’elle permet seule d’éviter tout
présupposé, ceux de la noétique classique aussi bien que ceux de la philo-
sophie transcendentale, plus subtils et plus difficiles a démasquer.

L’intérét exceptionnel de I'ouvrage de Hoeres tient, me semble-t-il, a
la définition rigoureuse de la méthode employée et dans son application
équilibrée au cas spécial de la connaissance. Avant Hoeres, E. Gilson et
B. Lakebrink avaient formulé des critiques pertinentes au sujet de ’entre-
prise du P. Maréchal. Le mérite de Hoeres est de faire porter une analyse,
aussi libre que possible de tout préjugé systématique, sur l'activité de la
connaissance telle qu’elle se donne effectivement dans sa totalité originelle,



Besprechungen 271

et d’en explorer minutieusement tous les aspects, depuis la rencontre avec
I'objet jusqu’au jugement, en soulignant la présence de la saisie. Son ouvrage
mérite d’étre médité sérieusement par tous ceux qu’intéresse le probléme
posé par la philosophie transcendentale en général et que surprend a bon
droit sa pénétration dans la noétique réaliste en particulier.

Pour la commodité du lecteur, W. Becker a réuni, sous le titre: Selbsi-
bewupPisein und Spekulation, neuf études, dont une seule, la derniere, est
inédite. Traitant de sujets relativement indépendants, elles sont unies par
un dessin commun, celui d’éclairer le concept du moi (Ich-Begriff) de la
philosophie transcendentale classique et ses conséquences. Envisageant la
philosophie transcendentale dans ses grandes formes historiques, pour rappeler
et mettre en évidence ses origines, oubliés, dans la théorie de la connais-
sance, elles fournissent une base solide pour la discussion critique. Elles
éclairent, quoique d'un point de vue différent, le probléme étudié par
Hoeres. Louis-BERTRAND GEIGER

Elders, Leo, SVD: Aristotle’s theology. A commentary on Book A of the
Metaphysics. — Assen: Van Gorcum 1972. 309 p. (Van Gorcum’s Filosofische
Bibliotheek. Philosophical series. 1.)

En publiant son commentaire sur le livre A dela Métaphysique d’Aristote,
le P. Elders s’est fixé un double but: réunir les observations intéressantes,
dispersées dans des centaines de publications; faire avancer 'interprétation
du texte, tout en proposant un certain nombre de conclusions touchant la
composition du livre et sa place dans la Métaphysique d’Aristote (vii—viir).
I1 suffit en effet de rappeler I'importance de ce livre XII pour la théologie
naturelle de 1’Occident, grecque, islamique, hebraique aussi bien que chré-
tienne, les difficultés sans nombre accumulées a son sujet par les historiens
modernes, et les hypothéses avancées tour a tour pour les résoudre, pour
savoir gré au P. Elders de la peine qu’il s’est donnée.

L’introduction (1-68) traite, en quelques bréves sections, d’abord de
quatre themes doctrinaux, de leurs sources historiques et de leur place dans
I'ceuvre d’Aristote: la théologie du livre A, le Nous, la connaissance de soi
et la nature du désir (orexis) par lequel le premier moteur meut I’ensemble
de I'univers; puis de trois thémes de critique littéraire: la place du livre A
dans le Corpus aristotélicien, la date et la structure du livre, enfin spéciale-
ment le probleme du chapitre 8 et celui du monothéisme d’Aristote. Retenons
seulement ici qu’aux yeux de E. le livre A doit étre considéré comme formé
de six traités ou essais: chap. 1;6et7; 2,3,4,5;9; 10; 8 (56). Ce dernier
chapitre, tout en contenant une bonne part de doctrine authentiquement
aristotélicienne, serait 1’ceuvre d'un ou de plusieurs disciples, utilisant des
matériaux empruntés a d’autres écrits (68).

Le commentaire proprement dit (69-295) suit le texte ligne par ligne et
presque mot par mot apres avoir donné, pour chaque chapitre, un résumé
condensé qui en dégage le sens et marque le lien avec les chapitres précédents



272 Besprechungen

Tout en utilisant les commentaires antérieurs, et en tirant partie de tout
(ou a peu pres) ce qui, de pres ou de loin, peut éclairer le texte, E. a su éviter
d’en rester a une simple compilation ou un répertoire de placita. Son inter-
prétation, diiment motivée, est ferme, dominant, loin de se laisser écraser
par elle, une exceptionnelle documentation. Et I’'on admire que 'auteur au
lieu de céder au scepticisme, en présence de tant d’hypothéses ingénieuses et
diverses, proposées par d’éminents spécialistes, a su garder intacte la con-
viction qu’il est possible de dégager du texte d’Aristote un enseignement
profitable. Son commentaire (signalons que E. ne donne pas le texte d’Ari-
stote) rendra les plus précieux services. Louis-BERTRAND GEIGER

Marx, Werner: Einfiihrung in Aristoteles’ Theorie vom Seienden. -
Freiburg Br.: Rombach 1972. 89 S. (rombach hochschul paperback.
Bd. 54.)

En moins de 100 pages, M. Marx présente une introduction a la théorie
aristotélicienne de I'étre (étant), qui, a mon avis, compte parmi les meil-
leures. Partant du livre I', ol Aristote précise a la fois l’objet et I'unité de la
science théorétique la plus élevée, il montre que l’objet est constitué en fait par
la substance, c’est a dire que la science cherchée doit étre une ousiologie, et
que celle-ci conduit tout naturellement a la théologie. Documenté solidement
par les passages essentiels des différentes ceuvres d’Aristote, présentés dans
une traduction fidele et élégante a la fois, tenant compte de I’essentiel de la
littérature consacrée, ces derniéres années surtout, aux principaux points
litigieux, écrite dans un style sobre, clair et précis, aux conclusions fermes
et modérées tout ensemble, cette introduction est vraiment de nature a
faire saisir ’objet de la recherche d’Aristote, tout en stimulant la réflexion.

Louis-BERTRAND GEIGER

Kucharski, Paul: Aspects de la spéculation platonicienne. — Paris:
Béatrice Nauwelaerts; Louvain: Ed. Nauwelaerts 1971. 390 p. (Publications
de la Sorbonne. Série «Etudes». T. 1.)

Signalons l'important ouvrage, ou M. P. Kucharski a réuni un certain
nombre d’articles qu’il avait publiés ces derniéres années dans diverses
revues. Sous la forme d’études limitées presque tous, a I’examen d’un sujet
précis dans un dialogue, voire une partie de dialogue, ils touchent a presque
tous les grands thémes de la pensée platonicienne: théorie des Idées, théorie
de la connaissance dialectique, rhétorique, eschatologie, notion de vue d’en-
semble, et surtout rapports du platonisme avec le pythagorisme. Leur unité
tient, nous dit ’auteur, a ceci qu’ils concourent tous a éclairer la conception
de la spéculation chez Platon, c’est a dire «la maniére dont les problemes sont
formulés ou posés, ou, si 'on veut, ‘attaqués’ et par conséquent résolus»
(p. 6). Louis-BERTRAND GEIGER



Besprechungen 213

Levi, Adolfo: Il problema dell’errore nella metafisica e nella gnoseologia
di Platone. Opera postuma a cura di Giovanni REALE. — Padova: Liviana
Ed 1970. xxviii, 219 p. (Istituto di filosofia dell’Universita di Parma. —
Collana di «Testi e saggi». 2.)

A sa mort, en 1948, A. Levi avait laissé le manuscrit d’une étude sur le
probleme de I’erreur dans la métaphysique et la gnoséologie de Platon, auquel
il avait travaillé durant ses dernieres années dans des conditions difficiles.
G. Reale en a assuré la publication. Dans son introduction, ou il trace le
portrait de Levi, philosophe et historien de la philosophie, il rappelle notam-
ment les travaux consacrés par Levi, d'une part a la pensée de Platon
(p. xvi—xvII et note 24) d’autre part au probleme de 'erreur a travers toute
I'histoire de la philosophie (xviii—xIx et notes 32-47). La présente étude sur
I'erreur chez Platon représente donc, comme Reale le souligne (x1x), le fruit
de toute une vie de travail. En quatre chapitres, elle suit pas a pas le texte
des dialogues, répartis en quatre périodes: période socratique, période de la
premiére construction, période critique et période de la derniére construction.
L’éditeur a dégagé (x1x—xxvi) les résultats intéressants auxquels aboutit le
travail de Levi, tant pour la gnoséologie platonicienne que pour le probleme de
I'erreur. Il donne aussi (xxXvi—-xxviI) 'essentiel de son appréciation critique,
pour ce qui a trait, d’une part, a la méthode de l'interprétation des dialogues,
d’autre part, a l'utilisation de la littérature secondaire. Le lecteur est ainsi
en mesure de tirer le meilleur parti d'un ouvrage qui, par 'originalité méme
de certaines de ses conclusions, stimulera sa propre réflexion sur les textes
platoniciens.

Louis-BERTRAND GEIGER

Blondel, Maurice: Le lien substantiel de la substance composée d’aprés
Leibniz. Texte latin (1893). Introduction et traduction par Cl. TrRoisFON-
TAINES. — Louvain: Nauwelaerts; Paris: Béatrice-Nauwelaerts 1972. 320 p.
(Centre d’Archives Maurice Blondel. 1.)

Réédition et traduction frangaise de la petite thése latine de M. Blondel
(p- 143-287), précédées d'une Introduction: Blondel et Leibniz (p. 1-141), o
sont étudiés la genése et le contenu de la these latine, ses rapports avec le
texte francais de 1930 (Une énigme historique. Le « Vinculum substantiale»
d’aprés Leibniz et I'ébauche d'un véalisme supérieur), points d’accord et diver-
gences, ainsi que l'influence réelle de la these leibnizienne sur la pensée de
Blondel. Ouvrage fondamental, appuyé sur une riche documentation, dont
I'intérét déborde largement le sujet précis des deux ouvrages consacrés par
Blondel au vinculum substantiale. La formation de la pensée blondelienne,
I’équilibre de ses axes majeurs se trouvent éclairés d’'un jour nouveau, sur
des points qui ont leur importance. Il y aura lieu de tenir compte désormais
des minutieuses analyses de Cl. Troisfontaines, qui inaugurent de la manié-
re la plus heureuse la nouvelle collection du Centre d’Archives Maurice
Blondel.
Lours-BERTRAND GEIGER

18



274 Besprechungen

Rintelen, Fritz-Joachim von: Values in European Thought. I. Antiquity
and Middle Ages. — Pamplona: Ed. Universidad de Navarra 1972. x1, 565 p.

En 1932, M. von Rintelen avait publié, sous le titre: Das philosophische
Wertproblem. Dey philosophische Werlgedanke in dev euvopdischen Geistes-
entwicklung. Teil I. Altertum und Mittelalter, la premiére partie d’une histoire
du probléme de la valeur dans I'histoire de la pensée européenne. Il vient
d’en donner, en anglais, une nouvelle édition profondément remaniée et
considérablement augmentée. Le plan général est resté le méme. Mais, pour
tenir compte des changements importants, qui se sont produits depuis
quarante ans dans la philosophie des valeurs, pour son aspect théorique
comme pour son aspect historique, le texte a été, en trés grande partie, récrit
pour cette édition anglaise. C’'est donc un ouvrage nouveau que nous pré-
sente M. von Rintelen. Sa compétence dans le domaine de 1’axiologie, la
part importante qu’il a prise dans son développement garantissent la valeur
et l'intérét de son travail. Nul doute que celui-ci trouvera de la part des
lecteurs intéressés I’accueil qu’avait connu la premiere rédaction. Souhaitons
que 'auteur puisse faire paraitre la suite de cette histoire du probléme de la
valeur, attendue depuis tant d’années. Souhaitons aussi qu’une bibliographie
détaillée des ouvrages cités facilite au lecteur l'utilisation plus siire et plus
rapide des nombreuses références, présentées souvent d’'une maniére trop
elliptique.

Louis-BERTRAND GEIGER

Wiedmann, Franz: Philosophische Stromungen der Gegenwart. Eine
Einfithrung fiir Religionslehrer und praktische Theologen. — Ziirich / Ein-
siedeln / Ko6ln: Benziger 1972. 155 S. (Reihe « Unterweisen und Verkiindeny,
hrsg. von Giinter Stachel. Bd. 17)

Unter den «philosophischen Strémungen der Gegenwart» versteht
Wiedmann nicht die Philosophie seit 1900, sondern die neuen Tendenzen,
die sich in der Philosophie widhrend der letzten 20 Jahre herausgebildet
haben. Ein recht schwieriges Unterfangen, da die Distanz zu den Ereignissen
noch fehlt.

In der Einleitung (Kap. I) werden gleich einige grundsatzliche Fragen
aufgeworfen, Fragen nach dem Fortschritt in der Philosophie, nach der
Beziehung zwischen Wissenschaft und Philosophie, nach der Charakteristik
der neuesten Stromungen. In den folgenden Kapiteln werden die Tendenzen
beschrieben, die in den letzten Jahren entstanden sind.

Um Heidegger (Kap. IT) ist es heute wieder ruhiger geworden. Aktuell
ist hochstens noch der Vergleich zwischen ihm und Wittgenstein. Der
moderne Empirismus bzw. der Wiener Kreis (Kap. I1I) versuchte, eine alte
Problematik, die Wissenschaftlichkeit der Philosophie, mit logischen Mitteln
radikal zu 16sen. Dal} das neue Sinnkriterium zu eng gefal3t war, haben auch
diese Logiker bald eingesehen.



Besprechungen 275

Der amerikanische Pragmatismus (Kap. IV), besonders Peirce, wurde
in Europa erst seit wenigen Jahren bekannt. Nach ihm gehéren Theorie und
Praxis eng zusammen. Die Wahrheit der Aussagen ergibt sich aus ihren
Konsequenzen. Der Analytischen Philosophie rdumt der Autor auffallend
viel Platz ein. Nach dem Kapitel iiber den modernen Empirismus folgt auch
noch ein Kapitel iiber Russell und Wittgenstein (V) eines iiber die «Ordinary
Language Philosophy» in England (VI). Russell und der frithe Wittgenstein
haben wesentlich zur Bildung der formal-logischen Sprachanalyse beige-
tragen. Die phanomenologisch-linguistische Sprachtheorie geht auf Moore
und den spidten Wittgenstein zuriick. Interessant scheinen besonders die
Uberlegungen der letztgenannten Richtungen zu ethischen Fragen. Wie sich
die Analytische Philosophie anfidnglich stark auf Amerika und England
beschriankte, so der Strukturalismus (Kap. VI) auf den franzésischen Sprach-
raum. Nicht mehr der Einzelmensch steht im Mittelpunkt (wie in derExistenz-
philosophie), sondern die Strukturen von Sprache und Kultur. Zu den
Theorien, die gegenwiértig die weiteste Verbreitung gefunden haben, gehéren
zweifellos die neomarxistische Gesellschaftstheorie (Kap. VII) und die « Kri-
tische Theorie» der Frankfurter Schule (Kap. VIII). Beide bilden nicht eine
einheitliche Schule, auch wenn es oft so scheinen mag. Sie beleuchten die
geschichtlichen und gesellschaftlichen Dimensionen des Menschen.

Wiedmann hat das Buch als «Einfiihrung fiir Religionslehrer und prak-
tische Theologen» verfait. Und als Einfithrung bietet es dem Nicht-Fach-
mann eine gute und aufschluflireiche Orientierung iiber die neuesten Ent-
wicklungen in der Philosophie. Es sind zwar wenig Literatur-Hinweise zu
finden, aber Hinweise auf Schriften (meist Sekunddirliteratur), die zu den
einzelnen Strémungen auch wirklich weitere Informationen liefern kénnen.
Wer sich nur fiir die eine oder andere Richtung interessiert, kann die Kapitel
auch unabhéngig voneinander lesen.

Da das Buch fiir Religionslehrer und Theologen geschrieben ist, diirften
die Bemerkungen zu Problemen, die sich im betreffenden Zusammenhang
fiir die Theologie stellen, teilweise etwas ausfiihrlicher gehalten sein. Es
wird die Beziehung von Heideggers Denken zur Theologie (30-33) und des
Strukturalismus (124-126) und des Marxismus (133) zum Christentum
erortert. Nicht zur Sprache kommt die Kritik des Empirismus und der Ana-
lytischen Philosophie, die fiir metaphysische wie fiir theologische Aussagen
gilt und fiir die Theologie selber einige fruchtbare Ansitze bietet. Dankbar
wird gerade der Nicht-Fachmann auch fiir die kritischen Uberlegungen sein.

MARTIN BRANDER

Ebeling, Gerhard: Einfiihrung in theologische Sprachlehre. — Tiibingen:
Mohr 1971. 264 S.

Professor Ebeling kiindigte fiir das Sommersemester 1970 eine Vor-
lesung an mit dem Titel «Theologische Sprachlehre». Daraus ist das Buch
entstanden «Einfiihrung in theologische Sprachlehre». Der Verfasser spricht



276 Besprechungen

von der «Bescheidung», zu der er durch dieses «Experiment», das «die
eigenen Moglichkeiten iibersteigt», veranlaBt wurde (x1). Tatsdchlich nimmt
die eigentliche theologische Sprachlehre nur den vierten und kiirzesten Teil
des Buches in Anspruch («Grundfragen theologischer Sprachlehre»: 219-264),
wihrend die ersten drei Teile die theologische Sprachlehre vorbereiten und
zugleich, schon in den Titeln und auf je verschiedene Weise, die Schwierig-
keiten ankiindigen, auf die eine Beschéftigung mit der Sprache st6Bt. (Die
Uberschriften der drei ersten Teile lauten: « Der UberdruB3 an der Sprache,
«Das Dickicht des Sprachproblems» und «Die Skepsis gegeniiber bloBer
Sprachlehre».)

Worin bestehen nun die auch von Ebeling oft erwdhnten Schwierig-
keiten einer Sprachlehre? Die Sprache ist ein «Problemfeld..., auf dem die
Interessen verschiedener Disziplinen einander begegnen» (88). Zunichst ver-
mittelt sie fiir jede Wissenschaft ihren spezifischen Gegenstand !. Obwohl
sie dadurch «den Zugang zum AuBersprachlichen, zu den Dingen selbst» 2
ermoglicht, mul sie in ihrer Vermittlungsfunktion in der methodologischen
Reflexion einer jeden Wissenschaft beriicksichtigt werden, ob sie sich als
Formel, die analysiert sein will, oder als zu interpretierender Text prasen-
tiert. Dazu kommt, daf3 die Sprache als menschliches Phinomen sich selbst
als Gegenstand der verschiedensten Anthropologien vermittelt: der Philo-
sophie, der Soziologie, der Ethnologie, der Ethologie usw. Die mannig-
faltigen Perspektiven, unter denen von Sprache die Rede sein kann, liBt
ahnen, welch vielfdltiges Phdnomen die Sprache, auch in sich selbst (und
nicht nur in bezug auf die Wissenschaften) ist. Dafiir sind wiederum die
verschiedensten Ansidtze der eigentlichen Sprachforschung, der Linguistik,
ein beredtes Zeugnis 3. Die Linguistik ihrerseits kann auch von auBen
wesentliche Impulse erhalten, wie die befruchtende Wirkung der mit dem
Wiener Kreis auf logische Sprachanalyse reduzierten Philosophie auf die
Sprachforschung zeigt *.

Wenn die Theologie sich auch um Sprache interessiert, dann folgt sie
nicht einer Modestrémung, obwohl sie sich ihrer Aufgabe oft erst dann
bewulit wird, wenn andere dafiir Interesse zeigen. Der intellectus fidei setzt
an mit dem in menschlicher Sprachvermittlung gegenwirtig geglaubten

1 Vgl. E. CosEriu, DerMensch und seine Sprache, in: E. Coseriu, Sprache ; Struk-
turen und Funktionen (= Tiubinger Beitrdge zur Linguistik 2), S. 122:«Die Sprache
ist deshalb Voraussetzung der Wissenschaft, weil nur durch sie das Was der Dinge
vermittet werden kann und nur in bezug auf das sprachlich Gegebene eine Frage
nach dem Was der Dinge erst méglich isty. Vgl. im gleichen Band auch den Aufsatz
«Das Phinomen der Sprache und das Daseinsverstindnis des heutigen Menschen»
(131-155). Coseriu darf hier besonders erwdhnt werden, weil er nicht nur Professor
fiir Romanistik und allgemeine Sprachwissenschaft ist, sondern als Sprachphilosoph
auch im Fachbereich Philosophie der Universitit Tiibingen tétig ist.

2 E. CosgrivU, a. a. 0. 121.

3 Eine sehr gute Orientierung findet man bei J. Lvowns, Einfithrung in die
moderne Linguistik. Miinchen 19722, Engl. Ausgabe: Cambridge University Press
1968.

+ Vgl. dazu G. Patzig, Positivismus, in: RGG3 V, 476.



Besprechungen 277

Wort Gottes. Er hat es mit Worten und Texten zu tun, die in die Sprache
der Verkiindigung, der Lehre, der Weisung und des Zuspruches iibersetzt
sein wollen. Auch wenn der Theologe das Offenbarungsgeschehen nicht auf
ein reines Sprachgeschehen einengen darf, so muf3 er doch wissen, daf jenes
auch in seinen auBersprachlichen Momenten sprachlich vermittelt ist. Es
geht also nicht darum, sich in das Gebiet der Sprachwissenschaft einmischen
zu wollen und eine neue «Genitiv-Theologie» zu erzeugen, sondern um das
bessere Verstindnis der eigenen Sache, wozu eben auch die Sprachwissen-
schaft Wichtiges beizutragen hat. Wie weit die Theologie selbst das Sprach-
verstdndnis fordert, mull hier dahingestellt bleiben. Tatsache ist, daB in
der Theologiegeschichte wichtige Impulse fiir die Sprachforschung zu finden
sind °.

Wie aber soll der Theologe sich zurechtfinden angesichts so vieler
Sprachauffassungen? Auf Schritt und Tritt gibt Ebeling zu verstehen, daB
ihm die Beantwortung dieser Frage nicht leicht fdllt, auch wenn er der
Meinung ist, daB3 die zwei Haupttypen von Sprachlehre, Hermeneutik und
Sprachanalyse, eher faktisch (d.h. durch beziehungsloses Nebeneinander
und mangelhafte Diskussionslage) als grundsitzlich kontrdr sind (186 f.).
Ebeling, selber ein Vertreter der hermeneutischen Schule, sieht innheralb
einer « Hermeneutik von umfassendstem Horizont» (187) den Ort, wo auch
«das, was an der Sprachanalytik niitzlich ist» (188) eingebracht werden
kann. Die Friichte einer hermeneutischen Bemiihung um das Sprachverstind-
nis sind gerade in Ebelings Buch verlockend. Vor allem erlaubt eine solche
Perspektive, «Sprachstérungen» in einem weiteren menschlichen und
geschichtlichen Kontext zu begreifen (vgl. etwa das Kapitel «Christentum
und Bildung», 6-30, oder die Titel «Selbstverstandlichkeit, Sprachstérung
und Sprachkritik», 190, und «Sprache als Lebensvorgang», 195). Dadurch
wird die Gefahr eher vermieden, Symptome mit der Krankheit zu ver-
wechseln. Ferner ist die Erhellung des Sprachphidnomens innerhalb des
existenzialen Horizonts nicht nur fiir ein tieferes Verstindnis der Sprache,
sondern auch, riickwirkend, fiir ein besseres Verstindnis der Existenz selber
relevant. Das erklart, warum man beim Lesen von Ebelings Sprachlehre
sich immer wieder angesprochen fiihlt: tua res agitur! Es ist unmdéglich, hier
iiber diese allgemeinen Feststellungen hinaus auf Einzelheiten einzugehen.
Das Buch gibt eine Fiille von Einsichten, die iiber das angesprochene Sprach-

5 Vgl. dazu E. Coseriu, Die Geschichte der Sprachphilosophie von der Antike
bis zur Gegenwart. Eine Ubersicht. (Teil I: Von der Antike bis Leibniz). Vor-
lesung WS 1968/69. Autorisierte Nachschrift von G. Narr und R. Windisch, S. 105:
«Augustinus wird iiblicherweise nicht als Sprachphilosoph erwidhnt, ... obwohl (er)
zweifellos als der groBte Semiotiker der Antike bezeichnet werden kann und zu-
gleich als der eigentliche Begriinder dieser Forschungsrichtung anzusehen ist».
Das Beispiel weist allerdings hin auf die nach Priorititen nicht ganz zu unter-
scheidende Verschrankung von Philosophie und Theologie. Andere, von Coseriu
nicht beriicksichtigte Schriften Augustins (Coseriu analysiert den philosophischen
Dialog «De Magistro» [389]) zeigen, dall das biblische Wortverstindnis zum min-
desten als Katalysator einer philosophischen Beschaftigung mit dem Sprach-
problem gewirkt hat.



278 Besprechungen

problem hinaus eine ganze Anthropologie bereichern und eine Bewunderung
und Liebe fiir die Sprache offenbaren, die das genaue Gegenteil sind von
oberflichlichem Asthetizismus.

Trotzdem wird man manchmal beim Lesen dieses Buches vom Gefiihl
der Unsicherheit befallen. Bildlich: LaBt man sich vom Gedankenflul mit-
tragen, dann ist man angesprochen; versucht man aber, auf Distanz «zuzu-
schauen», dann bewegt einen die Frage, woher dieser FluB kommen und
wohin er gehen mag. Vielleicht erkldart sich diese Wirkung aus der Eigenart
hermeneutischen Verstehens, das eben, dhnlich wie bei der thomanischen
«cognitio per connaturalitatem» nur moéglich ist, wenn man «dabei» ist
(d. h. wenn die innere Affinitdt zum Objekt nicht verschiittet wird) und mit-
macht. Ebeling weill um diese Voraussetzung, wenn er z. B. vom «Geheimnis
der Wirklichkeit... und der Sprache» (x1v) redet, oder wenn er die Mutter-
sprache eine «zweite Gebdrmutter» (191) nennt und beidemal den Aspekt
des Unverfiigbaren an der Sprache anvisiert, des Umgreifenden und Schiit-
zenden, das der Mensch am ehesten «von innen» verstehen kann.

Man muf die Kritik des hermeneutischen Denkens von H. Albert °
nicht restlos teilen, um in seinem Sinn die Unumgédnglichkeit und den Nutzen
von objektivierenden Erkldrungsversuchen zu bejahen. Auf Sprachlehre an-
gewendet: Fiir das Verstehen «von innen» scheint mir auch in einer theolo-
gischen Sprachlehre die Erkliarung «von auBlen» und auf Distanz als Tiir
zum Innenraum der Sprache nur niitzlich zu sein. Zunichst interessieren
einen die Fragen: was ist Sprache und was kann sie leisten? Dall man bei
deren Beantwortung nicht unbedingt einer positivistischen Betrachtungs-
weise verfallen muB, sondern die Anliegen der Hermeneutik sehr wohl wahr-
nehmen kann, zeigt der bereits zitierte Artikel von Coseriu. Bei Ebeling
vermif3t man eine zusammenhingende, objektivierende Beschreibung dessen,
was Sprache ist, und kommt deshalb nur schwer zu einer Ubersicht iiber die
Probleme. Allerdings kann dies dem Verfasser methodologisch nicht zur
Last gelegt werden, weil er sich bewullt «an den Stil der Meditation» halt.
«Wollte jemand diese Schrift der theologischen Erbauungsliteratur zuweisen,
so fande ich das gar nicht so schlecht, wie solche Einstufung vermutlich
gemeint wire» (x1v). Mit dem Wunsch nach einer analytischen Beschreibung
der Sprache selbst und ihrer Leistungsfihigkeit beriihren wir eben ein prak-
tisches Dilemma, das auch Ebeling bewogen haben wird, sich auf die her-
meneutische Methode zu beschrinken und sein Buch bescheiden in die
«theologische Erbauungsliteratur» einzureihen 7. Sachlich wird dieser begreif-
liche Verzicht insofern als Liicke empfunden, als der theologische Leser auch
nach der Lektiire nicht imstande ist, die Vielfalt von Ergebnissen der «objek-

6 H. ALBeErT, Traktat tber kritische Vernunft. Tiibingen 19692, 134 ff.,
Ebeling zitiert Albert auf S. 187.

7 Vgl. auf S.100: «Fiir den, der unter philosophischem oder theologischem
Gesichtspunkt am Sprachproblem interessiert ist, bedeutet es meist eine kaum zu
iiberschatzende Schwierigkeit, dafl die linguistischen und sprachgeschichtlichen
Sachverhalte nicht tibergangen werden diirfen und doch vom Nichtfachmann kaum
sachgerecht beriicksichtigt werden koénnenn.



Besprechungen 279

tivierenden» Sprachwissenschaft einigermaflen zu sichten. Dadurch kommt
der mogliche Briickenschlag zwischen Hermeneutik und Sprachanalytik (cf.
183 dd.) hier nicht in Sichtweite. Eine solche Verbindung wire deshalb so
notwendig und kldrend, weil auch «von der anderen Seite» an theologischen
Sprachlehren gearbeitet wird. Wir denken hier an das Unternehmen «Lin-
guistica Biblica» von E. Giittgemanns in Bonn. Auch das Buch von E. Schille-
beeckx, Glaubensinterpretation (Mainz 1971) darf hier erwdhnt werden. Von
katholischer Seite stellt sich zudem das Problem der Leistungsfahigkeit der
Sprache ganz intensiv mit dem Buch H. Kiings iiber das Unfehlbarkeits-
problem.

Mit dem Wort «Briickenschlag» ist auch die Sprachanalytik angespro-
chen. Wie weit werden hier berechtigte Anliegen der Hermeneutik iiberhaupt
gesehen, geschweige denn ernst genommen? Ebelings «Einfithrung» ist —
gewollt oder ungewollte — eine Herausforderung gegen die Tabuisierung
hermeneutischen Verstehens und damit gegen die Entfremdung der Sprache
von ihrem Trédger. Wer sich damit auseinandersetzt hat nicht nur den Vorteil,
von kompetenter Seite zu erfahren, was Sprache im (Zwie-) Licht seines
Trégers ist, sondern hat zugleich eine «Grammatik» in der Hand, mit deren
Hilfe er das umfangreiche Schrifttum des Ziircher Fundamentaltheologen
und Systematikers besser verstehen kann.

URrsIiCIN DERUNGS

MaaB, Fritz-Dieter: Mystik im Gespriach. Materialien zur Mystikdiskus-
sion in der katholischen und evangelischen Theologie Deutschlands nach
dem ersten Weltkrieg. — Wiirzburg: Echter-Verlag 1972. 272 S. (Studien
zur Theologie des geistlichen Lebens. Bd. 4.)

Bekannt ist Emil Brunners Invektive vom Jahre 1924, in der er unter
dem Titel «Die Mystik und das Wort» mit reformatorischem Pathos gegen
Schleiermachers Verméchtnis einer Gefiihls- und Erlebnisreligion, die —
dannzumal in sinistrem Biindnis mit dem «Pandsthetizismus»y Maeter-
lincks und Georges — das Einswerden des Endlichen mit dem Absoluten
promulgierte, zu Felde zog. Die «Verwirrung» in den zwanziger Jahren
scheint fiir Brunner endgiiltig: «Jetzt, wo die Irrationalitit des Gefiihls
mit dem Paradox des Glaubens verwechselt wird, muss es zum Entschei-
dungskampf kommen. Die einzige Waffe, die uns dabei zur Verfiigung steht,
ist: die Besinnung. Sie aber ist der Mystik von jeher todlich gewesen. Denn
Mystik gedeiht nur im ‘mystischen Halbdunkel’. Das klare Licht lost sie
auf. Sie lebt vom Unbestimmten und Unbestimmbaren. Darum flieht sie
das Wort. Was ist Wort, wenn man Musik hat! Was braucht man Tag,
da das Halbdunkel sich so herrlich dazu eignet, den Traum vom Geist zu
traumen! Wo Wort ist, ist taghelle Klarheit. .. Die Mystik sucht die Dam-
merung und das Schweigen. Der Glaube findet im Wort den Tag. Ist es
wahr, daB Mystik Pseudo-Geist ist, und das Rettungsuchen bei ihr die
tiefste Verwirrung ist, so mul} sich das erweisen im Verhiltnis zum Wort.
Hier ist das Sturmzentrum. Entweder die Mystik oder das Wort».



280 Besprechungen

Weniger bekannt hingegen ist die Tatsache, daBl das Buch Brunners
gewissermaflen bloB den SchluBpunkt unter eine breit gefithrte Diskussion
um das schillernde Phinomen «Mystik» setzte, die zu Ende des neunzehn-
ten Jahrhunderts in der katholischen und evangelischen Theologie, aber
auch in literarischen Milieus aufbrach und sich bis iiber das Ende des ersten
Weltkrieges hin fortsetzte. Zu einem Zeitpunkt, da die Mystikdiskussion —
gleichsam sdkularisiert, aber mindestens des konfessionspolitischen Ge-
sichtspunkts enthoben — im Zusammenhang des Drogenkonsums oder des
unbestreitbaren Erfolgs 6stlicher religioser Techniken wieder ihre Aktuali-
tdt besitzt, ist es doppelt interessant, eine Studie zur Kenntnis zu nehmen,
welche die Materialien der Mystik-Diskussion Deutschlands nach dem
ersten Weltkrieg aufarbeitet. Mit Fritz-Dieter MaaB3’ von der Evangelisch-
Theologischen Fakultit Miinchen angenommenen Dissertation liegt eine
solche Studie nun vor. Ihr Ertrag ist nicht nur fiir den Theologen von
hoher Bedeutung, sondern mindestens ebensosehr fiir den Literarhisto-
riker mit ideologie-kritischen Interessen.

Die Krisenstimmung um die Jahrhundertwende, in der sich Kritik am
staatlichen Machtdenken, am &konomischen Pragmatismus von Technik
und Wirtschaft, vor allem aber auch am Bildungsoptimismus eines auf-
klarerischen Positivismus leicht Gehoér verschaffen konnte, mag es bewirkt
haben, dass sich der Mensch und sein Seelenleben suggestiv — als ein Kon-
trapunkt gegen den Materialismus der Zeit — in den Vordergrund aktueller
Thematik riicken lieen. Stichwort dafiir war «Mystik». Man verstand
darunter ganz allgemein eine Parteinahme fiir das Subjekt, fiir die Seele,
fiirs Geistige und eine Absage an den Materialismus des 19. Jahrhunderts.
Literatur, Musik, bildende Kunst, Philosophie, vor allem aber die Anthro-
posophie Rudolf Steiners und schlieBlich auch der sich wachsend bemerkbar
machende Einfluf3 der &stlichen Religionen bildeten entscheidende Residuen
«mystischer» Tendenzen. Im Namen der «Mystik» opponierte man dem
19. Jahrhundert. Rilke formulierte programmatisch eine neue Alleinheit,
wenn er in einem Brief folgendermaBen sein Ziel umschrieb: «Gott immer
héhere Formen zu geben, einen immer reicheren Zusammenhang zwischen
ihm und dem scheinbar Unbelebten herbeizufiihren, Gott ins Leben hin-
absinken und das Leben zu Gott emporblithen zu lassen». Mit Dilthey,
Nietzsche, Rilke, Chagall, Steiner und Buber bildete sich eine literarische
und wissenschaftliche Front gegen das, was man unter dem 19. Jahrhundert
verstand. Der Begriff der Mystik konnte so — ohne nihere theologische
Umschreibung — als Wende zum Subjekt, zur Seele, zum Geistigen gedeutet
werden.

Die zeittypische Bedeutung des «Mystischen» wurde zunidchst von der
katholischen Theologie wenig beachtet; im Gegenteil, das neue Selbst-
und Menschenverstindnis wurde in seinem subjektivistischen Ansatz be-
kampft. Der «Modernismus» wurde — als ein Syndrom aller denkbaren
Hairesien — von Papst Pius X. verurteilt. Theologisch herrschte der rationale
Systemzwang einer unerbittlichen Neuscholastik, was die Empfindlichkeit
gegeniiber Hiresien — wie der Modernistenstreit deutlich zeigte — nicht
schwichte, sondern schirfte. Kam dazu die traditionelle Belastung der



Besprechungen 281

katholischen Theologie durch die Kampfe gegen den Quietismus des 16. und
17. Jahrhunderts, die gegen alles, was sich als Mystik ausgab, ein tiefes
MiBtrauen hinterlassen hatten. Erst die Katastrophe des ersten Weltkrieges,
die sowohl in der katholischen wie auch in der protestantischen Theologie
einen Umschwung des Denkens herbeifiihrte, brachte eine Neubesinnung,
in der die Werte der altkatholischen Mystik neu entdeckt und erforscht
wurden. Man konnte dabei in Deutschland an die reiche Literatur iiber
die Mystik, wie sie in Frankreich vonseiten A. Poulains und A. Saudreaus
vorlag, ankniipfen. Die Diskussion hatte sich dort vor allem an der Frage
entziindet, ob die Mystik «die graduelle Steigerung und an sich normale
Hoherentwicklung der Aszese» darstelle oder nicht. Wahrend Poulain die
mystische Erfahrung von der aszetischen Anstrengung als einen rein iiber-
natiirlichen Zustand abhob, zu dem das religidse Subjekt nichts beitragen
kann, stellte Saudreau den Weg der Beschauung als Zielpunkt des normalen
geistlichen Lebens heraus. Beide Theologen beriefen sich — trotz verschie-
dener Stellungnahmen — auf dieselben Mystiker!

Die von Poulain und Saudreau inaugurierten Richtungen gaben dann
auch in Deutschland die Diskussionsbasis ab: man begann sich in Deutsch-
land mit den fithrenden Franzosen auch kritisch auseinanderzusetzen
(Dimmler, Meschler, Zahn, Krebs, Lercher). Der Benediktiner Alois Mager
vor allem versuchte, weniger von einer dogmatisch-spekulativen als von
einer psychologisch-experimentalen Perspektive her eine auch wissenschaft-
lich befriedigende Bestimmung des mystischen Phédnomens. Dabei bemiihte
er sich um dessen Befreiung von neuplatonischen Pramissen, wie sie Diony-
sius der Areopagite mit seiner Lehre von der «theoria», der Beschauung,
geschaffen hatte. Nicht diese ist der Inhalt der christlichen Gotteserfahrung
sondern die personale, gottgeschenkte Liebe, wie sie in der existentiellen
Mystik Teresas von Avila sich ausspricht. Liebe hat fiir Mager keine Hilfs-
funktion zugunsten der «Theorie», sondern ist Ausdruck von Wesen und
Praxis der Mystik selbst.

Mit deutlichem Mitrauen wurde von protestantischer Seite in Presse und
Universitdtstheologie die Entwicklung der katholischen «Theologie der
mystischen Erfahrung», aber auch die durch Mystik stigmatisierte Werbe-
kraft der groBen, vor allem 6stlichen Weltreligionen (vgl. R. Ottos Schriften)
verfolgt. Man sah darin «ein geiles EmporschieBen des religiésen Synkretis-
mus», ein neues Aufkommen gegenreformatorischer Tendenzen. A. Har-
nacks an sich positiv gemeinte These: « Die Mystik ist die katholische From-
migkeit ibevhaupt», die den Mystiker, der nicht Katholik wird, zum Dilet-
tanten stempelt, leitete gegen Harnacks Absichten eine pauschale Identi-
fikation alles Katholischen mit Mystik ein. Im Ganzen ergab sich aus dieser
Pramisse eher ein Abwehrsyndrom, denn eine Verstindnisbriicke zum Be-
griff der Mystik. Gelehrte, welche die Theologie nicht nur in ihrem reli-
giosen Aktualititswert, sondern auch in ihrem diachronischen Aspekt zu
untersuchen gewillt waren, kamen zu der iiberraschenden Erkenntnis, daf3 die
Hohepunkte der theologischen Entwicklung meist einhergingen mit dem
Charisma besonders intensiver Anstrengungen in Theorie und Praxis der
Mystik. Troeltsch, Heiler, Otto, Séderblom, A. Schweitzer und E. Seeberg



282 Besprechungen

schufen so auch auf protestantischer Seite die addquaten Voraussetzungen fiir
ein Verstindnis der Mystik, wihrend in der gleichzeitigen Lutherrenais-
sance und in der «dialektischen Theologie» die Mystik entweder als Gegen-
satz zur Rechtfertigungslehre oder als Beispiel subjektiver Religion schirfste
Ablehnung erfuhr. Fiir den Karl Barth des Romerbriefes ist Mystik als
Menschengerechtigkeit disqualifiziert, fiir Brunner als leeres Gefiihl, das
dem Wort der Offenbarung nicht geniigen kann. Auffillig ist an dieser
ganzen Kontroverse die von Maal3 besondere hervorgehobene Tatsache, daB
die protestantische Haltung sich aus einem allzu eindeutigen Apriori her-
aus der katholischen wissenschaftlichen Literatur iiber Mystik beinahe
vollig verschloB, dadurch 6fter die Gefahr lief, einen Popanz weit eher als
eine umschreibbare Sache anzulaufen.

In einem wichtigen Exkurs bietet Maal3 einen interessanten Einblick in
die Entwicklung der protestantischen Theologie unter dem EinfluB vol-
kischer Mystik, in der Volk, Volkstum, Rasse, Fiihrertum das Amalgam einer
irrationalen Geschichtstheologie bildeten, deren Kritiklosigkeit dem Staat
gegeniiber beim Aufkommen des Nationalsozialismus mit eine Rolle spielte.

Unter O0kumenischem Aspekt erscheint die breite Diskussion um die
Mystik nach dem ersten Weltkrieg als eine Folge verpaBter Gelegenheiten.
Auf der katholischen Seite blieb man im Rahmen einer internen wissen-
schaftlich-theologischen Diskussion unter sich, auf der andern schuf man
sich ein Feindbild von Mystik, das, weil unangemessen, den Gegner nicht
behaften konnte. Heute, da Mystik ein Begriff sdkularisierter Erfahrung
zu werden droht, bleibt der Theologie die Aufgabe, ihn theologisch neu zu
zu deuten. Ein erster Schritt ist getan, wenn die Geschichte des Begriffs
wenigstens in Ansdtzen gewonnen ist. MaaB’ Buch hat dafiir eine wesent-
liche Vorarbeit geleistet.

Arois M. Haas

Richter, Dieter: Die deutsche Uberlieferung der Predigten Bertholds von
Regensburg. Untersuchungen zur geistlichen Literatur des Spatmittelalters.—
Miinchen: Beck 1969. (Miinchener Texte und Untersuchungen zur deutschen
Literatur des Mittelalters. Bd. 21.)

Noch 1965 muBte Kurt Ruh in seinem Vorwort zur Neuauflage der
deutschsprachigen Predigten Bertholds von Regensburg in der Edition
durch Franz Pfeiffer und Joseph Strobl (von 1862 und 1880) um Geduld fiir
den Fortschritt der Berthold-Philologie bitten, da bei den auBerordentlich
verwickelten Verhiltnissen der Handschriftenlage und dem Fehlen einer
kritischen Ausgabe der lateinischen Predigten Bertholds — deren Uberliefe-
rung Laurentius Casutt 1961 mit gegen 300 Handschriften als mindestens
ebenso schwierig erschlo — eine Textbereinigung beinahe unmdéglich er-
scheine.

Dieter Richter widmet sich in seiner Gottinger Dissertation mit allem
Nachdruck der Grundlagenforschung der Uberlieferungsgeschichte von
Bertholds Predigten. Anton E. Schénbachs frithe Feststellung, «da3 die uns



Besprechungen 283

in deutscher Sprache iiberlieferten Predigten Bertholds von Regensburg aus
den ihnen entsprechenden lateinischen Fassungen iibersetzt oder, besser
gesagt, bearbeitet sind», erfihrt in Richters Untersuchungen, die mit aller
nur denkbaren Akribie durchgefiihrt wurden, eine genaueste Uberpriifung
und in manchen Punkten Bestitigung. Beim Sammeln der Uberlieferung
konnte Richter die bekannten Stiicke um neues handschriftliches Material
erganzen. Die 71 Nummern, die Pfeiffer-Strobl herausgaben, werden so um
mindestens 36 neue Stiicke vermehrt. Die Uberlieferung, die Richter er-
schlieBt, zerfdllt — von der sog. «Streuiiberlieferung» abgesehen, die er ebenso
ausfiihrlich darstellt — in drei voneinander getrennte Handschriften-Ein-
heiten. Die * X-Gruppe, reprisentiert durch die Handschrift cod. Pal.
germ. 24 der Universitidtsbibliothek Heidelberg und drei weitere Hand-
schriften, enthdlt im Zusammenhang einer 65 Stiicke umfassenden Predigt-
und Traktatsammlung beinahe die erste Hilfte der bei Pfeiffer-Strobl
herausgegebenen Berthold-Predigten. Die * Y-Gruppe, in einem * y;, und
einem * y,-Zweig durch je zwei vollstindige Handschriften vertreten, iiber-
liefert anndhernd die andere Hilfte sowie 22 neuidentifizierte Stiicke. Die
* Z-Gruppe besteht im Gegensatz zu den beiden genannten Handschriften-
einheiten, die Teile groBerer, auch nicht bertholdisches Predigtgut ent-
haltender Sammlungen darstellen, aus acht Berthold-Predigten, die Richter
inzwischen gesondert ediert hat (B. v. R., Deutsche Predigten, Miinchen
1968, [Kleine deutsche Prosadenkmiler des Mittelalters, Heft 5]).

Mit dieser Erhebung iiber die Uberlieferungsbedingungen des berthol-
dischen Predigtguts ist nun ein ganz entscheidender Schritt in der Berthold-
Philologie getan: Es hat sich gezeigt, dafl man «von den deutschen Berthold-
Predigten als einer festen Einheit nicht mehr sprechen» kann. Daher die
Ausgliederung der Handschriften nach Uberlieferungsgruppen. Dariiber
hinaus aber hat Richter mit aller wiinschbaren Genauigkeit das Verhiltnis
der Handschriften untereinander und die mannigfachen Fragen nach Alter,
Heimat, Verfasser, Verbreitung und Leserkreis der Texte nach Mdoglichkeit
des Sagbaren geklart.

Wesentliche Teile der drei Uberlieferungsgruppen reichen ins 13. Jahr-
hundert zuriick; die Uberlieferung setzt aber im Verhiltnis zu anderer geist-
licher Prosa relativ spit ein und ist nicht besonders reichhaltig. Richter
erlautert in einer interessanten Abhandlung iiber die Buchpredigt und ihr
Publikum den Sachverhalt literatursoziologisch: die missionarischen Predig-
ten Bertholds ans «Volk» fanden zunédchst keinen Trédger, der die Texte in
einem bestimmten sozialen Kontext verbreitet hitte. Den Nonnen waren
diese Predigten sicher zu derb und direkt, zu wenig erbaulich. Die Texte
verdanken ihr Uberleben dem liferarischen Interesse adliger Personen.

Besonders aufschlufireich sind die Konsequenzen, die Richter hinsicht-
lich der Verfasserschaft der iiberlieferten Berthold-Predigten zieht. Deutlich
wird, daf3 deren Verfasser nicht Berthold war, sondern irgendein Anonymus,
dessen Identitdt noch zu liiften bleibt. Der Verfasser der deutschen Predigten
hat die lateinischen Sermone zwar benutzt, ist aber — was die sprachliche
Michtigkeit anbetrifft — viel weiter gegangen. Das wird heien — vermutet
Richter — daB3 der Verfasser der Predigten in unmittelbarer Ndhe Bertholds



284 Besprechungen

gearbeitet haben muB, so daB wir auf jeden Fall darin einen persoénlichen
Niederschlag des wortgewaltigen Predigers fassen diirften.

Zwolf sorgfiltig edierte Predigtstiicke schlieBen diesen wertvollen Bei-
trag zum schwierigen Problem der literarischen Personlichkeit Bertholds
von Regensburg ab. Man kann nun alle Hoffnung auf einen schnellen Fort-
schritt der Berthold-Philologie haben. Avrors M. Haas

Schwab, Sr. Francis Mary: David of Augsburg’s «Paternoster» and the
authenticity of his German works. — Miinchen: Beck 1971. (Miinchener Texte
und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters. Bd.32).

Nachdem Franz Pfeiffer 1845 dem Franziskaner David von Augsburg
(um 1200-1272) eine Reihe von deutschsprachigen Traktaten und Gebeten
zugesprochen hatte, begniigte sich die Forschung wihrend beinahe eines
Jahrhunderts mit einer summarischen Anerkennung des bedeutsamen Ver-
mittlers franziskanisch-mystischen Gedankenguts. Hauptsidchlich aber
wurde David als Lehrer (Novizenmeister) und Weggefahrte Bertholds von
Regensburg notiert. Es ist weitgehend die Leistung Kurt Ruhs, den unver-
gleichlichen Rang seiner geistlichen Prosa vor Meister Eckhart im Kontext
der franziskanischen Spiritualitit gedeutet und die Frage nach der Authen-
tizitdt dieses Werks neu gestellt zu haben. Schwab nimmt sich des bei
Pfeiffer noch unedierten Vaterunser-Traktats an, dessen Authentizitit bisher
ungekldrt und unsicher blieb. Nach der Leithandschrift cgm. 176 (Miinchener
Staatsbibliothek) stellt sie — aufgrund insgesamt dreier Handschriften —
einen sorgfiltig redigierten Text der Vaterunser-Erklirung her, der in FuB-
noten ausfiihrlich kommentiert wird. Genaueste Handschriftenbeschreibung
nach Herkunft, Inhalt und Filiation erlaubt ein sinnvolles Stemma der
Abkiinftigkeit der verschiedenen Handschriften untereinander und deren
erschlieBbarer Zwischenstufen. Die Authentizitit des Textes 148t sich auf-
grund duBerer und innerer Kriterien ermitteln; die dulleren bestehen in der
Tatsache, daBl der Text in wenigen Féllen David zugesprochen wurde, daB
in den verschiedenen einschlidgigen Codices andere Schriften Davids iiber-
liefert sind, daB die Paternoster-Auslegung 6fter zusammen mit dem David
gewil3 zusprechbaren Traktat «Die sieben Staffeln des Gebets» gefiithrt wird.
Inhalt, Stil und Vokabular verstidrken — als innere Indizien — den aus den
Handschriften ermittelten Tatbestand der Autorschaft Davids. Damit wird
erhirtet, was Kurt Ruh schon als eine GewiBheit aussprach, daB3 David von
Augsburg nicht nur lateinisch geschrieben hat, sondern auch deutsch. Man
kann ihm nun mit groBer GewiBheit acht Traktate zusprechen.

Die niichterne, aufs sorgfiltigste vorgehende Arbeit Sister F. M.
Schwabs unterstiitzt so die These Kurt Ruhs recht augenfillig, daB die
dominikanische Mystik des 14. Jahrhunderts eine Vorgabe volkssprachlicher
mystischer Prosa im Geiste des Franziskus von Assisi gehabt hat, die weniger
spekulativ, dafiir aber praxisbezogener eine Spiritualitit von sidkularem
Rang in die Volkssprache eingefiihrt hat. Avois M. Haas



	Besprechungen

