
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Hoeres Walter: Kritik der transzendental-philosophischen Erkenntnistheorie.

- Stuttgart: Kohlhammer 1969. 216 S.

Becker Werner: Selbstbewusstsein und Spekulation. Zur Kritik der Trans¬
zendentalphilosophie. - Freiburg Br. : Rombach 1972. 187 S. (rombach
hochschul paperback. Bd. 53).

Il y a plus de cinquante ans déjà, le P. J. Maréchal commençait la
publication des fameux Cahiers, dont le cinquième, intitulé: Le Thomisme
devant la Philosophie critique, exposait une théorie de la connaissance
métaphysique qui se voulait à la fois fidèle au réalisme thomiste le plus strict et
ouverte aux exigences légitimes de la philosophie transcendentale de Kant.
On sait le rayonnement de son œuvre. A travers K. Rahner surtout, où elle
s'est enrichie d'apports nouveaux, elle a envahi la philosophie et la théologie
scolastiques. Dès 1936, dans Sein und Reflexion, W. Hoeres avait soumis à

un examen critique la place et la signification données à une certaine forme
de la réflexion, dans la philosophie moderne, aux dépens de la saisie
(Einsicht) (voir notre compte-rendu: Bull, thom., X (1957-1959), n. 748, p. 333-
339). Dans la Kritik, c'est l'idée de la synthèse entre le réalisme classique et
la philosophie transcendentale qu'il entend examiner pour en montrer le
caractère contradictoire. Il veut montrer que «les deux conceptions (du
réalisme classique et de la philosophie transcendentale) sont irréconciliables
et que la déduction transcentendale de la connaissance comme vue est un
cercle carré (hölzernes Eisen)», p. 11.

La méthode appropriée est celle de la phénoménologie, entendue non
pas dans l'une ou l'autre de ses formes systématiques, mais tout simplement
comme «l'acceptation pure et simple de l'acte de connaissance tel qu'il se

présente, et de ce qu'il manifeste par lui-même, sans aucune interprétation
surajoutée» (p. 16). Elle s'impose, puisqu'elle permet seule d'éviter tout
présupposé, ceux de la noétique classique aussi bien que ceux de la
philosophie transcendentale, plus subtils et plus difficiles à démasquer.

L'intérêt exceptionnel de l'ouvrage de Hoeres tient, me semble-t-il, à
la définition rigoureuse de la méthode employée et dans son application
équilibrée au cas spécial de la connaissance. Avant Hoeres, E. Gilson et
B. Lakebrink avaient formulé des critiques pertinentes au sujet de l'entreprise

du P. Maréchal. Le mérite de Hoeres est de faire porter une analyse,
aussi libre que possible de tout préjugé systématique, sur l'activité de la
connaissance telle qu'elle se donne effectivement dans sa totalité originelle,



Besprechungen 271

et d'en explorer minutieusement tous les aspects, depuis la rencontre avec
l'objet jusqu'au jugement, en soulignant la présence de la saisie. Son ouvrage
mérite d'être médité sérieusement par tous ceux qu'intéresse le problème
posé par la philosophie transcendentale en général et que surprend à bon
droit sa pénétration dans la noétique réaliste en particulier.

Pour la commodité du lecteur, W. Becker a réuni, sous le titre :

Selbstbewußtsein und Spekulation, neuf études, dont une seule, la dernière, est
inédite. Traitant de sujets relativement indépendants, elles sont unies par
un dessin commun, celui d'éclairer le concept du moi (Ich-Begriff) de la
philosophie transcendentale classique et ses conséquences. Envisageant la
philosophie transcendentale dans ses grandes formes historiques, pour rappeler
et mettre en évidence ses origines, oubliés, dans la théorie de la connaissance,

elles fournissent une base solide pour la discussion critique. Elles
éclairent, quoique d'un point de vue différent, le problème étudié par
Hoeres. Louis-Bertrand Geiger

Elders, Leo, SVD : Aristotle's theology. A commentary on Book A of the
Metaphysics. - Assen: Van Gorcum 1972. 309 p. (Van Gorcum's Filosofische
Bibliotheek. Philosophical series. 1.)

En publiant son commentaire sur le livre A de la Métaphysique d'Aristote,
le P. Elders s'est fixé un double but: réunir les observations intéressantes,
dispersées dans des centaines de publications; faire avancer l'interprétation
du texte, tout en proposant un certain nombre de conclusions touchant la
composition du livre et sa place dans la Métaphysique d'Aristote (vu-vin).
Il suffit en effet de rappeler l'importance de ce livre XII pour la théologie
naturelle de l'Occident, grecque, islamique, hébraïque aussi bien que
chrétienne, les difficultés sans nombre accumulées à son sujet par les historiens
modernes, et les hypothèses avancées tour à tour pour les résoudre, pour
savoir gré au P. Elders de la peine qu'il s'est donnée.

L'introduction (1-68) traite, en quelques brèves sections, d'abord de

quatre thèmes doctrinaux, de leurs sources historiques et de leur place dans
l'œuvre d'Aristote: la théologie du livre A, le Nous, la connaissance de soi
et la nature du désir (orexis) par lequel le premier moteur meut l'ensemble
de l'univers; puis de trois thèmes de critique littéraire: la place du livre A
dans le Corpus aristotélicien, la date et la structure du livre, enfin spécialement

le problème du chapitre 8 et celui du monothéisme d'Aristote. Retenons
seulement ici qu'aux yeux de E. le livre A doit être considéré comme formé
de six traités ou essais: chap. 1; 6 et 7; 2, 3, 4, 5; 9; 10; 8 (56). Ce dernier
chapitre, tout en contenant une bonne part de doctrine authentiquement
aristotélicienne, serait l'œuvre d'un ou de plusieurs disciples, utilisant des
matériaux empruntés à d'autres écrits (68).

Le commentaire proprement dit (69-295) suit le texte ligne par ligne et
presque mot par mot après avoir donné, pour chaque chapitre, un résumé
condensé qui en dégage le sens et marque le lien avec les chapitres précédents



272 Besprechungen

Tout en utilisant les commentaires antérieurs, et en tirant partie de tout
(ou à peu près) ce qui, de près ou de loin, peut éclairer le texte, E. a su éviter
d'en rester à une simple compilation ou un répertoire de placita. Son
interprétation, dûment motivée, est ferme, dominant, loin de se laisser écraser

par elle, une exceptionnelle documentation. Et l'on admire que l'auteur au
lieu de céder au scepticisme, en présence de tant d'hypothèses ingénieuses et
diverses, proposées par d'éminents spécialistes, a su garder intacte la
conviction qu'il est possible de dégager du texte d'Aristote un enseignement
profitable. Son commentaire (signalons que E. ne donne pas le texte d'Aristote)

rendra les plus précieux services. Louis-Bertrand Geiger

Marx, Werner: Einführung in Aristoteles' Theorie vom Seienden. -
Freiburg Br. : Rombach 1972. 89 S. (rombach hochschul paperback.
Bd. 54.)

En moins de 100 pages, M. Marx présente une introduction à la théorie
aristotélicienne de l'être (étant), qui, à mon avis, compte parmi les
meilleures. Partant du livre T, où Aristote précise à la fois l'objet et l'unité de la
science théorétique la plus élevée, il montre que l'objet est constitué en fait par
la substance, c'est à dire que la science cherchée doit être une ousiologie, et
que celle-ci conduit tout naturellement à la théologie. Documenté solidement
par les passages essentiels des différentes œuvres d'Aristote, présentés dans
une traduction fidèle et élégante à la fois, tenant compte de l'essentiel de la
littérature consacrée, ces dernières années surtout, aux principaux points
litigieux, écrite dans un style sobre, clair et précis, aux conclusions fermes
et modérées tout ensemble, cette introduction est vraiment de nature à

faire saisir l'objet de la recherche d'Aristote, tout en stimulant la réflexion.
Louis-Bertrand Geiger

Kucharski, Paul: Aspects de la spéculation platonicienne. - Paris:
Béatrice Nauwelaerts; Louvain: Ed. Nauwelaerts 1971. 390 p. (Publications
de la Sorbonne. Série «Etudes». T. 1.)

Signalons l'important ouvrage, où M. P. Kucharski a réuni un certain
nombre d'articles qu'il avait publiés ces dernières années dans diverses
revues. Sous la forme d'études limitées presque tous, à l'examen d'un sujet
précis dans un dialogue, voire une partie de dialogue, ils touchent à presque
tous les grands thèmes de la pensée platonicienne : théorie des Idées, théorie
de la connaissance dialectique, rhétorique, eschatologie, notion de vue
d'ensemble, et surtout rapports du platonisme avec le pythagorisme. Leur unité
tient, nous dit l'auteur, à ceci qu'ils concourent tous à éclairer la conception
de la spéculation chez Platon, c'est à dire «la manière dont les problèmes sont
formulés ou posés, ou, si l'on veut, 'attaqués' et par conséquent résolus»
(p. 6). Louis-Bertrand Geiger



Besprechungen 273

Levi, Adolfo: Il problema dell'errore nella metafisica e nella gnoseologia
di Piatone. Opera postuma a cura di Giovanni Reale. - Padova: Liviana
Ed 1970. xxviii, 219 p. (Istituto di filosofia dell'Università di Parma. -
Collana di «Testi e saggi». 2.)

A sa mort, en 1948, A. Levi avait laissé le manuscrit d'une étude sur le
problème de l'erreur dans la métaphysique et la gnoséologie de Platon, auquel
il avait travaillé durant ses dernières années dans des conditions difficiles.
G. Reale en a assuré la publication. Dans son introduction, où il trace le
portrait de Levi, philosophe et historien de la philosophie, il rappelle notamment

les travaux consacrés par Levi, d'une part à la pensée de Platon
(p. xvi-xvii et note 24) d'autre part au problème de l'erreur à travers toute
l'histoire de la philosophie (xvin-xix et notes 32-47). La présente étude sur
l'erreur chez Platon représente donc, comme Reale le souligne (xix), le fruit
de toute une vie de travail. En quatre chapitres, elle suit pas à pas le texte
des dialogues, répartis en quatre périodes: période socratique, période de la
première construction, période critique et période de la dernière construction.
L'éditeur a dégagé (xix-xxvi) les résultats intéressants auxquels aboutit le
travail de Levi, tant pour la gnoséologie platonicienne que pour le problème de
l'erreur. Il donne aussi (xxvi-xxvii) l'essentiel de son appréciation critique,
pour ce qui a trait, d'une part, à la méthode de l'interprétation des dialogues,
d'autre part, à l'utilisation de la littérature secondaire. Le lecteur est ainsi
en mesure de tirer le meilleur parti d'un ouvrage qui, par l'originalité même
de certaines de ses conclusions, stimulera sa propre réflexion sur les textes
platoniciens.

Louis-Bertrand Geiger

Blondel, Maurice: Le lien substantiel de la substance composée d'après
Leibniz. Texte latin (1893). Introduction et traduction par Cl. Troisfon-
taines. - Louvain: Nauwelaerts; Paris: Béatrice-Nauwelaerts 1972. 320 p.
(Centre d'Archives Maurice Blondel. 1.)

Réédition et traduction française de la petite thèse latine de M. Blondel
(p. 143-287), précédées d'une Introduction: Blondel et Leibniz (p. 1-141), où
sont étudiés la genèse et le contenu de la thèse latine, ses rapports avec le
texte français de 1930 (Une énigme historique. Le «Vinculum substantiate»
d'après Leibniz et l'ébauche d'un réalisme supérieur), points d'accord et
divergences, ainsi que l'influence réelle de la thèse leibnizienne sur la pensée de
Blondel. Ouvrage fondamental, appuyé sur une riche documentation, dont
l'intérêt déborde largement le sujet précis des deux ouvrages consacrés par
Blondel au vinculum substantiale. La formation de la pensée blondelienne,
l'équilibre de ses axes majeurs se trouvent éclairés d'un jour nouveau, sur
des points qui ont leur importance. Il y aura lieu de tenir compte désormais
des minutieuses analyses de Cl. Troisfontaines, qui inaugurent de la manière

la plus heureuse la nouvelle collection du Centre d'Archives Maurice
Blondel.

Louis-Bertrand Geiger
is



274 Besprechungen

Rintelen, Fritz-Joachim von: Values in European Thought. I. Antiquity
and Middle Ages. - Pamplona: Ed. Universidad de Navarra 1972. xi, 565 p.

En 1932, M. von Rintelen avait publié, sous le titre: Das philosophische
Wertproblem. Der philosophische Wertgedanke in der europäischen
Geistesentwicklung. Teil I. Altertum und Mittelalter, la première partie d'une histoire
du problème de la valeur dans l'histoire de la pensée européenne. Il vient
d'en donner, en anglais, une nouvelle édition profondément remaniée et
considérablement augmentée. Le plan général est resté le même. Mais, pour
tenir compte des changements importants, qui se sont produits depuis
quarante ans dans la philosophie des valeurs, pour son aspect théorique
comme pour son aspect historique, le texte a été, en très grande partie, récrit
pour cette édition anglaise. C'est donc un ouvrage nouveau que nous
présente M. von Rintelen. Sa compétence dans le domaine de l'axiologie, la
part importante qu'il a prise dans son développement garantissent la valeur
et l'intérêt de son travail. Nul doute que celui-ci trouvera de la part des
lecteurs intéressés l'accueil qu'avait connu la première rédaction. Souhaitons
que l'auteur puisse faire paraître la suite de cette histoire du problème de la
valeur, attendue depuis tant d'années. Souhaitons aussi qu'une bibliographie
détaillée des ouvrages cités facilite au lecteur l'utilisation plus sûre et plus
rapide des nombreuses références, présentées souvent d'une manière trop
elliptique.

Louis-Bertrand Geiger

Wiedmann, Franz: Philosophische Strömungen der Gegenwart. Eine
Einführung für Religionslehrer und praktische Theologen. - Zürich /
Einsiedeln / Köln: Benziger 1972. 155 S. (Reihe «Unterweisen und Verkünden»,
hrsg. von Günter Stachel. Bd. 17)

Unter den «philosophischen Strömungen der Gegenwart» versteht
Wiedmann nicht die Philosophie seit 1900, sondern die neuen Tendenzen,
die sich in der Philosophie während der letzten 20 Jahre herausgebildet
haben. Ein recht schwieriges Unterfangen, da die Distanz zu den Ereignissen
noch fehlt.

In der Einleitung (Kap. I) werden gleich einige grundsätzliche Fragen
aufgeworfen, Fragen nach dem Fortschritt in der Philosophie, nach der
Beziehung zwischen Wissenschaft und Philosophie, nach der Charakteristik
der neuesten Strömungen. In den folgenden Kapiteln werden die Tendenzen
beschrieben, die in den letzten Jahren entstanden sind.

Um Heidegger (Kap. II) ist es heute wieder ruhiger geworden. Aktuell
ist höchstens noch der Vergleich zwischen ihm und Wittgenstein. Der
moderne Empirismus bzw. der Wiener Kreis (Kap. III) versuchte, eine alte
Problematik, die Wissenschaftlichkeit der Philosophie, mit logischen Mitteln
radikal zu lösen. Daß das neue Sinnkriterium zu eng gefaßt war, haben auch
diese Logiker bald eingesehen.



Besprechungen 275

Der amerikanische Pragmatismus (Kap. IV), besonders Peirce, wurde
in Europa erst seit wenigen Jahren bekannt. Nach ihm gehören Theorie und
Praxis eng zusammen. Die Wahrheit der Aussagen ergibt sich aus ihren
Konsequenzen. Der Analytischen Philosophie räumt der Autor auffallend
viel Platz ein. Nach dem Kapitel über den modernen Empirismus folgt auch
noch ein Kapitel über Russell und Wittgenstein (V) eines über die «Ordinary
Language Philosophy» in England (VI). Russell und der frühe Wittgenstein
haben wesentlich zur Bildung der formal-logischen Sprachanalyse
beigetragen. Die phänomenologisch-linguistische Sprachtheorie geht auf Moore
und den späten Wittgenstein zurück. Interessant scheinen besonders die
Überlegungen der letztgenannten Richtungen zu ethischen Fragen. Wie sich
die Analytische Philosophie anfänglich stark auf Amerika und England
beschränkte, so der Strukturalismus (Kap. VI) auf den französischen Sprachraum.

Nicht mehr der Einzelmensch steht im Mittelpunkt (wie in derExistenz-
philosophie), sondern die Strukturen von Sprache und Kultur. Zu den
Theorien, die gegenwärtig die weiteste Verbreitung gefunden haben, gehören
zweifellos die neomarxistische Gesellschaftstheorie (Kap. VII) und die
«Kritische Theorie» der Frankfurter Schule (Kap. VIII). Beide bilden nicht eine
einheitliche Schule, auch wenn es oft so scheinen mag. Sie beleuchten die
geschichtlichen und gesellschaftlichen Dimensionen des Menschen.

Wiedmann hat das Buch als «Einführung für Religionslehrer und
praktische Theologen» verfaßt. Und als Einführung bietet es dem Nicht-Fachmann

eine gute und aufschlußreiche Orientierung über die neuesten
Entwicklungen in der Philosophie. Es sind zwar wenig Literatur-Hinweise zu
finden, aber Hinweise auf Schriften (meist Sekundärliteratur), die zu den
einzelnen Strömungen auch wirklich weitere Informationen liefern können.
Wer sich nur für die eine oder andere Richtung interessiert, kann die Kapitel
auch unabhängig voneinander lesen.

Da das Buch für Religionslehrer und Theologen geschrieben ist, dürften
die Bemerkungen zu Problemen, die sich im betreffenden Zusammenhang
für die Theologie stellen, teilweise etwas ausführlicher gehalten sein. Es
wird die Beziehung von Heideggers Denken zur Theologie (30-33) und des

Strukturalismus (124-126) und des Marxismus (133) zum Christentum
erörtert. Nicht zur Sprache kommt die Kritik des Empirismus und der
Analytischen Philosophie, die für metaphysische wie für theologische Aussagen
gilt und für die Theologie selber einige fruchtbare Ansätze bietet. Dankbar
wird gerade der Nicht-Fachmann auch für die kritischen Überlegungen sein.

Martin Brander

Ebeling, Gerhard: Einführung in theologische Sprachlehre. - Tübingen:
Mohr 1971. 264 S.

Professor Ebeling kündigte für das Sommersemester 1970 eine
Vorlesung an mit dem Titel «Theologische Sprachlehre». Daraus ist das Buch
entstanden «Einführung in theologische Sprachlehre». Der Verfasser spricht



276 Besprechungen

von der «Bescheidung», zu der er durch dieses «Experiment», das «die
eigenen Möglichkeiten übersteigt», veranlaßt wurde (xi). Tatsächlich nimmt
die eigentliche theologische Sprachlehre nur den vierten und kürzesten Teil
des Buches in Anspruch («Grundfragen theologischer Sprachlehre»: 219-264),
während die ersten drei Teile die theologische Sprachlehre vorbereiten und
zugleich, schon in den Titeln und auf je verschiedene Weise, die Schwierigkeiten

ankündigen, auf die eine Beschäftigung mit der Sprache stößt. (Die
Überschriften der drei ersten Teile lauten: «Der Überdruß an der Sprache»,
«Das Dickicht des Sprachproblems» und «Die Skepsis gegenüber bloßer
Sprachlehre».)

Worin bestehen nun die auch von Ebeling oft erwähnten Schwierigkeiten

einer Sprachlehre? Die Sprache ist ein «Problemfeld..., auf dem die
Interessen verschiedener Disziplinen einander begegnen» (88). Zunächst
vermittelt sie für jede Wissenschaft ihren spezifischen Gegenstand L Obwohl
sie dadurch «den Zugang zum Außersprachlichen, zu den Dingen selbst» 2

ermöglicht, muß sie in ihrer Vermittlungsfunktion in der methodologischen
Reflexion einer jeden Wissenschaft berücksichtigt werden, ob sie sich als
Formel, die analysiert sein will, oder als zu interpretierender Text präsentiert.

Dazu kommt, daß die Sprache als menschliches Phänomen sich selbst
als Gegenstand der verschiedensten Anthropologien vermittelt: der
Philosophie, der Soziologie, der Ethnologie, der Ethologie usw. Die mannigfaltigen

Perspektiven, unter denen von Sprache die Rede sein kann, läßt
ahnen, welch vielfältiges Phänomen die Sprache, auch in sich selbst (und
nicht nur in bezug auf die Wissenschaften) ist. Dafür sind wiederum die
verschiedensten Ansätze der eigentlichen Sprachforschung, der Linguistik,
ein beredtes Zeugnis3. Die Linguistik ihrerseits kann auch von außen
wesentliche Impulse erhalten, wie die befruchtende Wirkung der mit dem
Wiener Kreis auf logische Sprachanalyse reduzierten Philosophie auf die
Sprachforschung zeigt4.

Wenn die Theologie sich auch um Sprache interessiert, dann folgt sie

nicht einer Modeströmung, obwohl sie sich ihrer Aufgabe oft erst dann
bewußt wird, wenn andere dafür Interesse zeigen. Der intellectus fidei setzt
an mit dem in menschlicher Sprachvermittlung gegenwärtig geglaubten

1 Vgl. E. Coseriu, Der Mensch und seine Sprache, in : E. Coseriu, Sprache ; Strukturen

und Funktionen Tübinger Beiträge zur Linguistik 2), S. 122:«Die Sprache
ist deshalb Voraussetzung der Wissenschaft, weil nur durch sie das Was der Dinge
vermittet werden kann und nur in bezug auf das sprachlich Gegebene eine Frage
nach dem Was der Dinge erst möglich ist». Vgl. im gleichen Band auch den Aufsatz
«Das Phänomen der Sprache und das Daseinsverständnis des heutigen Menschen»
(131-155). Coseriu darf hier besonders erwähnt werden, weil er nicht nur Professor
für Romanistik und allgemeine Sprachwissenschaft ist, sondern als Sprachphilosoph
auch im Fachbereich Phüosophie der Universität Tübingen tätig ist.

2 E. Coseriu, a. a. O. 121.
3 Eine sehr gute Orientierung findet man bei J. Lyons, Einführung in die

moderne Linguistik. München 19722. Engl. Ausgabe: Cambridge University Press
1968.

4 Vgl. dazu G. Patzig, Positivismus, in: RGG3 V, 476.



Besprechungen 277

Wort Gottes. Er hat es mit Worten und Texten zu tun, die in die Sprache
der Verkündigung, der Lehre, der Weisung und des Zuspruches übersetzt
sein wollen. Auch wenn der Theologe das Offenbarungsgeschehen nicht auf
ein reines Sprachgeschehen einengen darf, so muß er doch wissen, daß jenes
auch in seinen außersprachlichen Momenten sprachlich vermittelt ist. Es
geht also nicht darum, sich in das Gebiet der Sprachwissenschaft einmischen
zu wollen und eine neue «Genitiv-Theologie» zu erzeugen, sondern um das
bessere Verständnis der eigenen Sache, wozu eben auch die Sprachwissenschaft

Wichtiges beizutragen hat. Wie weit die Theologie selbst das
Sprachverständnis fördert, muß hier dahingestellt bleiben. Tatsache ist, daß in
der Theologiegeschichte wichtige Impulse für die Sprachforschung zu finden
sind 5.

Wie aber soll der Theologe sich zurechtfinden angesichts so vieler
Sprachauffassungen? Auf Schritt und Tritt gibt Ebeling zu verstehen, daß
ihm die Beantwortung dieser Frage nicht leicht fällt, auch wenn er der
Meinung ist, daß die zwei Haupttypen von Sprachlehre, Hermeneutik und
Sprachanalyse, eher faktisch (d. h. durch beziehungsloses Nebeneinander
und mangelhafte Diskussionslage) als grundsätzlich konträr sind (186 f.).
Ebeling, selber ein Vertreter der hermeneutischen Schule, sieht innheralb
einer «Hermeneutik von umfassendstem Horizont» (187) den Ort, wo auch
«das, was an der Sprachanalytik nützlich ist» (188) eingebracht werden
kann. Die Früchte einer hermeneutischen Bemühung um das Sprachverständnis

sind gerade in Ebelings Buch verlockend. Vor allem erlaubt eine solche

Perspektive, «Sprachstörungen» in einem weiteren menschlichen und
geschichtlichen Kontext zu begreifen (vgl. etwa das Kapitel «Christentum
und Bildung», 6-30, oder die Titel «Selbstverständlichkeit, Sprachstörung
und Sprachkritik», 190, und «Sprache als Lebensvorgang», 195). Dadurch
wird die Gefahr eher vermieden, Symptome mit der Krankheit zu
verwechseln. Ferner ist die Erhellung des Sprachphänomens innerhalb des

existenzialen Horizonts nicht nur für ein tieferes Verständnis der Sprache,
sondern auch, rückwirkend, für ein besseres Verständnis der Existenz selber
relevant. Das erklärt, warum man beim Lesen von Ebelings Sprachlehre
sich immer wieder angesprochen fühlt : tua res agitur Es ist unmöglich, hier
über diese allgemeinen Feststellungen hinaus auf Einzelheiten einzugehen.
Das Buch gibt eine Fülle von Einsichten, die über das angesprochene Sprach-

5 Vgl. dazu E. Coseriu, Die Geschichte der Sprachphilosophie von der Antike
bis zur Gegenwart. Eine Übersicht. (Teil I: Von der Antike bis Leibniz).
Vorlesung WS 1968/69. Autorisierte Nachschrift von G. Narr und R. Windisch, S. 105:
«Augustinus wird üblicherweise nicht als Sprachphüosoph erwähnt, obwohl (er)
zweifellos als der größte Semiotiker der Antike bezeichnet werden kann und
zugleich als der eigentliche Begründer dieser Forschungsrichtung anzusehen ist».
Das Beispiel weist allerdings hin auf die nach Prioritäten nicht ganz zu
unterscheidende Verschränkung von Philosophie und Theologie. Andere, von Coseriu
nicht berücksichtigte Schriften Augustins (Coseriu analysiert den philosophischen
Dialog «De Magistro» [389]) zeigen, daß das biblische Wortverständnis zum
mindesten als Katalysator einer philosophischen Beschäftigung mit dem
Sprachproblem gewirkt hat.



278 Besprechungen

problem hinaus eine ganze Anthropologie bereichern und eine Bewunderung
und Liebe für die Sprache offenbaren, die das genaue Gegenteil sind von
oberflächlichem Ästhetizismus.

Trotzdem wird man manchmal beim Lesen dieses Buches vom Gefühl
der Unsicherheit befallen. Bildlich: Läßt man sich vom Gedankenfluß
mittragen, dann ist man angesprochen; versucht man aber, auf Distanz
«zuzuschauen», dann bewegt einen die Frage, woher dieser Fluß kommen und
wohin er gehen mag. Vielleicht erklärt sich diese Wirkung aus der Eigenart
hermeneutischen Verstehens, das eben, ähnlich wie bei der thomanischen
«cognitio per connaturalitatem», nur möglich ist, wenn man «dabei» ist
(d. h. wenn die innere Affinität zum Objekt nicht verschüttet wird) und
mitmacht. Ebeling weiß um diese Voraussetzung, wenn er z. B. vom «Geheimnis
der Wirklichkeit... und der Sprache» (xiv) redet, oder wenn er die Muttersprache

eine «zweite Gebärmutter» (191) nennt und beidemal den Aspekt
des Unverfügbaren an der Sprache anvisiert, des Umgreifenden und
Schützenden, das der Mensch am ehesten «von innen» verstehen kann.

Man muß die Kritik des hermeneutischen Denkens von H. Albert6
nicht restlos teilen, um in seinem Sinn die Unumgänglichkeit und den Nutzen
von objektivierenden Erklärungsversuchen zu bejahen. Auf Sprachlehre
angewendet: Für das Verstehen «von innen» scheint mir auch in einer
theologischen Sprachlehre die Erklärung «von außen» und auf Distanz als Tür
zum Innenraum der Sprache nur nützlich zu sein. Zunächst interessieren
einen die Fragen: was ist Sprache und was kann sie leisten? Daß man bei
deren Beantwortung nicht unbedingt einer positivistischen Betrachtungsweise

verfallen muß, sondern die Anliegen der Hermeneutik sehr wohl
wahrnehmen kann, zeigt der bereits zitierte Artikel von Coseriu. Bei Ebeling
vermißt man eine zusammenhängende, objektivierende Beschreibung dessen,
was Sprache ist, und kommt deshalb nur schwer zu einer Übersicht über die
Probleme. Allerdings kann dies dem Verfasser methodologisch nicht zur
Last gelegt werden, weil er sich bewußt «an den Stil der Meditation» hält.
«Wollte jemand diese Schrift der theologischen Erbauungsliteratur zuweisen,
so fände ich das gar nicht so schlecht, wie solche Einstufung vermutlich
gemeint wäre» (xiv). Mit dem Wunsch nach einer analytischen Beschreibung
der Sprache selbst und ihrer Leistungsfähigkeit berühren wir eben ein
praktisches Dilemma, das auch Ebeling bewogen haben wird, sich auf die her-
meneutische Methode zu beschränken und sein Buch bescheiden in die
«theologische Erbauungsliteratur» einzureihen 7. Sachlich wird dieser begreifliche

Verzicht insofern als Lücke empfunden, als der theologische Leser auch
nach der Lektüre nicht imstande ist, die Vielfalt von Ergebnissen der «objek-

6 H. Albert, Traktat über kritische Vernunft. Tübingen 19692, 134 ff.,
Ebeling zitiert Albert auf S. 187.

7 Vgl. auf S. 100: «Für den, der unter philosophischem oder theologischem
Gesichtspunkt am Sprachproblem interessiert ist, bedeutet es meist eine kaum zu
überschätzende Schwierigkeit, daß die linguistischen und sprachgeschichtlichen
Sachverhalte nicht übergangen werden dürfen und doch vom Nichtfachmann kaum
sachgerecht berücksichtigt werden können».



Besprechungen 279

tivierenden» Sprachwissenschaft einigermaßen zu sichten. Dadurch kommt
der mögliche Brückenschlag zwischen Hermeneutik und Sprachanalytik (cf.
183 dd.) hier nicht in Sichtweite. Eine solche Verbindung wäre deshalb so

notwendig und klärend, weil auch «von der anderen Seite» an theologischen
Sprachlehren gearbeitet wird. Wir denken hier an das Unternehmen «Lin-
guistica Biblica» von E. Güttgemanns in Bonn. Auch das Buch von E. Schille-
beeckx, Glaubensinterpretation (Mainz 1971) darf hier erwähnt werden. Von
katholischer Seite stellt sich zudem das Problem der Leistungsfähigkeit der
Sprache ganz intensiv mit dem Buch H. Küngs über das Unfehlbarkeitsproblem.

Mit dem Wort «Brückenschlag» ist auch die Sprachanalytik angesprochen.

Wie weit werden hier berechtigte Anliegen der Hermeneutik überhaupt
gesehen, geschweige denn ernst genommen? Ebelings «Einführung» ist -
gewollt oder ungewollte - eine Herausforderung gegen die Tabuisierung
hermeneutischen Verstehens und damit gegen die Entfremdung der Sprache
von ihrem Träger. Wer sich damit auseinandersetzt hat nicht nur den Vorteil,
von kompetenter Seite zu erfahren, was Sprache im (Zwie-) Licht seines

Trägers ist, sondern hat zugleich eine «Grammatik» in der Hand, mit deren
Hilfe er das umfangreiche Schrifttum des Zürcher Fundamentaltheologen
und Systematikers besser verstehen kann.

Ursicin Derungs

Maaß, Fritz-Dieter: Mystik im Gespräch. Materialien zur Mystikdiskussion
in der katholischen und evangelischen Theologie Deutschlands nach

dem ersten Weltkrieg. - Würzburg: Echter-Verlag 1972. 272 S. (Studien
zur Theologie des geistlichen Lebens. Bd. 4.)

Bekannt ist Emil Brunners Invektive vom Jahre 1924, in der er unter
dem Titel «Die Mystik und das Wort» mit reformatorischem Pathos gegen
Schleiermachers Vermächtnis einer Gefühls- und Erlebnisreligion, die -
dannzumal in sinistrem Bündnis mit dem « Panästhetizismus » Maeterlincks

und Georges - das Einswerden des Endlichen mit dem Absoluten
promulgierte, zu Felde zog. Die «Verwirrung» in den zwanziger Jahren
scheint für Brunner endgültig: «Jetzt, wo die Irrationalität des Gefühls
mit dem Paradox des Glaubens verwechselt wird, muss es zum
Entscheidungskampf kommen. Die einzige Waffe, die uns dabei zur Verfügung steht,
ist: die Besinnung. Sie aber ist der Mystik von jeher tödlich gewesen. Denn
Mystik gedeiht nur im 'mystischen Halbdunkel'. Das klare Licht löst sie
auf. Sie lebt vom Unbestimmten und Unbestimmbaren. Darum flieht sie
das Wort. Was ist Wort, wenn man Musik hat! Was braucht man Tag,
da das Halbdunkel sich so herrlich dazu eignet, den Traum vom Geist zu
träumen! Wo Wort ist, ist taghelle Klarheit.. Die Mystik sucht die
Dämmerung und das Schweigen. Der Glaube findet im Wort den Tag. Ist es

wahr, daß Mystik Pseudo-Geist ist, und das Rettungsuchen bei ihr die
tiefste Verwirrung ist, so muß sich das erweisen im Verhältnis zum Wort.
Hier ist das Sturmzentrum. Entweder die Mystik oder das Wort».



280 Besprechungen

Weniger bekannt hingegen ist die Tatsache, daß das Buch Brunners
gewissermaßen bloß den Schlußpunkt unter eine breit geführte Diskussion
um das schillernde Phänomen «Mystik» setzte, die zu Ende des neunzehnten

Jahrhunderts in der katholischen und evangelischen Theologie, aber
auch in literarischen Milieus aufbrach und sich bis über das Ende des ersten
Weltkrieges hin fortsetzte. Zu einem Zeitpunkt, da die Mystikdiskussion -
gleichsam säkularisiert, aber mindestens des konfessionspolitischen
Gesichtspunkts enthoben - im Zusammenhang des Drogenkonsums oder des

unbestreitbaren Erfolgs östlicher religiöser Techniken wieder ihre Aktualität
besitzt, ist es doppelt interessant, eine Studie zur Kenntnis zu nehmen,

welche die Materialien der Mystik-Diskussion Deutschlands nach dem
ersten Weltkrieg aufarbeitet. Mit Fritz-Dieter Maaß' von der Evangelisch-
Theologischen Fakultät München angenommenen Dissertation liegt eine
solche Studie nun vor. Ihr Ertrag ist nicht nur für den Theologen von
hoher Bedeutung, sondern mindestens ebensosehr für den Literarhistoriker

mit ideologie-kritischen Interessen.
Die Krisenstimmung um die Jahrhundertwende, in der sich Kritik am

staatlichen Machtdenken, am ökonomischen Pragmatismus von Technik
und Wirtschaft, vor allem aber auch am Bildungsoptimismus eines
aufklärerischen Positivismus leicht Gehör verschaffen konnte, mag es bewirkt
haben, dass sich der Mensch und sein Seelenleben suggestiv - als ein
Kontrapunkt gegen den Materialismus der Zeit - in den Vordergrund aktueller
Thematik rücken ließen. Stichwort dafür war «Mystik». Man verstand
darunter ganz allgemein eine Parteinahme für das Subjekt, für die Seele,
fürs Geistige und eine Absage an den Materialismus des 19. Jahrhunderts.
Literatur, Musik, bildende Kunst, Philosophie, vor allem aber die
Anthroposophie Rudolf Steiners und schließlich auch der sich wachsend bemerkbar
machende Einfluß der östlichen Religionen bildeten entscheidende Residuen
«mystischer» Tendenzen. Im Namen der «Mystik» opponierte man dem
19. Jahrhundert. Rilke formulierte programmatisch eine neue Alleinheit,
wenn er in einem Brief folgendermaßen sein Ziel umschrieb: «Gott immer
höhere Formen zu geben, einen immer reicheren Zusammenhang zwischen
ihm und dem scheinbar Unbelebten herbeizuführen, Gott ins Leben
hinabsinken und das Leben zu Gott emporblühen zu lassen». Mit Dilthey,
Nietzsche, Rilke, Chagall, Steiner und Buber bildete sich eine literarische
und wissenschaftliche Front gegen das, was man unter dem 19. Jahrhundert
verstand. Der Begriff der Mystik konnte so - ohne nähere theologische
Umschreibung - als Wende zum Subjekt, zur Seele, zum Geistigen gedeutet
werden.

Die zeittypische Bedeutung des «Mystischen» wurde zunächst von der
katholischen Theologie wenig beachtet; im Gegenteil, das neue Selbst-
und Menschenverständnis wurde in seinem subjektivistischen Ansatz
bekämpft. Der «Modernismus» wurde - als ein Syndrom aller denkbaren
Häresien - von Papst Pius X. verurteilt. Theologisch herrschte der rationale
Systemzwang einer unerbittlichen Neuscholastik, was die Empfindlichkeit
gegenüber Häresien - wie der Modernistenstreit deutlich zeigte - nicht
schwächte, sondern schärfte. Kam dazu die traditionelle Belastung der



Besprechungen 281

katholischen Theologie durch die Kämpfe gegen den Quietismus des 16. und
17. Jahrhunderts, die gegen alles, was sich als Mystik ausgab, ein tiefes
Mißtrauen hinterlassen hatten. Erst die Katastrophe des ersten Weltkrieges,
die sowohl in der katholischen wie auch in der protestantischen Theologie
einen Umschwung des Denkens herbeiführte, brachte eine Neubesinnung,
in der die Werte der altkatholischen Mystik neu entdeckt und erforscht
wurden. Man konnte dabei in Deutschland an die reiche Literatur über
die Mystik, wie sie in Frankreich vonseiten A. Poulains und A. Saudreaus
vorlag, anknüpfen. Die Diskussion hatte sich dort vor allem an der Frage
entzündet, ob die Mystik «die graduelle Steigerung und an sich normale
Höherentwicklung der Aszese» darstelle oder nicht. Während Poulain die
mystische Erfahrung von der aszetischen Anstrengung als einen rein
übernatürlichen Zustand abhob, zu dem das religiöse Subjekt nichts beitragen
kann, stellte Saudreau den Weg der Beschauung als Zielpunkt des normalen
geistlichen Lebens heraus. Beide Theologen beriefen sich - trotz verschiedener

Stellungnahmen - auf dieselben Mystiker
Die von Poulain und Saudreau inaugurierten Richtungen gaben dann

auch in Deutschland die Diskussionsbasis ab : man begann sich in Deutschland

mit den führenden Franzosen auch kritisch auseinanderzusetzen
(Dimmler, Meschler, Zahn, Krebs, Lercher). Der Benediktiner Alois Mager
vor allem versuchte, weniger von einer dogmatisch-spekulativen als von
einer psychologisch-experimentalen Perspektive her eine auch wissenschaftlich

befriedigende Bestimmung des mystischen Phänomens. Dabei bemühte
er sich um dessen Befreiung von neuplatonischen Prämissen, wie sie Dionysius

der Areopagite mit seiner Lehre von der «theoria», der Beschauung,
geschaffen hatte. Nicht diese ist der Inhalt der christlichen Gotteserfahrung
sondern die personale, gottgeschenkte Liebe, wie sie in der existentiellen
Mystik Teresas von Avila sich ausspricht. Liebe hat für Mager keine
Hilfsfunktion zugunsten der «Theorie», sondern ist Ausdruck von Wesen und
Praxis der Mystik selbst.

Mit deutlichem Mißtrauen wurde von protestantischer Seite in Presse und
Universitätstheologie die Entwicklung der katholischen «Theologie der
mystischen Erfahrung», aber auch die durch Mystik stigmatisierte Werbekraft

der großen, vor allem östlichen Weltreligionen (vgl. R. Ottos Schriften)
verfolgt. Man sah darin «ein geiles Emporschießen des religiösen Synkretismus»,

ein neues Aufkommen gegenreformatorischer Tendenzen. A. Har-
nacks an sich positiv gemeinte These: a Die Mystik ist die katholische
Frömmigkeit überhaupt)), die den Mystiker, der nicht Katholik wird, zum
Dilettanten stempelt, leitete gegen Harnacks Absichten eine pauschale
Identifikation alles Katholischen mit Mystik ein. Im Ganzen ergab sich aus dieser
Prämisse eher ein Abwehrsyndrom, denn eine Yerständnisbrücke zum
Begriff der Mystik. Gelehrte, welche die Theologie nicht nur in ihrem
religiösen Aktualitätswert, sondern auch in ihrem diachronischen Aspekt zu
untersuchen gewillt waren, kamen zu der überraschenden Erkenntnis, daß die
Höhepunkte der theologischen Entwicklung meist einhergingen mit dem
Charisma besonders intensiver Anstrengungen in Theorie und Praxis der
Mystik. Troeltsch, Heiler, Otto, Söderblom, A. Schweitzer und E. Seeberg



282 Besprechungen

schufen so auch auf protestantischer Seite die adäquaten Voraussetzungen für
ein Verständnis der Mystik, während in der gleichzeitigen Lutherrenaissance

und in der «dialektischen Theologie» die Mystik entweder als Gegensatz

zur Rechtfertigungslehre oder als Beispiel subjektiver Religion schärfste
Ablehnung erfuhr. Für den Karl Barth des Römerbriefes ist Mystik als
Menschengerechtigkeit disqualifiziert, für Brunner als leeres Gefühl, das
dem Wort der Offenbarung nicht genügen kann. Auffällig ist an dieser

ganzen Kontroverse die von Maaß besondere hervorgehobene Tatsache, daß
die protestantische Haltung sich aus einem allzu eindeutigen Apriori heraus

der katholischen wissenschaftlichen Literatur über Mystik beinahe
völlig verschloß, dadurch öfter die Gefahr lief, einen Popanz weit eher als
eine umschreibbare Sache anzulaufen.

In einem wichtigen Exkurs bietet Maaß einen interessanten Einblick in
die Entwicklung der protestantischen Theologie unter dem Einfluß
völkischer Mystik, in der Volk, Volkstum, Rasse, Führertum das Amalgam einer
irrationalen Geschichtstheologie bildeten, deren Kritiklosigkeit dem Staat
gegenüber beim Aufkommen des Nationalsozialismus mit eine Rolle spielte.

Unter ökumenischem Aspekt erscheint die breite Diskussion um die
Mystik nach dem ersten Weltkrieg als eine Folge verpaßter Gelegenheiten.
Auf der katholischen Seite blieb man im Rahmen einer internen
wissenschaftlich-theologischen Diskussion unter sich, auf der andern schuf man
sich ein Feindbild von Mystik, das, weil unangemessen, den Gegner nicht
behaften konnte. Heute, da Mystik ein Begriff säkularisierter Erfahrung
zu werden droht, bleibt der Theologie die Aufgabe, ihn theologisch neu zu
zu deuten. Ein erster Schritt ist getan, wenn die Geschichte des Begriffs
wenigstens in Ansätzen gewonnen ist. Maaß' Buch hat dafür eine wesentliche

Vorarbeit geleistet.
Alois M. Haas

Richter, Dieter: Die deutsche Überlieferung der Predigten Bertholds von
Regensburg. Untersuchungen zur geistlichen Literatur des Spätmittelalters. -
München: Beck 1969. (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen
Literatur des Mittelalters. Bd. 21.)

Noch 1965 mußte Kurt Ruh in seinem Vorwort zur Neuauflage der
deutschsprachigen Predigten Bertholds von Regensburg in der Edition
durch Franz Pfeiffer und Joseph Strobl (von 1862 und 1880) um Geduld für
den Fortschritt der Berthold-Philologie bitten, da bei den außerordentlich
verwickelten Verhältnissen der Handschriftenlage und dem Fehlen einer
kritischen Ausgabe der lateinischen Predigten Bertholds - deren Überlieferung

Laurentius Casutt 1961 mit gegen 300 Handschriften als mindestens
ebenso schwierig erschloß - eine Textbereinigung beinahe unmöglich
erscheine.

Dieter Richter widmet sich in seiner Göttinger Dissertation mit allem
Nachdruck der Grundlagenforschung der Überlieferungsgeschichte von
Bertholds Predigten. Anton E. Schönbachs frühe Feststellung, «daß die uns



Besprechungen 283

in deutscher Sprache überlieferten Predigten Bertholds von Regensburg aus
den ihnen entsprechenden lateinischen Fassungen übersetzt oder, besser

gesagt, bearbeitet sind», erfährt in Richters Untersuchungen, die mit aller
nur denkbaren Akribie durchgeführt wurden, eine genaueste Überprüfung
und in manchen Punkten Bestätigung. Beim Sammeln der Überlieferung
konnte Richter die bekannten Stücke um neues handschriftliches Material
ergänzen. Die 71 Nummern, die Pfeiffer-Strobl herausgaben, werden so um
mindestens 36 neue Stücke vermehrt. Die Überlieferung, die Richter
erschließt, zerfällt — von der sog. «Streuüberlieferung» abgesehen, die er ebenso
ausführlich darstellt - in drei voneinander getrennte Handschriften-Einheiten.

Die * X-Gruppe, repräsentiert durch die Handschrift cod. Pal.

germ. 24 der Universitätsbibliothek Heidelberg und drei weitere
Handschriften, enthält im Zusammenhang einer 65 Stücke umfassenden Predigt-
und Traktatsammlung beinahe die erste Hälfte der bei Pfeiffer-Strobl
herausgegebenen Berthold-Predigten. Die * Y-Gruppe, in einem * y2 und
einem * y2-Zweig durch je zwei vollständige Handschriften vertreten,
überliefert annähernd die andere Hälfte sowie 22 neuidentifizierte Stücke. Die
* Z-Gruppe besteht im Gegensatz zu den beiden genannten Handschrifteneinheiten,

die Teile größerer, auch nicht bertholdisches Predigtgut
enthaltender Sammlungen darstellen, aus acht Berthold-Predigten, die Richter
inzwischen gesondert ediert hat (B. v. R., Deutsche Predigten, München
1968, [Kleine deutsche Prosadenkmäler des Mittelalters, Heft 5]).

Mit dieser Erhebung über die Überlieferungsbedingungen des berthol-
dischen Predigtguts ist nun ein ganz entscheidender Schritt in der Berthold-
Philologie getan: Es hat sich gezeigt, daß man «von den deutschen Berthold-
Predigten als einer festen Einheit nicht mehr sprechen» kann. Daher die
Ausgliederung der Handschriften nach Überlieferungsgruppen. Darüber
hinaus aber hat Richter mit aller wünschbaren Genauigkeit das Verhältnis
der Handschriften untereinander und die mannigfachen Fragen nach Alter,
Heimat, Verfasser, Verbreitung und Leserkreis der Texte nach Möglichkeit
des Sagbaren geklärt.

Wesentliche Teile der drei Überlieferungsgruppen reichen ins 13.
Jahrhundert zurück; die Überlieferung setzt aber im Verhältnis zu anderer
geistlicher Prosa relativ spät ein und ist nicht besonders reichhaltig. Richter
erläutert in einer interessanten Abhandlung über die Buchpredigt und ihr
Publikum den Sachverhalt literatursoziologisch: die missionarischen Predigten

Bertholds ans «Volk» fanden zunächst keinen Träger, der die Texte in
einem bestimmten sozialen Kontext verbreitet hätte. Den Nonnen waren
diese Predigten sicher zu derb und direkt, zu wenig erbaulich. Die Texte
verdanken ihr Überleben dem literarischen Interesse adliger Personen.

Besonders aufschlußreich sind die Konsequenzen, die Richter hinsichtlich

der Verfasserschaft der überlieferten Berthold-Predigten zieht. Deutlich
wird, daß deren Verfasser nicht Berthold war, sondern irgendein Anonymus,
dessen Identität noch zu lüften bleibt. Der Verfasser der deutschen Predigten
hat die lateinischen Sermone zwar benutzt, ist aber - was die sprachliche
Mächtigkeit anbetrifft - viel weiter gegangen. Das wird heißen - vermutet
Richter - daß der Verfasser der Predigten in unmittelbarer Nähe Bertholds



284 Bespre chungen

gearbeitet haben muß, so daß wir auf jeden Fall darin einen persönlichen
Niederschlag des wortgewaltigen Predigers fassen dürften.

Zwölf sorgfältig edierte Predigtstücke schließen diesen wertvollen
Beitrag zum schwierigen Problem der literarischen Persönlichkeit Bertholds
von Regensburg ab. Man kann nun alle Hoffnung auf einen schnellen
Fortschritt der Berthold-Philologie haben. Alois M. Haas

Schwab, Sr. Francis Mary: David of Augsburg's «Paternoster» and the
authenticity of his German works. - München: Beck 1971. (Münchener Texte
und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters. Bd. 32).

Nachdem Franz Pfeiffer 1845 dem Franziskaner David von Augsburg
(um 1200-1272) eine Reihe von deutschsprachigen Traktaten und Gebeten
zugesprochen hatte, begnügte sich die Forschung während beinahe eines

Jahrhunderts mit einer summarischen Anerkennung des bedeutsamen
Vermittlers franziskanisch-mystischen Gedankenguts. Hauptsächlich aber
wurde David als Lehrer (Novizenmeister) und Weggefährte Bertholds von
Regensburg notiert. Es ist weitgehend die Leistung Kurt Ruhs, den
unvergleichlichen Rang seiner geistlichen Prosa vor Meister Eckhart im Kontext
der franziskanischen Spiritualität gedeutet und die Frage nach der Authentizität

dieses Werks neu gestellt zu haben. Schwab nimmt sich des bei
Pfeiffer noch unedierten Vaterunser-Traktats an, dessen Authentizität bisher
ungeklärt und unsicher blieb. Nach der Leithandschrift cgm. 176 (Münchener
Staatsbibliothek) stellt sie - aufgrund insgesamt dreier Handschriften -
einen sorgfältig redigierten Text der Vaterunser-Erklärung her, der in
Fußnoten ausführlich kommentiert wird. Genaueste Handschriftenbeschreibung
nach Herkunft, Inhalt und Filiation erlaubt ein sinnvolles Stemma der
Abkünftigkeit der verschiedenen Handschriften untereinander und deren
erschließbarer Zwischenstufen. Die Authentizität des Textes läßt sich
aufgrund äußerer und innerer Kriterien ermitteln; die äußeren bestehen in der
Tatsache, daß der Text in wenigen Fällen David zugesprochen wurde, daß
in den verschiedenen einschlägigen Codices andere Schriften Davids
überliefert sind, daß die Paternoster-Auslegung öfter zusammen mit dem David
gewiß zusprechbaren Traktat «Die sieben Staffeln des Gebets» geführt wird.
Inhalt, Stil und Vokabular verstärken - als innere Indizien - den aus den
Handschriften ermittelten Tatbestand der Autorschaft Davids. Damit wird
erhärtet, was Kurt Ruh schon als eine Gewißheit aussprach, daß David von
Augsburg nicht nur lateinisch geschrieben hat, sondern auch deutsch. Man
kann ihm nun mit großer Gewißheit acht Traktate zusprechen.

Die nüchterne, aufs sorgfältigste vorgehende Arbeit Sister F. M.
Schwabs unterstützt so die These Kurt Ruhs recht augenfällig, daß die
dominikanische Mystik des 14. Jahrhunderts eine Vorgabe volkssprachlicher
mystischer Prosa im Geiste des Franziskus von Assisi gehabt hat, die weniger
spekulativ, dafür aber praxisbezogener eine Spiritualität von säkularem
Rang in die Volkssprache eingeführt hat. Alois M. Haas


	Besprechungen

