
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: "Heil heute"

Autor: Margull, Hans Jochen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Jochen Margull

«Heil heute»

Bericht von der Weltmissionskonferenz in Bangkok,
29. Dezember 1972 - 8. Januar 1973 *

Ehe ich beginne, lassen Sie mich die Bitte äußern, meiner Rede

nicht mit allen Erwartungen an eine wohlausgewogene akademische

Gastvorlesung zu begegnen. Manche Erwartung besteht natürlich zu
Recht, wenn jemand von einer etwas ferner gelegenen Universität nach

Freiburg kommt; dennoch hoffe ich Verständnis für meine Bitte zu
finden, diesem meinem Besuch keine zu starke Betonung zu geben, ihn
vielmehr als eine unter anderen Gelegentlichkeiten zu nehmen, wie wenn
man jemanden trifft und bei dieser Gelegenheit ihn befragt, woran er
arbeitet, was ihm gerade geschehen ist und was er über das Geschehnis

denkt. Immerhin möchte ich auf ein Geschehen hinaus, wie im Titel
angekündigt, auf etwas, das Menschen geschah, zu deren Gruppe und
Gemeinschaft ich gehörte, und also nicht auf ein abstrakt deduziertes

Problem, und wenn schon auf ein Problem, da ja dieses Geschehen von

* Vortrag, gehalten am 12. 2. 1973 an der Universität Freiburg/Schweiz auf
Einladung des Institutes für ökumenische Studien. Beim Abdruck wurde absichtlich
der für die Art des Berichtes charakteristische Redestil beibehalten.

Herr Prof. Dr. Hans Jochen Margull, geboren 1925, ist Nachfolger von Prof.
Dr. Walter Freytag (f) auf dem Lehrstuhl für Missionswissenschaft und Ökumene
der Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Hamburg, war 1960-65
Sekretär des Referates für Fragen der Verkündigung des Ökumenischen Rates
der Kirchen, präsidiert gegenwärtig die Arbeitsgruppe für den Dialog mit Vertretern
der Religionen und Ideologien unserer Zeit und war maßgebend an der Vorbereitung
der Weltmissionskonferenz in Bangkok beteiligt. Wir danken Herrn Prof. Margull
für die freundliche Erlaubnis, seinen in Freiburg mit so viel Begeisterung
aufgenommenen Vortrag hier veröffentlichen zu dürfen.

Die Schriftleitung



254 « Heil heute »

einem Problem provoziert war, dann auf ein solches, das zunächst von
diesem Geschehen ganz und gar umklammert worden ist. Ich bin also

dabei, einen Bericht und nicht einen Diskurs zu versuchen, einen
persönlichen Bericht zu geben, um das Geschehen nicht schon gleich in die
Gefahr der Historisierung zu bringen, sondern es in der Gegenwart zu
belassen, noch für eine Weile, in der es für mich steht und lebt. Deshalb
möchte ich auch ganz unvermittelt die beiden Punkte nennen, zwischen
denen sich mein Versuch, dieses Geschehen der Bangkoker Konferenz
zu verstehen, hin und her bewegt, und ich möchte deutlich werden lassen,
daß es für mich in diesem ja persönlichen Bericht die beiden Punkte sind,
zwischen denen sich Darstellung und Reflexion spannen.

Es sind nicht Punkte aus dem Bereich der Bangkoker Konferenz,
für den ich direkt mitverantwortlich war, nämlich für den Bereich des

Dialogs der Christen mit Menschen anderen Glaubens. Der Dialog spielte
in Bangkok zwar eine nicht unwichtige Rolle. Erstmalig auf einer
Weltmissionskonferenz ging eine Gruppe der Teilnehmer in ein nahegelegenes
buddhistisches Kloster und erstmalig sprachen Buddhisten als Besucher

vor dem Plenum einer solchen Konferenz. Aber die Konferenz war
verwunderlicherweise nicht von einer Art, in der im Problembereich des

Heils der Nichtchristen sich die schwere Frage nach der Reichweite
des Heils lösen sollte. Sie war überhaupt fern von jenen Problemstellungen,

die sich bisher aus unserem vom metaphysischen Denken begründeten

Bewußtsein ergeben haben. Die Frage des Heils wurde in Bangkok
nicht substantial, sie wurde kommunikativ gestellt.

So lassen Sie mich erzählen, daß ich am vorletzten Tage der
Konferenz, die am 29. Dezember 1972 begann und am 8. Januar 1973 beendet

wurde, vor einer für derartige Konferenzen unvergleichlich großen Fülle
von Material saß, das zudem inhaltlich und stilistisch von höchster und
auf den ersten Blick erschreckender Vielfalt war. Dieses Material, teils
in Maschinenschrift, teils noch in handschriftlicher Form, auf größeren
oder kleineren Bögen, war aus den Diskussionen einer Sektion
hervorgegangen, die im Rahmen der Frage nach dem Heil heute, jenem das

Bangkoker Geschehen provozierenden Problem, sich konzeptionell mutig
mit den Problemen von Kultur und Identität beschäftigt hatte, also auf
zwei neuerdings in den Blick gekommene Bezüge des Heils zugegangen
war - der Mensch, die Menschen in je einer Kultur; die Menschen, der

Mensch je vor der Frage seiner Identität. Der weite Bereich des Sektionsthemas

war aspektmäßig angeschnitten worden mit drei Unterthemen
über den Dialog von Christen mit Menschen anderen Glaubens, über



Heil heute 255

christliche Identität und rassische Identität sowie über kulturellen Wandel

und Bekehrung. Nahezu 100 Menschen hatte die Sektion umfaßt,
gegliedert in drei Subsektionen, wobei es sich eigentlich erübrigt
hinzuzufügen, daß die Menschen dieser ökumenischen Konferenz aus allen
Kontinenten und somit einer Fülle von Kulturen, aus so gut wie allen
Kirchen und somit aus fast allen christlichen Traditionen, aus beiden
Geschlechtern und - von Kindern abgesehen - aus allen Altersgruppen
kamen. Und viele von ihnen hatten während und nach den Diskussionen

geschrieben, teils aufgefordert, teils gar nicht aufgefordert, im üblichen
Stil der Berichtes, der Zusammenfassung, des Protokolls und im gar nicht
üblichen, doch wohl durch eine Befreiung plötzlich zur Hand gekommenen

Stil des Gebets, der Anrufung, der Meditation, des Gedichts.
Ich saß also als der, dem plötzlich die Aufgabe der Auswahl und

der Ordnung, der Disposition und der Redaktion, ja schließlich der
Entscheidung zugefallen war, ob es angesichts solcher disparater
Diskussionsergebnisse überhaupt einen Bericht der Sektion geben sollte, vor
einem nicht geringen Stapel von Papieren mit der Frage, was nun werden
solle. Ein Zettel fiel mir zunächst auf, der nur einen Satz enthielt. Zu
Hause an die Lektüre etwa von Doktorarbeiten gewöhnt und in Bangkok
an theologisch tragfähigen Aussagen zu dem doch entscheidenden
Problem des Heils interessiert, las ich mit Skepsis den Satz :

Lord,
show us deeply
how important it is

to be useless

Nichts weiter, nichts Besseres, ein merkwürdiges Stoßgebet. Nichts
Besseres

Herr,
zeig uns deutlich,
wie wichtig es ist,
nutzlos zu sein

Könnte hier etwa, so begann ich zu fragen, die Lehre von der «sola

gratia» als Bedürfnis und als Zusage von einem Christen ergriffen worden
sein, der sie in ihrer dogmatischen Formulierung gar nicht kennt oder,
falls er sie kennen sollte, sie plötzlich transponiert hätte in eine auf
eigene Weise und somit doch auch zeitgenössisch zum Ausdruck gebrachte
Einsicht? Könnte hier ein Aspekt zur Frage des Heils sich niederge-



256 «Heil heute»

schlagen haben und könnte damit wohl sichtbar werden, daß in Bangkok
das Heil aspektorientiert behandelt worden ist? Unter dem Material,
das ich von da an mit steigender Aufmerksamkeit durchsah und das

sich sehr bald wie von selber zu dem jetzt vorliegenden Bericht der
Sektion I von Bangkok zu ordnen begann, war dann ein Gebet, das

lautete :

0 Gott,
du hast uns aus dem Tode gerufen,
wir loben dich.
Schick uns zurück mit dem Brot des Lebens,

so bitten wir dich.

Du hast uns zu einem erwählten Volk gemacht,
wir loben dich.
Mach uns eins mit allen Menschen,
so bitten wir dich.

Und es waren dann unter solchem Material auch die zwei Sätze,

von denen ich als den zwei Punkten sprach, zwischen denen sich für
mich Darstellung und Reflexion des Geschehens von Bangkok als einem
Geschehen auch an und mit mir selber spannen. Ich lese sie zunächst im
englischen Original, übersetze sie dann ins Deutsche und werde, wenn
ich weiterhin zitiere, nur noch meine Übersetzungen gebrauchen.

Der erste Satz und Punkt :

We refuse merely to be raw materials used by
other people to achieve their own salvation.

Wir lehnen es ab, von anderen Leuten im Streben
nach ihrem eigenen Heil lediglich als Rohmaterial
benutzt zu werden.

Der zweite Satz und Punkt findet sich in einem Gebet, in dem es

auch heißt : Bekehre mich und ich werde bekehrt sein, und der lautet :

Let not this world be changed without
me being also changed.

Laß sich diese Welt nicht verändern,
ohne daß ich auch verändert werde.



Heil heute 257

Beide Sätze, so empfinde ich, markieren Wendepunkte. Um sie

im Kontext zu verstehen, muß ich aber zunächst und nun schnell vom
Kontext reden. Ich gehe an ihn von der äußersten Linie seines Umfanges
heran und möchte mich schrittweise seinem Zentrum nähern.

Zu bedenken ist damit zunächst, daß Bangkok 1973 eine Konferenz
in der Reihe der Weltmissionskonferenzen war, die 1910 in Edinburgh
begann. Damals versammelten sich erstmalig Repräsentanten aller
Missionen aus dem multiformen Protestantismus nicht nur, um auf dem

Höhepunkt christlich-westlicher Mission zu den möglichen, längst
anstehenden Gemeinsamkeiten zu kommen, sondern um gerade auf diesem

Höhepunkt in dem ja geschichtlich noch laufenden 19. Jahrhundert
auch die weitere Arbeit anzulegen und auf deren offenbar nicht fern
liegende Vollendung hin zu steigern: «Die Evangelisation der Welt in
dieser Generation». Die Frage der Gemeinsamkeit war Ausdruck der
damals besonders auf den Missionsfeldern einsetzenden ökumenischen

Bewegung im Bereich des Protestantismus, und die Konferenz von
Edinburgh war der erste deutliche Schritt auf dem Wege nicht nur zum
Internationalen Missionsrat, sondern auch zum Ökumenischen Rat der
Kirchen. Beide Räte kamen und wurden schließlich im späten Jahr 1961

in einem an Zerreißproben reichen Prozeß der Integration von Kirche
und Mission eins. Bangkok war eine Weltmissionskonferenz des

Ökumenischen Rates der Kirchen.
Die Vision einer am Ende des 19. Jahrhunderts offenbar nicht fern

liegenden Vollendung der christlichen Mission mußte sich im 20.

Jahrhundert aber als Glaube bewähren, und zwar in einer Tiefe, von der man
im Blick auf Glauben zwar immer spricht, die man jedoch erst inmitten
der Geschichte voll ausmessen kann. Der Weltmissionkonferenz von
Edinburgh folgte 1928 die von Jerusalem. Die dort noch fluchtartig
genährteVorstellung einer Akt Koalition der Religionen zur Rettung der

Religion scheiterte nicht nur an der sich in den folgenden Jahren als

sehr stark und sehr tief erweisenden Front jener Bewußtseinslage, die

man den Säkularismus nannte, sondern auch an der Besinnung auf das

ja alle, auch die christliche Religion in Frage stellende Evangelium von
Jesus Christus. So war man kurz vor Ausbruch des 2. Weltkrieges 1938

in Tambaram/Madras zurück- oder doch wohl besser vorangeworfen
worden auf die Sache, die nur von einer ganz und allein an diese Sache

gebundenen Kirche in allem, was auf der ganzen Erde kommen möge,
vertreten werden könne. Die Optimismen begannen zu schwinden, das

treibende, aber auch trügerische Pathos der Expansion fing an, der

17



258 Heil heute

Frage nach der Identifikation zu weichen - der Identifikation mit dem
leidenden und sterbenden Christus, mit den von innen und von außen

gefährdeten Kirchen und gerade dieser Kirchen in Asien mit den
gesellschaftlichen Bewegungen, die in Asien auf den freien und neuen
Menschen gerichtet waren.

Damit war bereits das Thema der Krise der Mission artikuliert,
und zwar jener Mission, die im 16. und dann vor allem im 19.

Jahrhundert begonnen und sich in diesem letzten Jahrhundert theologisch
verstanden hatte. Whitby 1947 und Willingen 1952 waren vom Bewußtsein

dieser Krise durchzogen, ebenso Achimoto in Ghana 1958 und schließlich

Mexiko 1963. 35 Jahre dieser Krise, in de facto zwei Generationen

unablässige und immer wieder neue Versuche, die Krise anzunehmen
und zu überwinden, zahllose theologische Besinnungen sowie neue
Entwürfe und schließlich am Ende der große gegenwärtige Konflikt, den

einige auf die schale Formel «Mission oder Humanisierung» gebracht
haben. Aus dieser Krise und diesem Konflikt ist Bangkok
hervorgegangen, und in Bangkok entstanden die beiden von mir akzentuierten
Sätze :

Wir lehnen es ab, von anderen Leuten im Streben
nach ihrem eigenen Heil lediglich als Rohmaterial benutzt zu werden.

Laß sich diese Welt nicht verändern,
ohne daß ich auch verändert werde.

«Wir lehnen es ab...» Dies konnte zunächst nur von einer Position
her gesagt werden, deren Entstehen in jener 35jährigen Krise meist
übersehen oder doch nicht voll wahrgenommen worden ist. In der Zeit
der Krise des Verständnisses und der Ausübung der Mission, die ich

jetzt die Krise der Theorie und Praxis christlich-westlicher Mission nenne,

in dieser Zeit traten von Tambaram/Madras 1938 an bis hin zu
Bangkok 1973 die in dieser Mission entstandenen Kirchen in Ozeanien,
Asien, Afrika und Lateinamerika als die jüngeren Kirchen immer stärker
auf den Plan. Immer härter waren sie auf jeder Konferenz dabei, in
dem Maße, in dem sie ihre Unabhängigkeit forderten und in dem sie

ihrer kirchlichen Wirklichkeit inmitten ihrer gesellschaftlichen Wirklichkeiten

Anerkenntnis verschafften, zunächst die Praxis und damit oder
dann auch die Theorie der Mission, d. h. der von Europa und
Nordamerika ausgehenden Mission zu befragen, in Frage zu stellen und



Heil heute 259

schließlich abzulehnen. In Bangkok waren erstmalig auf einer
Weltmissionskonferenz mehr als die Hälfte der Teilnehmer aus diesen

jüngeren Kirchen und etwa zwei Drittel aller Posten der Vorsitzenden von
Asiaten, Afrikanern und Lateinamerikanern besetzt. Denkt man an die

Zahl der Wortmeldungen, an die Kraft der Argumente, an den Schwung
der Reden, an die Hingabe und auch daran, daß sie einzelne Gruppen
und schließlich die gesamte Konferenz zum Tanzen brachten, so wird man
diese auf asiatischem Boden durchgeführte Konferenz eine Konferenz
der Afrikaner nennen können. «Wir lehnen es ab...», das hieß dann in
Bangkok resolutiv, daß ein Moratorium für westliche Missionare und
westliche Gelder ausgerufen werden solle. Bangkok bezeichnet somit
das Ende der Geschichte jener in Edinburgh 1910 begonnenen
Weltmissionskonferenzen, die im Streben nach Gemeinsamkeit und weiterer

Planung primär immer die westliche Missionskraft und somit auch die

Werbung für mehr Missionare im Auge hatten. Eine Epoche ist zu Ende

gegangen.
«Wir lehnen es ab, von anderen Leuten im Streben nach ihrem

eigenen Heil lediglich als Rohmaterial benutzt zu werden.» Man würde
meinen, der Akzent läge auf dem Wort «Rohmaterial», bei dem man
einen Afrikaner, der dies auch geschrieben hat, sich als Missionsobjekt
vorzustellen habe. In der Tat fragt der am Problem von Heil und Identität

interessierte Verfasser im Zusammenhang mit seinem Verdikt:
«Bin ich es wirklich, der Christus antwortet? Ist das nicht eine andere
Person anstelle der meinigen? Wie kann man wohl Christus
verantwortlich antworten und nicht eine fremde Art der Bekehrung kopieren,
die uns übergestülpt wurde und nicht wirklich angenommen worden
war?» Mir scheint aber, daß ein anderer Akzent auch, wenn nicht der
Akzent überhaupt bei dem Verweis auf die «anderen Leute» liegt, die
Mission treiben «im Streben nach ihrem eigenen Heil». Dieses Heil
könnte das sein, das sie sich selber zu erwirken streben, indem sie das

Heil der anderen wollen, gleichzeitig eben aber auch ihr eigenes meinen.
Es könnte aber auch das der christlich-westlichen Mission eigene
Verständnis von Heil angesprochen sein, dem im Vorgang der Mission

Gültigkeit verschafft werden soll, und zwar ohne Rücksicht auf die

Situation. Unter Situation verstehe ich hier zunächst die Situation an
einem beliebigen Ort etwa in Afrika in einer bestimmten geschichtlichen
Stunde. Heil wird hier generell nicht in der christlich-westlichen Kategorie

der Erlösung, sondern in der der Ermöglichung und gegenwärtig
kompakt in der Kategorie der Befreiung verstanden. Unter Situation



260 Heil heute

verstehe ich aber auch jene Umstände, in denen es bei den Missionen
und den Missionaren an ihren heimatlichen Ausgangspunkten jeweils
zum Verständnis des Heils gekommen ist. Da ist mit einer bestimmten
konfessionellen Tradition zu rechnen, mit ihrer erwecklichen Aneignung
und sicher dann auch mit ihrer individuellen Verengung, mit einem
bestimmten sozialen Milieu, dem bürgerlichen, mit einer bestimmten
kulturellen Bewußtseinslage und den dazu gehörigen Vorurteilen, mit
gewissen politischen Anschauungen, die geradewegs stabilitätsorientiert

waren, und u. a. nicht zuletzt mit einer durch die genannten Faktoren
mitbedingten Weise, die Bibel darauf hin zu lesen, was sie zum Stichwort

«Heil» sagt. Ohne Rücksicht auf diese Situation lebt und arbeitet

man, wenn man nicht gelernt hat oder es ablehnt, sich ihrer, die eigene

Situation hinterfragend, zu vergewissern. Dann kann man vom
biblischen Verständnis des Heils reden, ohne zu wissen, daß es das

biblische Verständnis des Heils in nur einer bestimmten Situation ist
und es sich folglich nur um einen Aspekt von Heil handeln kann.
Dann kann man überhaupt vom biblischen Verständnis des Heils
im Singular reden, ohne zu wissen, daß es im Laufe der
Kirchen- und Theologiegeschichte verschiedene, weil verschieden aspek-
tierte Verständnisse des Heils gab. Dann kann man schließlich mit
dem so verabsolutierten Verständnis jedermann messen, ob richtig
oder falsch, in seiner Sehnsucht nach dem Heil, in seinem Verständnis
des Heils, in seinem Zeugnis vom Heil. Situationslosigkeit heißt
Geschichtslosigkeit. Und Geschichtslosigkeit bricht die Menschenfreundlichkeit,

hebt also Mission auf. Das, meine ich, ist gesagt mit dem Satz :

«Wir lehnen es ab, von anderen Leuten im Streben nach ihrem eigenen
Heil lediglich als Rohmaterial benutzt zu werden.» Gesagt ist also:

Wir wollen unsere Situation, wir wollen unsere Unmittelbarkeit zu
Gottes Heil.

Wie sähe es denn aus, wenn man nicht situations- und geschichtslos,
sondern situations- und geschichtsbezogen vom Heil spräche? Wenn
man nicht ein depositäres Interesse an einem entsprechend depositär
verstandenen Heil hätte, sondern ein kommunikatives Interesse an
einem kommunikativ verstandenen Heil? Wenn man das Heil als

jeweilige Gabe in einem Prozeß des Zukommens nicht in der Kategorie
der Substanz, sondern in der Kategorie der Funktion zu sehen begänne?
Ich sagte schon am Anfang, daß zu den Überraschungen der Bangkoker
Konferenz eine große Zahl von Gebeten, Litaneien, Meditationen und
Affirmationen in gebundener Rede gehörten und würde jetzt hinzuzufü-



Heil heute 261

gen haben, daß dies offenbar die Form des spontanen, situationeilen, von
Heil berührten Ausdrucks des Heils ist, im Gegensatz eben zu einer bloß
deduktiven Rede über das Heil. Ich habe hier das folgende Bangkoker
Gedicht :

Es war die Drogenszene, du warst verloren und verkommen,
und du legtest deine Hand in die Hand des Mannes, der
das Meer stillte.

Ich freu mich mit dir, meine Schwester.

Du warst «turned on» in der Begeisterung einer immer
tieferen Einsicht in die Heilige Schrift.

Ich freu mich mit dir, mein Bruder.

Du wurdest von der Flachheit bekehrt zu mystischen Tiefen
durch Disziplin und Meditation.

Ich freu mich mit dir, meine Schwester.

Du warst ein armer Mexikaner, der im Heiligen Geist
und im Blut des Lammes getauft wurde.

Ich freu mich mit dir, mein Bruder.

Du warst eine intellektuelle Chinesin, die durch die
Barriere zwischen dir selbst und dem nach Dung riechenden
Bauern brach.

Ich freu mich mit dir, meine Schwester.

Du fandest alle traditionelle Sprache ohne Bedeutung
und wurdest «ein Atheist in der Gnade Gottes».

Ich freu mich mit dir, mein Bruder.

Aus der Tiefe deiner Verzweiflung und Gefangenschaft
schriest du auf und dein Schrei war auf Hoffnung gerichtet.

Ich freu mich mit dir, meine Schwester.

Du warst unterdrückt und flohst in das befreite Gebiet
und widmetest dein Leben dem revolutionären Kampf.

Ich freu mich mit dir, mein Bruder.

Du warst unterdrückt und niedergehalten von der Mächtigkeit
des Mannes und trotz täglicher Demütigungen
bliebst du nach der Würde ausgestreckt.

Ich freu mich mit dir, meine Schwester.



262 «Heil heute»

Für alle meine Brüder und Schwestern, die den Kampf
für soziale und geistliche Befreiung begonnen haben,

freue ich mich.

Um nun auch gleich zu zeigen, in welcher Situation dieses Zeugnis

vom Heil in Situationen entstand, schließe ich ein anderes der Bangkoker
Gedichte an, das überschrieben ist:

Ein Bekenntnis des Glaubens

Wir kamen aus fast zu vielen Situationen,
mit dem üblichen Vorurteil, unseren eigenen Ideen, unseren

übertriebenen Hoffnungen,
viele von uns müde der Konferenzen, alle von uns voll

mit unseren Beschäftigungen.
Dann tauschten wir unser biographisches Material aus,

rangen mit dem Ausdruck unserer Gedanken,
suchten nach Worten in der Kommunikation,
verletzten uns durch hastige Reaktionen, waren verletzt,
wenn wir nicht gehört wurden, zeigten einige der Frustrationen
in unserer Arbeit zu Hause, teilten unsere Befürchtung für die

Zukunft der Welt mit
und unseren schwachen Glauben.

Und in diesem Prozeß begegnete uns Gott,
der sich selbst in dem Wort offenbarte, das wir studierten,

in unseren Freunden rund um den Tisch, die uns befragten,
der uns neue Einsichten gab, uns tröstete, unsere Begrenzungen

akzeptierte.

Und so kehrten wir um, denn wir sahen, daß Gott viel größer ist
als wir.

Wir erfuhren die sanfte Kraft der Einladung Gottes zu ständiger
Bekehrung,

und wir waren bereit, dorthin zurückzukehren, woher wir
gekommen waren,

ein wenig besser motiviert, etwas weiser, ein wenig trauriger,
ein wenig näher bei ihm.

Nun muß ich noch einmal zum Kontext reden und damit in einem
zweiten Schritt die Bangkoker Frage nach dem Heil heute einkreisen.
An den Rand des schnell entdeckten Satzes mit dem Wort «Rohmaterial»



«Heil heute» 263

schrieb ich impulsiv «Motivation Uppsala». Uppsala, das war der Ort der
4. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 1968, die
Konferenz mit der zermürbenden Konfrontation in Sachen der Mission
zwischen denen, die sich «evangelikal» nennen, und denen, die von diesen

« ökumenisch» genannt werden. Provozierend hatte das Stichwort
«Humanisierung» gewirkt, in bezug auf welches diejenigen, die Mission
unveränderlich als Verkündigung auf Bekehrung und Kirchgründung bis an
die Enden der Erde und bis an das Ende der Zeit verstanden, meinten,
hier sei Mission einem allgemeinen säkularen Bestreben zur Befriedung
der Menschheit gewichen. Das Stichwort ist gottlob kurzfristig gewesen,
in Bangkok habe ich es nicht mehr gehört. Es war aber in Uppsala auch

keineswegs so schwergewichtig, wie seine Bestreiter meinten, es war
vielmehr nichts anderes als Ausdruck des Versuches, die Sache der
Christenheit in unserer gegenwärtigen Welt, also die Mission wirklich
dorthin zu bringen, wo sie sein muß, um eben Mission zu sein und also

situationsbezogener, kommunikativer Austrag der Sache, geschichtliche
Ermöglichung des Ereignisses des Evangeliums. Solche Menschen waren
im Blick, für die in Bangkok das Stichwort «Rohmaterial» aufbrach,
und solche Situationen, von denen das Bangkoker Gebet Kunde gibt:
«Laß sich diese Welt nicht verändern, ohne daß ich auch verändert
werde.» Wir hatten im Jahre 1968 schließlich die Aufgabe, die Mission
der Kirche in Beziehung zu setzen zur Geschichte der Menschheit im
Jahre 1968. Und da diese Geschichte gekennzeichnet war und ist von
der Aufgabe der Entwicklung und diese selber im Konzept bloßer
wirtschaftlicher Entwicklung zu degenerieren schien und scheint, meinten
wir jetzt mit aller Kraft und nötiger Zuspitzung die christlicher Mission

eignende Richtung auf den Menschen dadurch geltend machen zu müssen,
daß wir von der wahren Aufgabe der Entwicklung der Menschheit

sprachen und dafür zum Wort «Humanisierung» langten. Im Streit
darum kam es zu der Frage, ob man dabei noch beim Heil sei. Drei
Monate später war das Thema der nächsten Weltmissionskonferenz

festgelegt : söteria, «Heil heute», «salvation today», «le salut aujourd'hui»,
das Thema von Bangkok.

Darf ich, ehe ich vom Ergebnis berichte, noch mehr ins Erzählen
kommen als ich bisher schon kam, darf ich also noch stärker zu der
Form kommen, die dem Gegenstand entspricht? Wer will vom Heil als

Heil reden, wenn er nicht erzählt? Wir waren 326 Menschen aus 69

Ländern, mehr als die Hälfte davon aus der Dritten Welt. «Wir kamen

aus fast zu vielen Situationen..., viele von uns müde der Konferenzen.»



264 Heil heute

Diejenigen, die mit der vierjährigen Vorbereitungsarbeit befaßt waren,
flogen zauderndem Herzens an. Was man vor Bangkok über die Frage
des Heils wissen konnte und genau über das Kernstück der Frage über
das Heil des einzelnen und das Heil als korporatives, gesellschaftliches
Geschehen, als depositäre Zureichung oder als kommunikativen Prozeß,
das war wenig. Überdies schienen diejenigen uns schon im Nacken zu
sitzen, die von der Auseinandersetzung in und um Uppsala her einen

Fehlschlag von Bangkok gut gebrauchen konnten. Daß die Geister sich

scheiden, hatte schon vor Beginn der Konferenz einer der Anti-Öku-
meniker bestimmt. Aber dann schieden sie sich in Bangkok doch nicht.
Dafür habe ich hier ein weiteres Gedicht, das «Ein Lobpreis» heißt:

Wir preisen dich, Gott unser Vater, für die wilden Reichtümer deiner

Schöpfung,
für die Einzigartigkeit jeder Person,
für das Schöpferische, das unsere Kulturen erhält
und erneuert,
für deine Treue an deinem Volk.

Wir preisen dich, Jesus unser Herr, für deine ständige Einmischung
in unsere Angelegenheiten,
für deine Identifikation mit den Armen,
für dein Opfer für alle Menschen am Kreuz,
für die Offenbarung des wahren Menschen an alle
Menschen.

Wir preisen dich, Gott der Geist, für deine Belebung des Lebens,
für deine Übertragung des Seufzens der Schöpfung,
für die Führung, die du uns zu Christus gibst,
für die Unruhe, die du unter den Menschen stiftest,
für deine geduldige Vorbereitung der Erfüllung der
Geschichte.

Wir preisen dich, gelobte Trinität, für deine Güte entgegen unseren
Sünden,
für deine fortdauernde Liebe zu allem, was lebt,
für deinen fortdauernden und störenden Ruf zur
Umkehr,
für das fortdauernde Leben auf Erden.



Heil heute 265

Solche Gedichte kamen nicht als Respons zu Ansprachen und
Vorträgen. Dies war die erste große ökumenische Konferenz mit nur einem

Bericht über die Arbeit der letzten Jahre sowie die Lage der Mission
und mit nur einem Vortrag gleich am ersten Tage, und in diesem war
von der Menschheit die Rede, von Gott geschaffen, geliebt und unter
Hoffnung gestellt, in der es nicht nur Gesellschaften gibt, sondern immer
wieder auch zwei Menschen, die sich lieb haben, in der nicht nur einer

Tradition, sondern auch einer noch nicht eingelösten Verheißung gelebt
wird. Und nur wenige Male waren wir im Plenum zusammen, im übrigen
unter völliger Gleichberechtigung derjenigen, die unten und die oben

saßen und die oft wechselweise einmal oben, einmal unten saßen. Sonst

arbeiteten wir und lebten in Gruppen, um jedermann die Möglichkeit
zu unmittelbarer Mitarbeit zu geben und damit zum Exodus aus der

Anonymität, aus heilloser Namenlosigkeit. Und im übrigen waren die
16 Katholiken mit aller Selbstverständlichkeit unter uns und wir bei
ihnen. Hier entstanden die Gedichte, die Gebete, die Meditationen, hier
gingen Diskussionen in Devotionen, Andachten in Anreden, Gerede in
Gesang über. Hier kam es vor, daß jemand aufstand und seine Hand dem

Heiligen Geist entgegenstreckte oder auch demjenigen mit spitzem
Finger entgegenwarf, dem deutlich gemacht werden mußte, daß er mit
seinem weißen Gesicht immer schon Macht besitzt. Hier entstanden

Bilder, hier wurden Lieder komponiert. Hier konnten sich einige zum
Tanz erheben und das Heil, dessen Wink sie ansichtig geworden waren,
tanzen wie andere es besangen oder auch in Aktionspläne übersetzten.
«Geistlich macht geistig», sagte Zinzendorf, und ein Hauch der ältesten

protestantischen Mission, der Mission der Brüdergemeine lag über der
Konferenz. Für mich war damit nicht einfach Rückkehr zum Ursprung
gegeben, sondern der Beginn einer neuen Einlösung des damaligen auf
die ganze bewegte Welt und das kommende ganze Heil gerichteten
Glaubens.

Eine Litanei

Gott des Moses, der im Fluß gerettet wurde,
Gott Israels, das von Ägypten und von der Wüste befreit wurde,
Gott des geschlachteten Lamms, machtloser Löwe von Juda,
Gott Brasiliens mit den Millionen Ausgebeuteten durch die

schwarze Magie des wirtschaftlichen Wachstums,



266 «Heil heute»

Gott Mexikos mit seiner Ambivalenz der Revolution,
Gott von New York mit seiner Enttäuschung und seinem neuen

Leben,
Gott der Theologen, die von den Winden der Doktrinen betrogen

werden,
Gott der Bürokraten, die nervös nach neuen Programmen suchen,
Gott Afrikas mit seiner wachsenden Kirche in einem ausgebeuteten

Land,
Gott der religiösen Menschen, die gefangen sind in der Projektion

ihrer Vorstellungen,
Gott der Konservativen, die danach brennen, Seelen zu retten,
Gott der Liberalen, die von Reformen träumen,
Gott der Radikalen, die von der Revolution träumen,
Gott der Künstler, Schöpfer unter den Menschen,
Gott der Technokraten, die an ihre eigene Macht versklavt sind,
Gott der Ausbeuter, die die Macht lieben,
Gott der Christen, die zwischen Glauben und Unglauben leben,
Gott aller derer, die niemals von Jesus Christus hörten,
Gott aller derer, die niemals von Christus hörten und nur sein Volk

sehen,
Unser Gott, Gott aller Menschen,
überrasch uns noch einmal mit deiner Treue, rette, heile uns heute

Theologen, Bürokraten, Konservative, Liberale, Radikale, Künstler,
Technokraten, Ausbeuter, sie alle waren in Bangkok da. Und das mich
bis zur Stunde deutlich Bewegende war, daß sie sich alle noch einmal
überraschen lassen wollten, auch ich selber eingeschlossen, von der Treue

Gottes, die rettet und heilt, mich und meinen afrikanischen Bruder,
und uns beide in der Spannung unserer Verschiedenheit.

An das Kernstück der Frage über das Heil des einzelnen und das

Heil als korporatives, gesellschaftliches Geschehen kamen wir über
die folgende Feststellung einer Bibelarbeitsgruppe heran: «Zum einzelnen
kommt Gott, um ihn von jedem Bösen und von jeder Sünde zu befreien,
von jeder Macht Plimmels und der Erden, von jeder Bedrohung des

Lebens und vom Tod. Zur Welt kommt er als Herr des Universums mit
tiefem Mitleiden an den Armen und den Hungrigen, den Machtlosen und
den Unterdrückten. » Das Ergebnis dann baute sich auf der Verheißungsbotschaft

von Lukas 4,18 auf, mit der einer in sich gespaltenen Welt
und also in unsere vielfältigen Verschiedenheiten hinein gesagt wird,



«Heil heute» 267

daß den Armen frohe Kunde gebracht, den Gefangenen ihre Freilassung
verkündigt wird, die Blinden wieder sehen, die Unterdrückten zur Freiheit

entlassen werden und ein Gnadenjahr des Herrn ausgerufen ist.
Nun zitiere ich die wichtigsten Sätze aus dem Bericht der Sektion II :

«Durch seinen Tod am Kreuz und seine Auferstehung von den Toten
wird die Hoffnung auf Heil wirklich und die Wirklichkeit hoffnungsvoll.
Er befreit aus dem Gefängnis der Schuld. Er nimmt die Unumgänglichkeit,

die Gesetzmäßigkeit aus der Geschichte heraus. In ihm ist das Reich
Gottes und der freien Menschen nahe herbeigekommen. Das Heil, das in
Christus ist und an dem wir teilhaben, bringt unser gespaltenes Leben
wieder in einer umfassenden Ganzheit zusammen. Wir verstehen das Heil
als Neuheit des Lebens, als Freilegung wahren Menschseins... Es ist Heil
der Seele und des Leibes, des einzelnen und der Gesellschaft, der Menschheit

und der seufzenden Schöpfung. So wie das Böse wirkt sowohl im
Leben einer Person als auch in den sozialen Strukturen, die Ausbeutung
ermöglichen und somit zur Erniedrigung der Menschheit führen, so

erweist sich Gottes Gerechtigkeit sowohl in der Gerechtmachung des

Sünders als auch in sozialer und politischer Gerechtigkeit. So wie die
Schuld sowohl individuell als auch korporativ ist, so ändert Gottes
befreiende Kraft sowohl Personen als auch Strukturen. Wir müssen in
unserem Denken die Dichotomien zwischen Seele und Leib, Person und
Gesellschaft, Menschheit und Natur überwinden. Deshalb sehen wir die

Kämpfe für wirtschaftliche Gerechtigkeit, politische Freiheit und
kulturelle Erneuerung als Elemente in der totalen Befreiung der Welt durch
die Mission Gottes. Diese Befreiung ist schließlich vollendet, wenn der
Tod verschlungen ist in den Sieg». Von dieser kühnen, im konkreten
geschichtlichen Welthorizont erarbeiteten Grundlegung her wurde das

Heil in vier Dimensionen exemplifiziert. So heißt es:

«Innerhalb dieser umfassenden Sicht des Heils sehen wir die
Wirkungen des Heils in vier sozialen Dimensionen:

- Heil wirkt im Kampf um wirtschaftliche Gerechtigkeit gegen die

Ausbeutung des Menschen durch den Menschen.

- Heil wirkt im Kampf um die Menschenwürde gegen die politische
Unterdrückung von Menschen durch ihre Mitmenschen.

- Heil wirkt im Kampf um Solidarität gegen die Entfremdung einer
Person von der anderen.

- Heil wirkt im Kampf der Hoffnung gegen die Verzweiflung in unserem
je eigenen Leben.»



268 «Heil heute»

Die Reihenfolge ist so angelegt, daß das bisher wichtigste, von dem

man bisher ableitend weiterging oder bei dem man als dem einzigen
Moment im Heil stehenblieb, am Ende steht. Das könnte einen edukati-
ven Grund haben. Aber falls es ein solcher ist, so stellte er sich so gut
wie beiläufig ein, weil nicht nur in dieser Reihenfolge diskutiert wurde,
und zwar im Versuch, wirtschaftliche Gerechtigkeit, politische Freiheit,
Beendigung der Entfremdung, Gabe der Hoffnung mit jenem bisher

gängigen, auf «mein Heil» bezogenen Heil in Verbindung zu bringen.
Vielmehr kam die Frage nach dem Heil überhaupt in dieser Reihenfolge
auf unsere Überlegungen zu, und besonders in Bangkok, nachdem wir
die Frage auf das Heute radikalisiert hatten und die Antworten aus dem

Heute, also aus den Situationen Ozeaniens, Asiens, Afrikas,
Lateinamerikas und Europas einliefen von Menschen, die die Freiheit gewonnen
hatten oder darin die Freiheit gewannen, daß sie nicht Lehre repetierten,
sondern eigene Not und eigene Hoffnung zum Ausdruck brachten. In
der Summe heißt das, und ich wende es persönlich, daß ich heute mein
Heil nur im Heil aller Menschen haben kann. Entprivatisiserung des

Heils: «Laß sich diese Welt nicht verändern, ohne daß ich auch verändert
werde».

Nun fahre ich noch ein Stück im Text fort. «Im Prozeß des Heils
müssen wir diese vier Dimensionen miteinander in Beziehung setzen.

Es gibt keine wirtschaftliche Gerechtigkeit ohne politische Freiheit,
keine politische Freiheit ohne wirtschaftliche Gerechtigkeit. Es gibt
keine soziale Gerechtigkeit ohne Solidarität und keine Solidarität ohne
soziale Gerechtigkeit. Es gibt keine Gerechtigkeit, keine Menschenwürde,
keine Solidarität ohne Hoffnung, keine Hoffnung ohne Gerechtigkeit,
Menschenwürde und Solidarität. Dabei sind freilich historische Prioritäten

im Auge zu behalten, denen zufolge Heil erfragt und erwartet
wird in einer der Dimensionen zuerst, sei es im persönlichen, im
politischen oder wirtschaftlichen Bereich. Das ist von Situation zu Situation
verschieden. Aber immer sollten wir das Ganze des Heils im Auge
behalten und also an alle anderen Dimensionen denken. Vergessen wir
dies, so haben wir schon die Ganzheit des Heils vergessen... In diesem

Sinne kann man sagen, daß z. B. für das Volk in Vietnam der Friede das

Heil ist, in Angola die Unabhängigkeit, Gerechtigkeit und Versöhnung in
Nordirland, oder die Bekehrung eines Menschen zur Hoffnung in der

Befreiung einer an den Rand gedrückten Gesellschaft, oder neue Lebensweisen

inmitten allgemeiner Selbstsucht und Lieblosigkeit».
Ich sehe hier den Beginn einer sozialen Hermeneutik des Heils,



«Heil heute 269

die in Bangkok unter der Voraussetzung des fundamental weltbezogenen

christlichen Heils in weiten Ausmaßen angestoßen wurde, aber
natürlich noch viel präziserer Abklärung bedarf. Viel theologische Arbeit
bleibt zu tun, sie möge theologische Arbeit in der Praxis sein, versucht
am Risiko der Frage nach dem Heil nicht von gestern, sondern von heute,
in den Bezügen, in denen wir leben und sterben, einmal nicht in deposi-
tärem, sondern in kommunikativem Interesse. Bleibt gerade in der
Rückschau jedoch noch die Frage, wie denn beides, das ich das Individuelle

und das Korporative nannte, in der Frage des Heils zusammengebracht

wurde, wenn nicht überhaupt immer wieder die Frage zu
stellen ist, wie denn am Ende das Korporative doch noch in den Bereich
der Heilsfrage hineinkommen konnte. Die Antwort, die sich mir in
Bangkok ergab, ist eine Bangkoker Antwort, über die ich jetzt in der
Treue zu meinem Thema nicht hinausgehen möchte. Beides ist hier
nicht in bisheriger exegetischer und dogmatischer Deduktion zusammengebracht

und in die hier gegebene Reihenfolge gestellt worden. Es ist
in der Reflexion der Erfahrungen der Geschichte, unserer Geschichte, es

ist also lebensmäßig zusammengekommen. Der Glaube, und natürlich
der in den Situationen der Gegenwart zu bewährende biblisch orientierte
Glaube derjenigen Christen, die sich aus sechs Kontinenten «heute»

in Bangkok versammelt hatten, sprach sich so aus. Und kaum jemand,
so weit ich sehen konnte, fand sich in Bangkok unter dem Zwang, das

Bangkoker Ergebnis vor andersgerichteten Traditionen verteidigen zu
müssen. Und nun bewegt mich die Frage, auf die erst die Zukunft eine

gültige Antwort geben kann, ob vielleicht Bangkok ein neuer Traditionsbeginn

war.


	"Heil heute"

