Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: "Heil heute"

Autor: Margull, Hans Jochen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS JoCHEN MARGULL

«Heil heute»

Bericht von der Weltmissionskonferenz in Bangkok,
29. Dezember 1972 — 8. Januar 1973 *

Ehe ich beginne, lassen Sie mich die Bitte duBlern, meiner Rede
nicht mit allen Erwartungen an eine wohlausgewogene akademische
Gastvorlesung zu begegnen. Manche Erwartung besteht natiirlich zu
Recht, wenn jemand von einer etwas ferner gelegenen Universitdt nach
Freiburg kommt; dennoch hoffe ich Verstindnis fiir meine Bitte zu
finden, diesem meinem Besuch keine zu starke Betonung zu geben, ihn
vielmehr als eine unter anderen Gelegentlichkeiten zu nehmen, wie wenn
man jemanden trifft und bei dieser Gelegenheit ihn befragt, woran er
arbeitet, was ihm gerade geschehen ist und was er iiber das Geschehnis
denkt. Immerhin méchte ich auf ein Geschehen hinaus, wie im Titel
angekiindigt, auf etwas, das Menschen geschah, zu deren Gruppe und
Gemeinschaft ich gehorte, und also nicht auf ein abstrakt deduziertes
Problem, und wenn schon auf ein Problem, da ja dieses Geschehen von

* Vortrag, gehalten am 12. 2. 1973 an der Universitit Freiburg/Schweiz auf
Einladung des Institutes fiir 6kumenische Studien. Beim Abdruck wurde absichtlich
der fiir die Art des Berichtes charakteristische Redestil beibehalten.

Herr Prof. Dr. Hans Jochen Margull, geboren 1925, ist Nachfolger von Prof.
Dr. Walter Freytag (1) auf dem Lehrstuhl fiir Missionswissenschaft und Okumene
der Evangelisch-theologischen Fakultit der Universitit Hamburg, war 1960-65
Sekretir des Referates fiur Fragen der Verkiindigung des Okumenischen Rates
der Kirchen, prasidiert gegenwirtig die Arbeitsgruppe fiir den Dialog mit Vertretern
der Religionen und Ideologien unserer Zeit und war maflgebend an der Vorbereitung
der Weltmissionskonferenz in Bangkok beteiligt. Wir danken Herrn Prof. Margull
far die freundliche Erlaubnis, seinen in Freiburg mit so viel Begeisterung auf-
genommenen Vortrag hier verdffentlichen zu dirfen.
Die Schriftleitung



254 «Heil heute»

einem Problem provoziert war, dann auf ein solches, das zunichst von
diesem Geschehen ganz und gar umklammert worden ist. Ich bin also
dabel, einen Bericht und nicht einen Diskurs zu versuchen, einen per-
sonlichen Bericht zu geben, um das Geschehen nicht schon gleich in die
Gefahr der Historisierung zu bringen, sondern es in der Gegenwart zu
belassen, noch fiir eine Weile, in der es fiir mich steht und lebt. Deshalb
mochte ich auch ganz unvermittelt die beiden Punkte nennen, zwischen
denen sich mein Versuch, dieses Geschehen der Bangkoker Konferenz
zu verstehen, hin und her bewegt, und ich méchte deutlich werden lassen,
daB es fiir mich in diesem ja personlichen Bericht die beiden Punkte sind,
zwischen denen sich Darstellung und Reflexion spannen.

Es sind nicht Punkte aus dem Bereich der Bangkoker Konferenz,
fiir den ich direkt mitverantwortlich war, namlich fiir den Bereich des
Dialogs der Christen mit Menschen anderen Glaubens. Der Dialog spielte
in Bangkok zwar eine nicht unwichtige Rolle. Erstmalig auf einer Welt-
missionskonferenz ging eine Gruppe der Teilnehmer in ein nahegelegenes
buddhistisches Kloster und erstmalig sprachen Buddhisten als Besucher
vor dem Plenum einer solchen Konferenz. Aber die Konferenz war ver-
wunderlicherweise nicht von einer Art, in der im Problembereich des
Heils der Nichtchristen sich die schwere Frage nach der Reichweite
des Heils losen sollte. Sie war iiberhaupt fern von jenen Problemstel-
lungen, die sich bisher aus unserem vom metaphysischen Denken begriin-
deten BewuBtsein ergeben haben. Die Frage des Heils wurde in Bangkok
nicht substantial, sie wurde kommunikativ gestellt.

So lassen Sie mich erzdhlen, daBl ich am vorletzten Tage der Kon-
ferenz, die am 29. Dezember 1972 begann und am 8. Januar 1973 beendet
wurde, vor einer fiir derartige Konferenzen unvergleichlich groBen Fiille
von Material sal3, das zudem inhaltlich und stilistisch von héchster und
auf den ersten Blick erschreckender Vielfalt war. Dieses Material, teils
in Maschinenschrift, teils noch in handschriftlicher Form, auf gréBeren
oder kleineren Bogen, war aus den Diskussionen einer Sektion hervor-
gegangen, die im Rahmen der Frage nach dem Heil heute, jenem das
Bangkoker Geschehen provozierenden Problem, sich konzeptionell mutig
mit den Problemen von Kultur und Identitdt beschiftigt hatte, also auf
zwei neuerdings in den Blick gekommene Beziige des Heils zugegangen
war — der Mensch, die Menschen in je einer Kultur; die Menschen, der
Mensch je vor der Frage seiner Identitdt. Der weite Bereich des Sektions-
themas war aspektmiBig angeschnitten worden mit drei Unterthemen
iiber den Dialog von Christen mit Menschen anderen Glaubens, iiber



«Heil heute» 255

christliche Identitdt und rassische Identitit sowie iiber kulturellen Wan-
del und Bekehrung. Nahezu 100 Menschen hatte die Sektion umfalt,
gegliedert in drei Subsektionen, wobei es sich eigentlich eriibrigt hinzu-
zufiigen, daBl die Menschen dieser 6kumenischen Konferenz aus allen
Kontinenten und somit einer Fiille von Kulturen, aus so gut wie allen
Kirchen und somit aus fast allen christlichen Traditionen, aus beiden
Geschlechtern und — von Kindern abgesehen — aus allen Altersgruppen
kamen. Und viele von ihnen hatten wihrend und nach den Diskussionen
geschrieben, teils aufgefordert, teils gar nicht aufgefordert, im iiblichen
Stil der Berichtes, der Zusammenfassung, des Protokolls und im gar nicht
iiblichen, doch wohl durch eine Befreiung plétzlich zur Hand gekom-
menen Stil des Gebets, der Anrufung, der Meditation, des Gedichts.

Ich saB also als der, dem plotzlich die Aufgabe der Auswahl und
der Ordnung, der Disposition und der Redaktion, ja schlieBlich der Ent-
scheidung zugefallen war, ob es angesichts solcher disparater Diskus-
sionsergebnisse iiberhaupt einen Bericht der Sektion geben sollte, vor
einem nicht geringen Stapel von Papieren mit der Frage, was nun werden
solle. Ein Zettel fiel mir zunichst auf, der nur einen Satz enthielt. Zu
Hause an die Lektiire etwa von Doktorarbeiten gewéhnt und in Bangkok
an theologisch tragfihigen Aussagen zu dem doch entscheidenden Pro-
blem des Heils interessiert, las ich mit Skepsis den Satz:

Lord,

show us deeply
how important it is
to be useless!

Nichts weiter, nichts Besseres, ein merkwiirdiges Stogebet. Nichts
Besseres?
Herr,
zeig uns deutlich,
wie wichtig es ist,
nutzlos zu sein!

Konnte hier etwa, so begann ich zu fragen, die Lehre von der «sola
gratia» als Bediirfnis und als Zusage von einem Christen ergriffen worden
sein, der sie in ihrer dogmatischen Formulierung gar nicht kennt oder,
falls er sie kennen sollte, sie plotzlich transponiert hétte in eine auf
eigene Weise und somit doch auch zeitgendssisch zum Ausdruck gebrachte
Einsicht? Koénnte hier ein Aspekt zur Frage des Heils sich niederge-



256 «Heil heute»

schlagen haben und kénnte damit wohl sichtbar werden, dafl in Bangkok
das Heil aspektorientiert behandelt worden ist? Unter dem Material,
das ich von da an mit steigender Aufmerksamkeit durchsah und das
sich sehr bald wie von selber zu dem jetzt vorliegenden Bericht der
Sektion I von Bangkok zu ordnen begann, war dann ein Gebet, das
lautete:

O Gott,

du hast uns aus dem Tode gerufen,

wir loben dich.

Schick uns zuriick mit dem Brot des Lebens,
so bitten wir dich.

Du hast uns zu einem erwihlten Volk gemacht,
wir loben dich.

Mach uns eins mit allen Menschen,

so bitten wir dich.

Und es waren dann unter solchem Material auch die zwei Sitze,
von denen ich als den zwei Punkten sprach, zwischen denen sich fiir
mich Darstellung und Reflexion des Geschehens von Bangkok als einem
Geschehen auch an und mit mir selber spannen. Ich lese sie zundchst im
englischen Original, iibersetze sie dann ins Deutsche und werde, wenn
ich weiterhin zitiere, nur noch meine Ubersetzungen gebrauchen.

Der erste Satz und Punkt:
We refuse merely to be raw materials used by
other people to achieve their own salvation.

Wir lehnen es ab, von anderen Leuten im Streben
nach ihrem eigenen Heil lediglich als Rohmaterial
benutzt zu werden.

Der zweite Satz und Punkt findet sich in einem Gebet, in dem es
auch heillt: Bekehre mich und ich werde bekehrt sein, und der lautet:

Let not this world be changed without
me being also changed.

LaB sich diese Welt nicht verandern,
ohne daf} ich auch veridndert werde.



«Heil heute» 257

Beide Sdtze, so empfinde ich, markieren Wendepunkte. Um sie
im Kontext zu verstehen, muB ich aber zunichst und nun schnell vom
Kontext reden. Ich gehe an ihn von der duBersten Linie seines Umfanges
heran und méchte mich schrittweise seinem Zentrum nédhern.

Zu bedenken ist damit zunédchst, daBB Bangkok 1973 eine Konferenz
in der Reihe der Weltmissionskonferenzen war, die 1910 in Edinburgh
begann. Damals versammelten sich erstmalig Reprdsentanten aller
Missionen aus dem multiformen Protestantismus nicht nur, um auf dem
Hoéhepunkt christlich-westlicher Mission zu den mdglichen, lingst an-
stehenden Gemeinsamkeiten zu kommen, sondern um gerade auf diesem
Hohepunkt in dem ja geschichtlich noch laufenden 19. Jahrhundert
auch die weitere Arbeit anzulegen und auf deren offenbar nicht fern
liegende Vollendung hin zu steigern: «Die Evangelisation der Welt in
dieser Generation». Die Frage der Gemeinsamkeit war Ausdruck der
damals besonders auf den Missionsfeldern einsetzenden 6kumenischen
Bewegung im Bereich des Protestantismus, und die Konferenz von
Edinburgh war der erste deutliche Schritt auf dem Wege nicht nur zum
Internationalen Missionsrat, sondern auch zum Okumenischen Rat der
Kirchen. Beide Rite kamen und wurden schlieBlich im spidten Jahr 1961
in einem an ZerreiBproben reichen ProzeB der Integration von Kirche
und Mission eins. Bangkok war eine Weltmissionskonferenz des Oku-
menischen Rates der Kirchen.

Die Vision einer am Ende des 19. Jahrhunderts offenbar nicht fern
liegenden Vollendung der christlichen Mission mufBite sich im 20. Jahr-
hundert aber als Glaube bewidhren, und zwar in einer Tiefe, von der man
im Blick auf Glauben zwar immer spricht, die man jedoch erst inmitten
der Geschichte voll ausmessen kann. Der Weltmissionkonferenz von
Edinburgh folgte 1928 die von Jerusalem. Die dort noch fluchtartig
gendhrteVorstellung einer Akt Koalition der Religionen zur Rettung der
Religion scheiterte nicht nur an der sich in den folgenden Jahren als
sehr stark und sehr tief erweisenden Front jener BewuBtseinslage, die
man den Sdkularismus nannte, sondern auch an der Besinnung auf das
ja alle, auch die christliche Religion in Frage stellende Evangelium von
Jesus Christus. So war man kurz vor Ausbruch des 2. Weltkrieges 1938
in Tambaram/Madras zuriick- oder doch wohl besser vorangeworfen
worden auf die Sache, die nur von einer ganz und allein an diese Sache
gebundenen Kirche in allem, was auf der ganzen Erde kommen moge,
vertreten werden koénne. Die Optimismen begannen zu schwinden, das
treibende, aber auch triigerische Pathos der Expansion fing an, der

17



258 «Heil heuten»

Frage nach der Identifikation zu weichen — der Identifikation mit dem
leidenden und sterbenden Christus, mit den von innen und von auBen
gefihrdeten Kirchen und gerade dieser Kirchen in Asien mit den gesell-
schaftlichen Bewegungen, die in Asien auf den freien und neuen Men-
schen gerichtet waren.

Damit war bereits das Thema der Krise der Mission artikuliert,
und zwar jener Mission, die im 16. und dann vor allem im 19. Jahr-
hundert begonnen und sich in diesem letzten Jahrhundert theologisch
verstanden hatte. Whitby 1947 und Willingen 1952 waren vom Bewuft-
sein dieser Krise durchzogen, ebenso Achimoto in Ghana 1958 und schlieB3-
lich Mexiko 1963. 35 Jahre dieser Krise, in de facto zwei Generationen
unabldssige und immer wieder neue Versuche, die Krise anzunehmen
und zu tiberwinden, zahllose theologische Besinnungen sowie neue Ent-
wiirfe und schlieflich am Ende der groBe gegenwirtige Konflikt, den
einige auf die schale Formel «Mission oder Humanisierung» gebracht
haben. Aus dieser Krise und diesem Konflikt ist Bangkok hervor-
gegangen, und in Bangkok entstanden die beiden von mir akzentuierten
Sdtze:

Wir lehnen es ab, von anderen Leuten im Streben
nach ihrem eigenen Heil lediglich als Rohmaterial benutzt zu wer-
den.

LaB sich diese Welt nicht verindern,
ohne daB ich auch verindert werde.

«Wir lehnen es ab...» Dies konnte zundchst nur von einer Position
her gesagt werden, deren Entstehen in jener 35jihrigen Krise meist
iibersehen oder doch nicht voll wahrgenommen worden ist. In der Zeit
der Krise des Verstindnisses und der Ausiibung der Mission, die ich
jetzt die Krise der Theorie und Praxis christlich-westlicher Mission nen-
ne, in dieser Zeit traten von Tambaram/Madras 1938 an bis hin zu
Bangkok 1973 die in dieser Mission entstandenen Kirchen in Ozeanien,
Asien, Afrika und Lateinamerika als die jiingeren Kirchen immer starker
auf den Plan. Immer hirter waren sie auf jeder Konferenz dabei, in
dem MaBe, in dem sie ihre Unabhingigkeit forderten und in dem sie
ihrer kirchlichen Wirklichkeit inmitten ihrer gesellschaftlichen Wirklich-
keiten Anerkenntnis verschafften, zunidchst die Praxis und damit oder
dann auch die Theorie der Mission, d. h. der von Europa und Nord-
amerika ausgehenden Mission zu befragen, in Frage zu stellen und



«Heil heuten 259

schlieBlich abzulehnen. In Bangkok waren erstmalig auf einer Welt-
missionskonferenz mehr als die Hélfte der Teilnehmer aus diesen jiin-
geren Kirchen und etwa zwei Drittel aller Posten der Vorsitzenden von
Asiaten, Afrikanern und Lateinamerikanern besetzt. Denkt man an die
Zahl der Wortmeldungen, an die Kraft der Argumente, an den Schwung
der Reden, an die Hingabe und auch daran, daB sie einzelne Gruppen
und schlieBlich die gesamte Konferenz zum Tanzen brachten, so wird man
diese auf asiatischem Boden durchgefithrte Konferenz eine Konferenz
der Afrikaner nennen konnen. « Wir lehnen es ab...», das hie3 dann in
Bangkok resolutiv, daB3 ein Moratorium fiir westliche Missionare und
westliche Gelder ausgerufen werden solle. Bangkok bezeichnet somit
das Ende der Geschichte jener in Edinburgh 1910 begonnenen Welt-
missionskonferenzen, die im Streben nach Gemeinsamkeit und weiterer
Planung primdr immer die westliche Missionskraft und somit auch die
Werbung fiir mehr Missionare im Auge hatten. Eine Epoche ist zu Ende
gegangen.

«Wir lehnen es ab, von anderen Leuten im Streben nach ihrem
eigenen Heil lediglich als Rohmaterial benutzt zu werden.» Man wiirde
meinen, der Akzent lige auf dem Wort «Rohmaterial», bei dem man
einen Afrikaner, der dies auch geschrieben hat, sich als Missionsobjekt
vorzustellen habe. In der Tat fragt der am Problem von Heil und Iden-
titdt interessierte Verfasser im Zusammenhang mit seinem Verdikt:
«Bin ich es wirklich, der Christus antwortet? Ist das nicht eine andere
Person anstelle der meinigen? Wie kann man wohl Christus verant-
wortlich antworten und nicht eine fremde Art der Bekehrung kopieren,
die uns iibergestiilpt wurde und nicht wirklich angenommen worden
war?» Mir scheint aber, daB3 ein anderer Akzent auch, wenn nicht der
Akzent tiberhaupt bei dem Verweis auf die «anderen Leute» liegt, die
Mission treiben «im Streben nach ihrem eigenen Heil». Dieses Heil
konnte das sein, das sie sich selber zu erwirken streben, indem sie das
Heil der anderen wollen, gleichzeitig eben aber auch ihr eigenes meinen.
Es konnte aber auch das der christlich-westlichen Mission eigene Ver-
stdindnis von Heil angesprochen sein, dem im Vorgang der Mission
Giiltigkeit verschafft werden soll, und zwar ohne Riicksicht auf die
Situation. Unter Situation verstehe ich hier zundchst die Situation an
einem beliebigen Ort etwa in Afrika in einer bestimmten geschichtlichen
Stunde. Heil wird hier generell nicht in der christlich-westlichen Kate-
gorie der Erlosung, sondern in der der Ermoéglichung und gegenwirtig
kompakt in der Kategorie der Befreiung verstanden. Unter Situation



260 «Heil heute»

verstehe ich aber auch jene Umstidnde, in denen es bei den Missionen
und den Missionaren an ihren heimatlichen Ausgangspunkten jeweils
zum Verstindnis des Heils gekommen ist. Da ist mit einer bestimmten
konfessionellen Tradition zu rechnen, mit ihrer erwecklichen Aneignung
und sicher dann auch mit ihrer individuellen Verengung, mit einem
bestimmten sozialen Milieu, dem biirgerlichen, mit einer bestimmten
kulturellen BewuBtseinslage und den dazu gehorigen Vorurteilen, mit
gewissen politischen Anschauungen, die geradewegs stabilitdtsorientiert
waren, und u. a. nicht zuletzt mit einer durch die genannten Faktoren
mitbedingten Weise, die Bibel darauf hin zu lesen, was sie zum Stich-
wort «Heil» sagt. Ohne Riicksicht auf diese Situation lebt und arbeitet
man, wenn man nicht gelernt hat oder es ablehnt, sich ihrer, die eigene
Situation hinterfragend, zu vergewissern. Dann kann man vom bibli-
schen Verstindnis des Heils reden, ohne zu wissen, daBB es das bib-
lische Verstindnis des Heils in nur einer bestimmten Situation ist
und es sich folglich nur um einen Aspekt von Heil handeln kann.
Dann kann man iiberhaupt vom biblischen Verstindnis des Heils
im Singular reden, ohne zu wissen, daBl es im Laufe der Kir-
chen- und Theologiegeschichte verschiedene, weil verschieden aspek-
tierte Verstindnisse des Heils gab. Dann kann man schlieBlich mit
dem so verabsolutierten Verstindnis jedermann messen, ob richtig
oder falsch, in seiner Sehnsucht nach dem Heil, in seinem Verstindnis
des Heils, in seinem Zeugnis vom Heil. Situationslosigkeit heiBt
Geschichtslosigkeit. Und Geschichtslosigkeit bricht die Menschenfreund-
lichkeit, hebt also Mission auf. Das, meine ich, ist gesagt mit dem Satz:
«Wir lehnen es ab, von anderen Leuten im Streben nach ihrem eigenen
Heil lediglich als Rohmaterial benutzt zu werden.» Gesagt ist also:
Wir wollen unsere Situation, wir wollen unsere Unmittelbarkeit zu
Gottes Heil.

Wie sidhe es denn aus, wenn man nicht situations- und geschichtslos,
sondern situations- und geschichtsbezogen vom Heil spriche? Wenn
man nicht ein depositdres Interesse an einem entsprechend depositidr
verstandenen Heil hitte, sondern ein kommunikatives Interesse an
einem kommunikativ verstandenen Heil? Wenn man das Heil als je-
weilige Gabe in einem ProzeB des Zukommens nicht in der Kategorie
der Substanz, sondern in der Kategorie der Funktion zu sehen begdnne?
Ich sagte schon am Anfang, daB zu den Uberraschungen der Bangkoker
Konferenz eine groBe Zahl von Gebeten, Litaneien, Meditationen und
Affirmationen in gebundener Rede gehérten und wiirde jetzt hinzuzufii-



«Heil heute» 261

gen haben, daB dies offenbar die Form des spontanen, situationellen, von
Heil beriihrten Ausdrucks des Heils ist, im Gegensatz eben zu einer blof

deduktiven Rede iiber das Heil. Ich habe hier das folgende Bangkoker
Gedicht:

Es war die Drogenszene, du warst verloren und verkommen,
und du legtest deine Hand in die Hand des Mannes, der
das Meer stillte.

Ich freu mich mit dir, meine Schwester.

Du warst «turned on» in der Begeisterung einer immer
tieferen Einsicht in die Heilige Schrift.
Ich freu mich mit dir, mein Bruder.

Du wurdest von der Flachheit bekehrt zu mystischen Tiefen
durch Disziplin und Meditation.
Ich freu mich mit dir, meine Schwester.

Du warst ein armer Mexikaner, der im Heiligen Geist
und im Blut des Lammes getauft wurde.
Ich freu mich mit dir, mein Bruder.

Du warst eine intellektuelle Chinesin, die durch die
Barriere zwischen dir selbst und dem nach Dung riechenden
Bauern brach.

Ich freu mich mit dir, meine Schwester.

Du fandest alle traditionelle Sprache ohne Bedeutung
und wurdest «ein Atheist in der Gnade Gottes».
Ich freu mich mit dir, mein Bruder.

Aus der Tiefe deiner Verzweiflung und Gefangenschaft
schriest du auf und dein Schrei war auf Hoffnung gerichtet.
Ich freu mich mit dir, meine Schwester.

Du warst unterdriickt und flohst in das befreite Gebiet
und widmetest dein Leben dem revolutiondren Kampf.
Ich freu mich mit dir, mein Bruder.

Du warst unterdriickt und niedergehalten von der Michtigkeit
des Mannes und trotz tédglicher Demiitigungen
bliebst du nach der Wiirde ausgestreckt.

Ich freu mich mit dir, meine Schwester.



262 «Heil heute»

Fiir alle meine Briider und Schwestern, die den Kampf
fiir soziale und geistliche Befreiung begonnen haben,
freue ich mich.

Um nun auch gleich zu zeigen, in welcher Situation dieses Zeugnis
vom Heil in Situationen entstand, schlieBe ich ein anderes der Bangkoker
Gedichte an, das iiberschrieben ist:

Ein Bekenntnis des Glaubens
Wir kamen aus fast zu vielen Situationen,
mit dem {iiblichen Vorurteil, unseren eigenen Ideen, unseren
iibertriebenen Hoffnungen,
viele von uns miide der Konferenzen, alle von uns voll
mit unseren Beschdftigungen.
Dann tauschten wir unser biographisches Material aus,
rangen mit dem Ausdruck unserer Gedanken,
suchten nach Worten in der Kommunikation,
verletzten uns durch hastige Reaktionen, waren verletzt,
wenn wir nicht gehért wurden, zeigten einige der Frustrationen
in unserer Arbeit zu Hause, teilten unsere Befiirchtung fiir die
Zukunft der Welt mit
und unseren schwachen Glauben.

Und in diesem ProzeB begegnete uns Gott,

der sich selbst in dem Wort offenbarte, das wir studierten,
in unseren Freunden rund um den Tisch, die uns befragten,

der uns neue Einsichten gab, uns trostete, unsere Begrenzungen
akzeptierte.

Und so kehrten wir um, denn wir sahen, daB Gott viel gréBer ist
als wir.

Wir erfuhren die sanfte Kraft der Einladung Gottes zu stindiger
Bekehrung,

und wir waren bereit, dorthin zuriickzukehren, woher wir
gekommen waren,

ein wenig besser motiviert, etwas weiser, ein wenig trauriger,

ein wenig ndher bei ihm.

Nun muf ich noch einmal zum Kontext reden und damit in einem
zweiten Schritt die Bangkoker Frage nach dem Heil heute einkreisen.
An den Rand des schnell entdeckten Satzes mit dem Wort « Rohmaterial»



«Heil heute» 263

schrieb ich impulsiv «Motivation Uppsala». Uppsala, das war der Ort der
4. Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen 1968, die Kon-
ferenz mit der zermiirbenden Konfrontation in Sachen der Mission zwi-
schen denen, die sich «evangelikal» nennen, und denen, die von diesen
«6kumenisch» genannt werden. Provozierend hatte das Stichwort « Huma-
nisierung» gewirkt, in bezug auf welches diejenigen, die Mission unver-
dnderlich als Verkiindigung auf Bekehrung und Kirchgriindung bis an
die Enden der Erde und bis an das Ende der Zeit verstanden, meinten,
hier sei Mission einem allgemeinen sikularen Bestreben zur Befriedung
der Menschheit gewichen. Das Stichwort ist gottlob kurzfristig gewesen,
in Bangkok habe ich es nicht mehr gehort. Es war aber in Uppsala auch
keineswegs so schwergewichtig, wie seine Bestreiter meinten, es war
vielmehr nichts anderes als Ausdruck des Versuches, die Sache der
Christenheit in unserer gegenwirtigen Welt, also die Mission wirklich
dorthin zu bringen, wo sie sein muf3, um eben Mission zu sein und also
situationsbezogener, kommunikativer Austrag der Sache, geschichtliche
Erméglichung des Ereignisses des Evangeliums. Solche Menschen waren
im Blick, fiir die in Bangkok das Stichwort «Rohmaterial» aufbrach,
und solche Situationen, von denen das Bangkoker Gebet Kunde gibt:
«LaBl sich diese Welt nicht verindern, ohne dalBl ich auch veridndert
werde.» Wir hatten im Jahre 1968 schlieBlich die Aufgabe, die Mission
der Kirche in Beziehung zu setzen zur Geschichte der Menschheit im
Jahre 1968. Und da diese Geschichte gekennzeichnet war und ist von
der Aufgabe der Entwicklung und diese selber im Konzept bloBer wirt-
schaftlicher Entwicklung zu degenerieren schien und scheint, meinten
wir jetzt mit aller Kraft und nétiger Zuspitzung die christlicher Mission
eignende Richtung auf den Menschen dadurch geltend machen zu miissen,
daB wir von der wahren Aufgabe der Entwicklung der Menschheit
sprachen und dafiir zum Wort «Humanisierung» langten. Im Streit
darum kam es zu der Frage, ob man dabei noch beim Heil sei. Drei
Monate spdter war das Thema der nidchsten Weltmissionskonferenz
festgelegt: sOteria, «Heil heute», «salvation today», «le salut aujourd’hui»,
das Thema von Bangkok.

Darf ich, ehe ich vom Ergebnis berichte, noch mehr ins Erzdhlen
kommen als ich bisher schon kam, darf ich also noch stiarker zu der
Form kommen, die dem Gegenstand entspricht? Wer will vom Heil als
Heil reden, wenn er nicht erzidhlt? Wir waren 326 Menschen aus 69
Lindern, mehr als die Hilfte davon aus der Dritten Welt. « Wir kamen
aus fast zu vielen Situationen..., viele von uns miide der Konferenzen.»



264 «Heil heutey

Diejenigen, die mit der vierjihrigen Vorbereitungsarbeit befalt waren,
flogen zauderndern Herzens an. Was man vor Bangkok iiber die Frage
des Heils wissen konnte und genau iiber das Kernstiick der Frage iiber
das Heil des einzelnen und das Heil als korporatives, gesellschaftliches
Geschehen, als depositdare Zureichung oder als kommunikativen ProzeB,
das war wenig. Uberdies schienen diejenigen uns schon im Nacken zu
sitzen, die von der Auseinandersetzung in und um Uppsala her einen
Fehlschlag von Bangkok gut gebrauchen konnten. Dal} die Geister sich
scheiden, hatte schon vor Beginn der Konferenz einer der Anti-Oku-
meniker bestimmt. Aber dann schieden sie sich in Bangkok doch nicht.
Datfiir habe ich hier ein weiteres Gedicht, das «Ein Lobpreis» heil3t:

Wir preisen dich, Gott unser Vater, fiir die wilden Reichtiimer deiner
Schépfung,
fiir die Einzigartigkeit jeder Person,
fir das Schopferische, das unsere Kulturen erhilt
und erneuert,
fiir deine Treue an deinem Volk.

Wir preisen dich, Jesus unser Herr, fiir deine stindige Einmischung
in unsere Angelegenheiten,
fiir deine Identifikation mit den Armen,
tiir dein Opfer fiir alle Menschen am Kreuz,
fiir die Offenbarung des wahren Menschen an alle
Menschen.

Wir preisen dich, Gott der Geist, fiir deine Belebung des Lebens,
fiir deine Ubertragung des Seufzens der Schépfung,
fiir die Fiithrung, die du uns zu Christus gibst,
fiir die Unruhe, die du unter den Menschen stiftest,
fiir deine geduldige Vorbereitung der Erfiillung der
Geschichte.

Wir preisen dich, gelobte Trinitdt, fiir deine Giite entgegen unseren
Siinden,
fiir deine fortdauernde Liebe zu allem, was lebt,
fiir deinen fortdauernden und storenden Ruf zur
Umkehr,
fiir das fortdauernde Leben auf Erden.



«Heil heute» 265

Solche Gedichte kamen nicht als Respons zu Ansprachen und Vor-
trigen. Dies war die erste groe 6kumenische Konferenz mit nur einem
Bericht iiber die Arbeit der letzten Jahre sowie die Lage der Mission
und mit nur einem Vortrag gleich am ersten Tage, und in diesem war
von der Menschheit die Rede, von Gott geschaffen, geliebt und unter
Hoffnung gestellt, in der es nicht nur Gesellschaften gibt, sondern immer
wieder auch zwei Menschen, die sich lieb haben, in der nicht nur einer
Tradition, sondern auch einer noch nicht eingelésten VerheiBung gelebt
wird. Und nur wenige Male waren wir im Plenum zusammen, im iibrigen
unter volliger Gleichberechtigung derjenigen, die unten und die oben
saflen und die oft wechselweise einmal oben, einmal unten saBen. Sonst
arbeiteten wir und lebten in Gruppen, um jedermann die Moglichkeit
zu unmittelbarer Mitarbeit zu geben und damit zum Exodus aus der
Anonymitit, aus heilloser Namenlosigkeit. Und im iibrigen waren die
16 Katholiken mit aller Selbstverstindlichkeit unter uns und wir bei
ihnen. Hier entstanden die Gedichte, die Gebete, die Meditationen, hier
gingen Diskussionen in Devotionen, Andachten in Anreden, Gerede in
Gesang iiber. Hier kam es vor, dal jemand aufstand und seine Hand dem
Heiligen Geist entgegenstreckte oder auch demjenigen mit spitzem
Finger entgegenwarf, dem deutlich gemacht werden muBte, dall er mit
seinem weiBen Gesicht immer schon Macht besitzt. Hier entstanden
Bilder, hier wurden Lieder komponiert. Hier konnten sich einige zum
Tanz erheben und das Heil, dessen Wink sie ansichtig geworden waren,
tanzen wie andere es besangen oder auch in Aktionspline iibersetzten.
«Geistlich macht geistig», sagte Zinzendorf, und ein Hauch der iltesten
protestantischen Mission, der Mission der Briidergemeine lag iiber der
Konferenz. Fiir mich war damit nicht einfach Riickkehr zum Ursprung
gegeben, sondern der Beginn einer neuen Einlosung des damaligen auf
die ganze bewegte Welt und das kommende ganze Heil gerichteten
Glaubens.

Eine Litaner

Gott des Moses, der im Flull gerettet wurde,

Gott Israels, das von Agypten und von der Wiiste befreit wurde,

Gott des geschlachteten Lamms, machtloser Lowe von Juda,

Gott Brasiliens mit den Millionen Ausgebeuteten durch die
schwarze Magie des wirtschaftlichen Wachstums,



266 «Heil heute»

Gott Mexikos mit seiner Ambivalenz der Revolution,

Gott von New York mit seiner Enttduschung und seinem neuen
Leben,

Gott der Theologen, die von den Winden der Doktrinen betrogen
werden,

Gott der Biirokraten, die nervés nach neuen Programmen suchen,

Gott Afrikas mit seiner wachsenden Kirche in einem ausgebeuteten
Land,

Gott der religiosen Menschen, die gefangen sind in der Projektion
ihrer Vorstellungen,

Gott der Konservativen, die danach brennen, Seelen zu retten,

Gott der Liberalen, die von Reformen triaumen,

Gott der Radikalen, die von der Revolution triumen,

Gott der Kiinstler, Schopfer unter den Menschen,

Gott der Technokraten, die an ihre eigene Macht versklavt sind,

Gott der Ausbeuter, die die Macht lieben,

Gott der Christen, die zwischen Glauben und Unglauben leben,

Gott aller derer, die niemals von Jesus Christus horten,

Gott aller derer, die niemals von Christus hoérten und nur sein Volk
sehen,

Unser Gott, Gott aller Menschen,

iiberrasch uns noch einmal mit deiner Treue, rette, heile uns heute!

Theologen, Biirokraten, Konservative, Liberale, Radikale, Kiinstler,
Technokraten, Ausbeuter, sie alle waren in Bangkok da. Und das mich
bis zur Stunde deutlich Bewegende war, daB sie sich alle noch einmal
iiberraschen lassen wollten, auch ich selber eingeschlossen, von der Treue
Gottes, die rettet und heilt, mich und meinen afrikanischen Bruder,
und uns beide in der Spannung unserer Verschiedenheit.

An das Kernstiick der Frage iiber das Heil des einzelnen und das
Heil als korporatives, gesellschaftliches Geschehen kamen wir iiber
die folgende Feststellung einer Bibelarbeitsgruppe heran: «Zum einzelnen
kommt Gott, um ihn von jedem Bésen und von jeder Siinde zu befreien,
von jeder Macht Himmels und der Erden, von jeder Bedrohung des
Lebens und vom Tod. Zur Welt kommt er als Herr des Universums mit
tiefem Mitleiden an den Armen und den Hungrigen, den Machtlosen und
den Unterdriickten.» Das Ergebnis dann baute sich auf der VerheiBungs-
botschaft von Lukas 4,18 auf, mit der einer in sich gespaltenen Welt
und also in unsere vielfiltigen Verschiedenheiten hinein gesagt wird,



«Heil heute» 267

daB den Armen frohe Kunde gebracht, den Gefangenen ihre Freilassung
verkiindigt wird, die Blinden wieder sehen, die Unterdriickten zur Frei-
heit entlassen werden und ein Gnadenjahr des Herrn ausgerufen ist.

Nun zitiere ich die wichtigsten Sdtze aus dem Bericht der Sektion I1:
«Durch seinen Tod am Kreuz und seine Auferstehung von den Toten
wird die Hoffnung auf Heil wirklich und die Wirklichkeit hoffnungsvoll.
Er befreit aus dem Gefdngnis der Schuld. Er nimmt die Unumgédnglich-
keit, die GesetzméiBigkeit aus der Geschichte heraus. In ihm ist das Reich
Gottes und der freien Menschen nahe herbeigekommen. Das Heil, das in
Christus ist und an dem wir teilhaben, bringt unser gespaltenes Leben
wieder in einer umfassenden Ganzheit zusammen. Wir verstehen das Heil
als Neuheit des Lebens, als Freilegung wahren Menschseins... Es ist Heil
der Seele und des Leibes, des einzelnen und der Gesellschaft, der Mensch-
heit und der seufzenden Schépfung. So wie das Bose wirkt sowohl im
Leben einer Person als auch in den sozialen Strukturen, die Ausbeutung
ermoglichen und somit zur Erniedrigung der Menschheit fiihren, so
erweist sich Gottes Gerechtigkeit sowohl in der Gerechtmachung des
Siinders als auch in sozialer und politischer Gerechtigkeit. So wie die
Schuld sowohl individuell als auch korporativ ist, so dndert Gottes
befreiende Kraft sowohl Personen als auch Strukturen. Wir miissen in
unserem Denken die Dichotomien zwischen Seele und Leib, Person und
Gesellschaft, Menschheit und Natur iiberwinden. Deshalb sehen wir die
Kiampfe fiir wirtschaftliche Gerechtigkeit, politische Freiheit und kul-
turelle Erneuerung als Elemente in der totalen Befreiung der Welt durch
die Mission Gottes. Diese Befreiung ist schlieBlich vollendet, wenn der
Tod verschlungen ist in den Sieg». Von dieser kiihnen, im konkreten
geschichtlichen Welthorizont erarbeiteten Grundlegung her wurde das
Heil in vier Dimensionen exemplifiziert. So heiBt es:

«Innerhalb dieser umfassenden Sicht des Heils sehen wir die Wir-
kungen des Heils in vier sozialen Dimensionen:

— Heil wirkt im Kampf um wirtschaftliche Gerechtigkeit gegen die
Ausbeutung des Menschen durch den Menschen.

— Heil wirkt im Kampf um die Menschenwiirde gegen die politische
Unterdriickung von Menschen durch ihre Mitmenschen.

— Heil wirkt im Kampf um Solidaritit gegen die Entfremdung einer
Person von der anderen.

— Heil wirkt im Kampf der Hoffnung gegen die Verzweiflung in unserem
je eigenen Leben.» '



268 «Heil heute»

Die Reihenfolge ist so angelegt, daB3 das bisher wichtigste, von dem
man bisher ableitend weiterging oder bei dem man als dem einzigen
Moment im Heil stehenblieb, am Ende steht. Das kénnte einen edukati-
ven Grund haben. Aber falls es ein solcher ist, so stellte er sich so gut
wie beildufig ein, weil nicht nur in dieser Reihenfolge diskutiert wurde,
und zwar im Versuch, wirtschaftliche Gerechtigkeit, politische Freiheit,
Beendigung der Entfremdung, Gabe der Hoffnung mit jenem bisher
gingigen, auf «mein Heil» bezogenen Heil in Verbindung zu bringen.
Vielmehr kam die Frage nach dem Heil tiberhaupt in dieser Reihenfolge
auf unsere Uberlegungen zu, und besonders in Bangkok, nachdem wir
die Frage auf das Heute radikalisiert hatten und die Antworten aus dem
Heute, also aus den Situationen Ozeaniens, Asiens, Afrikas, Latein-
amerikas und Europas einliefen von Menschen, die die Freiheit gewonnen
hatten oder darin die Freiheit gewannen, daB sie nicht Lehre repetierten,
sondern eigene Not und eigene Hoffnung zum Ausdruck brachten. In
der Summe heilit das, und ich wende es personlich, daB ich heute mein
Heil nur im Heil aller Menschen haben kann. Entprivatisiserung des
Heils: «LaB sich diese Welt nicht verindern, ohne daB ich auch verdndert
werde».

Nun fahre ich noch ein Stiick im Text fort. «Im ProzeB des Heils
miissen wir diese vier Dimensionen miteinander in Beziehung setzen.
Es gibt keine wirtschaftliche Gerechtigkeit ohne politische Freiheit,
keine politische Freiheit ohne wirtschaftliche Gerechtigkeit. Es gibt
keine soziale Gerechtigkeit ohne Solidaritit und keine Solidaritdt ohne
soziale Gerechtigkeit. Es gibt keine Gerechtigkeit, keine Menschenwiirde,
keine Solidaritit ohne Hoffnung, keine Hoffnung ohne Gerechtigkeit,
Menschenwiirde und Solidaritdt. Dabei sind freilich historische Priori-
titen im Auge zu behalten, denen zufolge Heil erfragt und erwartet
wird in einer der Dimensionen zuerst, sei es im personlichen, im poli-
tischen oder wirtschaftlichen Bereich. Das ist von Situation zu Situation
verschieden. Aber immer sollten wir das Ganze des Heils im Auge
behalten und also an alle anderen Dimensionen denken. Vergessen wir
dies, so haben wir schon die Ganzheit des Heils vergessen... In diesem
Sinne kann man sagen, daf} z. B. fiir das Volk in Vietnam der Friede das
Heil ist, in Angola die Unabhingigkeit, Gerechtigkeit und Verséhnung in
Nordirland, oder die Bekehrung eines Menschen zur Hoffnung in der
Befreiung einer an den Rand gedriickten Gesellschaft, oder neue Lebens-
weisen inmitten allgemeiner Selbstsucht und Lieblosigkeit».

Ich sehe hier den Beginn einer sozialen Hermeneutik des Heils,



«Heil heute» 269

die in Bangkok unter der Voraussetzung des fundamental weltbezo-
genen christlichen Heils in weiten Ausmalen angestoBen wurde, aber
natiirlich noch viel priziserer Abklirung bedarf. Viel theologische Arbeit
bleibt zu tun, sie moge theologische Arbeit in der Praxis sein, versucht
am Risiko der Frage nach dem Heil nicht von gestern, sondern von heute,
in den Beziigen, in denen wir leben und sterben, einmal nicht in deposi-
tirem, sondern in kommunikativem Interesse. Bleibt gerade in der
Riickschau jedoch noch die Frage, wie denn beides, das ich das Indivi-
duelle und das Korporative nannte, in der Frage des Heils zusammen-
gebracht wurde, wenn nicht iiberhaupt immer wieder die Frage zu
stellen ist, wie denn am Ende das Korporative doch noch in den Bereich
der Heilsfrage hineinkommen konnte. Die Antwort, die sich mir in
Bangkok ergab, ist eine Bangkoker Antwort, iiber die ich jetzt in der
Treue zu meinem Thema nicht hinausgehen machte. Beides ist hier
nicht in bisheriger exegetischer und dogmatischer Deduktion zusammen-
gebracht und in die hier gegebene Reihenfolge gestellt worden. Es ist
in der Reflexion der Erfahrungen der Geschichte, unserer Geschichte, es
ist also lebensmifBig zusammengekommen. Der Glaube, und natiirlich
der in den Situationen der Gegenwart zu bewidhrende biblisch orientierte
Glaube derjenigen Christen, die sich aus sechs Kontinenten «heute»
in Bangkok versammelt hatten, sprach sich so aus. Und kaum jemand,
so weit ich sehen konnte, fand sich in Bangkok unter dem Zwang, das
Bangkoker Ergebnis vor andersgerichteten Traditionen verteidigen zu
miissen. Und nun bewegt mich die Frage, auf die erst die Zukunft eine
giiltige Antwort geben kann, ob vielleicht Bangkok ein neuer Traditions-
beginn war.



	"Heil heute"

