Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Allmacht - Macht - Ohnmacht

Autor: Antweiler, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTON ANTWEILER

Allmacht — Macht — Ohnmacht

Eine kritische Skizze zum abstrakten Gebrauch dieser Worte

Gefahren, die man kennt, kann man versuchen zu vermeiden oder
zu iiberwinden.

Weil Allmacht, Macht, Ohnmacht abstrakt sind und weil es gefihr-
lich ist, diese Begriffe zu gebrauchen, ist es niitzlich, sich deutlich zu
machen, was Abstraktion leistet und was sie nicht leistet. Erst dann ist
man empfindlich und geschiitzt genug, um iiber Allmacht, Macht und
Ohnmacht nachdenken und etwas aussagen zu kénnen.

1. Abstraktion

‘Was Abstraktion ist, kann man dadurch erkennen, daBl man zu
kldaren versucht, welchem Bereich sie zugeordnet ist und was sie wert ist.

a. Bereich. Was man mit Abstraktion iiberdecken will, ist nicht
einheitlich, sondern unterteilt.

Zunichst ist Abstraktion auf sichtbare Dinge bezogen, und auch
da wieder gestuft. Auf der untersten Stufe liBt man beiseite, was das
einzelne Ding von seinesgleichem und andersartigem unterscheidet. So
spricht man von dem Kalkstein, von der Erbse, von dem Pferd, von dem
Menschen. Auf der nidchsten Stufe spricht man von Stein, Pflanze, Tier,
Primaten; auf einer noch héheren Stufe von Anorganischem und Orga-
nischem, und auf der letzten von den wigbaren Dingen.

Der zweite Bereich bezieht sich auf Eigenschaften, und auch die
wieder unterteilt: dieses Blau, jene GroBe als sichtbare Eigenschaften;
Schonheit, Tapferkeit, Gerechtigkeit als unsichtbare Eigenschaften; Tu-
gend als Eigenschaft an Eigenschaften, dal man ndmlich deren eine



240 Allmacht — Macht — Ohnmacht

oder mehrere in hervorragendem MaBe besitzt, und endlich das Wort
Eigenschaft selbst.

Der dritte Teilbereich umfaf3t diejenigen Gegenstinde, die zugleich
Ding und Eigenschaft sind, oder anders: diejenigen Eigenschaften, die
als Ding, als unterscheidbares Etwas, aufgefalt werden. Dazu gehdren
Treue, Feigheit, Gerechtigkeit, Bosheit, dazu auch Allmacht, Macht,
Ohnmacht.

b. Wert. Weshalb abstrahiert man? Was erreicht man damit?

Die Abstraktion bietet zwei Vorteile. Der erste ist, dal man sich
von dem einzelnen Ding ablést und von ihm alles beiseite 1aBt, was
gerade jetzt unwichtig ist oder sogar stért, und nur dasjenige von ihm
beachtet wissen will, worauf es einem ankommt. So kann man sagen:
die Schiiler, die Beamten, die Betriiger; die Schonheit, die Gerechtigkeit,
die Macht. Der zweite Vorteil ist, da man von vielen Dingen zugleich
sprechen kann und doch nur eines Begriffes und eines Wortes bedart:
der Haushund, die Angestellten, die Lungenkranken, die Siichtigen. So
kann man, etwa in der Biologie, ordnen: Art, Gattung, Familie, Ordnung,
Klasse, Kreis, Reich.

Wie zu rechts links und zu gut bése gehort, so zu Vorteil der Nach-
teil. Von den moéglichen Nachteilen der Abstraktion seien drei vorgelegt.
Der erste ist, daB3 das einzelne gefihrdet ist, vernachldssigt zu werden:
wer von den Schiilern spricht, tibersieht leicht, daB Franz Ungeist nur
deswegen versagt, weil er mehr und wichtigeres als nur Schiiler ist; es
ist klar, daf3 keine Schule anders kann, als in diesem Sinne riicksichtslos
und grausam zu sein. Der zweite Nachteil ist, da Behauptungen, die
Abstraktes aussagen, nur mithsam und in der Regel nicht iiberpriifbar
sind: die Raucher sind haltlos, die Schmuggler sind Volksschidlinge,
die Treuesten sind die besten. Damit wird der dritte Nachteil erkennbar:
Abstraktion verleitet zum MiBBbrauch: Glaube verdummt, Religion niitzt
nur den Méchtigen, Macht ist und macht bose, Gott hilft immer, wenn
man ihn richtig bittet.

Zu den brauchbaren und beliebten, zu den miBbrauchten und
gefiirchteten Begriffen gehtren Allmacht, Macht und Ohnmacht.

2. Die Begriffe

Was versteht man unter Allmacht, Macht, Ohnmacht? Diese Be-
griffe werden zuginglicher, wenn man sie konkretisiert: der Allméchtige,



Allmacht — Macht — Ohnmacht 241

der Michtige, der Ohnmichtige. Von diesen dreien ist der Michtige am
ehesten vorstellbar, weil man sich selbst dazu rechnen kann oder rechnen
mochte oder sich als davon ausgeschlossen vorfindet. Deswegen ist es
angebracht, die drei Begriffe von dem mittleren her zu entwickeln.

a. Macht. Macht ist das Vorhandensein oder Ausstrahlen von Kraft.
Beide, Macht und Kraft, sind eigentlich das Gleiche; dennoch kénnen
sie unterschieden werden, weil es ruhende und wirkende Kraft gibt.
Kraft wird als Fahigkeit zur Verdnderung verstanden. Was damit
gemeint ist, wissen wir nur von uns selbst, wir kénnen es nur erleben,
aber nicht beschreiben: wenn wir den Arm bewegen, wenn wir damit
ein Gewicht heben, wenn wir mit dem Gewicht etwas anderes heben
oder senken oder zertriitmmern. Diese Kraft ist physisch, wir iibertragen
das Konnen aber auch auf das Moralische: wir konnen helfen, raten,
tadeln, liigen, verraten. Im allgemeinen gebrauchen wir Kraft mehr fiir
den physischen und Macht mehr fiir den moralischen und geistigen
Bereich.

Die Triger der Macht sind einzelne oder Gruppen. Man kann sie
danach gliedern, wie nahe oder wie ferne sie der physischen Macht sind.
Ihr nahe sind die korperlich Starken: die Ringkdmpfer, Krieger, Schléger;
diejenigen, welche die korperlich Starken benutzen: die Heerfiihrer,
Aufrithrer, Eroberer. Der physischen Kraft ferner, ihr aber doch ver-
bunden, sind die Staatsminner: Ashoka, Alexander, Augustus, Boni-
faz VIII., Napoleon, Lenin, Roosevelt; die Wirtschaftsfithrer: Ford,
Marconi, Krupp, Ballin, Abbe. Geistig Méchtige sind, die ausstoBen
und erneuern und hoéherheben: Buddha, Jesus, Franziskus; Platon,
Plotin, Kant; Marx, Keynes. Als Gruppen sind zu nennen Stdnde, Ver-
bidnde, Parteien, Staaten, Kirchen, alle darauf bedacht, Macht zu
gewinnen, zu bewahren, zu mehren. Einer der geldufigsten Titel und
Griinde des Ruhmes ist es, allzeit Mehrer des Reiches zu sein.

Kraft als Ausstrahlung, als Fahigkeit zur Verinderung ist sowohl
bei den einzelnen als auch bei den Gruppen, wortlich, mit Hinden zu
greifen. Wie schwer es dennoch fillt, die Macht als Abstraktion zu
begreifen, ersieht man daran, daB man im politischen Bereich von
Macht oder Méchten spricht, wo man Staat oder Staaten meint, und im
juristischen Bereich von Autoritdt oder Autorititen, wo man Amtstriger
meint. Beidemal ist auch erkennbar, dal die Macht und damit auch die
Abstraktion gestuft ist und entsprechend die Abstraktion um so ungreif-
barer wird, je hoher die Macht steigt, und umgekehrt.

16



242 Allmacht — Macht — Ohnmacht

b. Allmacht. Bestiirzend leicht und schnell wird dieser Begriff
gebildet und angenommen, aber nur mithsam kann man sich verdeut-
lichen, was er denn meint.

Wie kommt es dazu, da man ihn bildet? Dadurch, daB jeder
erfahrt, dafl seine Kraft bédlder an eine Grenze sté8t, als ihm notwendig
oder niitzlich oder erwiinscht ist. Er wiinscht sich, seine Kraft sei gréfer,
und wenn er dessen sicher sein mul}, daf sie nicht grofer wird, bemerkt
er, daB es andere gibt, die ihm iiberlegen sind, und es ist leicht, zu denken
oder zu wiinschen, daB3 auch diese wieder iibertroffen werden konnten
oder sollten. Das bezieht sich fast immer nur auf bestimmte Leistungen:
auf gehen, laufen, heben, essen, trinken, malen, singen, arbeiten, erfinden,
herstellen. Das hochste ist: etwas aus nichts hervorbringen kénnen.

Das ist der Ansatz, um den umfassenden Begriff der Allmacht zu
bilden, der nur als Grenzbegriff zugidnglich ist: Allmacht als diejenige
Eigenschaft, der alles Sein, alles Werden, alles Wirken zugehort, derart,
daB Sein, Werden, Wirken nur gedanklich, von unserer beschrinkten
Sicht her, trennbar sind. Es ist der Grenzfall des Unendlichen: daf3 es in
keiner Hinsicht eine Grenze gibt. Dann ist Allmacht auch keine Eigen-
schaft mehr, sondern das Wesen dessen, dem sie gehort: des Allméch-
tigen. So spricht man oft von der Allmacht und meint den Allméchtigen.

Es leuchtet ein, daB es eine solche Allmacht, einen solchen All-
michtigen nur einmal geben kann.

Damit aber stoBen wir schon wieder an die Grenze dessen, was uns
denkbar ist: also kann der Allmichtige sich nicht verdoppeln? Woran
liegt es? An ihm, weil er zu schwach ist, oder «an der Sache», daB es
nicht geht? Kann Gott machen, daB Vf ein endlicher Dezimalbruch
wird? Wenn nicht: steht der Allmdchtige unter Gesetzen, vor denen er
hilflos ist?

Diese Fragen zeigen, wie hilflos wir vor diesem Grenzbegriff sind,
den wir vielleicht nur deswegen gebildet haben, um uns vor unserer
Ohnmacht zu schiitzen. Diese Frage greifen nicht die Religion oder
irgendeine Theologie an, sondern wollen nur verdeutlichen, wie eng
unser Denken und wie befangen wir in uns selbst sind. Anderseits
machen sie — erschreckend — erkennbar, wie hilflos wir uns in all dem
fiihlen, das wir um uns her vorfinden, und wie wenig wir dem geniigen,
als was wir uns erleben méchten. Auch nur der Gedanke an Allmacht
zerstort all unser Vertrauen auf unsere Macht. Das mag der Grund dafiir
sein, daB wir uns ihrer — unserer Macht — so gern rithmen und sie so
inbriinstig erstreben oder so zermiirbend vermissen.



Allmacht — Macht — Ohnmacht 243

Allmacht als zum Unendlichen hin erhobene oder vergréBerte Macht
kénnen wir uns nur in bezug auf Ordnung denken. Denn wenn der All-
madchtige will, daB etwas geschehe, mul} er sich darauf verlassen kénnen,
daB der gesetzten Ursache auch die erstrebte Wirkung entspricht — eine
Auffassung, die deutlich macht, wie sehr wir an das Korperliche
gebunden sind, das wir als in Raum und Zeit eingebettet erfahren. Eine
Allmacht in bezug auf das Chaotische, auf das jederzeit und in jeder
Hinsicht Ungeordnete, ist uns nicht denkbar. Willkiir in Teilbereichen
ist uns geldufig und manchmal erwiinscht. Willkiir insgesamt ist uns
unertrdglich: auch Allmacht ist fiir uns an Ordnung gebunden. Damit
verrdt auch dieser Begriff, daB wir nicht aus unserer Haut kénnen und
daB er vielleicht nur deswegen gebildet wurde, weil wir unsere Ohnmacht
fiirchten, dies, dal unsere Macht uns fiir unsere Begriffe oder Wiinsche
zu klein ist. Die Abstraktion wird leer, weil ihr Bereich iiberladen ist.

c. Ohmmacht. Wie die Allmacht kann auch die Ohnmacht in einem
begrenzten und in einem unbegrenzten Sinne verstanden werden.

Der Generaldirektor ist gegeniiber dem Pfortner ‘allméchtig’, und
umgekehrt dieser jenem gegeniiber ‘ohnmichtig’. Entsprechendes gilt
fiir die Muskelkraft eines Armes verglichen mit der Kraft einer 100 t-
Presse oder der Kraft eines Menschen verglichen mit der Schwungkraft
der Erde auf ihrem Weg um die Sonne und mit ihr durch das Milch-
strallensystem.

Entleeren wir die Kraft im physischen Sinn oder die Macht im
moralischen Sinn, so stoBen wir auf die untere Grenze der Abstraktion,
so wie die Allmacht deren obere Grenze ist. Ohnmacht im unbegrenzten
Sinn ist da, wo es nichts gibt, von dem man sagen kann, daB es ist oder
wird oder wirkt.

Der Triger dieser Ohnmacht ist das Nichts. Nichts heif3t: nicht-
etwas, oder: es ist nicht etwas, oder: etwas ist nicht. Dabei wird Etwas
nicht als ein Bestimmtes gedacht, sondern als ein Beliebiges, von dem
man sagen kann, daB es ist oder wird oder wirkt. Das Nichts hat die
einzige Eigenschaft, keine Eigenschaft zu haben, und selbst diese einzige
ist noch zuviel. Das Nichts zu beschreiben, ist uns unméglich, man kann
nur versuchen, an die Leere dieses Begriffes heranzufithren. Denn es ist
unmdoglich, das Nichts mit Hilfe von etwas beschreiben zu wollen, das
ist — aber unterlassen darf man den Versuch auch nicht, wenn man die
unterste Grenze der Abstraktion erahnbar machen will.

Es ist klar: ein solches Nichts ‘gibt es’ nur einmal.



244 Alimacht — Macht — Ohnmacht

Vor einem solchen Nichts versagt die Abstraktion, weil sie immer
auf ein Vorgegebenes bezogen ist, das sie bestehen liBit, Es ist etwas
vorgegeben, etwa die Welt oder der einzelne Mensch, aber im Nichts
darf nichts mehr vorhanden sein, wenn es das gemeinte Nichts sein soll.
Die Abstraktion féllt in sich zusammen.

3. Vergleich

Was mit Allmacht, Macht, Ohnmacht gemeint ist, erhellt besser,
wenn man sie miteinander vergleicht.

a. Macht. Macht ist erfahrbar, Allmacht und Ohnmacht sind es
nicht; beide kénnen nur angendhert werden. Wie weit man sich ihnen
nihern kann, hingt davon ab, wie weit man Macht erleben und ihre
Grenzen sich bewuf3t machen kann.

In vielerlei Weise kann man das Leben als erfiillend oder entleerend
erfahren: durch Sittigung oder Hungern, durch Tatendrang oder Er-
schépfung, durch Einsicht in Mégliches oder Unmdégliches, durch Be-
gegnung mit oder Trennung von einem Menschen, durch Erfolg oder
MiBerfolg, durch Liebe oder HaBl. Die vielleicht berauschendste Form
der Lebenserfahrung des einzelnen ist die Macht, erlebt als mit dem
Leben gleich und es allein rechtfertigend.

Die Macht ist unableitbar, unbegriindbar; sie ist einfach da, und
wer sie hat und erlebt, kann sich nicht vorstellen und noch weniger dem
zustimmen, dafB sie vermindert wird oder nicht mehr sein soll. Alle
Kampfe zwischen den Generationen, den Stdnden, den Klassen, den
Staaten, den Kirchen, den Géttern beruhen darauf. Sie machen deutlich,
wie ernst es den Méchtigen ist, méichtig zu bleiben. Minderung der Macht
bedeutet Minderung des Lebens: und wer nimmt das schon freiwillig
hin? Von hier aus wird erkennbar, warum das Streben — teilweise oder
endgiiltig — als die eigentliche Leistung des Menschen geriihmt und als
Zeichen der GroBe gefordert wird. Von der Macht lassen, heiit, von sich
selbst lassen.

b. Allmacht. Macht zwingt zum Vergleich mit der gréBerern oder
kleineren Macht, wie immer man sie messen moge. Die groBte Macht ist
die Allmacht.

Die Allmacht braucht man deswegen, weil man sich sonst nicht
erkliren kann, woher es denn komme, dal es Macht gibt. Man beruhigt
sich dabei zu sagen, da Macht Teil der Allmacht ist. Man {ibersieht



Allmacht — Macht — Ohnmacht 245

aber, daB3, wenn einer allmichtig ist, es nicht einzusehen ist, weshalb er
die Allmacht, die einheitlich und geschlossen ist, zerbrockelt und die
Brocken sich gegenseitig scheuern und zerstoren 146t. Die Macht durch
die Allmacht erkldren zu wollen, schiebt die Frage nach dem Ursprung
der Macht zuriick, beantwortet sie aber nicht.

Denn auch bei der Allmacht, bei dem Allméichtigen ist zu fragen:
weshalb und wodurch gibt es sie, gibt es ihn? Weshalb ‘gibt es’ nicht das
Nichts und nichts anderes als das Nichts? Die Frage nach der Allmacht
erzwingt die Frage nach der unendlichen Ohnmacht, nach dem Nichts.
Gesetzt, es gidbe das Nichts und es gidbe — per impossibile — jemanden
von uns Menschen, der von aullen her auf das Nichts schaute, wie ein
Flieger auf die Erde schauen kann: kime er auf den Gedanken, es miisse
statt des Nichts eigentlich doch Etwas, oder neben dem Nichts, als
seinem Gegenspieler oder Gegenpol, die Allmacht, den Allmichtigen
geben?

Wer will wagen, auf diese Frage zu antworten? Sie st6Bt uns aber
darauf, einzusehen, dal wir weder sagen noch auch vermuten, geschweige
denn einsehen konnen, weshalb es etwas, etwa uns, und weshalb es den
Allméchtigen, das Allméchtige, die Allmacht gibt. Wir stehen vor dem
Geheimnis des Seins, des Werdens, des Wirkens. Wir kénnen es bestaunen,
beschreiben, benutzen. Wir kénnen es nicht auflosen.

Ein Wunder ist es, daB es etwas gibt. Ein Wunder ist es, da wir
uns dariiber wundern koénnen.

c¢. Nichts. Das Nichts ist fraglos: wo nichts ist, gibt es weder etwas,
wonach man fragen kann, noch jemanden der fragen konnte.

In diesem Sinn ist das Nichts iiberlegen: es wiihlt nicht auf, es
reizt nicht, es erdriickt nicht, es quilt nicht. Man kénnte sogar versucht
sein zu sagen: es beruhigt, es erhebt iiber alle Abgriinde, weil es selbst
nicht einmal das ist.

Erst wo das Nichts ‘ist’, ist das Sein wertvoll. Erst das Nichts
macht das Sein zu einem Wunder und zu einem Geheimnis. So sagt es
der Singer des Rigveda:

Nicht war das Sein, nicht Nichtsein damals...

Dunkel war vom Dunkel am Anfang umhiillt...

Das Verlangen regte sich da zuerst; dieser erste Same des Geistes,
den es gab;

Den Verwandten des Seienden fanden im Nichtseienden die Weisen,
als sie im Herzen mit Nachdenken forschten (X 129 1-4).



246 Allmacht — Macht — Ohnmacht

d. Gewinn. Schon wenn man jeden der Begriffe Macht, Allmacht,
Ohnmacht betrachtet, kann einem aufleuchten, wie erhellend, aber auch
vernebelnd Abstraktion ist oder sein kann: vieles iiberschaut man zu-
gleich, vieles verschwindet; oder mit einem Wort: vieles {ibersieht man,
in dem einen Sinn, daB man es zugleich sieht, und in dem anderen Sinn,
daBl man es nicht oder nicht mehr sieht.

Erst von der Macht aus werden Allmacht und Ohnmacht zuginglich,
und erst von der Allmacht und Ohnmacht aus wird die Macht als das
erkennbar, als was wir sie erleben, als der Segen, eines, ein etwas, zu
sein, zu werden, zu wirken, und als die Last oder der Fluch, noch viel
mehr nicht zu sein, nicht zu werden, nicht zu wirken.

Jedenfalls ist die Macht, als uns zuginglich, das einzige, woriiber
wir Genaueres aussagen konnen. Wie genau das sein kann, hingt davon
ab, wie nahe wir, trotz der Abstraktion, beim Konkreten bleiben. Oder
anders: hdngt davon ab, ob wir imstande sind, die Stufen der Abstrak-
tion getrennt zu halten, der einen nicht zu- oder abzusprechen, was der
anderen zukommt.

e. Bild. Wenn man nach einem Bilde sucht, um vorstellbar zu
machen, wie sich Allmacht, Macht und Ohnmacht zueinander verhalten,
so ist der Kegel brauchbar, und zwar einer mit beliebigem Neigungs-
winkel, derart, da3 der Kegel nicht auf der Basis, sondern auf der Spitze
steht. Jeder Schnitt senkrecht zur Achse stellt einen Machtbereich von
bestimmter GroBe in bestimmter Hohe dar. Jeder ist in beiderlei Hin-
sicht endlich, jeder setzt die unterhalb seiner liegenden Schnittebenen
voraus, und jeder erméglicht die iiber ihm liegenden. Jeder ist groBer als
die unterhalb, und kleiner als die oberhalb liegenden.

Die Spitze ist ohne Ausdehnung, ohne MaBe, also auch ohne Strah-
lung: sie ist Bild der Ohnmacht. Sie hat einen Platz nur in bezug auf den
Kegel. Ohne ihn ist sie nirgendwo und nichts.

Die Basis des Kegels, beim umgekehrten Kegel seine ‘Decke’, ist
nicht mit endlichem Maf festgelegt, sie liegt ‘im Unendlichen’ und ist
selbst ‘unendlich grof3’. Sie iibertrifft alle anderen und stellt einen
Grenzwert dar, dem die anderen sich beliebig ndhern, ohne ihn je er-
reichen zu kénnen. Aber er ist nur sinnvoll und aussagbar in bezug auf
die endlichen Querschnitte. Diese unendliche Basis ist das Bild der All-
macht, die ihrerseits nur von der Macht aus angehbar ist, und nicht in
sich, sondern nur als Grenzfall denkbar, aber nicht vorstellbar ist.



Allmacht — Macht — Ohnmacht 247

4. Macht

So, wie beim Kegel nur die endlichen Schnitte meBbar sind, so ist
auch nur die Macht vorstellbar, meBbar und beherrschbar. Nur sie,
weder die Ohnmacht noch die Allmacht, 148t es zu, Genaueres auszu-
sagen: Gesetze und Gefahren. Die Gesetze wieder sind Grundgesetze
und Einzelgesetze.

a. Grundgesetze. Deren seien drei angefiihrt.

Das erste: Sein und Nichts, Werden und Vergehen, Wirken und
Versagen entsprechen einander. Jedes Michtige kann man dadurch
beschreiben, dal man sagt, was es ist, aber auch dadurch, dafl man sagt,
was es nicht ist. Beides beschreibt das Innere des Machtkreises — um
beim Bild des Kegelschnittes zu bleiben — nur das eine Mal von innen
her, das andere Mal von auBen her; das eine Mal vom Jetzt, das andere
Mal von Friither-spédter her, das eine Mal von der Erfiillung, das andere
Mal von der Enttduschung her.

Das zweite: im Vergleich zur Allmacht ist die Macht fast nichts,
trotz beliebiger GréBe jederzeit vernachldssigbar. Die Macht hdngt an
einem diinnen Faden iiber dem Nichts: von Mystikern oft und eindrucks-
voll geschildert und von falschen Herren oft und verderblich zynisch
mifBbraucht.

Das dritte: jedes Machtige untersteht dem Sog des Vakuums, und
zwar in zweierlei Hinsicht. Die erste: wo ein Michtiger ausscheidet,
riickt ein anderer nach, genauer, wird er herangezogen; er braucht nicht
von gleicher Art wie der ausfallende zu sein, ist es oft sogar nicht; man
nennt es Revolution. Was sich dndert, ist die Art, nicht der Umfang der
Macht. Die zweite: wo ein Méachtiger nicht vorhanden ist, um die unteren
zu iibergreifen, wird er hervorgerufen, besser: heraufgehoben; das ist
erkennbar bei jedem Spiel, auch und besonders beim bezahlten, in der
Wirtschaft als Zusammenfassung und Zusammenballung, im Staatlichen
bei der Bildung von GroBreichen, beispielhaft ablesbar an der Geschichte
des réomischen Reiches.

b. Einzelgesetze. Auch deren seien drei angefiihrt.

Das erste: jedes Midchtige ist bestrebt, sein Feld auszufiillen, da-
durch, daB es andere verdringt oder beherrscht. Beispiel fiir das Ver-
dringen: die AbstoBung gleichartiger Pole bei Magnetismus und Elek-



248 Allmacht — Macht — Ohnmacht

trizitidt; Beispiel fiir das Beherrschen: die Schwerkraft in einem Massen-
system, etwa der Sonne oder der MilchstraBe.

Das zweite: jedes Michtige ist einem Bereich zugeordnet, oder:
jede Kraft oder Macht setzt einen Gegenstand voraus. Dieser kann art-
gleich sein, wie die Schwerkraft bei Massen, wie die Vitalkraft bei
Hiihnern, wie die Ordnungskraft unter Menschen. Sie kann artfremd
sein, wie die Musik zur Férderung der Frommigkeit ebenso wie zur For-
derung der Kampfeslust.

Das dritte: getrennte Bereiche stéren sich nicht. Die Kernkrifte des
Atoms sind gleichgiiltig gegeniiber der Schénheit, die Reihentheorie ist
einfluBlos auf die Wirkung von Barbituraten, der Beruf ist oft belanglos
in bezug auf die Familie, wo der Lowe im Beruf das Lamm im Hause
sein kann; das GroBreich von China war ohne EinfluBl auf das GroBreich
von Rom, trotz gelegentlicher Handelsbeziehungen; Kirche und Staat
behaupten sich und sind bestrebt, sich gegenseitig nicht zu stéren — ob
das moglich ist, ist eine andere Frage, aber man hilt es fiir méglich oder
wiinscht wenigstens, daBl dem so sei. Dieses Gesetz ist so eindrucksvoll
und wird als einleuchtend betrachtet, daB man es auch da beruft, wo es
nicht gilt, etwa Gewerkschaft und Staat, Einzelstaat und Staatengruppe,
Hochschule und Staat, Religion und Offentlichkeit.

c. Gefahren. Wie konnte es anders sein, als daB die Macht, die
zwischen dem All und Nichts schwebt oder irrt, auch gefihrdet ist. Auf
zwel Gefahren sei hingewiesen, auf das Verschitzen und auf das Fehlen
der Macht.

Das Verschitzen ist auf mehrerlei Weise moglich. Es kann dadurch
geschehen, daB man Macht fiir Ohnmacht hilt, oder umgekehrt; das
gilt im Spielerischen, im Kriegerischen, im Wirtschaftlichen, im Staat-
lichen, im Kirchlichen und Religiésen; wo es geschieht, ist es ‘verhee-
rend’ — ein Wort, das Krieg allgegenwirtig macht.

Das Unterschitzen ist eine andere Form des Verschidtzens und von
der vorigen dadurch unterschieden, daBl es nur eine Richtung hat. Man
unterschitzt oft die Macht des Schweigens, des Wortes, des Nicht-
handelns, des Geistes, des Glaubens, der Religion, des Todesmutes; die
Macht einer Partei, eines Heeres, einer Berufsgruppe.

Dem Unterschitzen entspricht das Uberschitzen, auch dieses ist
nur nach einer Richtung hin mdoglich. Man tiberschitzt die Reichweite
der eigenen Macht und versucht, deren Grenzen nicht wahrzunehmen,
wo doch jeder an seiner Trag-, Sprung- und Sehkraft wahrnehmen



Allmacht — Macht — Ohnmacht 249

kann, wie weit oder besser eng sein zugeordneter Bereich ist; wie geldufig
dieser Fehler ist, kann man daran erkennen, wie leicht und oft gesagt
wird, daB Hochmut vor dem Fall komme. Uberschitzen kann man
aullerdem auch die Kraft eines Bereiches: des Geldes iiber den Geist
oder umgekehrt, des Befehles {iber die Kraft oder umgekehrt, der Ord-
nung iiber das Chaos oder umgekehrt, der Feigheit iiber den Vorteil
oder umgekehrt, des einzelnen iiber die vielen oder umgekehrt, der
Erziehung iiber die Veranlagung oder umgekehrt, Gottes iiber die
Menschen oder umgekehrt.

Man kann die Geschichte — die es nur in bezug auf Menschen gibt —
als eine Belegsammlung dafiir ansehen, dafl die Menschen keine Méglich-
keit auslassen, alle Gefahren der Macht zu verwirklichen, und man
kann dem kaum gram sein, weil nur dadurch erkennbar wird, was der
Mensch ist, und vor allem, was er nicht ist: die Ohnmacht offenbart die
Macht, und die Macht wird durch die Ohnmacht verlockt.

5. Fragen

Der Mensch hat mit dem Tier gemeinsam, daB er fahig und bereit
ist, zu ertragen, zu warten, zu verstummen. Er unterscheidet sich da-
durch von ihm, daB er fragen kann. So sollen einige Fragen abschlieBen
und offenhalten.

Weshalb ist das Spiel der Krifte undurchsichtig? Unsere Sinne
nehmen nur auf, was ihnen gemil ist. Mit dem, wessen wir so inne-
werden, konnen wir uns einrichten. Alles andere ist uns nur indirekt
oder iiberhaupt nicht zugdnglich, etwa die GréBe des Weltalls, die Ver-
teilung des Geistes, der Wert des Lebens. Schwerste Fragen iiberfallen,
oft genug erdriicken: weshalb hilft der allmichtige Gott nicht den un-
schuldigen und unbeteiligten Opfern von Kriegen, von Krankheiten,
von MiBbrauch, von Bosheit? Weshalb quélen wir uns an dieser winzigen
Stelle des Weltalls in dieser winzigen Lebensspanne mit Fragen, die —
zunidchst — niemand hort und niemand beantwortet, die aber zu Un-
frieden und Elend miBbraucht werden? Wer oder was lenkt das? Oder
wird es etwa nicht gelenkt, sondern schmort nur ab? Triagt oder triigt
der Glaube? Weshalb ist es unmdglich zu erfahren, ob der Glaube iiber
den Tod hinaus wirkt?

Was ist Geist? Was kann man ihm zutrauen oder aufladen oder
abverlangen? Dem Geist begegnet man, und man weil3 nicht, wann und



250 Allmacht — Macht — Ohnmacht

wie. Irgendwann und irgendwie erwacht er in einem, und zundchst weil3
man nicht einmal, dal man ihn hat. Man hat ihn, oder er ist in einem,
oder er unterfingt, umfingt, tiberwélbt einen. Er ist das Sinnesver-
mogen fiir das Ferne, zeitlich oder rdumlich, fiir das Unsichtbare und
Unwigbare, und dennoch kann er machtiger als Angst und Hunger sein.
Er ist méchtig, aber daB3 er es ist, erfahren wir nur dadurch, dal er in
uns, mit uns, durch uns handelt, vermége des Korpers, und wir erfahren
Geist nur da, wo Korper ist — sonst ist er fiir uns ein leeres Wort. Wie
das zugeht, daB der Geist sich des Kdorpers bedient, ob der Geist nicht
eine Energieform des Wirklichen darstellt, von dem uns nur Teile zu-
ginglich sind, die wir als korperlich bezeichnen, das ist die Frage, die
schon viele gequilt hat und vielleicht nie beantwortet wird, weil dann
das Geheimnis des Wirklichen enthiillt wire. Deswegen ist es uns auch
unmoglich, etwas Genaues darunter zu verstehen, wenn wir sagen, daf}
Gott reiner Geist ist, und deswegen ist es moglich, die Auffassung von
Tertullian nicht zu beldcheln, sondern als Vision zu werten, dal3 Gott die
feinste Materie ist. Weil wir den Korper als geballte Energie erfahren,
sehen wir darin einen Grund, die Macht des Geistes als eine uns noch
unbekannte Energieform des ‘Kérpers’ zu denken oder fiir moglich zu
halten. Dal3 aber der Geist Macht hat, sieht man an der Macht des
Wortes, wenn es zur rechten Zeit am rechten Ort gesprochen wird.

Weshalb ist Verschitzung moglich? Es wire denkbar, daBl der
Mensch, jeder einzelne, seinen Platz so innehitte oder so rasch finde,
wie jeder Korper, von welcher GroBe auch immer, wenn er mit anderen
in eine Zentrifuge gerit. Das uns bekannte Weltall ist das groBte Beispiel
dafiir: die Schwer- und Strahlungskraft ordnet alle Kérper, die zu ihm
gehoren. Dem aber ist beim Menschen nicht so. Er ist unruhig, er sucht
wie ein Hund, der schniiffelt, er iibernimmt oder vernachléssigt sich.
Diejenigen sind selten, die man als ausgewogen empfindet, und schon
dieses Wort weist wieder auf das Korperliche und SchwereméBige hin.
Entweder ist der Mensch in sich und in bezug auf die Umwelt falsch
gebaut, oder aber die Unruhe gehdrt zu ihm, und deren unertriglichste
und unverstdndlichste Form ist das Bose. Dessen Triebkraft und Ziel-
sicherheit scheint oft weit iiber dem zu liegen, was wir dem Guten im
allgemeinen und dem guten Menschen im einzelnen zutrauen. Zunichst
aber begreifen wir weder die Unruhe noch das Bose. Beides haben wir
zu tragen, indem wir damit und darin leben. Alle Formen der Religion
leben davon, daB sie von dieser Frage ausgehen und auf sie zu antworten
versuchen.



Allmacht — Macht — Ohnmacht 251

Wie michtig ist der Glaube? An dreierlei kann man versuchen, sich
das zu verdeutlichen. Erstens vermag er da, wo es an wiirdigen Auf-
gaben mangelt, eine solche nicht nur anzubieten, sondern auch als ver-
bindlich hinzustellen. Das grofte Beispiel ist, was Jesus gefordert hat:
nicht das Reich der Menschen, sondern das Reich Gottes, zu bauen und
als wie dringend Jesus das empfunden und gefordert hat, erkennt man
daraus, daB er, als der Kiinder dieses Reiches, sich als Menschensohn
bezeichnet hat; andere Beispiele sind das Rote Kreuz, der Vélkerbund,
die Vereinigung aller Proletarier. Zweitens vermag der Glaube bisher
unbekannte Krifte zu wecken und zu lenken. Jeder, der in Gefahr war
oder andere in Gefahr sah, weil3, wie seine Krifte wachsen, wie sehr er
sich dariiber wundert, was alles er aus sich herausholen kann — wieder
ein Beleg dafiir, wie sehr Unsichtbares an Sichtbares gebunden ist:
herausholen. Diese Krifte kénnen im einzelnen wirken, besonders deut-
lich etwa bei den Forschern, die sich in ihrer Aufgabe leben sahen, etwa
Robert Koch. Sie kénnen oft aber auch nur dadurch wirksam werden,
daB viele einzelne sich verbinden: lehret alle Vélker; Proletarier aller
Lander vereinigt euch! Und viele fiithlen sich erst in einer solchen Glau-
bens- oder Gesinnungsgemeinschaft lebendig und stark. Drittens kann
der Glaube ein Vakuum dafiir schaffen, daB ein Machtiger aufsteht und
die Macht iibernimmt, die das Vakuum braucht, um aufgefiillt zu wer-
den. Die Fiihrer der Sklavenaufstinde, tiberhaupt aller Aufstinde lassen
es erkennen: Markion, Franziskus, Luther, Johannes XXIII.; Diderot,
Voltaire, Kant, Nietzsche; die Plebejer, Demokraten, Sozialisten. Wo
Menschen nicht hinreichen, das Vakuum aufzufiillen, ruft man das
Ubermenschliche und Uberirdische herbei: Gott, Teufel, Weltgeist. Da-
mit taucht erneut die Frage auf: wieso wirken Gott, Teufel, Weltgeist in
dieser Korperwelt, in diesen Menschen? Weshalb lassen sie sie nicht
sein, was sie sind?

Eine letzte Frage: weshalb Abstraktion? Deswegen, weil wir sonst
mit der Vielfalt der Dinge und Erfahrungen nicht zurechtkommen. Die
Abstraktion ist der Sieg des Einfachen iiber das Vielfiltige, des Nahen
iiber das Ferne, des Tiefen iiber das Hohe; sie ist die Notwehr des
Beschrinkten gegen das relativ oder absolut Unbeschriankte. Aber man
mul wissen, dall dieses Rithmenswerte und Erhebende zugleich Gefahren
in sich birgt: die Gefahr des Irrtums und die Versuchung zum MiBbrauch.

Beides wurzelt darin, daB nicht alles einbezogen wird, was ein-
bezogen sein muf}, wenn man richtig abstrahieren will. Wer tiber Zahlen
spricht und nur die positiven ganzen Zahlen oder nur die reellen kennt,



252 Allmacht — Macht — Ohnmacht

urteilt voreilig und falsch. Wer tiber Rom spricht, ohne vom Kolosseum
und von St. Peter zu wissen, ist unzustdndig. Deswegen kénnen unsere
Urteile auf Grund von Abstraktionen immer nur vorldufig sein, etwas,
wogegen wir uns wehren, weil es uns im Innersten unsicher und bedroht
macht. Aber den Irrtum kénnen wir nicht ausschalten, weil wir endlich
sind, und auch der Glaube hilft nur auf Zeit.

Den Irrtum kénnte man ertragen, weil er unaufhebbar ist, den Mif3-
brauch dagegen mull man verwerfen, weil er vermeidbar und deswegen
verwerflich ist. Aber wie leicht ist es, mit Hilfe von Abstraktem zu ver-
fithren. Man kann sich darauf verlassen, dal3 jeder etwas anderes unter
einem gegebenem Begriff versteht, weil jeder ihn aus dem Konkreten
herleitet, das nur ihm zugénglich ist. Man denke an Gott, Ehre, Siinde;
an Erlosung, Begnadung, Heil; an Volk, Vaterland, Gemeinschaft; an
Elend, Not, Armut; an Betrug, Ausbeutung, Knechtung. Wenn es eine
Gelegenheit gibt, wo der iiberlegene Geist sich genieBen und andere
gebrauchen kann, dann ist es diese: den MiBbrauch der Abstraktion.

Deswegen kann nicht dringlich genug gefordert werden, daB gleichen
Schrittes mit der Abstraktion die Konkretisierung geht oder lduft oder
einherstiirmt, oder auch, zu Zeiten, steht oder ruht. Wer nicht jederzeit
imstande ist, aus dem Abstrakten in das Konkrete zu gehen, verdient es
nicht, gehort und ernstgenommen zu werden. Wenn es eine Siinde gibt,
an der unsere Zeit leidet, dann eben diese, ob in Staat oder Kirche, ob
in Theorie oder Praxis, ob als Waffe zum Angriff oder zur Verteidigung.

Die relative Macht und Ohnmacht der Abstraktion treiben immer
wieder dazu, den absoluten Begriff der Allmacht zu durchdenken, trotz
des schon eingeschlossenen Wissens, dal man an ihm scheitern wird.



	Allmacht - Macht - Ohnmacht

