Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Die Religionskritik des frihem Marx und der christliche Glaube
Autor: Brechtken, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEF BRECHTKEN

Die Religionskritik des frithen Marx
und der christliche Glaube

Einleitung

«Fiir Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen be-
endigt, und die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritiky,
schreibt Karl Marx gleich zum Eingang seiner bereits 1843 verfalten
Schrift «Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung» .
Dies ist eine Feststellung, die sich nicht nur auf die Religionskritik
Feuerbachs aufstiitzt, sondern zugleich die eigene Weiterfithrung und
Vollendung von dessen materialistischer Destruktion des Hegelschen
Idealismus und der christlichen Religion vorwegnimmt, wie sie dann im
unmittelbar folgenden entwickelt wird. Zweifellos stellen die Einsichten
dieser Schrift «eine wichtige Etappe im ProzeB seines Ubergangs vom
Idealismus zum Materialismus» dar, wie die Herausgeber der Marx-
Engels-Werke behaupten 2, gleichwohl zeigt sich gerade dabei, daB3 mit
dem materialistischen Zurechtriicken der Verhiltnisse nicht nur die
Ungereimtheiten einer {iberspannten Metaphysik beseitigt werden, son-
dern sogleich wieder neue Fragen aufkommen. So beruft sich Marx in
dieser Schrift z. B. auf eine Philosophie, seine eigene «Philosophie» als
Kritik und Analyse der bestehenden Verhidltnisse, die keine sachgemiBe
Einordnung in das vorgegebene Schema des historischen Materialismus
finden kann, auBler daB sie «im Dienste der Geschichte steht» 3.

Dies gibt Anla zu der Frage, ob das nicht auch fiir die Religion
gilt, und das heilt: ob nicht die Marx’sche Religionskritik in diesem

1 Marx-EnGELs-Werke. Berlin 1956 ff. (abgekiirzt: MEW). Bd. 1, 378.
2 MEW 1, xxviI1, Vorwort.
3 MEW 1, 379.



Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube 225

Zusammenhang auf einem Vorurteil beruht, das Religion nur als Teil
einer iiberholten Metaphysik gelten 1i8t, nicht aber als Sache des
geschichtlich begriindeten Glaubens, der vielleicht ebenfalls «im Dienste
der Geschichte steht», jedoch nicht nur AusfluB vergangener Produk-
tionsverhiltnisse ist. Wir werden das im einzelnen priifen miissen.

1. Die Religionskritik des friihen Marx

Schon in dem 1842 verfaBten Zeitschriftartikel « Luther als Schieds-
richter zwischen Straull und Feuerbach» hatte Marx seine Stellung zur
Feuerbachschen Religionskritik zum Ausdruck gebracht. In dieser frithen
Zeit stellt Feuerbach fiir ihn eine derart uneingeschriankte Autoritdt
dar, daB er den «spekulativen Theologen und Philosophen» zur Er-
langung von Wahrheit und Freiheit keinen anderen Weg «als durch den
Feuer-bach» zeigen konnte. Denn «der Feuerbach ist das Purgatorium
der Gegenwart» *. Obwohl sich Marx spéiter aufgrund seiner eigenen Ein-
sichten in das wahre Wesen des Menschen von Feuerbach absetzen und
iiber ihn hinausgehen mufite, so bleibt doch der Feuerbachsche Mate-
rialismus, seine Umkehrung der metaphysisch-idealistischen Weltsicht,
so sehr die Grundlage seiner eigenen Kritik, daf er in der Schrift «Zur
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung» in voller Uber-
einstimmung mit Feuerbach als das « Fundament der irreligiésen Kritik»
herausstellen kann: «Der Mensch macht die Religion, die Religion macht
nicht den Menschen. Und zwar ist die Religion das SelbstbewuBtsein
und das Selbstgefiihl des Menschen, der sich selbst entweder noch nicht
erworben oder schon wieder verloren hat» 3.

Es muB nicht eigens betont werden, dal an dieser Stelle mit «Reli-
gion» nicht etwa nur das religiose Verhalten des Menschen, die Beziehung
etwa zum sog. absoluten Grund seiner selbst gemeint ist, die ja in der
Tat als menschliche Akte gesetzt sein kénnen, also vom Menschen «ge-
macht» werden; «Religion» impliziert vielmehr das Ganze, auch die
Inhalte und die fiir objektiv gehaltenen Voraussetzungen, kurz: die
ganze Welt der Religion und der Metaphysik, einschlieBlich und gerade
auch der «jenseitigen Welt» und Gott selbst. Marx iibernimmt also mit
der Feuerbachschen Kritik des Idealismus und der Religion nicht weniger
als dessen Atheismus. In diesem Sinne heiBit es spiter in der genannten
Schrift: «Die Kritik der Religion endet mit der Lehre, daBl der Mensch

+ MEW 1, 27.
s MEW 1, 378.

15



226 Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube

das hochste Wesen fiir den Menschen sei...» 6. Soweit Marx als Feuer-
bachianer.

Ohne eigentlich irgend etwas Wesentliches bei seinem Lehrmeister
in Frage zu stellen, nimmt Marx nun am Materialismus Feuerbachs eine
entscheidende Korrektur vor, ausgehend von der alles bestimmenden
Voraussetzung seiner Religionskritik: der Grundfrage nach dem Wesen
des Menschen. Wihrend Feuerbach vom Menschen «an sich» ausging,
von, seinem abstrakten Wesen, entdeckt Marx mit einem niichternen
Sinn fiir die Realitdt den eigentlichen Grund des ganzen Elends des
Menschen in seiner sozial-politischen Lage. Er setzt sich damit von
Feuerbach ab, indem er dessen Konzeption an der Wirklichkeit miB3t
und konkretisiert, und stellt fest: «Aber der Mensch, das ist kein ab-
straktes, auBer der Welt hockendes Wesen. Der Mensch, das ist die
Welt des Menschen, Staat, Sozietidt» 7. Und dann die These Feuerbachs
iitber das Verhiltnis von Mensch und Religion entsprechend modifi-
zierend, fiigt Marx hinzu: «Dieser Staat, diese Sozietdt produzieren die
Religion, ein verkehrtes Weltbewuf3tsein, weil sie eine verkehrte Welt
sind» 8.

Indem Marx damit die Entfremdung ihrer Metaphysik entkleidet
und vom vorgegebenen abstrakten « Wesen» des Menschen zuriickholt in
die reale Geschichte und so den Glauben an ihre Unvermeidbarkeit und
Notwendigkeit zerstort, begriindet er gleichwohl oder besser gerade da-
durch mitten im unleugbaren Elend vieler Menschen seiner Zeit, ange-
sichts der schlimmsten Not breiter Schichten der Gesellschaft, zugleich
ein neues Verhdltnis zum Dasein, einen neuen Lebensoptimismus. Denn
er kann das «wirkliche Gliick» ? anvisieren, weil er mit der neu gewon-
nenen Einsicht in die Voraussetzungen der Misere des Daseins sich nun
nicht mehr — wie Feuerbach — auf das akademische Geschift beschrinken,
die Gegebenheit der Religion als ein Unprodukt der uniiberholbaren
Unzuldnglichkeit des menschlichen Daseins erkldren muf3; er kann wesent-
lich mehr, ja geradezu alles: er kann aufkliren und bewuBt machen,
und zugleich kimpfen gegen eine alles Elend verursachende « Ordnung»,
verdndern und eine neue Welt schaffen. Dem von Marx bestimmten
Verhiltnis von Religion und Sein des Menschen entsprechend, ist dann
«der Kampf gegen die Religion ... mittelbar der Kampf gegen jene Welt,

s MEW 1, 385.
7 MEW 1, 378.
8 ebd.

9 MEW 1, 379.



Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube 227

deren geistiges Aroma die Religion ist» 1°. Es geht dabei also gar nicht
mehr um die Religion als solche, sie ist lingst uninteressant fiir das
Marx’sche Weltbild. Die Religion ist ndmlich nur der Indikator des
Elends der Menschheit, der unmenschlichen Zustdnde in Staat und
Gesellschaft, oder wie Marx sagt: «Die Religion ist der Seufzer der
bedringten Kreatur, das Gemiit einer herzlosen Welt, wie sie der Geist
geistloser Zustdnde ist. Sie ist das Opium des Volks» 1. Die Marx’sche
Theorie trifft die Religion im Grunde zweifach: sie beraubt sie ihrer
letzten Existenzberechtigung '? und gibt zugleich den AnstoB und die
Legitimation zu ihrer Vernichtung, und das, ohne ihr auch nur im
geringsten die Ehre zur Auseinandersetzung mit ihr als irgendwie gleich-
wertigem Partner geben zu miissen. Die Marx’sche Korrektur des Feuer-
bachschen Materialismus ist deshalb fiir jede Religion gefdhrlicher als
alle Atheismen je sonst, weil sie in direkter Konsequenz die Einheit von
Kritik und handfester Aktion, von «wissenschaftlichem» Atheismus und
Herstellung religionsloser Zustinde, kurz: die Einheit von Theorie und
Praxis impliziert. Der erste Akt ist allerdings — und das schlieBt eine
indirekte Wiirdigung der nicht an Praxis orientierten theoretischen
Leistung Feuerbachs ein — die «Kritik der Religion», die Entlarvung der
«Heiligengestalt der menschlichen Selbstentfremdung» 13. Sie «enttduscht
den Menschen, damit er denke, handle, seine Wirklichkeit gestalte wie
ein enttduschter, zu Verstand gekommener Mensch, damit er sich um
sich selbst und damit um seine wirkliche Sonne bewege» 4. Die eigent-
liche Aufgabe ist aber nun dariiber hinaus — und damit verli8t Marx
wesentlich die Position Feuerbachs — der Versuch, «die Wahrheit des
Diesseits zu etablieren» 3. Dies ist nun nicht einfach nur ein «zweiter»
Schritt, sondern in dem Sinne die Konsequenz aus seiner Analyse des
menschlichen Elends und seiner Vernebelung durch den «Heiligenschein»
der Religion ¢, daB} jetzt eine vollig neue Richtung fiir die Kritik ein-
geschlagen werden muB}. Und das heiBt fiir Marx: «Die Kritik des Him-

10 MEW 1, 378.

11 ebd.

12 Bei Feuerbach kann sie angesichts der wesentlichen Unzuldnglichkeit des
menschlichen Daseins vielleicht wenigstens eine gewisse positive Trostfunktion
behalten, auch wenn sie nicht mehr ist als zugleich Ergebnis und Verleugnung des
Elends.

13 MEW 1, 379.

14 ebd.

15 ebd.

16 ebd.



228 Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube

mels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik der Reli-
gion in die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der
Politik» 17. Und dies sei «zundchst die Aufgabe der Philosophie», sagt
Marx, und zwar einer Philosophie, «die im Dienste der Geschichte steht»,
wie es beildufig heilt 18,

2. Die Anwendung dieser Kritik in Deutschland

Das Marx’sche Programm in der ersten Dringlichkeitsstufe lautet
also kurz: Kritik der bestehenden rechtlich-politischen Verhiltnisse 1.
Dies gilt allgemein und eigentlich ohne Ausnahme. Es stellt sich aber
nun heraus, daB Marx die so definierte Aufgabe in seinem eigenen
Lande, in PreuBlen, in Deutschland, so nicht realisieren kann. Nicht,
daB es dort in Gesellschaft und Staat nichts zu kritisieren gébe, eher
umgekehrt. Deutschland ist fiir den Marx von 1843/44 im Vergleich mit
den modernen Vélkern in seiner unmittelbaren Nachbarschaft in einem
derart riickstindigen Zustand, daB es praktisch sinnlos wire, sich mit
den bestehenden Verhdltnissen, d. h. den Verhiltnissen von gestern im
internationalen MaBstab, zu beschédftigen, wenn man die Zukunft, also
die Emanzipation wahrhaft menschlicher Verhiltnisse von morgen im
Auge hat. Denn «wollte man an den deutschen status quo selbst an-
kniipfen, wenn auch in einzig angemessener Weise, d. h. negativ, immer
bliebe das Resultat ein Anachronismus», wie Marx meint. «Selbst die
Verneinung unserer politischen Gegenwart findet sich schon als be-
staubte Tatsache in der historischen Rumpelkammer der modernen
Vélker. Wenn ich die gepuderten Zépfe verneine, habe ich immer noch
die ungepuderten Zoépfe. Wenn ich die deutschen Zustinde von 1843

17 ebd.

18 ebd.

1% Dal3 an dieser Stelle die 6konomische Lage, also Wirtschaft und Produk-
tion als die «Basis» aller Realitit in der Sicht des spiteren Marx, noch nicht eigens
beriicksichtigt ist, braucht nicht zu aiberraschen. Marx steht erst am Anfang und
ist doch auf dem besten Weg zu seiner reifen Konzeption, wie die Erfassung des
wahren Wesens des Menschen, d. h. die Uberwindung des Feuerbachschen Mate-
rialismus zeigt. — DaB auch das 6konomische Problem an sich in dieser frithen
Zeit nicht im toten Winkel liegt, zeigt z. B. seine Analyse der Verhiltnisse in den
«nordamerikanischen Freistaaten» und hier sein Hinweis auf die negative Bedeu-
tung des «Privateigentums», das dort die Einheit von Staat und Gesellschaft ver-
hindere und so — trotz Freiheit in den politisch-rechtlichen Verhéaltnissen — die
«Emanzipation des wirklichen Menschen» unmdéglich mache (vgl. «Zur Juden-
frage»: MEW 1, 351 ff.).



Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube 229

verneine, stehe ich, nach franzosischer Zeitrechnung, kaum im Jahre
1789, noch weniger im Brennpunkt der Gegenwart» %°.

An dieser Haltung ist nicht so sehr interessant, wie Marx iiber
Deutschland denkt, bemerkenswert ist vielmehr die darin zum Aus-
druck gebrachte Konsequenz seines Denkens. Denn damit, dal Marx
seine neue iiber Feuerbach hinausgehende Konzeption nicht riicksichts-
los und um jeden Preis auf die realen Verhdltnisse auch in Deutschland
anwendet, demonstriert Marx — bewul3t oder nicht — das wahre Wesen
seines Denkens. Es vertritt keine iibergeschichtliche absolute Wahrheit,
die ein fiir allemal gilt, es gibt bei ihm keine Ansammlung von ewigen
Normen, keine neue Metaphysik, er hat nichts anderes als ein aus der
Analyse der vergangenen geschichtlichen Abldufe gewonnenes Schema
zum Verstdndnis des gegenwartigen Geschehens und zur Programmie-
rung der Zukunft. Der historische Materialismus stellt sich nicht auBer-
halb der Geschichte — wie etwa der dialektische Materialismus —, um
gleichsam von einem absoluten Standpunkt aus die Geschichte zu beur-
teilen; er geht in der Geschichte mit der Geschichte, so daB3 er nicht eine
Lehre ist, sondern eine Theorie, und im iibrigen wesentlich Mitvollzug
der Geschichte, also Praxis. Die einzige absolute Norm ist die Freiheit,
die wahre Menschlichkeit des Menschen. Und dies ist die uniiberholbare
Voraussetzung des Marx’schen Humanismus. Wenn Marx also jetzt in
bezug auf Deutschland sein eigenes Programm revidiert, dann heiBt das
nichts anderes, als um des unverriickbaren Zieles der menschlichen
Emanzipation willen Riicksicht nehmen auf die tatsdchlichen histo-
rischen Verhiltnisse, — und das, ohne sein urspriingliches Konzept
selbst in Frage zu stellen.

Marx geht nun, bestimmt durch die Einsicht in die Nutzlosigkeit
einer Kritik der bestehenden politischen und rechtlich-sozialen Verhélt-
nisse in Deutschland, nicht etwa zur direkten Religionskritik iiber, d. h.
zu Feuerbach zuriick, er richtet sich auf das, was in Deutschland am
fortschrittlichsten oder doch zumindest am wenigsten anachronistisch
ist: die Philosophie, die «deutsche Staats- und Rechts- Philosophiey 21
Marx ist sich bewuBt, daf er damit nicht eine Gegebenheit der «Erde» 2
zum Gegenstand seiner Kritik macht, wie es das Programm nach dem
urspriinglichen Konzept vorsieht. Die «deutsche Staats- und Rechts-
Philosophie» ist fiir ihn nur «Kopie», nicht das «Original» (sc. der realen

20 MEW 1, 379.
21 ebhd.
2z ebd.



230 Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube

Verhiltnisse in Deutschland) 23. Und diese Kopie ist nichts anderes als
die Philosophie Hegels, zumal seine Rechtsphilosophie. Dal Marx dessen
Philosophie tiberhaupt fiir wiirdig erachtet, anstelle der realen politischen
Verhiltnisse zum Gegenstand seiner Kritik gemacht zu werden, zeigt
eine Hochschidtzung an, die nicht nur darauf zuriickzufithren ist, daB
Marx urspriinglich Hegelianer war und Hegel selbst fiir einen grofen
Denker hielt, und nicht nur darauf, daB die Hegelsche Philosophie wie
nie sonst eine ganze Epoche lang Geist und Kultur einer ganzen Nation
und dariiber hinaus bestimmt hat; im Grunde ist es bei aller Kritik
vielleicht nichts weniger als die unbewul3te Bejahung von Hegels ideali-
stischer Bestimmung des Verhiltnisses von Denken und Sein, Philo-
sophie und Wirklichkeit, Idee und Realitit, Geist und Materie. Denn
wie anders konnte sich Marx in bezug auf Deutschland mit der Kritik
der Philosophie als der «Kopie» der rechtlich-politischen Verhiltnisse
begniigen, wenn nicht deshalb, weil auch er noch die «idealistische» Vor-
stellung gelten 1dBt, wonach das Denken die Wirklichkeit «denkt», d. h.
bestimmt, lenkt, weitertreibt und so im Denken schlieBlich «aufzu-
heben» trachtet.

Wie dem auch sei: selbst wenn man davon ausgehen muB, daB
sich hier die materialistische Geschichtsauffassung schon ganz durch-
gesetzt hat, so 1Bt sich «Kopie» doch nicht einfach nur als Abklatsch
der Realitdt verstehen. Denn ein solcher enthielte doch wohl keinen
geringeren « Anachronismus» als die realen Verhiltnisse selbst. Den aber
will Marx doch gerade iibergehen, er will sich auf etwas beziehen, das
relativ — also bezogen auf die politisch-rechtlichen Verhéltnisse in «fort-
schrittlichen» Lindern — kritikwiirdig ist. « Kopie» kann also nur fiir
etwas (hier: die «deutsche Staats- und Rechts-Philosophie») stehen, das
zwar — der materialistischen Grundauffassung entsprechend — aus den
bestehenden Verhiltnissen erwachsen ist, gleichwohl aber Denkmodelle,
Vorstellungen, Aufrisse und Konzeptionen umfaflt, die irgendwie exem-
plarisch und vor-bildlich, d. h. dem status quo verhaftet und doch zu-
gleich ihm schon voraus sind. Dennoch muf} beachtet bleiben, dal damit
die Philosophie Hegels oder genauer: «die deutsche Staats- und Rechts-
Philosophie» fiir Marx nichts weniger als fortschrittlich im eigentlichen
Sinne ist. Sie erhilt eine zwielichtige Position und ist allenfalls so «fort-
schrittlich» wie etwa — und das ist fiir eine Deutung des Marx’schen
Denkens unter dem Aspekt seiner Religionskritik besonders interessant —

23 ebd.



Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube 231

die « Revolution» Martin Luthers am Ende des Mittelalters. Denn Luther
habe «die Knechtschaft aus Devotion besiegt, weil er die Knechtschaft
aus Uberzeugung an ihre Stelle gesetzt hat. Er hat den Glauben an die
Autoritdt gebrochen, weil er die Autoritit des Glaubens restauriert hat.
Er hat die Pfaffen in Laien verwandelt, weil er die Laien in Pfaffen
verwandelt hat. Er hat den Menschen von der dulern Religiositét befreit,
weil er die Religiositdt zum innern Menschen gemacht hat. Er hat den
Leib von der Kette emanzipiert, weil er das Herz in Ketten gelegt» %
hat.

3. Das Problem der zwei Philosophien

Wir fragen nun nicht weiter nach der Struktur der Marx’schen
Religionskritik an sich, nachdem wir festgestellt haben, daB seine Kritik
der Religion — die Feuerbachsche Analyse, Aufklirung und materiali-
stische Zurechtriickung der Verhiltnisse voraussetzend — die Religion
als solche ganz und gar abseits liegen 146t und sich in voller Konsequenz
aus seinem eigenen gesellschaftlich-politisch konkretisierten und ge-
schichtlich verfaften Materialismus in die Kritik der Erde, des Rechts
und der Politik «verwandelt». Und wir sehen zunichst erst recht keinen
AnlaB mehr, nach einer zsolierten Religionskritik bei Marx zu fragen,
nachdem wir in bezug auf Deutschland die weitere Modifikation seiner
Kritik kennengelernt haben: die Wendung oder Riickwendung von der
Kritik der realen Verhidltnisse zur Kritik von Denkinhalten und Vor-
stellungen, wie sie in der Hegelschen Staats- und Rechtsphilosophie als
in gleicher Weise kritikwiirdig gegeben sind — nach Marx wenigstens.
Wir kénnten vielmehr das Ergebnis schematisieren, auf den Nenner des
historischen Materialismus bringen und sagen, dal3 zwischen Basis und
Uberbau zu unterscheiden sei, wonach die Basis, eben als rein materielle
Gegebenheit, als «materielle Tatigkeit», «materieller Verkehr der Men-
schen» und als «materielle Produktion», den «wirklichen Lebensproze3»
darstellt, wie Marx es nennt %, wihrend Religion und Metaphysik als
BewuBtseinsinhalte den sog. Uberbau darstellen, der aus der Basis her-
vorgeht. Diese, nidmlich «die Moral, Religion, Metaphysik und sonstige
Ideologie und die ihnen entsprechenden BewuBtseinsformen», wie Marx
aufzihlt, «behalten hiermit nicht linger den Schein der Selbstindigkeit.

2+ MEW 1, 386.
25 Vgl. «Die deutsche Ideologie», in: MEW 3, 25 ff,



232 Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube

Sie haben keine Geschichte, sie haben keine Entwicklung, sondern die
ihre materielle Produktion und ihren materiellen Verkehr entwickelnden
Menschen dndern mit dieser ihrer Wirklichkeit auch ithr Denken und die
Produkte ihres Denkens». Denn «nicht das BewuBtsein bestimmt das
Leben, sondern das Leben bestimmt das BewuBtsein» 26.

Dieses Schema vor Augen, miiten wir jetzt eher fragen, wo das
einzuordnen wire, was Marx die «Philosophie» nennt, auf die er sich in
bezug auf Deutschland anstelle der politisch-rechtlichen Verhiltnisse
richtet: «die deutsche Staats- und Rechts-Philosophier. Marx selbst
unterscheidet zwischen «Original» und «Kopie». Wenn man nun davon
ausgehen muB, daB «Original» fiir den «status quo» im unmittelbar fol-
genden Absatz 27 steht, also fiir «unsere politische Gegenwart» und fiir
die «deutschen Zustinde von 1843», so ist klar, da}3 sich nach unserem
Schema vom historischen Materialismus diese Gegebenheiten als solche
nicht einfach nach «unten», also in den Bereich der Basis einordnen
lassen. Nach der bereits genannten Bestimmung in der «Deutschen
Ideologie» ?® bestehen sie zwar wesentlich aus Elementen des «wirklichen
Lebensprozesses», also der «materiellen Produktion», der «materiellen
Téatigkeit», des «materiellen Verkehrs» und des «materiellen Verhaltens»
von «wirklichen, wirkenden Menschen, wie sie bedingt sind durch eine
bestimmte Entwicklung ihrer Produktivkrifte und des denselben ent-
sprechenden Verkehrs» 2, gleichwohl darf nicht iibersehen werden, daf
nach Marx «die gesellschaftliche Gliederung und der Staat ... bestdndig
aus dem Lebensproze3 bestimmter Individuen hervor(gehen)» 3° und daf3
Marx folgerichtig nicht nur Moral, Religion und Metaphysik zur «geistigen
Produktion» und d. h. zum «direkten Ausflu ihres materiellen Verhal-
tens» rechnet, sondern auch die «Sprache der Politik, der Gesetze» 3L

26 ebd. MEW 3, 26/27. — Es ist natiirlich hinzuzufiigen, daB3 die genannte
Aufzihlung so nicht vollstindig ist und auch eine ungeléste Problematik enthilt,
was die Aufteilung auf Basis und Uberbau betrifft. Vgl. dazu schon die Ausfithrungen
in « Deutsche Ideologie» aus MARX-ENGELs-Werke 3, 25 ff. im Haupttext mit dem,
was als «im Manuskript gestrichen» in der FuBnote steht, S. 25/26. — Das so an-
visierte Problem braucht uns hier jedoch nicht weiter zu beschiftigen.

21 Vgl. MEW 1, 379, Absatz 4.

28 Vgl. MEW 3, 25 f.

29 ebd. MEW 3, 26.

30 ebd. MEW 3, 25.

31 ebd. MEW 3, 26. — DaB3 Marx in seinem Manuskript einen Text gestrichen
hat, der die «gesellschaftliche und politische Organisation» noch auf die Seite der
Vorstellungen produzierenden «wirklichen Verhdltnisse und Betatigung, ihrer Pro-



Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube 233

Wie dem auch sei: es diirfte dagegen wohl eindeutig feststehen, dal3
die aus den Zustinden in Deutschland erwachsene Philosophie, die
«deutsche Staats- und Rechts-Philosophien, als «Kopie» der politisch-
rechtlichen Zustinde in diesem Lande, problemlos in den Uberbau ein-
zuordnen ist, und das heiBlt, daB sie — wie die «Moral, Religion, Meta-
physik und sonstige Ideologie und die ihnen entsprechenden BewulBt-
seinsformen» — nicht selbstindig wire, keine eigene Geschichte und keine
Entwicklung hitte 32. Die Philosophie, auch die «deutsche Staats- und
Rechts-Philosophie» und das heit auch und gerade die Philosophie des
groBen Hegel, ist nichts anderes als ein AusfluB, ein Ergebnis, eine AuBe-
rung der Art und Weise, wie hier und jetzt die elementaren Produktiv-
krifte am Werk sind. Nach dem Konzept des historischen Materialismus
ist sie abgeleitet, sekunddr, eine Folgeerscheinung, nicht jedoch eine
selbstindige, nach eigenen Gesetzen des Denkens und des Geistes wirk-
liche Gegebenheit. Auch geschichtlich gesehen ist sie nicht aus eigener
Tradition und Herkunft bestimmt, sondern nur Widerschein der Ge-
schichte der «materiellen Produktiony.

So weit, so gut. Bis hierher gibt es eigentlich keine neuen Fragen
und Probleme, vom historischen Materialismus bzw. der materialistischen
Geschichtsauffassung her gesehen. Was aber, so miissen wir jetzt fragen,
ist dasjenige, was Marx selbst betreibt? Was fiir eine «Philosophie» ist
das, «die im Dienste der Geschichte steht» und deren «Aufgabe» es sein
soll, «die Selbstentfremdung in ihren unheiligen Gestalten zu entlarveny,
«nachdem die Heiligengestalt der menschlichen Selbstentfremdung ent-
larvt ist» 337

Zunichst ist klar, daB sich diese Philosophie in der Weise positiv
von aller Philosophie als «Kopie» der bestehenden Verhiltnisse abhebt,
daB sie einen — offenbar unverduBerlichen — Akt im ProzeB der Reali-
sierung wirklich menschlicher Verhiltnisse darstellt. Noch vor der «Auf-
gabe der Geschichte», «die Wahrheit des Diesseits zu etablieren», steht

duktion, ihres Verkehrs ...» stellte, unterstreicht die Richtigkeit unserer Deutung
an dieser Stelle Vgl. MEW 3,25 {. (Fulnote).

32 ebd. MEW 3, 26 {.

33 MEW 1, 379. — Hier ist darauf hinzuweisen, daf3 wir diese «Philosophie»
an der wichtigsten Stelle der Religionskritik des frithen Marx so ernst nehmen,
wie sie offenbar gemeint ist. Wir nehmen also keine Riicksicht auf die spdter von
Marx selbst anvisierte Uberwindung der Philosophie als selbstindiger Sache (vgl.
«Deutsche Ideologie», MEW 3, 27), weil wir meinen, dal diese Aufhebung der
Philosophie sich auch bei Marx nicht rechtfertigen 14B8t. Die entsprechende Dar-
stellung und Begriindung mul einer weiteren Arbeit vorbehalten bleiben.



234 Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube

die «Aufgabe der Philosophie», «die Selbstentfremdung in ihren unheiligen
Gestalten zu entlarven». Freilich ist dies kein selbstdndiges, akade-
misches, interessefreies Unternehmen, diese Philosophie hat sich ein- und
unterzuordnen, sie steht ndmlich «im Dienste» jener Geschichte, deren
Aufgabe es sein soll, «die Wahrheit des Diesseits zu etablieren». Die
Forderung, die Philosophie Wirklichkeit werden zu lassen, 18t sich also
offenbar nicht durch spontane Aktion erfiillen, die Praxis braucht die
Vermittlung durch die Theorie einer Philosophie als Kritik.

So selbstverstindlich diese Zuordnung von Theorie und Praxis an
sich auch sein mag, so bemerkenswert ist andererseits doch, dal Marx
diese Kritik eine «Philosophie» nennt. Wenn man diesen Terminus nicht
leichtfertig einschmelzen will — was sich wohl kaum rechtfertigen 1dBt,
allein, schon angesichts des umfangreichen, durch und durch «philo-
sophischen» Werks zumal des frithen Marx —, danp steht er wohl mit
Recht fiir ein Unternehmen des Denkens, das weder «kopierende» Wieder-
gabe des Bestehenden darstellt noch einfach nur vordergriindige, inter-
essebestimmte tageskritische Anmerkungen enthilt; « Philosophie» steht
hier wohl - im Gegensatz zur «Spekulation» der Hegelschen Rechts-
philosophie — fiir eine intellektuelle Leistung, die die Wirklichkeit auf
thre Wahrheit hin durchdringt -- was denn sonst? Natiirlich geschieht
hier nichts unabhingig von der «Basis», ja der Widerspruch der be-
stehenden politisch-rechtlichen Verhiltnisse und der wirklich waltenden
Lebensprozesse treibt die Kritik und die Auseinandersetzung ja gerade
hervor. Dennoch ist es eine kritische Infragestellung nach MaBstdben,
die nicht aus dem derzeitigen Stand der materiellen Lebensprozesse und
Produktionsverhiltnisse herauswachsen koénnen. Die Marx’'sche Kritik
von Erde, Recht und Politik ist vielmehr deshalb «Philosophie», weil sie
an Wahrheit orientiert ist und zwar nach Prinzipien, die — wenn nicht
metaphysisch - so doch zumindest geschichtlich ausgewiesen sind und
so gerechtfertigt erscheinen. Wie anders 148t sich z. B. iberhaupt seine
Entlarvung der «Heiligengestalt der menschlichen Selbstentfremdung»
und dann der politisch-rechtlichen Scheinordnung realisieren, wenn
nicht auf dem fraglosen Fundament und im Namen eines Humanismus,
der durch die Menschheitsgeschichte grundgelegt und gefestigt ist, und
zwar in der Weise, daBl selbst das radikale Prinzip des Marx’schen
Humanismus gar nicht so neu und ldngst nicht so provokativ klingt,
wie es wohl urspriinglich gemeint war, wenn es heit: «Die Kritik der
Religion endet mit der Lehre, daB der Mensch das héchste Wesen fiir
den Menschen sei, also mit dem kategorischen Imperativ, alle Verhilt-



Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube 235

nisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknech-
tetes, ein verlassenes, ein verachtliches Wesen ist ...» 3%,

4. Die Frage nach einer Rritischen Glaubens-« Religion»

Eine so bestimmte « Philosophie» heiBt uns — gerade im Zusammen-
hang der Religionskritik — noch einmal zuriickfragen nach dem eigent-
lichen Wesen der Religion. Marx hat recht: soweit und solange Religion
nichts anderes wire als das Postulat einer «jenseitigen Welt» und die
Fixierung eines weltfliichtigen BewuBtseins auf ein «Leben danach», so-
weit ist sie das Produkt einer verfilschten, miBbrauchten und schola-
stisch erstarrten Metaphysik, ein «verkehrtes WeltbewuBtsein», ein Aus-
druck der «Selbstentfremdung» des Menschen und schlieBlich ein «all-
gemeiner Trost- und Rechtfertigungsgrund», wobei an dieser Stelle nicht
eigens entschieden werden soll, ob dies tatsichlich der Widerschein des
politisch-rechtlichen und sozialen Elends ist, also das SelbstbewuBtsein
des irdisch betrogenen Menschen darstellt. Und niemand wird aufrich-
tigerweise bestreiten wollen, daf3 z. B. das spite Christentum, wie Marx
es angetroffen hat, dogmatisch erstarrt und ohne Mut zur Riickbesin-
nung auf das urspriingliche biblische Glaubens-Ethos, diese Theorie der
Religion und ihre Kritik von sich aus weitgehend rechtfertigt.

In dem Sinne aber, wie Marx hier eine «Philosophie» bemiiht, um
die entsprechend notwendige Durchleuchtung der Tatbestinde auf ihre
wahre Wirklichkeit hin von Grund auf vorzunehmen und so — offenbar
unter stillschweigender Berufung auf geschichtlich vorgegebene ethische
Postulate und Imperative — die Humanisierung des politisch-gesellschaft-
lichen Lebens einzuleiten, muf3 sich derjenige, der Einsicht gewonnen
hat in das lebensbejahende und gesellschaftskritische Ethos des urspriing-
lichen Christentums, nun niichtern fragen, ob er sich nicht gerade aus
dem Glauben heraus an der Marx’schen «Philosophie» der Aufklirung
und Kritik beteiligen muB, und das gerade dann, wenn er weil3, daB
sein «Humanismus» geschichtlich besser aufgehoben und d. h. paradig-
matisch belegt und durch eine lange «Nachfolge»-Tradition wirklich
praktizierter Menschenliebe und Gesellschaftskritik ausgewiesen ist:
Jesus von Nazareth, Franz von Assisi, Martin Luther King, Camilo
Torres ..., um nur einige Stationen zu nennen.

Dartiber hinaus aber ist der Glaubende auf eine alles entscheidende

3+ MEW 1, 385.



230 Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube

Weise im Vorteil: sein (alle Gesellschaftskritik tragender) Humanismus
stiitzt sich ndmlich auf eine Geschichtsauffassung, die iiber die inner-
weltlich-kategoriale Interpretation und Bewéltigung der geschichtlichen
Abldufe hinaus einen Vorgriff der Hoffnung auf das «Ganze» leistet:
die Transzendenz der «absoluten Zukunft» 35. In fundamentaler Orien-
tierung an einer bestimmten geschichtlichen Gestalt, ndmlich Jesus
Christus, und geleitet durch dessen einmalige Realisierung und Dar-
stellung dieses Hoffnungsglaubens, sieht der Glaubende den wahren
«Grund» der Geschichte und der Existenz, seiner eigenen und der des
anderen, nicht im Menschen selbst verwahrt, sondern aufgehoben im
«Unendlichen», das wesentlich unverfiigbar bleibt und — bildhaft ge-
sprochen — eher von «aullen» kommt.

Diese wesenhaft eschatologische Geschichtsauffassung des Glaubens
verldBt sich also nicht auf die Eigendynamik der schopferischen Fahig-
keiten des rein innerweltlich orientierten Menschen, sie iiberantwortet
ihren Humanismus auch nicht einer mehr oder weniger zufilligen inter-
essebedingten Solidaritidt, sondern verbindet die Zukunft des Menschen
mit einer heilsgeschichtlichen Perspektive {iiber den innerweltlichen
Geschichtsablauf hinaus, im Vorgriff auf ein «anderes», das der Glau-
bende Gott nennt 3¢, und sichert so den humanistischen und entsprechend
gesellschaftskritischen Imperativ durch die Bindung der Menschenliebe
an den vertrauens- und hoffnungsvollen Daseinsentwurf auf die «ab-
solute Zukunft» hin, traditionell gesprochen: an die Gottesliebe.

Auch der Glaube steht damit im «Dienst der Geschichte», aber nicht
— wie die Marx’sche « Philosophie» — im Namen eben dieser Geschichte und
ihrer kategorial bestimmbaren «Ordnung», sondern unter dem radikalen
Vorbehalt der «hoffenden Offenheit auf das Ndherkommen der abso-
luten Zukunft» 37, im absoluten Aus-stand, d. h. im Aussein-auf zum je
immer bevorstehenden «Ganzen», dem «Unendlichenn.

Wenn nun der frazdsische Marxist R. Garaudy unter der Voraus-

35 Vgl. K. RAENER, Marxistische Utopie und christliche Zukunft des Men-
schen. In: Schriften zur Theologie VI (Einsiedeln 1965) 77-88, bes. 79 ff. — Zuerst
veroffentlicht in: Orientierung 29 (1965) 107-110. Spater abgedruckt in: GARAUDY-
MEeTz-RAHNER, Der Dialog oder Andert sich das Verhiltnis zwischen Katholizismus
und Marxismus? Reinbek bei Hamburg 1966 (Rowohlt Taschenbuch, 9-25).

36 Auf eine solche Artikulierung der Transzendenz der «absoluten Zukunft»
kommt es allerdings nicht an. Es bleibe eine ¢«sekundédre Frage», wie K. RAHNER
meint, «ob er (sc. der Mensch) dieses Wort verwendet oder nicht, auf diese Einheit
von absoluter Zukunft und Gott explizit reflektiert oder nicht» (a. a. O. 77).

37 K. RAHNER, a. a. 0. 77.



Die Religionskritik des {rithen Marx und der christliche Glaube 237

setzung eben dieses Verstdndnisses von der eschatologischen Geschichts-
auffassung des christlichen Glaubens einen — freilich abgrenzenden -
Vergleich zwischen dem christlichen und marxistischen Welt- und Selbst-
verstdndnis zieht, dann ist daran schon iiberraschend genug, daB nach
seiner Auffassung «wir Christen und Marxisten ... die Forderung nach
dem gleichen Unendlichen (erleben)», daB also auch der Marxist auf die
«absolute Zukunft» setzt und daB «diese zum Unendlichen hin gedffnete
Zukunft ... die einzige Transzendenz (ist), die wir Atheisten kennen» 38,

Noch erstaunlicher ist aber, dal3 der alles bestimmende Unterschied
allein in der ndheren Bestimmung des jeweiligen Verhiltnisses zur
absoluten Zukunft liegen soll: in der « Anwesenheit» bzw. « Abwesenheit»
des «gleichen Unendlichen» %. Denn wenn der Marxist nur deswegen die
eschatologische Geschichtsauffassung ablehnen muf3, weil «wir ... nicht
sagen (konnen): Als absolute Zukunft des Menschen ist Gott schon
anwesend, wir bewegen uns schon in ihm», also weil es um die Vermei-
dung der «Illusion einer GewiBheit» geht *°, dann wire hier wohl nur
noch ein letztes MiBverstindnis einer metaphysisch verfilschten Theo-
logie auszurdumen.

Wie aber, wenn dies nur ein Vorwand wire: wenn die marxistische
(hier: Garaudysche) zukunftsbezogene Transzendenz der « Abwesenheit»
doch nicht mehr besagte als nur die rein innergeschichtliche, also im
letzten doch unbegriindete Berufung auf den «Menschen» und nicht
mehr als die alte Fehleinschdtzung, «daf3 alles von ihm abhdngt, und
daB sich unsere ganze Geschichte und ihre Bedeutung im Verstand, im
Herzen und im Willen des Menschen und nirgendswo anders abspielt ...»#?
Dann wére der humanistische Imperativ mit seiner gesellschaftskritischen
Bestimmung wie bei Marx selbst in der Tat doch nur eine Sache, die
aus der Geschichte zu beziehen ist. Und dann wire er wohl besser im
Glauben und seiner transzendental-eschatologischen Geschichtsauffas-
sung untergebracht als in einer «Philosophie», die ihn weit weniger
absolut ausweisen kann und ihn stattdessen unreflektiert und erst recht
ohne Legitimation in einer auch noch materialistischen Geschichts-
auffassung mitschleppt.

38 R. GarauDpy, Vom Bannfluch zum Dialog. Ein Marxist zieht die SchluB-
folgerungen aus dem Konzil. In: GARAUDY-METZ-RAHNER, Der Dialog oder Andert
sich das Verhiltnis zwischen Katholizismus und Marxismus? Reinbek bei Ham-
burg 1966, 27-118, 89 ff. — Franzotsisch: De l’anathéme au dialogue. Paris 1965.

39 a.a. 0. 90.

40 a.a. 0. 91.

g a. 0. 90.



238 Die Religionskritik des frithen Marx und der christliche Glaube

LITERATUR

K. E. BockmUHL: Leiblichkeit und Gesellschaft. Studien zur Religionskritik und

I. FETSCHER:

Anthropologie im Frithwerk von Ludwig Feuerbach und Karl
Marx. Gottingen 1961.

Wandlungen der marxistischen Religionskritik. In: Concilium
2 (1966) 455-466.

R. GARAUDY - J. B. METz - K. RAuNER: Der Dialog oder Andert sich das Ver-

G. GIRARDI:

H. GOLLWITZER:

J. KADENBACH:
P. Cur. Lubpz:
P. MEINHOLD:
W. PosT:

M. REDING:

G. ROHRMOSER:

A. SCHAEFER:

J. SPLETT:

hiltnis zwischen Katholizismus und Marxismus? Reinbek bei
Hamburg 1966 (Rowohlt-Taschenbuch).

Marxismus und Christentum. Wien 1968.

Die marxistische Religionskritik und der christliche Glaube.
Miinchen 1965.

Das Religionsverstdndnis von Karl Marx. Miinchen-Paderborn-
Wien 1970.

Der Begriff der Religion bei Karl Marx und im Marxismus. In:
Monatsschrift fiir Pastoraltheologie 49 (1960) 268-276.

«Opium des Volkes»? Zur Religionskritik von Heinrich Heine
und Karl Marx. In: Monatsschrift fiir Pastoraltheologie 49 (1960)
161-176.

Kritik der Religion bei Karl Marx. Miinchen 1969.

Der Sinn des Marx’schen Atheismus. In: Universitas 16 (1961)
517-525.

Die Religionskritik von Karl Marx im Blickpunkt der Hegelschen
Religionsphilosophie. In: Neue Zeitschrift fiir systematische
Theologie 2 (1960) 44-63.

Praxis. Zur Religionskritik von Karl Marx. In: Zeitschrift far
Religions- und Geistesgeschichte 19 (1967) 127-139.

Das Christentum angesichts der marxistischen Religionskritik.
In: Stimmen der Zeit 93 (1968) 319-326.



	Die Religionskritik des frühem Marx und der christliche Glaube

