
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Die Religionskritik des frühem Marx und der christliche Glaube

Autor: Brechtken, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Brechtken

Die Religionskritik des frühen Marx
und der christliche Glaube

Einleitung

«Für Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen
beendigt, und die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik»,
schreibt Karl Marx gleich zum Eingang seiner bereits 1843 verfaßten
Schrift «Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie. Einleitung» 1.

Dies ist eine Feststellung, die sich nicht nur auf die Religionskritik
Feuerbachs aufstützt, sondern zugleich die eigene Weiterführung und

Vollendung von dessen materialistischer Destruktion des Hegeischen
Idealismus und der christlichen Religion vorwegnimmt, wie sie dann im
unmittelbar folgenden entwickelt wird. Zweifellos stellen die Einsichten
dieser Schrift «eine wichtige Etappe im Prozeß seines Übergangs vom
Idealismus zum Materialismus» dar, wie die Herausgeber der Marx-
Engels-Werke behaupten 2, gleichwohl zeigt sich gerade dabei, daß mit
dem materialistischen Zurechtrücken der Verhältnisse nicht nur die

Ungereimtheiten einer überspannten Metaphysik beseitigt werden,
sondern sogleich wieder neue Fragen aufkommen. So beruft sich Marx in
dieser Schrift z. B. auf eine Philosophie, seine eigene «Philosophie» als

Kritik und Analyse der bestehenden Verhältnisse, die keine sachgemäße

Einordnung in das vorgegebene Schema des historischen Materialismus
finden kann, außer daß sie «im Dienste der Geschichte steht» 3.

Dies gibt Anlaß zu der Frage, ob das nicht auch für die Religion
gilt, und das heißt: ob nicht die Marx'sche Religionskritik in diesem

1 MARX-ENGELS-Werke. Berlin 1956 ff. (abgekürzt: MEW). Bd. 1, 378.
2 MEW 1, xxvii, Vorwort.
3 MEW 1, 379.



Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube 225

Zusammenhang auf einem Vorurteil beruht, das Religion nur als Teil
einer überholten Metaphysik gelten läßt, nicht aber als Sache des

geschichtlich begründeten Glaubens, der vielleicht ebenfalls «im Dienste
der Geschichte steht», jedoch nicht nur Ausfluß vergangener
Produktionsverhältnisse ist. Wir werden das im einzelnen prüfen müssen.

7. Die Religionskritik des frühen Marx

Schon in dem 1842 verfaßten Zeitschriftartikel «Luther als Schiedsrichter

zwischen Strauß und Feuerbach» hatte Marx seine Stellung zur
Feuerbachschen Religionskritik zum Ausdruck gebracht. In dieser frühen
Zeit stellt Feuerbach für ihn eine derart uneingeschränkte Autorität
dar, daß er den «spekulativen Theologen und Philosophen» zur
Erlangung von Wahrheit und Freiheit keinen anderen Weg «als durch den

Feuer-bach» zeigen konnte. Denn «der Feuerbach ist das Purgatorium
der Gegenwart» 4. Obwohl sich Marx später aufgrund seiner eigenen
Einsichten in das wahre Wesen des Menschen von Feuerbach absetzen und
über ihn hinausgehen mußte, so bleibt doch der Feuerbachsche
Materialismus, seine Umkehrung der metaphysisch-idealistischen Weltsicht,
so sehr die Grundlage seiner eigenen Kritik, daß er in der Schrift «Zur

Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie. Einleitung» in voller
Übereinstimmung mit Feuerbach als das «Fundament der irreligiösen Kritik»
herausstellen kann: «Der Mensch macht die Religion, die Religion macht
nicht den Menschen. Und zwar ist die Religion das Selbstbewußtsein

und das Selbstgefühl des Menschen, der sich selbst entweder noch nicht
erworben oder schon wieder verloren hat» 5.

Es muß nicht eigens betont werden, daß an dieser Stelle mit «Religion»

nicht etwa nur das religiöse Verhalten des Menschen, die Beziehung
etwa zum sog. absoluten Grund seiner selbst gemeint ist, die ja in der

Tat als menschliche Akte gesetzt sein können, also vom Menschen
«gemacht» werden; «Religion» impliziert vielmehr das Ganze, auch die

Inhalte und die für objektiv gehaltenen Voraussetzungen, kurz: die

ganze Welt der Religion und der Metaphysik, einschließlich und gerade
auch der «jenseitigen Welt» und Gott selbst. Marx übernimmt also mit
der Feuerbachschen Kritik des Idealismus und der Religion nicht weniger
als dessen Atheismus. In diesem Sinne heißt es später in der genannten
Schrift: «Die Kritik der Religion endet mit der Lehre, daß der Mensch

4 MEW 1, 27.
5 MEW 1, 378.

15



226 Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube

das höchste Wesen für den Menschen sei...»6. Soweit Marx als Feuer-
bachianer.

Ohne eigentlich irgend etwas Wesentliches bei seinem Lehrmeister
in Frage zu stellen, nimmt Marx nun am Materialismus Feuerbachs eine

entscheidende Korrektur vor, ausgehend von der alles bestimmenden

Voraussetzung seiner Religionskritik: der Grundfrage nach dem Wesen

des Menschen. Während Feuerbach vom Menschen «an sich» ausging,

von seinem abstrakten Wesen, entdeckt Marx mit einem nüchternen
Sinn für die Realität den eigentlichen Grund des ganzen Elends des

Menschen in seiner sozial-politischen Lage. Er setzt sich damit von
Feuerbach ab, indem er dessen Konzeption an der Wirklichkeit mißt
und konkretisiert, und stellt fest: «Aber der Mensch, das ist kein
abstraktes, außer der Welt hockendes Wesen. Der Mensch, das ist die

Welt des Menschen, Staat, Sozietät» 7. Und dann die These Feuerbachs

über das Verhältnis von Mensch und Religion entsprechend
modifizierend, fügt Marx hinzu: «Dieser Staat, diese Sozietät produzieren die

Religion, ein verkehrtes Weltbewußtsein, weil sie eine verkehrte Welt
sind» 8.

Indem Marx damit die Entfremdung ihrer Metaphysik entkleidet
und vom vorgegebenen abstrakten «Wesen» des Menschen zurückholt in
die reale Geschichte und so den Glauben an ihre Unvermeidbarkeit und
Notwendigkeit zerstört, begründet er gleichwohl oder besser gerade
dadurch mitten im unleugbaren Elend vieler Menschen seiner Zeit,
angesichts der schlimmsten Not breiter Schichten der Gesellschaft, zugleich
ein neues Verhältnis zum Dasein, einen neuen Lebensoptimismus. Denn

er kann das «wirkliche Glück» 9 anvisieren, weil er mit der neu gewonnenen

Einsicht in die Voraussetzungen der Misere des Daseins sich nun
nicht mehr -wie Feuerbach - auf das akademische Geschäft beschränken,
die Gegebenheit der Religion als ein Unprodukt der unüberholbaren
Unzulänglichkeit des menschlichen Daseins erklären muß ; er kann wesentlich

mehr, ja geradezu alles: er kann aufklären und bewußt machen,
und zugleich kämpfen gegen eine alles Elend verursachende «Ordnung»,
verändern und eine neue Welt schaffen. Dem von Marx bestimmten
Verhältnis von Religion und Sein des Menschen entsprechend, ist dann
«der Kampf gegen die Religion mittelbar der Kampf gegen jene Welt,

6 MEW 1, 385.
7 MEW 1, 378.
8 ebd.
9 MEW 1, 379.



Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube 227

deren geistiges Aroma die Religion ist» 10. Es geht dabei also gar nicht
mehr um die Religion als solche, sie ist längst uninteressant für das

Marx'sche Weltbild. Die Religion ist nämlich nur der Indikator des

Elends der Menschheit, der unmenschlichen Zustände in Staat und
Gesellschaft, oder wie Marx sagt: «Die Religion ist der Seufzer der

bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlosen Welt, wie sie der Geist

geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium des Volks» u. Die Marx'sche
Theorie trifft die Religion im Grunde zweifach: sie beraubt sie ihrer
letzten Existenzberechtigung 12 und gibt zugleich den Anstoß und die

Legitimation zu ihrer Vernichtung, und das, ohne ihr auch nur im
geringsten die Ehre zur Auseinandersetzung mit ihr als irgendwie
gleichwertigem Partner geben zu müssen. Die Marx'sche Korrektur des Feuer-
bachschen Materialismus ist deshalb für jede Religion gefährlicher als

alle Atheismen je sonst, weil sie in direkter Konsequenz die Einheit von
Kritik und handfester Aktion, von «wissenschaftlichem» Atheismus und
Herstellung religionsloser Zustände, kurz: die Einheit von Theorie und
Praxis impliziert. Der erste Akt ist allerdings - und das schließt eine

indirekte Würdigung der nicht an Praxis orientierten theoretischen

Leistung Feuerbachs ein - die «Kritik der Religion», die Entlarvung der

«Heiligengestalt der menschlichen Selbstentfremdung»13. Sie «enttäuscht
den Menschen, damit er denke, handle, seine Wirklichkeit gestalte wie
ein enttäuschter, zu Verstand gekommener Mensch, damit er sich um
sich selbst und damit um seine wirkliche Sonne bewege» 14. Die eigentliche

Aufgabe ist aber nun darüber hinaus - und damit verläßt Marx
wesentlich die Position Feuerbachs - der Versuch, «die Wahrheit des

Diesseits zu etablieren» 15. Dies ist nun nicht einfach nur ein «zweiter»

Schritt, sondern in dem Sinne die Konsequenz aus seiner Analyse des

menschlichen Elends und seiner Vernebelung durch den «Heiligenschein»
der Religion 16, daß jetzt eine völlig neue Richtung für die Kritik
eingeschlagen werden muß. Und das heißt für Marx: «Die Kritik des Him-

10 MEW 1, 378.
11 ebd.
12 Bei Feuerbacb kann sie angesichts der wesentlichen Unzulänglichkeit des

menschlichen Daseins vielleicht wenigstens eine gewisse positive Trostfunktion
behalten, auch wenn sie nicht mehr ist als zugleich Ergebnis und Verleugnung des
Elends.

13 MEW 1, 379.
14 ebd.
15 ebd.
16 ebd.



228 Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube

mels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik der Religion

in die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der
Politik» 17. Und dies sei «zunächst die Aufgabe der Philosophie», sagt
Marx, und zwar einer Philosophie, «die im Dienste der Geschichte steht»,
wie es beiläufig heißt18.

2. Die Anwendung dieser Kritik in Deutschland

Das Marx'sche Programm in der ersten Dringlichkeitsstufe lautet
also kurz: Kritik der bestehenden rechtlich-politischen Verhältnisse19.
Dies gilt allgemein und eigentlich ohne Ausnahme. Es stellt sich aber

nun heraus, daß Marx die so definierte Aufgabe in seinem eigenen
Lande, in Preußen, in Deutschland, so nicht realisieren kann. Nicht,
daß es dort in Gesellschaft und Staat nichts zu kritisieren gäbe, eher

umgekehrt. Deutschland ist für den Marx von 1843/44 im Vergleich mit
den modernen Völkern in seiner unmittelbaren Nachbarschaft in einem

derart rückständigen Zustand, daß es praktisch sinnlos wäre, sich mit
den bestehenden Verhältnissen, d. h. den Verhältnissen von gestern im
internationalen Maßstab, zu beschäftigen, wenn man die Zukunft, also

die Emanzipation wahrhaft menschlicher Verhältnisse von morgen im
Auge hat. Denn «wollte man an den deutschen status quo selbst

anknüpfen, wenn auch in einzig angemessener Weise, d. h. negativ, immer
bliebe das Resultat ein Anachronismus», wie Marx meint. «Selbst die

Verneinung unserer politischen Gegenwart findet sich schon als

bestaubte Tatsache in der historischen Rumpelkammer der modernen
Völker. Wenn ich die gepuderten Zöpfe verneine, habe ich immer noch
die ungepuderten Zöpfe. Wenn ich die deutschen Zustände von 1843

17 ebd.
18 ebd.
19 Daß an dieser Stelle die ökonomische Lage, also Wirtschaft und Produktion

als die « Basis » aller Realität in der Sicht des späteren Marx, noch nicht eigens
berücksichtigt ist, braucht nicht zu überraschen. Marx steht erst am Anfang und
ist doch auf dem besten Weg zu seiner reifen Konzeption, wie die Erfassung des
wahren Wesens des Menschen, d. h. die Überwindung des Feuerbachschen
Materialismus zeigt. — Daß auch das ökonomische Problem an sich in dieser frühen
Zeit nicht im toten Winkel liegt, zeigt z. B. seine Analyse der Verhältnisse in den
«nordamerikanischen Freistaaten» und hier sein Hinweis auf die negative Bedeutung

des «Privateigentums», das dort die Einheit von Staat und Gesellschaft
verhindere und so — trotz Freiheit in den politisch-rechtlichen Verhältnissen — die
«Emanzipation des wirklichen Menschen» unmöglich mache (vgl. «Zur Judenfrage»:

MEW 1, 351 ff.).



Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube 229

verneine, stehe ich, nach französischer Zeitrechnung, kaum im Jahre
1789, noch weniger im Brennpunkt der Gegenwart» 20.

An dieser Haltung ist nicht so sehr interessant, wie Marx über
Deutschland denkt, bemerkenswert ist vielmehr die darin zum
Ausdruck gebrachte Konsequenz seines Denkens. Denn damit, daß Marx
seine neue über Feuerbach hinausgehende Konzeption nicht rücksichtslos

und um jeden Preis auf die realen Verhältnisse auch in Deutschland
anwendet, demonstriert Marx - bewußt oder nicht - das wahre Wesen

seines Denkens. Es vertritt keine übergeschichtliche absolute Wahrheit,
die ein für allemal gilt, es gibt bei ihm keine Ansammlung von ewigen
Normen, keine neue Metaphysik, er hat nichts anderes als ein aus der

Analyse der vergangenen geschichtlichen Abläufe gewonnenes Schema

zum Verständnis des gegenwärtigen Geschehens und zur Programmierung

der Zukunft. Der historische Materialismus stellt sich nicht außerhalb

der Geschichte - wie etwa der dialektische Materialismus -, um
gleichsam von einem absoluten Standpunkt aus die Geschichte zu
beurteilen ; er geht in der Geschichte mit der Geschichte, so daß er nicht eine

Lehre ist, sondern eine Theorie, und im übrigen wesentlich Mitvollzug
der Geschichte, also Praxis. Die einzige absolute Norm ist die Freiheit,
die wahre Menschlichkeit des Menschen. Und dies ist die unüberholbare

Voraussetzung des Marx'schen Humanismus. Wenn Marx also jetzt in
bezug auf Deutschland sein eigenes Programm revidiert, dann heißt das

nichts anderes, als um des unverrückbaren Zieles der menschlichen

Emanzipation willen Rücksicht nehmen auf die tatsächlichen
historischen Verhältnisse, - und das, ohne sein ursprüngliches Konzept
selbst in Frage zu stellen.

Marx geht nun, bestimmt durch die Einsicht in die Nutzlosigkeit
einer Kritik der bestehenden politischen und rechtlich-sozialen Verhältnisse

in Deutschland, nicht etwa zur direkten Religionskritik über, d. h.

zu Feuerbach zurück, er richtet sich auf das, was in Deutschland am
fortschrittlichsten oder doch zumindest am wenigsten anachronistisch
ist: die Philosophie, die «deutsche Staats- und Rechts-Philosophie))21.
Marx ist sich bewußt, daß er damit nicht eine Gegebenheit der «Erde» 22

zum Gegenstand seiner Kritik macht, wie es das Programm nach dem

ursprünglichen Konzept vorsieht. Die «deutsche Staats- und Rechts-

Philosophie» ist für ihn nur «Kopie», nicht das «Original» (sc. der realen

2° MEW 1, 379.
21 ebd.
22 ebd.



230 Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube

Verhältnisse in Deutschland) 23. Und diese Kopie ist nichts anderes als

die Philosophie Hegels, zumal seine Rechtsphilosophie. Daß Marx dessen

Philosophie überhaupt für würdig erachtet, anstelle der realen politischen
Verhältnisse zum Gegenstand seiner Kritik gemacht zu werden, zeigt
eine Hochschätzung an, die nicht nur darauf zurückzuführen ist, daß

Marx ursprünglich Hegelianer war und Hegel selbst für einen großen
Denker hielt, und nicht nur darauf, daß die Hegeische Philosophie wie
nie sonst eine ganze Epoche lang Geist und Kultur einer ganzen Nation
und darüber hinaus bestimmt hat; im Grunde ist es bei aller Kritik
vielleicht nichts weniger als die unbewußte Bejahung von Hegels
idealistischer Bestimmung des Verhältnisses von Denken und Sein,
Philosophie und Wirklichkeit, Idee und Realität, Geist und Materie. Denn
wie anders könnte sich Marx in bezug auf Deutschland mit der Kritik
der Philosophie als der «Kopie» der rechtlich-politischen Verhältnisse

begnügen, wenn nicht deshalb, weil auch er noch die «idealistische»
Vorstellung gelten läßt, wonach das Denken die Wirklichkeit «denkt», d. h.

bestimmt, lenkt, weitertreibt und so im Denken schließlich «aufzuheben»

trachtet.
Wie dem auch sei: selbst wenn man davon ausgehen muß, daß

sich hier die materialistische Geschichtsauffassung schon ganz
durchgesetzt hat, so läßt sich «Kopie» doch nicht einfach nur als Abklatsch
der Realität verstehen. Denn ein solcher enthielte doch wohl keinen

geringeren «Anachronismus» als die realen Verhältnisse selbst. Den aber

will Marx doch gerade übergehen, er will sich auf etwas beziehen, das

relativ - also bezogen auf die politisch-rechtlichen Verhältnisse in
«fortschrittlichen» Ländern - kritikwürdig ist. «Kopie» kann also nur für
etwas (hier: die «deutsche Staats- und Rechts-Philosophie») stehen, das

zwar - der materialistischen Grundauffassung entsprechend - aus den

bestehenden Verhältnissen erwachsen ist, gleichwohl aber Denkmodelle,
Vorstellungen, Aufrisse und Konzeptionen umfaßt, die irgendwie
exemplarisch und vor-bildlich, d. h. dem status quo verhaftet und doch
zugleich ihm schon voraus sind. Dennoch muß beachtet bleiben, daß damit
die Philosophie Hegels oder genauer: «die deutsche Staats- und Rechts-
Philosophie» für Marx nichts weniger als fortschrittlich im eigentlichen
Sinne ist. Sie erhält eine zwielichtige Position und ist allenfalls so
«fortschrittlich» wie etwa - und das ist für eine Deutung des Marx'schen
Denkens unter dem Aspekt seiner Religionskritik besonders interessant -

23 ebd.



Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube 231

die «Revolution.» Martin Luthers am Ende des Mittelalters. Denn Luther
habe «die Knechtschaft aus Devotion besiegt, weil er die Knechtschaft
aus Überzeugung an ihre Stelle gesetzt hat. Er hat den Glauben an die

Autorität gebrochen, weil er die Autorität des Glaubens restauriert hat.
Er hat die Pfaffen in Laien verwandelt, weil er die Laien in Pfaffen
verwandelt hat. Er hat den Menscnen von der äußern Religiosität befreit,
weil er die Religiosität zum innern Menschen gemacht hat. Er hat den
Leib von der Kette emanzipiert, weil er das Herz in Ketten gelegt»24
hat.

3. Das Problem der zwei Philosophien

Wir fragen nun nicht weiter nach der Struktur der Marx'schen

Religionskritik an sich, nachdem wir festgestellt haben, daß seine Kritik
der Religion - die Feuerbachsche Analyse, Aufklärung und materialistische

Zurechtrückung der Verhältnisse voraussetzend - die Religion
als solche ganz und gar abseits liegen läßt und sich in voller Konsequenz
aus seinem eigenen gesellschaftlich-politisch konkretisierten und
geschichtlich verfaßten Materialismus in die Kritik der Erde, des Rechts
und der Politik «verwandelt». Und wir sehen zunächst erst recht keinen
Anlaß mehr, nach einer isolierten Religionskritik bei Marx zu fragen,
nachdem wir in bezug auf Deutschland die weitere Modifikation seiner

Kritik kennengelernt haben: die Wendung oder Rückwendung von der

Kritik der realen Verhältnisse zur Kritik von Denkinhalten und
Vorstellungen, wie sie in der Hegeischen Staats- und Rechtsphilosophie als

in gleicher Weise kritikwürdig gegeben sind - nach Marx wenigstens.
Wir könnten vielmehr das Ergebnis schematisieren, auf den Nenner des

historischen Materialismus bringen und sagen, daß zwischen Basis und
Überbau zu unterscheiden sei, wonach die Basis, eben als rein materielle
Gegebenheit, als «materielle Tätigkeit», «materieller Verkehr der
Menschen» und als «materielle Produktion», den «wirklichen Lebensprozeß»
darstellt, wie Marx es nennt25, während Religion und Metaphysik als

Bewußtseinsinhalte den sog. Überbau darstellen, der aus der Basis
hervorgeht. Diese, nämlich «die Moral, Religion, Metaphysik und sonstige
Ideologie und die ihnen entsprechenden Bewußtseinsformen», wie Marx
aufzählt, «behalten hiermit nicht länger den Schein der Selbständigkeit.

24 MEW 1, 386.
25 Vgl. «Die deutsche Ideologie», in: MEW 3, 25 ff.



232 Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube

Sie haben keine Geschichte, sie haben keine Entwicklung, sondern die
ihre materielle Produktion und ihren materiellen Verkehr entwickelnden
Menschen ändern mit dieser ihrer Wirklichkeit auch ihr Denken und die

Produkte ihres Denkens». Denn «nicht das Bewußtsein bestimmt das

Leben, sondern das Leben bestimmt das Bewußtsein»26.
Dieses Schema vor Augen, müßten wir jetzt eher fragen, wo das

einzuordnen wäre, was Marx die «Philosophie» nennt, auf die er sich in
bezug auf Deutschland anstelle der politisch-rechtlichen Verhältnisse
richtet: «die deutsche Staats- und Rechts-Philosophie)). Marx selbst

unterscheidet zwischen «Original» und «Kopie». Wenn man nun davon

ausgehen muß, daß «Original» für den «status quo» im unmittelbar
folgenden Absatz 27 steht, also für «unsere politische Gegenwart» und für
die «deutschen Zustände von 1843», so ist klar, daß sich nach unserem
Schema vom historischen Materialismus diese Gegebenheiten als solche

nicht einfach nach «unten», also in den Bereich der Basis einordnen
lassen. Nach der bereits genannten Bestimmung in der «Deutschen

Ideologie» 28 bestehen sie zwar wesentlich aus Elementen des «wirklichen
Lebensprozesses», also der «materiellen Produktion», der «materiellen

Tätigkeit», des «materiellen Verkehrs» und des «materiellen Verhaltens»

von «wirklichen, wirkenden Menschen, wie sie bedingt sind durch eine

bestimmte Entwicklung ihrer Produktivkräfte und des denselben

entsprechenden Verkehrs» 29, gleichwohl darf nicht übersehen werden, daß

nach Marx «die gesellschaftliche Gliederung und der Staat beständig
aus dem Lebensprozeß bestimmter Individuen hervor(gehen) » 30 und daß

Marx folgerichtig nicht nur Moral, Religion und Metaphysik zur «geistigen
Produktion» und d. h. zum «direkten Ausfluß ihres materiellen Verhaltens»

rechnet, sondern auch die «Sprache der Politik, der Gesetze» 31.

26 ebd. MEW 3, 26/27. - Es ist natürlich hinzuzufügen, daß die genannte
Aufzählung so nicht vollständig ist und auch eine ungelöste Problematik enthält,
was die Aufteüung auf Basis und Überbau betrifft. Vgl. dazu schon die Ausführungen
in «Deutsche Ideologie» aus Marx-Engels-Werke 3, 25 ff. im Haupttext mit dem,
was als «im Manuskript gestrichen» in der Fußnote steht, S. 25/26. - Das so
anvisierte Problem braucht uns hier jedoch nicht weiter zu beschäftigen.

" Vgl. MEW 1, 379, Absatz 4.
28 Vgl. MEW 3, 25 f.
29 ebd. MEW 3, 26.
30 ebd. MEW 3, 25.
31 ebd. MEW 3, 26. — Daß Marx in seinem Manuskript einen Text gestrichen

hat, der die «gesellschaftliche und politische Organisation» noch auf die Seite der
Vorstellungen produzierenden «wirklichen Verhältnisse und Betätigung, ihrer Pro-



Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube 233

Wie dem auch sei: es dürfte dagegen wohl eindeutig feststehen, daß

die aus den Zuständen in Deutschland erwachsene Philosophie, die
«deutsche Staats- und Rechts-Philosophie)), als «Kopie» der
politischrechtlichen Zustände in diesem Lande, problemlos in den Uberbau
einzuordnen ist, und das heißt, daß sie - wie die «Moral, Religion,
Metaphysik und sonstige Ideologie und die ihnen entsprechenden
Bewußtseinsformen» - nicht selbständig wäre, keine eigene Geschichte und keine

Entwicklung hätte 32. Die Philosophie, auch die «deutsche Staats- und
Rechts-Philosophie» und das heißt auch und gerade die Philosophie des

großen Hegel, ist nichts anderes als ein Ausfluß, ein Ergebnis, eine Äußerung

der Art und Weise, wie hier und jetzt die elementaren Produktivkräfte

am Werk sind. Nach dem Konzept des historischen Materialismus
ist sie abgeleitet, sekundär, eine Folgeerscheinung, nicht jedoch eine

selbständige, nach eigenen Gesetzen des Denkens und des Geistes wirkliche

Gegebenheit. Auch geschichtlich gesehen ist sie nicht aus eigener
Tradition und Herkunft bestimmt, sondern nur Widerschein der
Geschichte der «materiellen Produktion».

So weit, so gut. Bis hierher gibt es eigentlich keine neuen Fragen
und Probleme, vom historischen Materialismus bzw. der materialistischen
Geschichtsauffassung her gesehen. Was aber, so müssen wir jetzt fragen,
ist dasjenige, was Marx selbst betreibt? Was für eine «Philosophie» ist
das, «die im Dienste der Geschichte steht» und deren «Aufgabe» es sein

soll, «die Selbstentfremdung in ihren unheiligen Gestalten zu entlarven»,
«nachdem die Heiligengestalt der menschlichen Selbstentfremdung
entlarvt ist» 33

Zunächst ist klar, daß sich diese Philosophie in der Weise positiv
von aller Philosophie als «Kopie» der bestehenden Verhältnisse abhebt,
daß sie einen - offenbar unveräußerlichen - Akt im Prozeß der
Realisierung wirklich menschlicher Verhältnisse darstellt. Noch vor der «Aufgabe

der Geschichte», «die Wahrheit des Diesseits zu etablieren», steht

duktion, ihres Verkehrs ...» stellte, unterstreicht die Richtigkeit unserer Deutung
an dieser Stelle Vgl. MEW 3,25 f. (Fußnote).

32 ebd. MEW 3, 26 f.
33 MEW 1, 379. — Hier ist darauf hinzuweisen, daß wir diese «Philosophie»

an der wichtigsten Stelle der Religionskritik des frühen Marx so ernst nehmen,
wie sie offenbar gemeint ist. Wir nehmen also keine Rücksicht auf die später von
Marx selbst anvisierte Uberwindung der Philosophie als selbständiger Sache (vgl.
«Deutsche Ideologie», MEW 3, 27), weil wir meinen, daß diese Aufhebung der
Philosophie sich auch bei Marx nicht rechtfertigen läßt. Die entsprechende
Darstellung und Begründung muß einer weiteren Arbeit vorbehalten bleiben.



234 Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube

die«Aufgabe der Philosophie», «die Selbstentfremdung in ihren unheiligen
Gestalten zu entlarven». Freilich ist dies kein selbständiges,
akademisches, interessefreies Unternehmen, diese Philosophie hat sich ein- und
unterzuordnen, sie steht nämlich «im Dienste» jener Geschichte, deren

Aufgabe es sein soll, «die Wahrheit des Diesseits zu etablieren». Die

Forderung, die Philosophie Wirklichkeit werden zu lassen, läßt sich also

offenbar nicht durch spontane Aktion erfüllen, die Praxis braucht die

Vermittlung durch die Theorie einer Philosophie als Kritik.
So selbstverständlich diese Zuordnung von Theorie und Praxis an

sich auch sein mag, so bemerkenswert ist andererseits doch, daß Marx
diese Kritik eine «Philosophie» nennt. Wenn man diesen Terminus nicht
leichtfertig einschmelzen will - was sich wohl kaum rechtfertigen läßt,
allein schon angesichts des umfangreichen, durch und durch
«philosophischen» Werks zumal des frühen Marx -, dann steht er wohl mit
Recht für ein Unternehmen des Denkens, das weder «kopierende» Wiedergabe

des Bestehenden darstellt noch einfach nur vordergründige,
interessebestimmte tageskritische Anmerkungen enthält; «Philosophie» steht
hier wohl - im Gegensatz zur «Spekulation» der Hegeischen
Rechtsphilosophie - für eine intellektuelle Leistung, die die Wirklichkeit auf
ihre Wahrheit hin durchdringt - was denn sonst? Natürlich geschieht
hier nichts unabhängig von der «Basis», ja der Widerspruch der
bestehenden politisch-rechtlichen Verhältnisse und der wirklich waltenden
Lebensprozesse treibt die Kritik und die Auseinandersetzung ja gerade
hervor. Dennoch ist es eine kritische Infragestellung nach Maßstäben,
die nicht aus dem derzeitigen Stand der materiellen Lebensprozesse und
Produktionsverhältnisse herauswachsen können. Die Marx'sche Kritik
von Erde, Recht und Politik ist vielmehr deshalb «Philosophie», weil sie

an Wahrheit orientiert ist und zwar nach Prinzipien, die - wenn nicht
metaphysisch - so doch zumindest geschichtlich ausgewiesen sind und
so gerechtfertigt erscheinen. Wie anders läßt sich z. B. überhaupt seine

Entlarvung der «Heiligengestalt der menschlichen Selbstentfremdung»
und dann der politisch-rechtlichen Scheinordnung realisieren, wenn
nicht auf dem fraglosen Fundament und im Namen eines Humanismus,
der durch die Menschheitsgeschichte grundgelegt und gefestigt ist, und
zwar in der Weise, daß selbst das radikale Prinzip des Marx'schen
Humanismus gar nicht so neu und längst nicht so provokativ klingt,
wie es wohl ursprünglich gemeint war, wenn es heißt: «Die Kritik der

Religion endet mit der Lehre, daß der Mensch das höchste Wesen für
den Menschen sei, also mit dem kategorischen Imperativ, alle Verhält-



Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube 235

nisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes,

ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist ...» 34.

4. Die Frage nach einer kritischen Glattbens-«Religion»

Eine so bestimmte «Philosophie» heißt uns - gerade im Zusammenhang

der Religionskritik - noch einmal zurückfragen nach dem eigentlichen

Wesen der Religion. Marx hat recht : soweit und solange Religion
nichts anderes wäre als das Postulat einer «jenseitigen Welt» und die

Fixierung eines weltflüchtigen Bewußtseins auf ein «Leben danach»,
soweit ist sie das Produkt einer verfälschten, mißbrauchten und scholastisch

erstarrten Metaphysik, ein «verkehrtes Weltbewußtsein», ein
Ausdruck der «Selbstentfremdung» des Menschen und schließlich ein
«allgemeiner Trost- und Rechtfertigungsgrund», wobei an dieser Stelle nicht
eigens entschieden werden soll, ob dies tatsächlich der Widerschein des

politisch-rechtlichen und sozialen Elends ist, also das Selbstbewußtsein
des irdisch betrogenen Menschen darstellt. Und niemand wird
aufrichtigerweise bestreiten wollen, daß z. B. das späte Christentum, wie Marx
es angetroffen hat, dogmatisch erstarrt und ohne Mut zur Rückbesinnung

auf das ursprüngliche biblische Glaubens-Ethos, diese Theorie der

Religion und ihre Kritik von sich aus weitgehend rechtfertigt.
In dem Sinne aber, wie Marx hier eine «Philosophie» bemüht, um

die entsprechend notwendige Durchleuchtung der Tatbestände auf ihre
wahre Wirklichkeit hin von Grund auf vorzunehmen und so - offenbar
unter stillschweigender Berufung auf geschichtlich vorgegebene ethische
Postulate und Imperative - die Humanisierung des politisch-gesellschaftlichen

Lebens einzuleiten, muß sich derjenige, der Einsicht gewonnen
hat in das lebensbejahende und gesellschaftskritische Ethos des ursprünglichen

Christentums, nun nüchtern fragen, ob er sich nicht gerade aus
dem Glauben heraus an der Marx'schen «Philosophie» der Aufklärung
und Kritik beteiligen muß, und das gerade dann, wenn er weiß, daß

sein «Humanismus» geschichtlich besser aufgehoben und d. h. paradigmatisch

belegt und durch eine lange «Nachfolge»-Tradition wirklich
praktizierter Menschenliebe und Gesellschaftskritik ausgewiesen ist :

Jesus von Nazareth, Franz von Assisi, Martin Luther King, Camilo
Torres um nur einige Stationen zu nennen.

Darüber hinaus aber ist der Glaubende auf eine alles entscheidende

34 MEW 1, 385.



236 Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube

Weise im Vorteil: sein (alle Gesellschaftskritik tragender) Humanismus
stützt sich nämlich auf eine Geschichtsauffassung, die über die inner-
weltlich-kategoriale Interpretation und Bewältigung der geschichtlichen
Abläufe hinaus einen Vorgriff der Hoffnung auf das «Ganze» leistet:
die Transzendenz der «absoluten Zukunft»35. In fundamentaler
Orientierung an einer bestimmten geschichtlichen Gestalt, nämlich Jesus
Christus, und geleitet durch dessen einmalige Realisierung und
Darstellung dieses Hoffnungsglaubens, sieht der Glaubende den wahren
«Grund» der Geschichte und der Existenz, seiner eigenen und der des

anderen, nicht im Menschen selbst verwahrt, sondern aufgehoben im
«Unendlichen», das wesentlich unverfügbar bleibt und - bildhaft
gesprochen - eher von «außen» kommt.

Diese wesenhaft eschatologische Geschichtsauffassung des Glaubens
verläßt sich also nicht auf die Eigendynamik der schöpferischen Fähigkeiten

des rein innerweltlich orientierten Menschen, sie überantwortet
ihren Humanismus auch nicht einer mehr oder weniger zufälligen
interessebedingten Solidarität, sondern verbindet die Zukunft des Menschen

mit einer heilsgeschichtlichen Perspektive über den innerweltlichen
Geschichtsablauf hinaus, im Vorgriff auf ein «anderes», das der
Glaubende Gott nennt 36, und sichert so den humanistischen und entsprechend
gesellschaftskritischen Imperativ durch die Bindung der Menschenliebe

an den Vertrauens- und hoffnungsvollen Daseinsentwurf auf die
«absolute Zukunft» hin, traditionell gesprochen : an die Gottesliebe.

Auch der Glaube steht damit im «Dienst der Geschichte», aber nicht

- wie die Marx'sche «Philosophie» - im Namen eben dieser Geschichte und
ihrer kategorial bestimmbaren «Ordnung», sondern unter dem radikalen
Vorbehalt der «hoffenden Offenheit auf das Näherkommen der absoluten

Zukunft» 37, im absoluten Aus-stand, d. h. im Aussein-auf zum je
immer bevorstehenden «Ganzen», dem «Unendlichen».

Wenn nun der frazösische Marxist R. Garaudy unter der Voraus-

35 Vgl. K. Rahner, Marxistische Utopie und christliche Zukunft des
Menschen. In: Schriften zur Theologie VI (Einsiedeln 1965) 77—88, bes. 79 ff. — Zuerst
veröffentlicht in: Orientierung 29 (1965) 107-110. Später abgedruckt in: Garaudy-
Metz-Rahner, Der Dialog oder Ändert sich das Verhältnis zwischen Katholizismus
und Marxismus? Reinbek bei Hamburg 1966 (Rowohlt Taschenbuch, 9-25).

36 Auf eine solche Artikulierung der Transzendenz der «absoluten Zukunft»
kommt es allerdings nicht an. Es bleibe eine «sekundäre Frage», wie K. Rahner
meint, « ob er (sc. der Mensch) dieses Wort verwendet oder nicht, auf diese Einheit
von absoluter Zukunft und Gott explizit reflektiert oder nicht» (a. a. O. 77).

37 K. Rahner, a. a. O. 77.



Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube 237

Setzung eben dieses Verständnisses von der eschatologischen Geschichtsauffassung

des christlichen Glaubens einen - freilich abgrenzenden -
Vergleich zwischen dem christlichen und marxistischen Welt- und
Selbstverständnis zieht, dann ist daran schon überraschend genug, daß nach
seiner Auffassung «wir Christen und Marxisten die Forderung nach
dem gleichen Unendlichen (erleben) », daß also auch der Marxist auf die
«absolute Zukunft» setzt und daß «diese zum Unendlichen hin geöffnete
Zukunft... die einzige Transzendenz (ist), die wir Atheisten kennen» 38.

Noch erstaunlicher ist aber, daß der alles bestimmende Unterschied
allein in der näheren Bestimmung des jeweiligen Verhältnisses zur
absoluten Zukunft liegen soll: in der «Anwesenheit» bzw. «Abwesenheit»
des «gleichen Unendlichen» 39. Denn wenn der Marxist nur deswegen die

eschatologische Geschichtsauffassung ablehnen muß, weil «wir nicht

sagen (können) : Als absolute Zukunft des Menschen ist Gott schon

anwesend, wir bewegen uns schon in ihm», also weil es um die Vermeidung

der «Illusion einer Gewißheit» geht40, dann wäre hier wohl nur
noch ein letztes Mißverständnis einer metaphysisch verfälschten Theologie

auszuräumen.
Wie aber, wenn dies nur ein Vorwand wäre: wenn die marxistische

(hier: Garaudysche) zukunftsbezogene Transzendenz der «Abwesenheit»
doch nicht mehr besagte als nur die rein innergeschichtliche, also im
letzten doch unbegründete Berufung auf den «Menschen» und nicht
mehr als die alte Fehleinschätzung, «daß alles von ihm abhängt, und
daß sich unsere ganze Geschichte und ihre Bedeutung im Verstand, im
Herzen und im Willen des Menschen und nirgendswo anders abspielt...» 41

Dann wäre der humanistische Imperativ mit seiner gesellschaftskritischen
Bestimmung wie bei Marx selbst in der Tat doch nur eine Sache, die

aus der Geschichte zu beziehen ist. Und dann wäre er wohl besser im
Glauben und seiner transzendental-eschatologischen Geschichtsauffassung

untergebracht als in einer «Philosophie», die ihn weit weniger
absolut ausweisen kann und ihn stattdessen unreflektiert und erst recht
ohne Legitimation in einer auch noch materialistischen Geschichtsauffassung

mitschleppt.

38 R. Gaeaudy, Vom Bannfluch zum Dialog. Ein Marxist zieht die
Schlußfolgerungen aus dem Konzil. In : Garaudy-Metz-Rahner, Der Dialog oder Ändert
sich das Verhältnis zwischen Katholizismus und Marxismus? Reinbek bei Hamburg

1966, 27-118, 89 ff. - Französisch: De l'anathème au dialogue. Paris 1965.
39 a. a. O. 90.
40 a. a. O. 91.
41 a. a. O. 90.



238 Die Religionskritik des frühen Marx und der christliche Glaube

LITERATUR

K. E. Bockmühl: Leiblichkeit und Gesellschaft. Studien zur Religionskritik und
Anthropologie im Frühwerk von Ludwig Feuerbach und Karl
Marx. Göttingen 1961.

I. Fetscher: Wandlungen der marxistischen Religionskritik. In: Concilium
2 (1966) 455-466.

R. Garaudy - J. B. Metz - K. Rahner : Der Dialog oder Ändert sich das Ver¬
hältnis zwischen Katholizismus und Marxismus? Reinbek bei
Hamburg 1966 (Rowohlt-Taschenbuch).

G. Girardi: Marxismus und Christentum. Wien 1968.
H. Gollwitzer: Die marxistische Religionskritik und der christliche Glaube.

München 1965.

J. Kadenbach: Das Religionsverständnis von Karl Marx. München-Paderborn-
Wien 1970.

P. Chr. Ludz: Der Begriff der Religion bei Karl Marx und im Marxismus. In:
Monatsschrift für Pastoraltheologie 49 (1960) 268-276.

P. Meinhold: «Opium des Volkes»? Zur Religionskritik von Heinrich Heine
und Karl Marx. In: Monatsschrift für Pastoraltheologie 49 (1960)
161-176.

W. Post: Kritik der Religion bei Karl Marx. München 1969.
M. Reding: Der Sinn des Marx'schen Atheismus. In: Universitas 16 (1961)

517-525.
G. Rohrmoser : Die Religionskritik von Karl Marx im Blickpunkt der Hegeischen

Religionsphilosophie. In: Neue Zeitschrift für systematische
Theologie 2 (1960) 44—63.

A. Schaefer: Praxis. Zur Religionskritik von Karl Marx. In: Zeitschrift für
Religions- und Geistesgeschichte 19 (1967) 127-139.

J. Splett: Das Christentum angesichts der marxistischen Religionskritik.
In: Stimmen der Zeit 93 (1968) 319-326.


	Die Religionskritik des frühem Marx und der christliche Glaube

