Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Das Sein bei Thomas von Aquin
Autor: Ruppel, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ErRNST RUPPEL

Das Sein bei Thomas von Aquin®

Das Buch von Albert Keller «Sein oder Existenz?» (Huebner,
Miinchen 1968) gibt eine gute Einfithrung und Orientierung iiber die
verschiedenen neuthomistischen Auslegungen des Seins bei Thomas.
Wihrend man zuerst das Sein als Existenz faB3te, kam man mehr und
mehr dazu, es nicht mehr als Existenz, sondern als Akt, oder noch besser
als Vollkommenheit, anzusehen.

Angesichts dieser Problemlage stellt sich die Frage: Sind Existenz
und Akt bezw. Vollkommenheit wirklich einander entgegengesetzt? Und
ist das Entweder — Oder fiir Thomas am Platz? Wir wollen dieser Frage
nachgehen und zwar in erster Quelle, d. h. Thomas selbst ohne Riick-
sicht auf seine Ausleger zu Wort kommen lassen. Dies wird der Hauptteil
des Artikels sein. Solange jedoch Existenz und Akt und Vollkommenheit
als unvereinbar angesehen werden, besteht ein ernstes Hindernis, Tho-
mas iiberhaupt zu verstehen. Deshalb wollen wir in einem vorbereitenden
Teil ein paar klirende Worte iiber Akt und Vollkommenheit sagen.

Zu allererst geht es nicht an, zwischen Akt und Vollkommenheit
einen Unterschied zu machen, wird doch gemeiniglich der Akt als Voll-
kommenheit definiert: actus est perfectio. Es ist bekannt, wie der
Begriff Akt gewonnen wird. Man geht zunédchst von den akzidentellen

* Der Beitrag erschien in portugiesischer Ubersetzung in: Revista Portuguesa
de Filosofia, 1971, Heft 2,



Das Sein bei Thomas von Aquin 199

Verinderungen aus: das Wasser, das durch Erwiarmen warm geworden
ist, hat nun die Wirme als neuen Akt; ein Stiick Wachs, das zu einer
Kugel geformt wurde, hat nun die Kugelgestalt als Akt. Lateinisch sagt
man auch «perfection. Aber es ist miBlverstdndlich, perfectio mit Voll-
kommenheit zu iibersetzen. Per-fectum heil3t «vollstindig gemacht», «zu
Ende gebracht», «im Fertigzustand». Das miiBte also besser als «voll-
endet» wiedergegeben werden und nicht als «vollkommen». Das Wasser
mulB irgend eine Temperatur, das Wachs irgend eine Figur haben; erst
dann sind sie so weit vollendet, daf3 sie existieren kénnen. Es wire also
verfehlt, sich die « Vollkommenheit» als eine besonders kostbare Substanz
vorzustellen.

Meist lassen es die Biicher bei dieser Ableitung von Ak¢ und Voll-
kommenheit bewenden. Fir uns ist es wichtig, weiter zu fragen. Was ist
denn solch ein akzidenteller Akt? Der Physiker nennt die Wirme einen
Zustand. Aber auch fiir den Metaphysiker ist der Akt, im Gegensatz zur
Potenz, der Zustand der Verwirklichung. Dieses moderne, uns ver-
trautere Wort, kliart gleich auch manche wichtige Punkte. Die Sub-
stanzen sind also der Stoff der Dinge, aber der Stoff kann verschiedene
Zustinde haben. Auch das gleichwertige Begriffspaar Materie und Form
bedeutet also Stoff und Zustand.

Nun gibt es Akt und Potenz, Materie und Form auch auf substan-
tieller Ebene. Und auch der substantielle Akt, die Form, ist letztlich ein
Zustand, allerdings ein substantieller Zustand. Das wollen wir an den
zwei Fillen substantiellen Geschehens kurz zeigen, ndmlich an der Um-
wandlung eines Elementes in ein anderes, und am Zusammenschlul3
zweier oder mehrerer Elemente zu einer zusammengesetzten Substanz.
Wir bedienen uns moderner Beispiele.

Die Energie der kosmischen Strahlen oder sehr harter y- Strahlen
kann sich in Masse, d. h. in ein Elektron und ein Positron, umformen,
mit anderen Worten, eine Substanz wird eine andere. Was vorher im
Zustand einer Energiestrahlung war, ist nachher im Zustand von Masse.
Also ist die forma substantialis als Zustand des Stoffes, der materia prima,
aufzufassen. Denken wir nur nicht, die Form sei eine Art Stoff, und die
materia prima, als reine Potenz, kaum mehr als ein Nichts. Die Materie
ist der einzige Stoff der Substanzen und ist nur materia prima, insofern
sie form-los oder zustandslos gedacht wird. Trotzdem ist sie ein solider
Stoff und die Form ist ihr Zustand.

Auch bei der Bildung einer zusammengesetzten Substanz verhilt
es sich dhnlich. Wenn Wasserstoff und Sauerstoff sich zu Wasser ver-



200 Das Sein bei Thomas von Aquin

binden, dann entsteht der Zustand der chemischen Verbindung, womit
dann der Stoff des Wasserstoffs und Sauerstoffs im Zustand « Wasser»
sind. Das und nichts anderes ist konkret die forma substantialis. Dafl auch
die Pflanzen und Tiere fiir Aristoteles und Thomas nichts anderes als
hochkomplizierte chemische Verbindungen sind, ist bekannt. Somit ist
auch die substantielle Form der Pflanzen und Tiere, die Pflanzen- und
Tier-seele, ein Zustand, substantieller oder substanzmachender Zustand.

Der Mensch stellt sich zunidchst auch als eine Art Tier dar, aber bei
genauerem Zusehen stellt man bei ihm geistige Tatigkeiten fest, so daf3
man eine geistige Substanz annehmen muB. Die ist natiirlich dann nicht
Zustand der Materie. Aber sie ist Form und Akt des Korpers, insofern
sie aufs innigste mit ihm vereinigt ist, wirklich im substantiellen Sein;
denn wir beobachten z. B. daB die Einwirkung der AuBendinge, die
die Sinneserkenntnis verursacht, sofort im ganzen Menschen, einschlieB3-
lich der Seele ist. Somit gibt es also auch Akte, die Substanzen sind.
Die Engel, von denen wir aus der Offenbarung wissen, sind geistige Sub-
stanzen und subsistieren, d. h. sie sind nicht Form eines Kérpers. Aber
insofern sie durch die Schépfung verwirklicht und gewill keine Potenz
sind, kommt ihnen der Name Akt oder Form zu. SchlieBlich kommen
wir zu Gott, in dem es keine Potenz gibt, sondern alles verwirklicht
ist, oder besser ewig wirklich. Er ist Akt im Vollsinn.

Wir haben also als Ergebnis unserer Untersuchung zweierlei Akte
gefunden: Akte, die Zustdnde ihres stofflichen Trédgers sind, und Akte,
die selber Substanzen sind. In welchem Sinn wird das Sein Akt sein?
Nur Gott ist subsistierendes Sein ; nur in ithm ist das Sein seine Substanz.
Also bleibt fiir alles Sein auBer Gott nur ein Zustand iibrig. Sollten wir
da nicht schon von vornherein und vor allem Thomasstudium an das
Sein als Zustand denken? Und da die Existenz sicher als Zustand zu ver-
stehen ist, besteht zwischen i1hr und den anderen Seinsweisen kein
grundsitzlicher Gegensatz.

Hiermit ist der Zweck des einleitenden Teils erfiillt. Wir haben
noch nichts iiber Thomas ausgemacht, sondern nur unverbindlich eine
neue Arbeitshypothese ins Blickfeld geriickt. Aus den Lehrbiichern wird
man sich nicht recht klar, aber es scheint, daf3 sie sich das Sein eher als
eine Art Stoff vorstellen, der die Potenz ausfiillt. Sie wollen durch die
Zusammensetzung aus Wesenheit und Sein die Endlichkeit der Geschopfe
erkliren und denken dabei an das Sein als die hauptsichliche, fast einzige
Wirklichkeit («Stoff» im weiteren Sinn), wihrend sie der Essenz die
Rolle einer Begrenzung zuweisen. Unsere Auffassung besagt das genaue



Das Sein bei Thomas von Aquin 201

Gegenteil: «Stoff» des Dinges ist die sogenannte Wesenheit, wihrend das
Sein der Zustand dieses Stoffes ist. Welche von beiden ist die Auffassung
Thomas’?

IT,

Wenn wir Thomas auslegen wollen, miissen wir alle Texte, die etwas
beitragen, beriicksichtigen und miteinander in Ubereinstimmung bringen.
Es geht nicht an, Texte, die nicht in ein vorgefalites Bild passen, bei-
seite zu lassen. Ferner miissen wir den Worten ihren natiirlichen Sinn
lassen und nicht mit Kiinsteleien arbeiten. Wir miissen die Lehre Tho-
mas’ finden und nicht konstruieren. Nach Keller sind viele neuere
Thomisten tiberzeugt, dal Thomas seine Ansicht gedndert habe: am
Anfang spreche er von der Ewistenz, aber vom Boetiuskommentar an
betrachte er das Sein als Vollkommenheit. Wir brauchen mit dem Gegen-
beweis keine Zeit zu verlieren. Der Leser wird im Lauf der Darstellung von
selber sehen, dafl die von uns angefiihrten Stellen von De ente et essentia
bis zur Summa theologica die gleiche und ungednderteSentenz ausdriicken.

1. Der Seinsakt

Bedeutungen und Teilansichten des Seins. Eine Ubersicht iiber die
drei allgemeinsten Bedeutungen gibt Thomas in Sent. I d.33 q. 1 a. 1
ad 1. Dort unterscheidet er 1. eine logische Bedeutung: «esse» in der
Bedeutung von «Wesen», z. B. im Satz: «Das esse (= Wesen) der Relation
besteht im Hingeordnetsein auf ein anderes» (so die authentische Erkla-
rung Thomas’ an der betreffenden Stelle). Dieser sonst seltene und auch
nur hier von Thomas erwdhnte Sprachgebrauch wird nur angefiihrt, weil
ihn Thomas an dieser Stelle braucht. 2. eine real-metaphysische Bedeu-
tung: das Sein als Akt der Wesenheit, wie das Leben Akt der Lebewesen
ist; 3. eine grammatikalische Bedeutung: Sein als Hilfszeitwort (copula).

Auf das reale Sein bezieht sich nur die zweite Bedeutung (und nicht,
wie Sladeczek in seinem viel besprochenen Artikel in Scholastik 1930
meinte, auch die erste). Aber das reale Sein hat verschiedene Teilan-
sichten, die wir aus anderen Texten entnehmen miissen. Zur ersten
Bestimmung geniigen wenige Texte, die aber im Fortgang des Artikels
von selbst immer wieder bestdtigt werden.

An erster Stelle gibt es ein akzidentelles und ein substantielles Sein,



202 Das Sein bei Thomas von Aquin

«Bekanntlich entspringt alles Sein aus einer dem Ding inhérierenden
Form, z. B. das WeilB3-sein aus der Weille, und das substantielle Sein
aus einer substantiellen Form... es ist undenkbar, da3 die Wand weil3
wire ohne eine in ihr befindliche WeiBe» (Sent. I d.17 q.1 a.1).

WeiB-sein ist ein Sein der Substanz, das aus einer akzidentellen
Form entspringt und der Substanz anhaften oder auch nicht anhaften
kann. Das substantielle Sein, das aus der substantiellen Form ent-
springt, ist so zu verstehen: wo die substantielle Form « Léwe» ist, haben
wir ein « Lowe-sein», wo die Form des Menschen ist, haben wir ein«Mensch-
seiny» und dhnlich z. B. Granit-sein, Eiche-sein, Amsel-sein. Sladeczek
nannte das Ding-sein oder Efwas-sein. Ding-sein deckt sich mit dem
thomasischen «substantielles Sein», ebenso Efwas-sein. Nur mull immer
bedacht werden, daB es um eine bestimmte Gattung Substanz geht.

AuBer dieser Bedeutung hat das Sein bei Thomas unleugbar auch
die von Existenz und Subsistenz.

«Dieses Zeitwort «isé» wird manchmal im Satz als unabhidngiges
Pradikat ausgesagt, z. B. wenn man sagt: Sokrates isf; in diesem
Fall wollen wir nichts anderes sagen als daf3 Sokrates wirklich existiert
oder in der Welt ist (in rerum natura). Andere Male hingegen wird
Sein nicht als selbstdndiges Pradikat ausgesagt, sondern verbindet
sich mit der Hauptaussage, um sie dem Subjekt zuzuteilen, z. B.
wenn man sagt: Sokrates ist wei...» (Peri Herm. II lect. 2 N. 212).

Von der Subsistenz sprechen u. a. folgende Stellen:

«Im Engel finden wir beides: seine Substanz, oder quidditas, die
subsistiert, und das Sein, wodurch sie subsistiert» (Quodl. IX q. 4 a. 1).
«Seiendes (ens) im wahren und eigentlichen Sinn sagt man von der
Substanz, der die Subsistenz eigen ist» (In Boet. de Hebd. lect. 2 N. 28).
«Das Wesen der Substanz besteht darin, daB sie fiir sich subsistiert»
(Sent. III d.6 q-1 a.1).

«Subsistieren sagen wir von den Dingen, die nicht in einem anderen,
sondern in sich selbst existieren» (S. th. I q. 29 a. 2).

DaB zwischen Existenz und Subsistenz kein Gegensatz besteht, ist
klar. Aber auch zwischen Existenz und Ding-sein besteht kein Gegen-
satz, vielmehr gehoren sie zusammen. Wenn aus Wasserstoff und Sauer-
stoff Wasser entsteht, dann fingt dieses Ding nicht bloB an, Wasser zu
sein, sondern auch zu existieren; denn vorher existierte dieses Wasser
nicht. Ohne zu existieren kann nichts ein Ding sein. Und die Subsistenz
gehort dazu als die normale Existenzweise der Substanz. Wenn wir also
Ding-sein als einen Zustand auffassen, ist keine Unvertridglichkeit mit



Das Sein bei Thomas von Aquin 203

der Existenz und Subsistenz da. Sie besteht nur, wenn das Sein als eine
Art Stoff des Seienden gedacht wird.

Noch ein anderes Begriffspaar spielt eine Rolle und muf} verstanden
werden, ndmlich das esse simpliciter und das esse secundum quid. Man
konnte meinen, das erstere bedeute exisiieren und konnte das etwa aus
dem folgenden Text herauslesen wollen:

«Wenn wir fragen, ob der Mond ist, oder ob die Nacht ist, wird nach
dem esse simpliciter gefragt» (Post. Anal. II lect. 1 N. 142).

In Wahrheit bedeutet esse simpliciter das substantielle Sein, wo-
durch etwas einfach als Substanz existiert und es ist geradezu der Fach-
ausdruck fiir die Konstitution der Substanz durch die substantielle
Form: die Form gibt das esse simpliciter. Im Gegensatz dazu besagt das
esse secundum quid das akzidentelle Sein, wodurch etwas so oder anders
ist. Somit schlieBt das esse simpliciter die Existenz und das Ding-sein in
sich.

Das Zeitwort Sein. Sein ist ein Zewtwort. Und ein Zeitwort bezeichnet
normalerweise nie einen Stoff, sondern Tatigkeiten oder Zustinde. Wenn
Thomas ein Zeitwort im Sinn eines Stoffes verstanden hitte, wire das
eine so gewaltige Abweichung vom herkémmlichen Sprachgebrauch, dal3
er das hdtte klar und deutlich sagen und begriinden miissen. Das hat er
aber nie getan. Er redet vielmehr so selbstverstindlich vom Sein, daf3
man annehmen mul, er gebrauche das Wort im {iiblichen Sinn, d. h. als
Zeitwort. Und nicht nur das: er beruft sich sogar ausdriicklich darauf,
daBl das Sein durch ein Zeitwort ausgedriickt werde, weil es einen Akt
(Zustand) bezeichnet:

«In seiner gewdhnlichen Bedeutung (simpliciter dictum) besagt Sein
soviel wie «im Akt sein», und darum driickt man seine Bedeutung
durch ein Zeitwort aus» (Peri Herm. I lect. 5 N. 73).

Dieser Satz ist sehr wichtig; denn «im Akt sein» kann nur einen
Zustand bedeuten und schlieBt den Gedanken an einen Stoff absolut aus.

Es gibt allerdings auch eine Bedeutung des Seins als Hilfszeitwort
(copula):

«In einer seiner Bedeutungen wird Sein gebraucht, insofern es Hilfs-
zeitwort ist und die Verbindung von Subjekt und Prididat in einem
vom Geist gebildeten Satz ausdriickt; dieses Sein ist wnichis in den
realen Dingen, sondern existiert nur in den Urteilsakten des Ver-
standes. In diesem Sinn wird das Sein all demjenigen zugesprochen,
wovon man einen Satz bilden kann, mag es nun ein Seiendes (ens)



204 Das Sein bei Thomas von Aquin

sein oder eine privatio entis: so sagen wir zum Beispiel daB die Blind-
heit ist (daB es eine Blindheit gibt)» (Quodl. IX q. 2 a. 2).

Jedoch ist dies nur eine Bedeutung des Seins. Die andere und wich-
tigere ist das reale Sein der Dinge:

«In einer anderen Bedeutung wird der Akt des Dinges (ens), insofern
es Seiendes ist, Sein genannt, also dasjenige, wodurch etwas in der
realen Welt ein Seiendes (ens) genannt wird. In dieser Bedeutung wird
das Sein ausschlieBlich den realen Dingen, die in die zehn Pradika-
mente untergeteilt sind, zugeschrieben» (ebd.).

Also wird das aktuelle Sein, das Wirklichsein, durch das Zeitwort
«sein» ausgedriickt. Sowohl als copula als auch als reales Sein wird das
Zeitwort «sein» gebraucht. Dabei wird das reale Sein beschrieben als
das, wodurch die Dinge seiend sind; ferner ist von den zehn Préddika-
menten die Rede und niemand wird sich Relationen, ubi, quando u. s. w.
als Stoff vorstellen kénnen. Zudem wiirde der gleichzeitige Gebrauch
eines Zeitwortes als Hilfszeitwort (im verbalen Sinn) und als Stoff (also
in einem substantivischen Sinn) den Gebrauch véllig dquivok machen.
Was aber vollstindig die Auffassung des Seins als Stoff ausschlieft, ist
das, was Thomas iiber das Entstehen des Seinsaktes lehrt und was in
der neuthomistischen Literatur nicht beachtet wird, weil es nicht ins
Bild paBt. Sehen wir uns das genauer an.

Entstehung des Seimsaktes. Ein Stoff kann nur durch eine Wirk-
ursache entstehen, oder besser nur durch einen Schopfungsakt; denn
die geschaffenen Ursachen kénnen die Dinge nur verdndern, nicht aber
einen Stoff hervorbringen. Nun ldBt Thomas das Sein nicht nur gewdhn-
lich, sondern sogar bei der Schépfung nicht wirkursidchlich entstehen.

Schon im eingangs zitierten Text aus dem Sentenzenkommentar
(Sent. I d. 17 q. 1 a. 1) haben wir gesehen, dal3 das Sein aus einer Form
entspringt (est ab aliqua forma). Viele andere Stellen sagen dasselbe,
aber je mit anderen Worten, was den Vorteil hat, da dadurch der
Gedanke noch deutlicher wird. Da heilit es z. B. «Das Sein ist der Akt
des Seienden (ens), der aus den Wesensteilen entspringt (resultat) (Sent. I11
d. 6 q. 2 a. 2); «Das Sein entspringt in den (aus Materie und Form) zu-
sammengesetzten Dingen aus der Vereinigung der Wesensteile und
begleitet die einfache Wesensheit des Dinges in den einfachen Substanzen
(reinen Geistern) (In Boet. de Trin. q. 5 a. 3); «Das Sein folgt aus dem
Wesen (consequitur essentiam); ist etwas, was notwendig aus dem Wesen
folgt (Q. un. de An. a. 14 ad 4); «Obwohl das Sein des Dinges von dessen



Das Sein bei Thomas von Aquin 205

Wesenheit verschieden ist, darf man doch nicht meinen, es sei dem Ding
nach Art eines Akzidens hinzugefiigt, vielmehr enfsteht es sozusagen
(quasi constituitur) durch die Wesensteile» (Met. IV lect. 2 N. 558);
«Durch das Wesen und in ihm hat das Ding das Sein» (De ente et essen-
tia); «Das Sein ist durch das Wesen und entspricht ihm» (S. c. G. II ¢. 52
N. 440).

Bekannt ist der Satz «forma dat esse», z. B. «Die Form gibt dem
Stoff das Sein» (De ente et essentia, c. 5), oder: «Die Form ist Prinzip
des Seins». Dieser letztere Satz ist aus der S. c. G. II c. 54 N. 1291, wo
er folgendermallen erklirt wird: «In den materiellen Dingen vollendet
die Form die Substanz, aus der dann das Sein hervorquillt (resultat)y.

«Wenn in den aus Materie und Form zusammengesetzten Dingen die
Form Prinzip des Seins genannt wird, so ist es deshalb, weil sie die
Vollendung der Substanz ist, deren Akt das Sein ist».

«Allein durch ihre Gegenwart in der Materie ist die Form Prinzip des
Seins in den materiellen Dingen, und ein materielles Ding kann sein

Sein niemals einbiiBen, ohne daB ihm die Form genommen wird»
(De Pot. q. 3 a. 5).

So eng hdngen Form und Sein zusammen: wo die Form ist, ist das
Sein, und wo die Form verschwindet, hort das Sein auf. Zu diesen Stellen,
nach denen das Wesen oder der Hauptteil des Wesens, die Form, das
Sein aus sich entspringen liBt, kommt noch eine andere Stelle, an der
Thomas einen noch stdrkeren Ausdruck gebraucht: das Wesen wverur-
sacht das Sein:

«Wenn das Sein des Dinges von seiner Wesenheit verschieden ist,
dann mul} es entweder von einer dulleren Ursache verursacht werden

oder von den Seinsprinzipien (Materie und Form) dieses Dinges»
(S. th. I g3 a 4).

Jedoch ist dieses Verursachen dennoch als Entspringenlassen zu
verstehen ; denn an derselben Stelle wird es kurz vorher mit den accidentia
propria verglichen und wird «aus dem Wesen folgen (consequi)» und
«verursacht werden» als gleichbedeutend gebraucht:

«verursacht entweder von den Wesensteilen, wie die accidentia propria,
die sich aus dem Wesen ergeben (consequuntur speciem), wie z. B.

das Lachenkdnnen aus dem Menschen folgt und von den Wesensteilen
verursacht wird» (ebd.).

Somit ist dieses Verursachen keine Wirkursichlichkeit:

«Alles, was einem Ding zukommt, ist entweder von den Wesensteilen
seiner Natur verursacht, wie das Lachenkénnen im Menschen oder...



206 Das Sein bei Thomas von Aquin

Nur ist es unmoglich, dafl das Sein von der Form oder der Wesenheit
als von einer Wirvkursache verursacht ist; denn dann wire das Ding
Ursache seiner selber und wiirde sich ins Dasein setzen» (De ente et
essentia, c. 3).

«Das Sein verhilt sich zur Form wie eine notwendige Folge, nicht aber
wie eine Wirkung einer Wivkursache» (Q. un. de An. a. 14 ad 4).

Damit sind wir nun so weit, daB wir die endgiiltige SchluBfolgerung
ziehen koénnen: Das Sein ist Formalwirkung (effectus formalis) des
Wesens der Dinge. Wir haben ja auch schon eingangs gelesen «est
formaliter a forma» (Sent. I d. 17 q. 1 a. 1 ad 3).

Diesen SchluB, daB ndmlich das Sein eine Formalwirkung des
Wesens ist, bestitigt uns Thomas ausdriicklich mit klaren Worten, die
aus dem Zusammenhang noch schwerer wiegen: nicht einmal Gott kann
das Sein direkt schaffen; denn es muf} als Formalwirkung aus dem Wesen
flieBen. Somit muB der Satz «Gott gibt das Sein» als indirektes Geben
verstanden werden:

«Gott hat durch die Schopfung den Dingen ihr physisches Sein
gegeben; dieses Sein kommt formell von der im geschaffenen Dinge
gegenwartigen Form, die sozusagen der Endpunkt der Schépfungstat
ist» (Sent. I d.17 q.1 a. 1 ad 3).

«Durch die Schépfung bewirkt Gott in uns das Sein ohne Vermittlung
einer Wirkursache, jedoch wohl mittels einer Formalursache: denn

die physische Form ist das Prinzip des physischen Seins» (De Ver.
q. 27 a: 1 ad-3),

Wire das Sein ein Stoff, so miilte es direkt geschaffen werden. Ist
das Sein eine Formalwirkung, so kann es nicht direkt geschaffen werden.
(DaB es durch die die Formalursache begleitende motio auch direkt
erreicht wird, ist natiirlich klar.)

Eine weitere Bestitigung liegt darin, da Thomas das Sein mit
Dingen vergleicht, die zweifellos Formalwirkungen sind, z. B.

«In einem anderen Sinn wird der Akt des Wesens Sein genannt, so
wie das Leben, das die Seinsweise der Lebewesen ist, Akt der Seele
ist, nicht als zweiter Akt, d. h. als Handlung, sondern als erster Akt»
(Sent. Id. 33 q.1a.1adl).

«Und dieses Sein ist in den Dingen und ist Akt des Dinges, der aus
den Wesensteilen entspringt, wie das Leuchten, der Akt des Leucht-
korpers» (Sent. III d. 6 q. 2 a. 2).

Das Lebewesen lebt; sein Leben (in actu primo) ist sein ureigener
Akt, seine ureigene Wirklichkeit, und diese kann gar nicht von einer
duBeren Wirkursache verursacht werden. Das Lebewesen kann gezeugt



Das Sein bei Thomas von Aquin 207

werden, aber nach Vollendung der Zeugung fiangt es dann als seine eigene
Verwirklichung an zu leben. Nur in diesem Sinn geben die Eltern das
Leben. Und nur in diesem Sinn gibt Gott das Sein. Der Vergleich mit dem
Licht ist auch bezeichnend: erst mul} eine Wirkursache das Licht anziin-
den, aber dann leuchtet es, und das ist ein Akt des Lichtes, der nicht von
der Wirkursache erzeugt worden ist, sondern aus dem angeziindeten
Licht entspringt. Ein weiteres Beispiel wire etwa folgendes: wenn unser
Korper gut disponiert ist, dann sind wir gesund. Die Gesundheit, das
Gesundsein, ist unser Akt, als Formalwirkung der guten Korperdis-
position. Gerade dieses Verhédltnis wird tatsdchlich vom Sein ausgesagt:

«Auch die Form ist nicht das Sein, sondern es besteht eine Reihen-
folge: die Form verhélt sich zum Sein wie das Licht zum Leuchten,
oder wie das WeiBl zum WeiB-sein» (S. ¢. G. c. IT ¢. 54 N. 1290).

Hier wird ein akzidentelles Sein, ndamlich das WeiBsein, als Formal-
wirkung mit dem Leuchten gleichgesetzt. Aber auch das substantielle
Sein der Dinge, das aus den Wesensbestandteilen entspringt, ist Formal-
wirkung. Daher ist das Sein der Naturkérper verdnderlich und von den
substantiellen Umwandlungen abhingig, wogegen den Engel sein Sein
stets begleitet (concomitatur) (De spir. creat. a. 1, gegen SchluB).

Das Sein — das Innerste und Vollkommenste im Ding. Wie verhalten
sich zu diesen vielen und klaren Stellen diejenigen, die das Sein als das
Tiefinnerlichste und Vollkommenste im Ding bezeichnen und aus denen
einige Neuthomisten ihre Theorie vom Sein als dem Stoff des Seienden
ableiten? Weit entfernt, diese neuthomistische These zu stiitzen, sind
auch diese Stellen Beweise fiir unsere Auffassung. Héren wir nur die
Erkldrung, die Thomas selbst gibt.

«Das Sein ist das Innerlichste jedes Dinges und ist die tiefste Bestim-
mung aller Dinge; denn es ist die formale Seite aller Bestimmungen,
die im Ding sind» (S. th. I q. 8 a. 1).

«Das Sein ist das, was unmittelbarer und innerlicher als alles andere
den Dingen zukommt... und da die Materie ihr im-Akt-Sein von der
Form empfingt, mul angenommen werden, dal die Form, die der
Materie das Sein gibt, sich zu allererst zur Materie gesellt und ihr
unmittelbarer als alles andere innewohnt. Nun ist es gerade das
Merkmal der substantiellen Form, dal3 sie der Materie das esse sim-
pliciter gibt: gerade durch die Form ist das Ding das, was es ist»
(Q. un. de An. c. 9).

«Das, was ich Sein nenne, ist das Wertvollste von allem. Das folgt
daraus, daB der Akt immer die Vollendung der Potenz ist. Jede
konkrete Form wird nur dadurch als im Akt befindlich erkannt, da@3



208 Das Sein bei Thomas von Aquin

man sie als seiend ansieht. Die Natur des Menschen oder des Feuers
kann betrachtet werden, insofern sie in der Potenz der Materie ver-
borgen ist, oder insofern sie in der Kraft der Wirkursache enthalten
ist, oder insofern sie im Verstand ist. Wenn sie aber das Sein hat,
wird sie durch dasselbe im Akt existierend. Daraus ist ersichtlich, daf3
das, was ich Sein nenne, die Aktualitit aller Akte und damit die Voll-
kommenheit aller Vollkommenheiten ist» (De Pot. q.7 a.2 ad 9).

Nach diesen Stellen ist das Sein das Innerlichste und nach De
Potentia die Vollkommenheit aller Vollkommenheiten. Doch lassen diese
Stellen keine Auslegung des Seins als Stoff des Seienden zu, sondern sie
fassen es als Akt und Zustand. Nach der Stelle aus der Summa theologica
ist das Sein deswegen das Innerlichste und Tiefste, weil es die formale
Seite aller Bestimmungen des Dinges ist; die formale Seite ist gewil die
wichtigste, aber sie ist gerade die nicht-stoffliche Seite. Das Sein ist
tiefinnerlich, weil es aus allem, was im Ding ist, resultiert und der For-
malaspekt von allem ist. Die Form aktuiert die Materie, das Sein aber
ist der Wirklichkeitszustand der Form.Auch mit der« Unmittelbarkeit»,
die in der Quaestio unica de Anima behauptet wird, hat es seine eigene
Bewandtnis: das allerunmittelbarste ist nach dem Text eigentlich die
Form, das Sein aber ist «unmittelbar», weil die Form das Sein gibt. Nun
ist schon die Form kein Stoff, sondern ein Zustand, und noch viel weniger
gibt sie einen Stoff, wenn sie das Sein gibt. Auch nach der Stelle aus De
Potentia besteht die Rolle des Seins darin, daB3 durch dasselbe die Form
(Zustand) im Akt (Zustand) ist. Somit kann die « Vollkommenheit», von
der dort die Rede ist, unmoéglich ein Stoff sein. Sie ist also nicht als ein
besonders wertvoller Stoff zu fassen, sondern vielmehr als die letzte, end-
giiltige und wichtigste Vollendetheit. Doch darf man, wenn nur der Sinn
von Stoff ausgeschlossen bleibt, das Wort « Vollkommenheit» ganz wohl
auch im Sinn von Wert nehmen:

«Aller Wert jedes beliebigen Dinges richtet sich nach seinem Sein;
der Mensch hitte keinen Wert aus seiner Weisheit, wenn er nicht
durch sie weise wire; und so verhilt es sich mit allem. So ist das
Ma@3 des Seins, das ein Ding hat, auch das MaB seiner Wertes, und je
nachdem das Sein des Dinges auf eine héhere oder niedrigere Stufe

eingeschriankt ist, wird es dementsprechend wertvoller oder weniger
wertvoll genannt» (S. c. G. I c. 28 N. 260).

Als Zusammenfassung des bisher Gesagten diirfen wir also sagen:
das Sein ist alles andere als ein Stoff. Es ist ein Akt, d. h. ein Zustand,
eine Art Ausiibung der Substanz des Dinges, wie das Leben Ausiibung
des Lebendigen ist. Darum wird das Sein, wie auch das Leben, durch



Das Sein bei Thomas von Aquin 209

ein Zeitwort ausgedriickt. Das Sein ist der vollverwirklichende Zustand,
durch den das Ding ein Seiendes ist. Das Sein ist eben auch ganze Ver-
wirklichung; nicht nur Existenz, sondern auch Subsistenz und Ver-
wirklichung der ganzen Substanz, z. B. als Mensch-sein, Pferd-sein u.s.w.
und simtlicher Akzidentien, wie warm-sein, gesund-sein, froh-sein u.s.w.

Dies war die Sentenz Thomas’ vom Anfang seiner Lehrtitigkeit bis
zum Ende. Schon in De ente et essentia ist das Sein nicht auf die Existenz
beschrinkt, und in spiteren Schriften kommt auch die Existenz zur
Geltung.

2. Das Subjekt des Seinsaktes

Wenden wir uns nun dem Ding zu, das durch den Seinsakt ist. Wenn
das Sein ein Akt ist, mul} sein Subjekt eine Potenz sein. Aber anderseits,
wenn das Sein aus dem Subjekt flieft oder entspringt (resultat), dann
darf die Potenz keine reine Potenz sein, sondern mul} in sich ein Akt sein.
Bekanntlich machen einige Neuthomisten die Essenz zu einer reinen
Potenz. Da sie das Sein als Stoff, als positive Realitdt ansehen, darf die
Essenz nicht noch ein Stoff oder noch etwas Positives sein; sie kann nur
eine leere und nichts als begrenzende Wirklichkeit sein und mufl oben-
drein noch dieses biBchen Wirklichkeit vom Seinsakt empfangen.

In der Essenz der Korper ist notwendig die Form, also ein Akt, ein-
geschlossen und die Engel werden als subsistierende Formen angesehen.
Somit kann die Wesenheit nicht reine Potenz sein. Und das schon gar
nicht, wenn, wie wir gesehen haben, das Sein aus der Wesenheit ent-
springt. Nur aus einem Akt kann etwas von selber und ohne Wirkursache
resultieren, z. B. das Leben aus dem Lebewesen, das Leuchten aus dem
Licht, das Erkennen aus der species, das Wissen aus dem habitus scien-
tiae.

Darum ist bei Thomas kein Wort iiber eine reine Potenzialitit des
Wesens zu finden. Reine Potenz ist fiir ihn nur die materia prima. Und
auch diese sicher reine Potenz ist durchaus keine bloBe Grenze, sondern
der solide Stoff, aus dem die Korper bestehen. Reine Potenz bedeutet
nicht ein leeres Gefd3 ohne Inhalt, sondern einen Stoff, der ohne jeden Zu-
stand (Form) gedacht wird, einen Stoff, aus dem noch nichts gemacht ist,
und der deshalb noch «nichts» ist.

Aber Thomas schreibt auch ausdriicklich dem Subjekt des Seinsaktes
einen Akt zu. Die Formel «forma dat esse» bedeutet, dall ein Ak¢ das
Sein gibt. Im 54. Kapitel des zweiten Buches der Summa contra Gentiles

14



210 Das Sein bei Thomas von Aquin

sagt Thomas mehrmals mit aller Deutlichkeit, daB die ganze Substanz —
die doch sicher ein Akt ist — Trigerin des Seins ist.
«Die ganze Substanz ist dasjenige, was ist; und das Sein ist das, wo-
durch die Substanz Seiendes (ens) genannt wird» (N. 1292).
«In den intellektuellen Substanzen, die nicht aus Materie und Form
zusammengesetzt sind und bei denen die Form eine subsistievende
Substanz ist, ist die Form dasjenige, was ist, und das Sein ist der Akt,
durch den sie ist» (N. 1298).
«Deshalb finden wir bei ihnen nur eine einzige Zusammensetzung aus
Akt und Potenz, nidmlich aus Substanz und Sein, oder wie einige
sagen, aus quod est und esse, oder aus quod est und quo est» (ebd.).

Dazu gibt es noch Stellen, wo Thomas ganz ausdriicklich erklirt,

das Wesen sei in sich A k¢, und nur in bezug auf das Sein Potenz.
«Es gibt also in jedem Seienden, auBler dem Ersten, diese beiden
Dinge: das Sein, als Akt, und die Substanz des Dinges, das das Sein

hat, als Potenz, die den Seinsakt aufnimmt» (De subst. sep. c. 8).
«Jede Form und jeder Akt ist in Polenz, bevor er das Sein erlangt»
(S. c. G. IT ¢. 52 N. 1279).

«Die aus Materie und Form zusammengesetzte Natur ist in Potenz
zum Sein, insofern sie dasselbe aufnimmt» (De spir. creat. a. 1).

Namen. An den angefiihrten Stellen kénnen wir noch etwas anderes
beobachten, was nicht ohne Bedeutung ist. Wahrend im heutigen Tho-
mismus das Subjekt des Seinsaktes ausschlieBlich Essenz (Wesenheit)
genannt wird, ist das bei Thomas durchaus nicht die Regel. Gewil
gebraucht er auch diesen Namen, z. B. wenn er in Sent. 1 d. 33 q. 1 a. 1
ad 1 das Sein Akt der Essenz nennt. Aber wir haben schon 6fters das Wort
Substanz gefunden und auch schon gquod est. Der Ausdruck Substanz
findet sich noch in S. c. G. II ¢. 53 N. 1263; c. 54 NN. 1288. 1289. 1291
und in Quodl. 11T q. 8 a. 20: «quod aliud sit in eo substantia participans
esse et aliud ipsum esse participatum». Auch in Quodl. IT q. 2 a. 1 und
ind Quodl. IX q.4 a.1 steht ofters substantia, z. B. «ipsa substantia
angeli in se considerata est in potentia ad esse (Quodl. IX q. 4 a.1).
Daneben hei3t es hdufig creatura, das Geschopf, womit sicher das ganze
Subjekt gemeint ist: «creatura est habens esse», «in qualibet creatura est
aliud ipsa creatura quae habet esse et ipsum esse eius» (Quodl. II q. 2
a.1). Wir haben auch schon den Namen natura gefunden, der auch
ofters vorkommt, desgleichen quidditas, res und ens.

Alles in allem diirfte der Name Substanz ungefiahr der hiufigste sein,
besonders in der Summa contra Gentiles. In der Summa theologica, die
zweifellos zu seinen letzten Werken gehort, steht zundchst an der Stelle,



Das Sein bei Thomas von Aquin 211

wo von Gott die Rede ist, « Utrum in Deo si idem essentia et esse», viel-
leicht weil im vorhergehenden Artikel gesagt wurde, Gott sei seine Natur
und Essenz. Aber wo von den Engeln gesprochen wird (S. th. I q. 50
a. 2 ad 3), heiBt es dreimal «natura», dreimal guod est und am Schluf3:
«ipsum esse est quo substantia est, sicut cursus est quo currens currity.

Es wire angebracht, wenn sich statt «essentia et existentia» die
Formel «Substantia et esse» oder «res et esse» einbiirgerte, d. h. «Ding
und Sein». Das wiirde den Wirklichkeitscharakter der Metaphysik her-
vorheben. Die Worte Substanz und Ding verweisen auf die reale Welt,
wihrend essentia eher an Metaempirisches denken 143t.

Es ist noch zu bemerken, dafl das Wort ens immer und ausschlief3lich
als Partizip (Seiendes) zu verstehen ist. An ein ens nominaliter sumptum
hat Thomas nie gedacht. Er definiert stets das ens durch das Sein oder
den Seinsakt und nie durch ein «Seinkdnnen». So heiBt es z. B.: «Dieser
Name «ens» wird wegen des Seinsaktes gegeben» (Hoc nomen ens impo-
nitur ab actu essendi — Met. IV lect. 2 N. 553) ; «Ens ist das, was ist, und
nichts anderes» (ens nihil est aliud, quam quod est — Peri Herm. I lect. 5
N. 71); «Ens im Vollsinn (d. h. die Substanz) ist das, was Sein hat» (ens
simpliciter est quod habet esse — S. th. I-II q. 26 a. 4); «Ens, oder mit
anderen Worten das, was ist» (ens, sive quod est» — Met. III lect. 1
N. 2419). Die neuthomistische Definition «ens est cui competit esse» ist
unthomistisch und griindet wahrscheinlich auf einem MiBverstindnis
der Definitionen von Substanz und Akzidens: id cui competit esse in se;
id cui competit esse in alio. Wenn man fiir Substanz und Akzidens eine
Art genus mit Artdifferenz aufstellen will, dann kann man nach Thomas
nicht gut sagen «ens in se», «ens in alio», eben weil ens Partizip ist und
bedeutet «in sich seiend» und «in einem anderen seiend» und das «seiend»
kein genus ist. Es empfiehlt sich also zu sagen: «ein Subjekt, dessen
Seinsweise das Insichsein ist» und «ein Etwas, dessen Seinsweise das in-
einem-anderen-sein ist». So ist das Subjekt genus, und die Hinordnung
auf eine bestimmte Seinsweise die Artdifferenz.

Puntel (Analogie und Geschichtlichkeit, Herder 1970) hat neben
anderen angeblichen Mingeln bei Thomas auch eine Zweiheit von
Trigern des esse aufgezeigt. Thomas spricht 6fters von einer Dreiheit:
subiectum — essentia — esse. Was ist zu dieser «Entdeckung» zu sagen?
Nach bekannter scholastischer Lehre kann das suppositum als Ganzes
betrachtet werden und konnen ihm alle Teile als etwas, was es hat, zu-
geschrieben werden. So sagt man, der Mensch hat Leib und Seele, und
Christus hat Gottheit und Menschheit. Damit will man durchaus nicht



212 Das Sein bei Thomas von Aquin

sagen, es gibe drei Dinge: den Menschen, seinen Leib und seine Seele;
Christus, seine Gottheit und seine Menschheit. Ebenso ist es beim ens.
Man kann vom suppositum ens sagen, es habe essentia und esse, aber das
macht keine Dreiheit aus. Weder hier noch anderswo hat Thomas
«unreflektiert» iiber das Sein gesprochen.

3. Der Realunterschied zwischen dem Ding und seinem Sein

Nachdem wir das Sein und sein Subjekt untersucht haben, kénnen
wir nun an die Frage nach dem realen Unterschied zwischen beiden
herangehen. Aus dem bisher Gesagten erhellt, daB das Subjekt des Seins
das reale Ding ist, das uns in der Erfahrung gegeben ist, und dal} das
Sein dessen Existenz, Subsistenz und Dieses-sein bedeutet. Ferner haben
wir schon gesehen, dal3 sich Ding und Sein wie Formalursache und For-
malwirkung verhalten. Damit hat der Realunterschied eine neue, in der
heutigen thomistischen Literatur nicht bekannte Deutung erhalten. Aber
daB ein Realunterschied besteht, kann nicht bezweifelt werden; denn
Formalursache und Formalwirkung sind nicht dasselbe. So ist zum Bei-
spiel das Leuchten des Lichtes nicht dasselbe wie sein Angeziindetsein;
die sinnliche und geistige Erkenntnis sind nicht dasselbe wie der Zustand
der Fakultidten, den man species nennt; das Leben des Tieres ist nicht
dasselbe wie das Tier, u.s. w.

Wir wollen jedoch so vorangehen, daBl wir uns die Beweise des
hl. Thomas unabhingig vom bisher Gesagten ansehen. Wenn sie dann
mit ihm iibereinstimmen, ist die These neu erhirtet. Die Beweise des
hl. Lehrers sind hauptsédchlich drei: 1. Das Sein ist nicht im Wesen ent-
halten; 2. Das Sein muB durch das Wesen begrenzt werden, und 3. Parti-
zipiertes Sein verlangt ein partizipierendes Subjekt.

Erster Beweis. Das Sein ist nicht im Wesen der Geschopfe enthalten.
Dieser Beweis findet sich in De enie et essentia, c. 5, und wird in der
Summa theologica (I q. 3 a. 4) weitergefiihrt. Das Sein gehdrt nicht zum
Wesen, d. h. zu den konstituierenden Wesenselementen des Dinges; denn
ich kann einen Menschen oder einen Phonix denken, ohne das Sein ein-
zuschliefen. Also ist das Sein vom Wesen verschieden. Mit anderen
Worten: wir finden in der Erfahrung den Menschen als animal rationale,
nicht aber als animal rationale existens. Er existiert wohl tatsiachlich, aber
das Sein ist nicht Wesensmerkmal, sehen wir doch, da3 er geboren wird
und stirbt. Ein tatsichliches, aber nicht mit dem Wesen gegebenes Sein
ist aber real vom Wesen unterschieden.



Das Sein bei Thomas von Aquin 213

Da ist nicht — wie in manchen neuthomistischen Lehrbiichern —
die Rede von addquat voneinander verschiedenen Begriffen, denen ver-
schiedene Realitdten entsprechen miiiten. Der Beweis ist Realmetaphy-
sik. So wie ein tatsidchlich gegebenes, aber nicht mit dem Wasser notwendig
vorhandenes Warmsein vom Wasser real verschieden ist und eine eigene
Ursache braucht, so ist auch der Mensch nicht immer und notwendig
seiend. Das lehrt die Erfahrung, die den ganzen Beweis stiitzt.

Die Summa theologica fiihrt diesen Gedanken insofern weiter, als sie
sich mit der Ursache des Seins befal3t. Etwas tatsidchlich Gegebenes, das
vom Wesen verschieden ist, braucht eine eigene, von der des Wesens
verschiedene Ursache, ndmlich entweder die Resultanz aus dem Wesen
oder eine Wirkursache, m. a. W. entweder eine Formal- oder eine Wirk-
ursache. Die Resultanz (oder Formalursache) muf3 dabei sein (sie ist ja
die einzige Erklirung der limitatio), aber ohne Wirkursache geniigt sie
allein nicht. Denn ein schon im Akt Seiendes kann wohl sich eine For-
malwirkung geben, die aus ithm resultiert, aber was noch nicht im Akt
ist, kann sich nicht von selbst ins Dasein setzen.

Kommentar. 1) Es wurde behauptet, Thomas habe am Anfang seiner
Laufbahn das Sein nur als Existenz betrachtet, sei aber spiter dazu
iibergegangen, es als «Vollkommenheit» anzusehen. Als Beweis dafiir,
daB er zuerst nur an die Existenz gedacht habe, wird gerade unsere
Stelle aus De ente et essentia, c. 5, angefiihrt. Hiatte man dieses Werk
genauer gelesen, wiirde man in ihm denselben Seinsbegriff gefunden
haben, wie wir ihn aus anderen Stellen herausgearbeitet haben, nimlich
Existenz und Dingsein. Im 2. Kapitel von De ente et essentia lesen wir:

«Per formam, quae est actus materiae, materia efficitur ens actu et
hoc aliquid. Unde illud quod superadvenit non dat esse actu simpli-
citer materiae, sed esse actu tale».

«Wir iibersetzen: «Durch die Form, die Akt der Materie ist, wird die
Materie zu etwas im Akt Seienden und dieses bestimmie Ding Seienden.
Deshalb geben die akzidentellen Bestimmungen, die weiter dazu-
kommen, nicht das aktuelle Substanzsein, sondern das aktuelle Sosein,
wie es die Akzidentien tun».

Zur Rechtfertigung unserer Ubersetzung bemerken wir: «actu ens»
ist sicher ein aktuell Seiendes; an diesem Sinn nimmt sicher das ihm
beigeordnete «hoc aliquid» teil und bedeutet nicht nur «dieses Ding»
als Essenz, sondern ¢etwas dieses Ding Seiendes». Das bestdtigt sich
durch die Aussage des zweiten Satzes iiber die Wirkung der Form: sie
gibt das aktuelle Substanzsein (Ding-sein) im Gegensatz zum aktuellen



214 Das Sein bei Thomas von Aquin

Sosein. Damit ist klar, daB Thomas in De ente et essentia das Sein nicht
bloB als Existenz betrachtete.

2) Wir finden es freilich begreiflich, daB man beim Lesen unseres
Beweises aus dem 5. Kapitel zuerst an die Existenz denkt. Aber nach-
dem Thomas im 2. Kapitel das Sein als Existenz und Dingsein definiert
hat, 1408t sich nicht behaupten, er habe das Dingsein ausschlieBen wollen.
Und wenn wir alles recht iiberlegen, mu3 das Dingsein eingeschlossen
sein; sonst kime man zu folgender Ungereimtheit: obwohl der Mensch
nicht aus seinem Wesen aktuell existiert, hat er doch aus seinem Wesen
das aktuelle, in der realen Welt ausgeiibte Menschsein. Existenz und
Dingsein kénnen schlechterdings nicht getrennt werden.

3) Der Gedanke, daB alles, was nicht im Wesen eingeschlossen ist,
von ihm verschieden ist, kehrt bei Thomas 6fter wieder und er nennt
deshalb das Sein gelegentlich ein A kzidens.

«Alles, was nicht mitgedacht werden muBl, um die Substanz eines
Dinges zu denken, verhidlt sich wie ein Akzidens (habet rationem
accidentis); denn es ist unmdéglich, bei der Betrachtung der Substanz
eines Dinges das, was zur Substanz gehért, beiseite zu lassen, z. B.
beim Verstehen des Menschen seine Animalitit nicht mitzuverstehen»
(De Pot. q. 7 a. 4 ad 8).

«Da aber alles, was nicht Wesen des Dinges ist, Akzidens genannt
wird, ist das Sein, das der Frage An est entspricht, ein Akzidens»
(Quodl. II q. 2 a. 1 (3).

Doch wird gleich darauf (Quodl. IT q.2 a.1 ad 2) der Ausdruck
«Akzidens » richtiggestellt:

«Das Sein ist ein Akzidens, nicht im Sinn einer zufilligen Bestimmung,
sondern als Aktualitdt jeder Substanzy.

Desgleichen wird in Quodl. XII q.5 a. 1 (5) gesagt, Hilarius ver-
stehe das Sein als Akzidens im weiteren Sinn, d. h. als etwas nicht zum
Wesen Gehorendes, und gegen Avicenna wird erkldrt:

«Das substantielle Sein des Dinges ist kein Akzidens, sondern die
Aktualitit jeder existierenden Fovm... und so ist es im strengen Sinn
kein Akzidens» (Vgl. Met. IV lect. 2 N. 558).

4) Ganz allgemein gilt, daB aus Wesenheit und Sein nicht ein Drittes
entsteht, wie z. B. aus Leib und Seele ein Mensch. Das ist nur méglich,
wenn das Sein als Aktualitit betrachtet wird, die «aus den Prinzipien
des Wesens entspringt» (Met. IV lect. 2 N. 558).

Zweiter Beweis: Aus der Begrenzung des Seins. Der Zentralgedanke



Das Sein bei Thomas von Aquin 215

des Beweises aus der Begrenzung des Seins ist der: das Sein (esse) ist
durch die Aufnahme in einer aus sich begrenzten Potenz begrenzt und
endlich. Es geht also um die Endlichkeit des esse, d. h. des Seinsaktes,
und nicht um die Endlichkeit des ganzen ens. Grundlage des Beweises
diirfte sein, daB uns in der Erfahrung begrenztes Sein gegeben ist, z. B.
Mensch-sein, Pferd-sein, Eiche-sein u.s. w. Daher das Problem: wie ist
begrenztes Sein moglich? Nicht méglich ist es, das Sein durch Hinzu-
fiigen einer von ihm verschiedenen Differenz (wie animal 4 rationale)
zu begrenzen; denn etwas vom Sein Verschiedenes miilte ein Nicht-sein
sein. So bleibt nur die Art der Begrenzung iibrig, wie die Form (auch ein
Akt) begrenzt wird, nimlich dadurch daB sie die Form dieser begrenzten
Materie ist. Auf das Sein angewandt: das Sein wandelt sich zum Mensch-
sein ab, wenn es Sein eines Menschen ist, oder zum Lowe-sein, wenn es
Sein eines Lowen ist. Somit kommt alle Begrenzung des Seins von einer
von ihm verschiedenen Potenz, in der es aufgenommen wird, d. h. aus
der es resultiert. Eine breite Form dieses Beweises findet sich in De
Pot. q. 7 a. 2 ad 3; eine verkiirzte Form ist die folgende:

«Das Sein als Sein kann keine Verschiedenheit haben; doch kann es
verschieden werden durch etwas, was ihm duBerlich ist (praeter esse);
so ist z. B. das Sein eines Steines verschieden vom Sein eines Men-
schen» (S. c. G. II c. 52 N. 1274).

Kommentar. 1) Der ganze Beweis, so wie wir ihn zitiert haben,
kann nicht von der Existenz, sondern nur vom Dingsein verstanden
werden. Die Existenz wiirde nicht durch die Aufnahme in einem Men-
schen oder in einem Stein differenziert; die Existenz als solche ist immer
gleich. Zudem spricht die Nummer 1274, aus der wir unseren Text ent-
nommen haben, zweimal von esse substantiale des Sokrates, dem sich im
selben Subjekt ein esse accidentale zugesellen kann (nicht als Differen-
zierung des substantiellen Seins, sondern insofern dasselbe Subjekt
zweierlei Sein, ein substantielles und ein akzidentelles, haben kann).

2) Der Beweis leitet den realen Unterschied daraus ab, daB das Sein
nur durch ein aufnehmendes Subjekt zum Dieses-sein wird. Die Auf-
nahme ist nicht als «EingieBen» in eine Art Gefill zu verstehen oder
etwa, daBl die aufnehmende Wesenheit dem als Stoff gedachten Sein als
Grenze beigefiigt wird, sondern als im Subjekt sein, was durch Resultanz
zustandekommt.

3) Der Beweis bewegt sich in einer vom Neuthomismus grundver-
schiedenen Denkweise. Der Neuthomismus stellt begrenzte Dinge (entia)



216 Das Sein bei Thomas von Aquin

fest und fordert als Erklarung dafiir, daB die Dinge aus einem Universal-
stoff bestehen, der durch die Essenz als Grenze zu dieser oder jener
«Portion» Sein wird. Vgl. z. B. Arnou, Metaphysica Generalis, ed. 3,
Romae 1955, S. 69: Essentia exprimit gradum, seu mensuram secundum
quam unicuique rei competit esse, seu id cui proportionatur perfectio
essendi. Sicut esse est principium perfectionis, ita essentia est principium
taleitatis, diversitatis, limitationis. Essentia de se non est nisi modus
essendi(!)...» Wie soll man sich da Materie und Form vorstellen, wenn sie
zusammen nur eine Grenze sind? Und wo findet man das alles bei
Thomas?

Nach Thomas sind die Dinge als endlich von Gott geschaffen und
ihre Endlichkeit ist kein Problem. Das Problem ist, wie es begrenztes
Sein oder Aktualitit geben kann. Dieses Problem besteht nur fiir den,
der das Sein als reale Gegebenheit in den Dingen anerkennt, eine Auf-
fassung, die dem heutigen Thomismus wie tiberhaupt der heutigen Philo-
sophie abhanden gekommen ist. Dariiber werden wir im nichsten Kapitel
zu handeln haben.

Ein Satz, der auf den ersten Blick zur neuthomistischen Sentenz zu
passen scheint, mag noch eine Erklirung verlangen.

«Jedes Geschopf ist schlechthin endlich, insofern sein Sein nicht

absolut existiert, sondern auf eine Natur eingeschriankt ist, der es
zukommt» (S. th. I q. 50 a. 2 ad 4).

Man kénnte denken, hier gehe es um die Beschrinkung des
Geschopfes, d. h. des ganzen ens. Aber dieselbe besteht darin, daB3 dessen
Sein auf eine aus sich beschrinkte Wesenheit eingeengt ist, der es zu-
kommt, d. h. aus der es resultiert. Das Geschopf ist also endlich, weil sein
Sein das einer endlichen Substanz ist, die als endlich gegeben sein muB.

Dritter Beweis, aus der Partizipation. Der eben besprochene Beweis
aus der Beschrinkung des Seins wird gelegentlich (z. B. in De ente et
essentia gleich nach der im ersten Beweis zitierten Stelle) so gefiihrt:
Es kann nur ein esse subsistens geben; also mul} alles andere Sein ein
aufgenommenes Sein sein und infolgedessen muf3 neben dem Sein noch
ein Subjekt dasein. Wenn Thomas die participatio von Boethius iiber-
nommen hat, hat er in Wahrheit nur einen neuen Ausdruck fiir das
iibernommen, was er schon von Anfang an lehrte. Der Begriff der parti-
cipatio wird u. a. in der S. th. I q. 3 a. 4, tertio, gegeben:

«Wie das, was Feuer hat und nicht Feuer ist, durch Teilnahme (parti-

cipatio) feurig ist, so ist auch das, was Sein hat aber nicht Sein ist,
Sein durch Teilnahmen.



Das Sein bei Thomas von Aquin 217

Mit diesem Begriff bildet Thomas folgenden Beweis fiir die Real-
unterscheidung:

«Nur Gott ist sein Sein; er existiert wesentlich, insofern sein Sein
seine Substanz ist. Das kann von keinem anderen gesagt werden;
denn das subsistierende Sein kann nur eines sein, wie auch eine subsi-
stierende WeiBheit nur eine einzige sein kdnnte.

Also mul3 alles andere durch Teilnahme Seiendes sein, so daf3 in ihm
die Substanz, die das Sein partizipiert, und das partizipierte Sein ver-
schieden sind» (Quodl. III q. 8 un. (20).

«Wo immer etwas von einem anderen durch Partizipation ausgesagt
wird, mufl auBler dem Partizipierten noch etwas anderes dasein. Des-
halb ist in jedem Geschopf ein Unterschied zwischen dem Geschipf
selbst, das das Sein hat, und seinem Sein» (Quodl. IT q. 2 a. 1 (2).

Frei wiedergegeben: In Gott ist das Sein Substanz. Da es aber nur
ein subsistierendes (substantielles) Sein geben kann, ist alles andere
Sein nicht Substanz (und damit auch nicht «Stoff»), sondern wird von
einer Substanz (Geschépf) partizipiert, als ihr Zustand. Es mul} also
zwel Dinge geben: die Substanz (Geschopf) als Subjekt, und das von ihr
partizipierte Sein. Wie man sieht, schlieBt auch dieser Beweis nur fiir
ein Sein als Akt oder Zustand. Man hat sich freilich daran gew6hnt, den
Ausdruck «nicht-subsistent» auch auf Substantielles anzudehnen, wenn
es nur in einer Potenz aufgenommen und damit Teilprinzip ist. Fragt
sich nur, ob man das mit Thomas belegen und als Thomismus bezeichnen
kann.

4. Realismus des Seins

An das bisher Gesagte fiigen sich spontan einige Betrachtungen
iiber den erstaunlichen, uns Heutigen ganz ungewohnten Realismus an,
der in dieser Seinsphilosophie des hl. Thomas sich duBert. Thomas
betrachtet das Sein als etwas Reales und Empirisches, etwas der Erfah-
rung Zugingliches.

Fiir Thomas sind die Dinge im wahren Sinn des Wortes. Zu allererst
existieren sie. Wenn wir nach der Existenz fragen, fragen wir nach etwas
Wirklichem. Wir fragen z. B. «Gibt es ein Atom?» oder «Gibt es fleisch-
fressende Pflanzen?» und wir antworten: « Ja, es gibt sie», d. h. sie sind,
sie existieren. Wir unterscheiden also zwischen dem Atom und seiner
Existenz, fragen nach der Existenz in der realen Welt und behaupten
dieselbe in der Antwort. Auch nach dem akzidentellen und substantiellen
Sein fragen wir als nach etwas objektiv Realem, z. B. «Ist dieses Wasser



218 Das Sein bei Thomas von Aquin

kalt?», «Ist das wirklich Gold?» Und in der Antwort behaupten wir das
Kaltsein und das Goldsein. Gerade dieses reale Sein sieht Thomas als
das an, was das Urteil aussagt. Die Begriffe sind schon gegeben, z. B.
Wasser und kalt. Aber das Urteil behauptet: das Wasser #st kalt. « Secunda
mentis operatio respicit esse» (In Boet. de Trin. q. 5 a. 3), das Urteil
befaBt sich mit dem Sein.

Das also hat Thomas gelehrt. Werden wir in unserem kritischen
Zeitalter den Mut zu einem solchen Realismus aufbringen? Es ist ein
Gliick, daB der Existentialismus wenigstens den Boden dafiir in etwa
bereitet hat. Sehen wir immerhin zu, was fiir einen solchen Seinsrealismus
spricht. Da ist einmal das, was schon gesagt wurde: wir unterscheiden
in den realen Dingen das Sein als etwas vom Subjekt oder vom Ding
(Substanz) Verschiedenes, fragen danach und bejahen es: «Es gibt
Atomenr, «Das ist Gold», « Karl ist hier».

Zweitens, die Bezugnahme auf ein reales Sein ist das, was den
Unterschied zwischen Begriffen und Urteilen ausmacht. Begriffe und
Urteile unterscheiden sich nicht dadurch, da der Begriff einer ist und
das Urteil zwei Begriffe hat. « Warmes Wasser» sind zwei Begriffe, aber
kein Urteil. Das Urteil hat das Zeitwort «zs¢» und behauptet durch das-
selbe ein reales Sein (oder, im Falle einer privatio, einen objektiven
Sachverhalt, z. B. «Hans ist blind», d. h. er sieht wirklich nicht).

Ein dritter Grund ist, daB wir das Sein durch ein Zeitwort aus-
driicken und das klare BewuBtsein haben, daBl Zeitworter eine ganz
andere Wirklichkeit ausdriicken als Hauptwoérter. Die Substantive be-
zeichnen Substanzen. Die Zeitworter besagen eher Tatigkeiten oder Zu-
stinde. Das gilt nicht nur fiir das Zeitwort «Sein», sondern nach Thomas
fiir alle Zeitworter; alle schlieBen in ihrer Bedeutung ein Sein ein; denn
z. B. «Hans lauft» bedeutet: Hans ist laufend, ist am Laufen. Unsere
Welt besteht nicht nur aus Dingen. Auch das, was die Zeitworter aus-
sagen, ist real, z. B. schwimmen, Holz hacken, sprechen, schreiben,
telephonieren u. s. w.

Ferner driicken die Zeitworter eine Zeit aus und es ist doch zweifel-
los eine objektive Wahrheit daB z. B. Cicero vor 2000 Jahren gelebt hat.
Sowohl das «ist» als das «war» und das «wird» besagen etwas Reales.

Jedoch das alles wird noch besser iiberzeugen, wenn wir sehen, wie
nach Thomas das Sein erkannt wird.



Das Sein bei Thomas von Aquin 219

5. Die Erkenninis des Seins

Es ist bekannt, wie weit die Neuscholastiker iiber die Erkenntnis
des Seins auseinandergehen. Nach den einen gibt es einen Seinsbegriff,
nach anderen soll es keinen geben (fragt sich nur, wie man dann noch
dariiber sprechen kann) und nach wieder anderen wird das Sein erst-
malig im Urteil erkannt — oder gar transzendental gesetzt. Nach Thomas
erkennen wir das Sein auf vielfache Weise: in der Sinneserkenntnis, im
Begriff, im Urteil und im SchluBverfahren. Es ist noch zu bemerken,
dafB die Erkenntnislehre des hl. Thomas, die wir hier beniitzen, hier nicht
belegt werden kann. Wir haben es in einem Buch getan, das Mitte 1971
erschienen ist: «Unbekanntes Erkennen — Das Erfassen der Wirklichkeit
nach Thomas von Aquin» (Konrad Triltsch, Wiirzburg).

Die Sinneserkenntnis des Seins. Direkt ausgelost durch die Ein-
wirkung des AuBlendinges, ist die Sinneserkenntnis nicht ein Aufbau des
Gegenstandes, sondern das, was wir im Kontakt mit dem Ding fiihlen.
Dabei gibt es auch sogenannte sensibilia per accidens, die durch die
cogitativa erkannt werden. Die menschliche Sinneserkenntnis geht im
von einer Geistseele informierten Korper vor sich. Infolgedessen greift
die Einwirkung des AuBendinges (species) auch auf die Geistseele iiber.
Dadurch erhilt die menschliche Sinneserkenntnis auch schon geistige
Inhalte, wie z. B. die konkrete Substanz der Dinge und auch das Sein
der Dinge. Somit empfangen wir die Erkenntnis des Seins vom Aulen-
ding, genau so wie die Eigenschaften, wie die Farbe oder die Wiarme; nur
die Verursachung ist indirekt (per accidens), d. h. durch Weiterwirkung
der materiellen Kausalitit des Dinges auf den Geist. Diese Erkenntnis
ist Sinneserkenntnis, weil durch die Sinnesorgane empfangen und durch
sie ausgeiibt. Infolgedessen ist sie Einzelerkenntnis und nicht allgemein.
Folgende Stelle bezieht sich darauf:

«Obwohl das Sein in den sinnlich erfahrbaren Dingen ist, kann doch
der Simn das Sein oder das Seiende, wie auch irgendeine substantielle
Form, nur indirekt (per accidens) erkennen» (Sent. I d.19 q.5 a. 1
ad 6).

Selbstverstdandlich macht eine von den Dingen empfangene Seins
erkenntnis die Setzung des Seins im transzendentalistischen Sinn {iiber
fliissig.

Der Begriff des Seins. Die Sinneserkenntnis bildet die Grundlage
fiir die Abstraktion, und der Seinsbegriff wird im allgemeinen genau so



220 Das Sein bei Thomas von Aquin

abstrahiert wie alle anderen, ndmlich durch Vergleich vieler Individuen
und Herausheben des Gemeinsamen. Das ist die wahre und einzige
Abstraktionslehre Aristoteles’ und Thomas’, die auch mit der experi-
mentellen Psychologie im Einklang steht. Die Abstraktion geschieht
also nicht durch eine unbewuBte Ausarbeitung eines Wesensbegriffs,
wie in der Neuscholastik, die etwa noch durch ein Apriori erméglicht
wire — eine solche Abstraktion kénnte uns wohl immerfort nur scha-
blonenhafte ens-Begriffe in stets gleicher Ausfiihrung liefern, was nicht
der Fall ist. Auch zur Auffindung und Wahl des gemeinsamen und zu
abstrahierenden Aspektes ist durchaus kein Apriori erforderlich. In
der Sinneserkenntnis (cogitativa) wird das Sein erkannt, und wenn ver-
schiedene Seiende erkannt werden, wird auch die A%nlichkeit derselben
erlebt. Wenn dann einem solchen «phantasmay ein bewuBter, denkender
und forschender Verstand — das ist ndmlich der intellectus agens — sich
zuwendet, leiste er entschieden mehr als ein mechanisch und immer
gleich arbeitendes Apriori. Dabei bleibt die Méglichkeit bestehen, auch
einen analogen Seinsbegriff zu abstrahieren, indem man z. B. Substanzen
und Akzidentien miteinander vergleicht und die Verschiedenheit in der
Ahnlichkeit feststellt. Go#t erkennen wir nur durch SchluBfolgerung, und
wenn wir dann den Begriff ens a se gebildet haben, kénnen wir auch die
Analogie zwischen Gott und den Geschépfen erkennen.

Der so erkannte Seinsbegriff kann von den Unterschieden, wie
Menschsein, Fuchs-sein, Eiche-sein absehen und nur das Sein beachten.
Dann bekommt er den Namen esse commune, d.h. Allgemeinbegriff
«Sein», wie das animal commune der Allgemeinbegriff «Tier» ist (vgl.
S.th. I q.3a.4ad1). Auch die Aussage (praedicatio) des esse commune
ist wie die des animal commune. Sie ist eine Erkenntnis des AuBendinges,
die nur von seiner Individualitit absieht und infolgedessen fiir den
erkennenden Geist allgemein ist:

«Das, was vielen gemeinsam ist, ist nur fiir den Verstand etwas neben
den vielen Einzeldingen; so ist z. B. das «Tier» nur fiir den Verstand
etwas anderes als Sokrates, Plato und andere Tiere. Noch viel weniger

ist das gemeinsame Sein (esse commune) etwas neben den existierenden
Dingen, es sei denn im Verstand» (S. c. G. I c. 26 N. 241).

Thomas stellt noch die Frage, ob das subsistierende Sein Gottes
dann das inhaltsleere esse commune sei. Das ist es natiirlich nicht. Das
Sein hat aus sich Inhalt und jedes begrenzte Sein ist Partizipation an
einem unendlichen Inhalt, nimlich dem Sein Gottes. Das esse commune
ist nur inhaltsleer durch die Abstraktion.



Das Sein bei Thomas von Aquin 221

Seinserkenntnis 1m Urteil. Das Urteil ist ein Erkenntnisakt, und
nicht eine Setzung: «respicit esse», es schaut auf das Sein. Wie kann das
Urteil das reale Sein der Dinge erkennen? Das Urteil, auch das allge-
meine, ist nicht im Geist immanent, sondern sieht seinen Gegenstand im
phantasma, welches entweder eine aktuelle oder eine vergangene Sinnes-
erkenntnis ist und das von der cogitativa erkannte Sein einschlieBt. Vor
dem Urteil machen wir eine reflexio oder resolutio ad sensum, in der wir
das aktuelle Erfassen des Seins durch eine aktuelle Sinneserkenntnis
oder das vom Gedichtnis festgehaltene Sein vergangener Sinneserkennt-
nisse reflex feststellen. Diese Feststellung ist auch schon das Urteil -
ohne einen eigenen Richterspruch. Das Urteil ist ein Erkenntnisakt.

DafB} das so im Urteil erkannte Sein das reale Sein der AuBlendinge,
so wie wir es erklirt haben, ist, sagt Thomas mit uniiberbietbarer
Deutlichkeit: das Sein, das aus Materie und Form in den realen Dingen
entspringt:

«... es gibt zwei Verstandestitigkeiten: die erste ist das sogenannte Ver-
stehen von vereinzelten Begriffen, indem wir von jedem Ding verstehen,
was es ist. Die zweite setzt zusammen oder trennt, d. h. sie bildet

- einen negativen oder affirmativen Satz. Diese zwei Verstandestitig-
keiten entsprechen zwei Wirklichkeiten, die in den Dingen sind. Die
erste Verstandestitigkeit befaB3t sich mit dem Wesen der Dinge, wo-
durch ein Verstandesgegenstand einen bestimmten Vollkommen-
heitsgrad unter den seienden Dingen hat,... Die zweite Verstandes-
tatigkeit schaut auf das Sein des Dinges, d. h. auf dasjenige Sein, das
in den zusammengesetzten Dingen aus der Vereinigung der Wesen-
teile (Materie und Form) entspringt (resultat) bezw. in den einfachen
Substanzen stidndig bei der einfachen Natur des Dinges bleibt» (In
Boet. de: Thf. §. 5 4. 3).

Somit gehen alle Urteile, auch die der Naturwissenschaft und des
gemeinen Mannes, auf das reale, aus Materie und Form hervorflieBende
Sein der AuBendinge, und das ist der oben erwihnte Realismus des
hl. Thomas.

Seinserkenntnis im Schlufiverfahren. Da im eben zitierten Text auch
vom Sein der Engel die Rede ist, die Engel aber nur aus der Offenbarung
plus Spekulation erkannt werden, ist ersichtlich, daB auch durch das
Schluf3verfahren Sein erkannt wird, z. B. wenn wir erkennen: der Engel
ist reiner Geist. Ahnlich erkennen wir auch, daB Gott ist, d. h. existiert
und allmichtig, allweise u.s. w. ist. Nur ist zu sagen, daBl wir dabei
nicht das unendliche Sein Gottes direkt erfassen, sondern nur, daB3 der
Satz «Gott existert» als objektiv wahr erkannt wird.



222 Das Sein bei Thomas von Aquin

6. Christologie

Eine der Hauptanwendungen der Seinslehre Thomas’ betrifft die
Christologie. Wir wollen nur ganz kurz erwihnen, wie einfach alles wird,
wenn wir die von uns gegebene Seinserkldrung zugrunde legen. Christus
hat eine vollstindige menschliche Natur, der als solcher gar nichts
fehlt; nur subsistiert sie nicht, weil sie von der Gottheit angenommen ist.
In diesem Sinn hat sie auch nicht ein (subsistierendes) Menschsein — denn
der ganze Christus «ist Mensch»; der ganze Gottmensch st Gott und 7s¢
Mensch. Die Menschheit Christi hat kein eigenes esse; es gibt nur unum
esse in Christus. Wenn das Sein ein Zustand ist, dann fehlt der Mensch-
heit Christi als solcher gar nichts, nur ist sie nicht im Zustand der Selbst-
subsistenz, sondern im Zustand der Vereinigung mit dem Wort. Infolge-
dessen kann Thomas sagen, es gentiigte, dafl Christus sie von sich trennte,
daB sie eine vollstindige, subsistierende Menschennatur wire.

Einige finden es anstoBig, daB damit die Menschheit Christi durch
das ewige Sein des Wortes existiert. Dazu ist zweierlei zu sagen: 1. exi-
stiert sie durch dasselbe mit der Einschrankung, dal das ewige Sein in
der Zeit, als das Wort Fleisch wurde, auf die Menschheit ausgedehnt
wurde und damit fiir die Menschheit Zeit einschlieBt; 2. so wie es in
einer zusammengesetzten Substanz ein virtuelles Verbleiben der Formen
gibt, so hat auch die Menschheit Christi ein untergeordnetes Eigensein
und Eigenleben, nach dem Christus sterben konnte. Solch ein virtuelles
Sein ist kein Sein im Akt und steht dem einen Seinsakt nicht im Wege.

Da diese Fragen den Rahmen unseres philosophischen Artikels
iiberschreiten, begniigen wir uns mit diesem kurzen Scholion. Die neutho-
mistische Sentenz, nach der die Essenz reine Potenz und das Sein Stoff
des Dinges ist, ist bedeutend schwerer, oder besser gesagt, gar nicht mit
dem Dogma zu vereinen.

7. Ein kurzer Blick auf die Geschichte

Als Ergdnzung dieser Arbeit kénnte man eine philosophiegeschicht-
liche Untersuchung wiinschen. Sowohl der Leser als auch der Verfasser
mochten wiinschen, daB Thomas nicht erst 1971 zum ersten Mal so
verstanden worden sei. Aber eine solche Studie gdbe ein Buch, sowohl an
sich als auch wegen der neueren Verédffentlichungen, die zu besprechen



Das Sein bei Thomas von Aquin 223

waren. So begniigen wir uns mit einem kurzen Hinweis auf die groBen
Kommentatoren Capreolus und Silvester Ferrariensis.

Leider steht mir kein Capreolus zur Verfiigung und mufl ich ihn
durch Hegyi, Die Bedeutung des Seins bei den klassischen Kommentatoren
des hl. Thomas, (Pullach, Berchmanskolleg, 1959) lesen. Jedoch auch
das geniigt. Natiirlich hat Capreolus nicht die Auffassung des Seins als
Vollkommenheit oder Stoff, weil Thomas sie nicht hatte und weil sie
iiberhaupt erst seit ein paar Jahrzehnten existiert. Durchschlagend ist
ein von Hegyi hervorgehobener Ausdruck Capreolus’: «..., was Capreolus
mit Vorliebe so ausdriickt, daB3 das Sein aus der Form flieBe: esse quod
est a forma, fluit a forma» (Hegyi, S. 25). Dieser Satz 146t keinen Zweifel:
nach Capreolus resultiert das Sein aus der Form.

Silvester Ferrariensis konnte ich in erster Hand beniitzen. Dal} er
In S. c. G. IT c. 52 eingangs von einem «esse actualis existentiae» spricht,
besagt keine Einschrinkung auf die bloBe Existenz; denn Existenz und
Dingsein gehéren zusammen. Im {ibrigen zeichnet sich in allen Worten
Silvesters die von uns in diesem Artikel vertretene Ansicht ab. Wenn er
z. B. sagt: «Esse lapidis est aliud ab esse hominis, propter aliam et aliam
scilicet naturam lapidis et hominis» lehnt er sich nicht nur eng an die
Beispiele des hl. Thomas an, sondern sieht den Grund des Unterschiedes
zwischen Menschsein und Steinsein in der Natur der Subjekte, aus
denen nicht ein Sein als Vollkommenheit oder Stoff, sondern nur ein
Sein als Akt flieBen kann. Von ganz entscheidender Bedeutung ist die
folgende Stelle, die jede weitere Untersuchung iiberfliissig macht:

«Tertia, quia esse non est ipsa forma, sed comparatur forma ad ipsum

esse sicut lux ad lucere, et albedo ad album esse: sicut scilicet causa
formalis ad suum effectum formalem» (In S. c. G. II c. 54).

Damit formuliert er die Beispiele des hl. Thomas mit genau dem-
selben Fachausdruck, den wir aus Thomas herausgearbeitet haben und
der sozusagen die Quintessenz dieses unseres Artikels darstellt: Das esse
ist die Formalwirkung der Form.



	Das Sein bei Thomas von Aquin

