
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Das Sein bei Thomas von Aquin

Autor: Rüppel, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Rüppel

Das Sein bei Thomas von Aquin*

Das Buch von Albert Keller «Sein oder Existenz?)} (Huebner,
München 1968) gibt eine gute Einführung und Orientierung über die

verschiedenen neuthomistischen Auslegungen des Seins bei Thomas.
Während man zuerst das Sein als Existenz faßte, kam man mehr und
mehr dazu, es nicht mehr als Existenz, sondern als Akt, oder noch besser

als Vollkommenheit, anzusehen.

Angesichts dieser Problemlage stellt sich die Frage: Sind Existenz
und Akt bezw. Vollkommenheit wirklich einander entgegengesetzt? Und
ist das Entweder - Oder für Thomas am Platz Wir wollen dieser Frage
nachgehen und zwar in erster Quelle, d. h. Thomas selbst ohne Rücksicht

auf seine Ausleger zu Wort kommen lassen. Dies wird der Hauptteil
des Artikels sein. Solange jedoch Existenz und Akt und Vollkommenheit
als unvereinbar angesehen werden, besteht ein ernstes Hindernis, Thomas

überhaupt zu verstehen. Deshalb wollen wir in einem vorbereitenden
Teil ein paar klärende Worte über Akt und Vollkommenheit sagen.

I.

Zu allererst geht es nicht an, zwischen Akt und Vollkommenheit
einen Unterschied zu machen, wird doch gemeiniglich der Akt als

Vollkommenheit definiert: actus est perfectio. Es ist bekannt, wie der

Begriff Akt gewonnen wird. Man geht zunächst von den akzidentellen

* Der Beitrag erschien in portugiesischer Übersetzung in : Revista Portuguesa
de Filosofia, 1971, Heft 2.



Das Sein bei Thomas von Aquin 199

Veränderungen aus: das Wasser, das durch Erwärmen warm geworden
ist, hat nun die Wärme als neuen Akt; ein Stück Wachs, das zu einer

Kugel geformt wurde, hat nun die Kugelgestalt als Akt. Lateinisch sagt
man auch «perfectio». Aber es ist mißverständlich, perfectio mit
Vollkommenheit zu übersetzen. Per-fectum heißt «vollständig gemacht», «zu

Ende gebracht», «im Fertigzustand». Das müßte also besser als
«vollendet» wiedergegeben werden und nicht als «vollkommen». Das Wasser

muß irgend eine Temperatur, das Wachs irgend eine Figur haben; erst
dann sind sie so weit vollendet, daß sie existieren können. Es wäre also

verfehlt, sich die «Vollkommenheit» als eine besonders kostbare Substanz
vorzustellen.

Meist lassen es die Bücher bei dieser Ableitung von Akt und
Vollkommenheit bewenden. Für uns ist es wichtig, weiter zu fragen. Was ist
denn solch ein akzidenteller Akt Der Physiker nennt die Wärme einen

Zustand. Aber auch für den Metaphysiker ist der Akt, im Gegensatz zur
Potenz, der Zustand der Verwirklichung. Dieses moderne, uns
vertrautere Wort, klärt gleich auch manche wichtige Punkte. Die
Substanzen sind also der Stoff der Dinge, aber der Stoff kann verschiedene

Zustände haben. Auch das gleichwertige Begriffspaar Materie und Form
bedeutet also Stoff und Zustand.

Nun gibt es Akt und Potenz, Materie und Form auch auf substantieller

Ebene. Und auch der substantielle Akt, die Form, ist letztlich ein

Zustand, allerdings ein substantieller Zustand. Das wollen wir an den

zwei Fällen substantiellen Geschehens kurz zeigen, nämlich an der

Umwandlung eines Elementes in ein anderes, und am Zusammenschluß
zweier oder mehrerer Elemente zu einer zusammengesetzten Substanz.

Wir bedienen uns moderner Beispiele.
Die Energie der kosmischen Strahlen oder sehr harter y- Strahlen

kann sich in Masse, d. h. in ein Elektron und ein Positron, umformen,
mit anderen Worten, eine Substanz wird eine andere. Was vorher im
Zustand einer Energiestrahlung war, ist nachher im Zustand von Masse.

Also ist die forma substantialis als Zustand des Stoffes, der materia prima,
aufzufassen. Denken wir nur nicht, die Form sei eine Art Stoff, und die
materia prima, als reine Potenz, kaum mehr als ein Nichts. Die Materie
ist der einzige Stoff der Substanzen und ist nur materia prima, insofern
sie form-los oder zustandslos gedacht wird. Trotzdem ist sie ein solider
Stoff und die Form ist ihr Zustand.

Auch bei der Bildung einer zusammengesetzten Substanz verhält
es sich ähnlich. Wenn Wasserstoff und Sauerstoff sich zu Wasser ver-



200 Das Sein bei Thomas von Aquin

binden, dann entsteht der Zustand der chemischen Verbindung, womit
dann der Stoff des Wasserstoffs und Sauerstoffs im Zustand «Wasser»

sind. Das und nichts anderes ist konkret die forma substantialis. Daß auch
die Pflanzen und Tiere für Aristoteles und Thomas nichts anderes als

hochkomplizierte chemische Verbindungen sind, ist bekannt. Somit ist
auch die substantielle Form der Pflanzen und Tiere, die Pflanzen- und
Tier-seele, ein Zustand, substantieller oder substanzmachender Zustand.

Der Mensch stellt sich zunächst auch als eine Art Tier dar, aber bei

genauerem Zusehen stellt man bei ihm geistige Tätigkeiten fest, so daß

man eine geistige Substanz annehmen muß. Die ist natürlich dann nicht
Zustand der Materie. Aber sie ist Form und Akt des Körpers, insofern
sie aufs innigste mit ihm vereinigt ist, wirklich im substantiellen Sein ;

denn wir beobachten z. B. daß die Einwirkung der Außendinge, die

die Sinneserkenntnis verursacht, sofort im ganzen Menschen, einschließlich

der Seele ist. Somit gibt es also auch Akte, die Substanzen sind.
Die Engel, von denen wir aus der Offenbarung wissen, sind geistige
Substanzen und subsistieren, d. h. sie sind nicht Form eines Körpers. Aber
insofern sie durch die Schöpfung verwirklicht und gewiß keine Potenz
sind, kommt ihnen der Name Akt oder Form zu. Schließlich kommen

wir zu Gott, in dem es keine Potenz gibt, sondern alles verwirklicht
ist, oder besser ewig wirklich. Er ist Akt im Vollsinn.

Wir haben also als Ergebnis unserer Untersuchung zweierlei Akte
gefunden: Akte, die Zustände ihres stofflichen Trägers sind, und Akte,
die selber Substanzen sind. In welchem Sinn wird das Sein Akt sein?

Nur Gott ist subsistierendes Sein; nur in ihm ist das Sein seine Substanz.

Also bleibt für alles Sein außer Gott nur ein Zustand übrig. Sollten wir
da nicht schon von vornherein und vor allem Thomasstudium an das

Sein als Zustand denken Und da die Existenz sicher als Zustand zu
verstehen ist, besteht zwischen ihr und den anderen Seinsweisen kein

grundsätzlicher Gegensatz.
Hiermit ist der Zweck des einleitenden Teils erfüllt. Wir haben

noch nichts über Thomas ausgemacht, sondern nur unverbindlich eine

neue Arbeitshypothese ins Blickfeld gerückt. Aus den Lehrbüchern wird
man sich nicht recht klar, aber es scheint, daß sie sich das Sein eher als

eine Art Stoff vorstellen, der die Potenz ausfüllt. Sie wollen durch die

Zusammensetzung aus Wesenheit und Sein die Endlichkeit der Geschöpfe
erklären und denken dabei an das Sein als die hauptsächliche, fast einzige
Wirklichkeit («Stoff» im weiteren Sinn), während sie der Essenz die

Rolle einer Begrenzung zuweisen. Unsere Auffassung besagt das genaue



Das Sein bei Thomas von Aquin 201

Gegenteil: «Stoff» des Dinges ist die sogenannte Wesenheit, während das

Sein der Zustand dieses Stoffes ist. Welche von beiden ist die Auffassung
Thomas'

Ii.

Wenn wir Thomas auslegen wollen, müssen wir alle Texte, die etwas

beitragen, berücksichtigen und miteinander in Übereinstimmung bringen.
Es geht nicht an, Texte, die nicht in ein vorgefaßtes Bild passen,
beiseite zu lassen. Ferner müssen wir den Worten ihren natürlichen Sinn
lassen und nicht mit Künsteleien arbeiten. Wir müssen die Lehre Thomas'

finden und nicht konstruieren. Nach Keller sind viele neuere
Thomisten überzeugt, daß Thomas seine Ansicht geändert habe: am

Anfang spreche er von der Existenz, aber vom Boetiuskommentar an
betrachte er das Sein als Vollkommenheit. Wir brauchen mit dem Gegenbeweis

keine Zeit zu verlieren. Der Leser wird im Lauf der Darstellung von
selber sehen, daß die von uns angeführten Stellen von De ente et essentia

bis zur Summa theologica die gleiche und ungeänderteSentenz ausdrücken.

7. Der Seinsakt

Bedeutungen und Teilansichten des Seins. Eine Übersicht über die

drei allgemeinsten Bedeutungen gibt Thomas in Sent. I d. 33 q. 1 a. 1

ad 1. Dort unterscheidet er 1. eine logische Bedeutung: «esse» in der

Bedeutung von «Wesen», z. B. im Satz: «Das esse Wesen) der Relation
besteht im Hingeordnetsein auf ein anderes» (so die authentische Erklärung

Thomas' an der betreffenden Stelle). Dieser sonst seltene und auch

nur hier von Thomas erwähnte Sprachgebrauch wird nur angeführt, weil
ihn Thomas an dieser Stelle braucht. 2. eine real-metaphysische Bedeutung:

das Sein als Akt der Wesenheit, wie das Leben Akt der Lebewesen

ist; 3. eine grammatikalische Bedeutung: Sein als Hilfszeitwort (copula).
Auf das reale Sein bezieht sich nur die zweite Bedeutung (und nicht,

wie Sladeczek in seinem viel besprochenen Artikel in Scholastik 1930

meinte, auch die erste). Aber das reale Sein hat verschiedene
Teilansichten, die wir aus anderen Texten entnehmen müssen. Zur ersten

Bestimmung genügen wenige Texte, die aber im Fortgang des Artikels
von selbst immer wieder bestätigt werden.

An erster Stelle gibt es ein akzidentelles und ein substantielles Sein.



202 Das Sein bei Thomas von Aquin

«Bekanntlich entspringt alles Sein aus einer dem Ding inhärierenden
Form, z. B. das Weiß-sein aus der Weiße, und das substantielle Sein
aus einer substantiellen Form... es ist undenkbar, daß die Wand weiß
wäre ohne eine in ihr befindliche Weiße» (Sent. I d. 17 q. 1 a. 1).

Weiß-sein ist ein Sein der Substanz, das aus einer akzidentellen
Form entspringt und der Substanz anhaften oder auch nicht anhaften
kann. Das substantielle Sein, das aus der substantiellen Form
entspringt, ist so zu verstehen: wo die substantielle Form «Löwe» ist, haben
wir ein « Löwe-sein », wo die Form des Menschen ist, haben wir ein«Mensch-
sein» und ähnlich z. B. Granit-sein, Eiche-sein, Amsel-sein. Sladeczek

nannte das Ding-sein oder Etwas-sein. Ding-sein deckt sich mit dem
thomasischen «substantielles Sein», ebenso Etwas-sein. Nur muß immer
bedacht werden, daß es um eine bestimmte Gattung Substanz geht.

Außer dieser Bedeutung hat das Sein bei Thomas unleugbar auch
die von Existenz und Subsistenz.

«Dieses Zeitwort «ist» wird manchmal im Satz als unabhängiges
Prädikat ausgesagt, z. B. wenn man sagt: Sokrates ist; in diesem
Fall wollen wir nichts anderes sagen als daß Sokrates wirklich existiert
oder in der Welt ist (in rerum natura). Andere Male hingegen wird
Sein nicht als selbständiges Prädikat ausgesagt, sondern verbindet
sich mit der Hauptaussage, um sie dem Subjekt zuzuteilen, z. B.
wenn man sagt: Sokrates ist weiß...» (Peri Herrn. II lect. 2 N. 212).

Von der Subsistenz sprechen u. a. folgende Stellen:

«Im Engel finden wir beides: seine Substanz, oder quidditas, die
subsistiert, und das Sein, wodurch sie subsistiert» (Quodl. IX q. 4 a. 1).
«Seiendes (ens) im wahren und eigentlichen Sinn sagt man von der
Substanz, der die Subsistenz eigen ist» (In Boet. de Hebd. lect. 2 N. 28).
«Das Wesen der Substanz besteht darin, daß sie für sich subsistiert»
(Sent. III d. 6 q. 1 a. 1).
«Subsistieren sagen wir von den Dingen, die nicht in einem anderen,
sondern in sich selbst existieren» (S. th. I q. 29 a. 2).

Daß zwischen Existenz und Subsistenz kein Gegensatz besteht, ist
klar. Aber auch zwischen Existenz und Ding-sein besteht kein Gegensatz,

vielmehr gehören sie zusammen. Wenn aus Wasserstoff und Sauerstoff

Wasser entsteht, dann fängt dieses Ding nicht bloß an, Wasser zu
sein, sondern auch zu existieren; denn vorher existierte dieses Wasser
nicht. Ohne zu existieren kann nichts ein Ding sein. Und die Subsistenz

gehört dazu als die normale Existenzweise der Substanz. Wenn wir also

Ding-sein als einen Zustand auffassen, ist keine Unverträglichkeit mit



Das Sein bei Thomas von Aquin 203

der Existenz und Subsistenz da. Sie besteht nur, wenn das Sein als eine

Art Stoff des Seienden gedacht wird.
Noch ein anderes Begriffspaar spielt eine Rolle und muß verstanden

werden, nämlich das esse simpliciter und das esse secundum quid. Man
könnte meinen, das erstere bedeute existieren und könnte das etwa aus
dem folgenden Text herauslesen wollen:

«Wenn wir fragen, ob der Mond ist, oder ob die Nacht ist, wird nach
dem esse simpliciter gefragt» (Post. Anal. II lect. 1 N. 142).

In Wahrheit bedeutet esse simpliciter das substantielle Sein,
wodurch etwas einfach als Substanz existiert und es ist geradezu der
Fachausdruck für die Konstitution der Substanz durch die substantielle
Form: die Form gibt das esse simpliciter. Im Gegensatz dazu besagt das

esse secundum quid das akzidentelle Sein, wodurch etwas so oder anders

ist. Somit schließt das esse simpliciter die Existenz und das Ding-sein in
sich.

Das Zeitwort Sein. Sein ist ein Zeitwort. Und ein Zeitwort bezeichnet
normalerweise nie einen Stoff, sondern Tätigkeiten oder Zustände. Wenn
Thomas ein Zeitwort im Sinn eines Stoffes verstanden hätte, wäre das

eine so gewaltige Abweichung vom herkömmlichen Sprachgebrauch, daß

er das hätte klar und deutlich sagen und begründen müssen. Das hat er
aber nie getan. Er redet vielmehr so selbstverständlich vom Sein, daß

man annehmen muß, er gebrauche das Wort im üblichen Sinn, d. h. als

Zeitwort. Und nicht nur das: er beruft sich sogar ausdrücklich darauf,
daß das Sein durch ein Zeitwort ausgedrückt werde, weil es einen Akt
(Zustand) bezeichnet:

«In seiner gewöhnlichen Bedeutung (simpliciter dictum) besagt Sein
soviel wie «im Akt sein», und darum drückt man seine Bedeutung
durch ein Zeitwort aus» (Peri Herrn. I lect. 5 N. 73).

Dieser Satz ist sehr wichtig; denn «im Akt sein» kann nur einen

Zustand bedeuten und schließt den Gedanken an einen Stoff absolut aus.
Es gibt allerdings auch eine Bedeutung des Seins als Hilfszeitwort

(copula) :

«In einer seiner Bedeutungen wird Sein gebraucht, insofern es
Hilfszeitwort ist und die Verbindung von Subjekt und Prädidat in einem
vom Geist gebildeten Satz ausdrückt; dieses Sein ist nichts in den
realen Dingen, sondern existiert nur in den Urteilsakten des
Verstandes. In diesem Sinn wird das Sein all demjenigen zugesprochen,
wovon man einen Satz bilden kann, mag es nun ein Seiendes (ens)



204 Das Sein bei Thomas von Aquin

sein oder eine privatio entis : so sagen wir zum Beispiel daß die Blindheit

ist (daß es eine Blindheit gibt) » (Quodl. IX q. 2 a. 2).

Jedoch ist dies nur eine Bedeutung des Seins. Die andere und
wichtigere ist das reale Sein der Dinge :

«In einer anderen Bedeutung wird der Akt des Dinges (ens), insofern
es Seiendes ist, Sein genannt, also dasjenige, wodurch etwas in der
realen Welt ein Seiendes (ens) genannt wird. In dieser Bedeutung wird
das Sein ausschließlich den realen Dingen, die in die zehn Prädika-
mente untergeteilt sind, zugeschrieben» (ebd.).

Also wird das aktuelle Sein, das Wirklichsein, durch das Zeitwort
«sein» ausgedrückt. Sowohl als copula als auch als reales Sein wird das

Zeitwort «sein» gebraucht. Dabei wird das reale Sein beschrieben als

das, wodurch die Dinge seiend sind; ferner ist von den zehn Prädika-
menten die Rede und niemand wird sich Relationen, ubi, quando u. s. w.
als Stoff vorstellen können. Zudem würde der gleichzeitige Gebrauch
eines Zeitwortes als Hilfszeitwort (im verbalen Sinn) und als Stoff (also
in einem substantivischen Sinn) den Gebrauch völlig äquivok machen.
Was aber vollständig die Auffassung des Seins als Stoff ausschließt, ist
das, was Thomas über das Entstehen des Seinsaktes lehrt und was in
der neuthomistischen Literatur nicht beachtet wird, weil es nicht ins
Bild paßt. Sehen wir uns das genauer an.

Entstehung des Seinsaktes. Ein Stoff kann nur durch eine
Wirkursache entstehen, oder besser nur durch einen Schöpfungsakt; denn
die geschaffenen Ursachen können die Dinge nur verändern, nicht aber
einen Stoff hervorbringen. Nun läßt Thomas das Sein nicht nur gewöhnlich,

sondern sogar bei der Schöpfung nicht wirkursächlich entstehen.
Schon im eingangs zitierten Text aus dem Sentenzenkommentar

(Sent. I d. 17 q. 1 a. 1) haben wir gesehen, daß das Sein aus einer Form
entspringt (est ab aliqua forma). Viele andere Stellen sagen dasselbe,

aber je mit anderen Worten, was den Vorteil hat, daß dadurch der
Gedanke noch deutlicher wird. Da heißt es z. B. «Das Sein ist der Akt
des Seienden (ens), der aus den Wesensteilen entspringt (résultat) (Sent. III
d. 6 q. 2 a. 2) ; «Das Sein entspringt in den (aus Materie und Form)
zusammengesetzten Dingen aus der Vereinigung der Wesensteile und
begleitet die einfache Wesensheit des Dinges in den einfachen Substanzen

(reinen Geistern) (In Boet. de Trin. q. 5 a. 3); «Das Sein folgt aus dem
Wesen (consequitur essentiam) ; ist etwas, was notwendig aus dem Wesen

folgt (Q. un. de An. a. 14 ad 4) ; «Obwohl das Sein des Dinges von dessen



Das Sein bei Thomas von Aquin 205

Wesenheit verschieden ist, darf man doch nicht meinen, es sei dem Ding
nach Art eines Akzidens hinzugefügt, vielmehr entsteht es sozusagen
(quasi constituitur) durch die Wesensteile» (Met. IV lect. 2 N. 558) ;

«Durch das Wesen und in ihm hat das Ding das Sein» (De ente et essentia)

; «Das Sein ist durch das Wesen und entspricht ihm» (S. c. G. II c. 52

N. 440).
Bekannt ist der Satz «forma dat esse», z. B. «Die Form gibt dem

Stoff das Sein» (De ente et essentia, c. 5), oder: «Die Form ist Prinzip
des Seins». Dieser letztere Satz ist aus der S. c. G. II c. 54 N. 1291, wo
er folgendermaßen erklärt wird: «In den materiellen Dingen vollendet
die Form die Substanz, aus der dann das Sein hervorquillt (résultat)».

«Wenn in den aus Materie und Form zusammengesetzten Dingen die
Form Prinzip des Seins genannt wird, so ist es deshalb, weil sie die
Vollendung der Substanz ist, deren Akt das Sein ist».
«Allein durch ihre Gegenwart in der Materie ist die Form Prinzip des
Seins in den materiellen Dingen, und ein materielles Ding kann sein
Sein niemals einbüßen, ohne daß ihm die Form genommen wird»
(De Pot. q. 3 a. 5).

So eng hängen Form und Sein zusammen: wo die Form ist, ist das

Sein, und wo die Form verschwindet, hört das Sein auf. Zu diesen Stellen,
nach denen das Wesen oder der Hauptteil des Wesens, die Form, das

Sein aus sich entspringen läßt, kommt noch eine andere Stelle, an der
Thomas einen noch stärkeren Ausdruck gebraucht: das Wesen verursacht

das Sein:

«Wenn das Sein des Dinges von seiner Wesenheit verschieden ist,
dann muß es entweder von einer äußeren Ursache verursacht werden
oder von den Seinsprinzipien (Materie und Form) dieses Dinges»
(S. th. I q. 3 a. 4).

Jedoch ist dieses Verursachen dennoch als Entspringenlassen zu
verstehen ; denn an derselben Stelle wird es kurz vorher mit den accidentia

propria verglichen und wird «aus dem Wesen folgen (consequi)» und
«verursacht werden» als gleichbedeutend gebraucht:

«verursacht entweder von den Wesensteilen, wie die accidentia propria,
die sich aus dem Wesen ergeben (consequuntur speciem), wie z. B.
das Lachenkönnen aus dem Menschen folgt und von den Wesensteilen
verursacht wird» (ebd.).

Somit ist dieses Verursachen keine Wirkursächlichkeit :

«Alles, was einem Ding zukommt, ist entweder von den Wesensteilen
seiner Natur verursacht, wie das Lachenkönnen im Menschen oder...



206 Das Sein bei Thomas von Aquin

Nur ist es unmöglich, daß das Sein von der Form oder der Wesenheit
als von einer Wirkursache verursacht ist; denn dann wäre das Ding
Ursache seiner selber und würde sich ins Dasein setzen» (De ente et
essentia, c. 3).
«Das Sein verhält sich zur Form wie eine notwendige Folge, nicht aber
wie eine Wirkung einer Wirkursache» (Q. un. de An. a. 14 ad 4).

Damit sind wir nun so weit, daß wir die endgültige Schlußfolgerung
ziehen können: Das Sein ist Formalwirkung (effectus formalis) des

Wesens der Dinge. Wir haben ja auch schon eingangs gelesen «est

formaliter a forma» (Sent. I d. 17 q. 1 a. 1 ad 3).
Diesen Schluß, daß nämlich das Sein eine Formalwirkung des

Wesens ist, bestätigt uns Thomas ausdrücklich mit klaren Worten, die

aus dem Zusammenhang noch schwerer wiegen : nicht einmal Gott kann
das Sein direkt schaffen; denn es muß als Formalwirkung aus dem Wesen

fließen. Somit muß der Satz «Gott gibt das Sein» als indirektes Geben

verstanden werden :

«Gott hat durch die Schöpfung den Dingen ihr physisches Sein
gegeben; dieses Sein kommt formell von der im geschaffenen Dinge
gegenwärtigen Form, die sozusagen der Endpunkt der Schöpfungstat
ist» (Sent. I d. 17 q. 1 a. 1 ad 3).
«Durch die Schöpfung bewirkt Gott in uns das Sein ohne Vermittlung
einer Wirkursache, jedoch wohl mittels einer Formalursache : denn
die physische Form ist das Prinzip des physischen Seins» (De Ver.
q. 27 a. 1 ad 3).

Wäre das Sein ein Stoff, so müßte es direkt geschaffen werden. Ist
das Sein eine Formalwirkung, so kann es nicht direkt geschaffen werden.

(Daß es durch die die Formalursache begleitende motio auch direkt
erreicht wird, ist natürlich klar.)

Eine weitere Bestätigung liegt darin, daß Thomas das Sein mit
Dingen vergleicht, die zweifellos Formalwirkungen sind, z. B.

«In einem anderen Sinn wird der Akt des Wesens Sein genannt, so
wie das Leben, das die Seinsweise der Lebewesen ist, Akt der Seele

ist, nicht als zweiter Akt, d.h. als Handlung, sondern als erster Akt»
(Sent. I d. 33 q. 1 a. 1 ad 1).
«Und dieses Sein ist in den Dingen und ist Akt des Dinges, der aus
den Wesensteilen entspringt, wie das Leuchten, der Akt des
Leuchtkörpers» (Sent. III d. 6 q. 2 a. 2).

Das Lebewesen lebt; sein Leben (in actu primo) ist sein ureigener
Akt, seine ureigene Wirklichkeit, und diese kann gar nicht von einer
äußeren Wirkursache verursacht werden. Das Lebewesen kann gezeugt



Das Sein bei Thomas von Aquin 207

werden, aber nach Vollendung der Zeugung fängt es dann als seine eigene

Verwirklichung an zu leben. Nur in diesem Sinn geben die Eltern das

Leben. Und nur in diesem Sinn gibt Gott das Sein. Der Vergleich mit dem
Licht ist auch bezeichnend : erst muß eine Wirkursache das Licht anzünden,

aber dann leuchtet es, und das ist ein Akt des Lichtes, der nicht von
der Wirkursache erzeugt worden ist, sondern aus dem angezündeten
Licht entspringt. Ein weiteres Beispiel wäre etwa folgendes : wenn unser
Körper gut disponiert ist, dann sind wir gesund. Die Gesundheit, das

Gesundsein, ist unser Akt, als Formalwirkung der guten Körperdisposition.

Gerade dieses Verhältnis wird tatsächhch vom Sein ausgesagt:

«Auch die Form ist nicht das Sein, sondern es besteht eine Reihenfolge:

die Form verhält sich zum Sein wie das Licht zum Leuchten,
oder wie das Weiß zum Weiß-sein» (S. c. G. c. II c. 54 N. 1290).

Hier wird ein akzidentelles Sein, nämlich das Weißsein, als

Formalwirkung mit dem Leuchten gleichgesetzt. Aber auch das substantielle
Sein der Dinge, das aus den Wesensbestandteilen entspringt, ist
Formalwirkung. Daher ist das Sein der Naturkörper veränderlich und von den
substantiellen Umwandlungen abhängig, wogegen den Engel sein Sein

stets begleitet (concomitatur) (De spir. créât, a. 1, gegen Schluß).
Das Sein - das Innerste und Vollkommenste im Ding. Wie verhalten

sich zu diesen vielen und klaren Stellen diejenigen, die das Sein als das

Tiefinnerlichste und Vollkommenste im Ding bezeichnen und aus denen

einige Neuthomisten ihre Theorie vom Sein als dem Stoff des Seienden

ableiten? Weit entfernt, diese neuthomistische These zu stützen, sind
auch diese Stellen Beweise für unsere Auffassung. Hören wir nur die

Erklärung, die Thomas selbst gibt.

«Das Sein ist das Innerlichste jedes Dinges und ist die tiefste Bestimmung

aller Dinge; denn es ist die formale Seite aller Bestimmungen,
die im Ding sind» (S. th. I q. 8 a. 1).
«Das Sein ist das, was unmittelbarer und innerlicher als alles andere
den Dingen zukommt... und da die Materie ihr im-Akt-Sein von der
Form empfängt, muß angenommen werden, daß die Form, die der
Materie das Sein gibt, sich zu allererst zur Materie gesellt und ihr
unmittelbarer als alles andere innewohnt. Nun ist es gerade das
Merkmal der substantiellen Form, daß sie der Materie das esse sim-
pliciter gibt: gerade durch die Form ist das Ding das, was es ist»
(Q. un. de An. c. 9).
«Das, was ich Sein nenne, ist das Wertvollste von allem. Das folgt
daraus, daß der Akt immer die Vollendung der Potenz ist. Jede
konkrete Form wird nur dadurch als im Akt befindlich erkannt, daß



208 Das Sein bei Thomas von Aquin

man sie als seiend ansieht. Die Natur des Menschen oder des Feuers
kann betrachtet werden, insofern sie in der Potenz der Materie
verborgen ist, oder insofern sie in der Kraft der Wirkursache enthalten
ist, oder insofern sie im Verstand ist. Wenn sie aber das Sein hat,
wird sie durch dasselbe im Akt existierend. Daraus ist ersichtlich, daß
das, was ich Sein nenne, die Aktualität aller Akte und damit die
Vollkommenheit aller Vollkommenheiten ist» (De Pot. q. 7 a. 2 ad 9).

Nach diesen Stellen ist das Sein das Innerlichste und nach De

Potentia die Vollkommenheit aller Vollkommenheiten. Doch lassen diese

Stellen keine Auslegung des Seins als Stoff des Seienden zu, sondern sie

fassen es als Akt und Zustand. Nach der Stelle aus der Summa theologica
ist das Sein deswegen das Innerlichste und Tiefste, weil es die formale
Seite aller Bestimmungen des Dinges ist ; die formale Seite ist gewiß die

wichtigste, aber sie ist gerade die nicht-stoffliche Seite. Das Sein ist
tiefinnerlich, weil es aus allem, was im Ding ist, resultiert und der

Formalaspekt von allem ist. Die Form aktuiert die Materie, das Sein aber

ist der Wirklichkeitszustand der Form.Auch mit der«Unmittelbarkeit»,
die in der Quaestio unica de Anima behauptet wird, hat es seine eigene
Bewandtnis: das allerunmittelbarste ist nach dem Text eigentlich die

Form, das Sein aber ist «unmittelbar», weil die Form das Sein gibt. Nun
ist schon die Form kein Stoff, sondern ein Zustand, und noch viel weniger

gibt sie einen Stoff, wenn sie das Sein gibt. Auch nach der Stelle aus De

Potentia besteht die Rolle des Seins darin, daß durch dasselbe die Form
(Zustand) im Akt (Zustand) ist. Somit kann die «Vollkommenheit», von
der dort die Rede ist, unmöglich ein Stoff sein. Sie ist also nicht als ein
besonders wertvoller Stoff zu fassen, sondern vielmehr als die letzte,
endgültige und wichtigste Vollendetheit. Doch darf man, wenn nur der Sinn

von Stoff ausgeschlossen bleibt, das Wort «Vollkommenheit» ganz wohl
auch im Sinn von Wert nehmen:

«Aller Wert jedes beliebigen Dinges richtet sich nach seinem Sein;
der Mensch hätte keinen Wert aus seiner Weisheit, wenn er nicht
durch sie weise wäre; und so verhält es sich mit allem. So ist das
Maß des Seins, das ein Ding hat, auch das Maß seiner Wertes, und je
nachdem das Sein des Dinges auf eine höhere oder niedrigere Stufe
eingeschränkt ist, wird es dementsprechend wertvoller oder weniger
wertvoll genannt» (S. c. G. I c. 28 N. 260).

Als Zusammenfassung des bisher Gesagten dürfen wir also sagen:
das Sein ist alles andere als ein Stoff. Es ist ein Akt, d. h. ein Zustand,
eine Art Ausübung der Substanz des Dinges, wie das Leben Ausübung
des Lebendigen ist. Darum wird das Sein, wie auch das Leben, durch



Das Sein bei Thomas von Aquin 209

ein Zeitwort ausgedrückt. Das Sein ist der vollverwirklichende Zustand,
durch den das Ding ein Seiendes ist. Das Sein ist eben auch ganze
Verwirklichung; nicht nur Existenz, sondern auch Subsistenz und
Verwirklichung der ganzen Substanz, z. B. als Mensch-sein, Pferd-sein u.s.w.
und sämtlicher Akzidentien, wie warm-sein, gesund-sein, froh-sein u.s.w.

Dies war die Sentenz Thomas' vom Anfang seiner Lehrtätigkeit bis

zum Ende. Schon in De ente et essentia ist das Sein nicht auf die Existenz
beschränkt, und in späteren Schriften kommt auch die Existenz zur
Geltung.

2. Das Subjekt des Seinsaktes

Wenden wir uns nun dem Ding zu, das durch den Seinsakt ist. Wenn
das Sein ein Akt ist, muß sein Subjekt eine Potenz sein. Aber anderseits,

wenn das Sein aus dem Subjekt fließt oder entspringt (résultat), dann
darf die Potenz keine reine Potenz sein, sondern muß in sich ein Akt sein.

Bekanntlich machen einige Neuthomisten die Essenz zu einer reinen
Potenz. Da sie das Sein als Stoff, als positive Realität ansehen, darf die
Essenz nicht noch ein Stoff oder noch etwas Positives sein ; sie kann nur
eine leere und nichts als begrenzende Wirklichkeit sein und muß obendrein

noch dieses bißchen Wirklichkeit vom Seinsakt empfangen.
In der Essenz der Körper ist notwendig die Form, also ein Akt,

eingeschlossen und die Engel werden als subsistierende Formen angesehen.
Somit kann die Wesenheit nicht reine Potenz sein. Und das schon gar
nicht, wenn, wie wir gesehen haben, das Sein aus der Wesenheit
entspringt. Nur aus einem Akt kann etwas von selber und ohne Wirkursache
resultieren, z. B. das Leben aus dem Lebewesen, das Leuchten aus dem

Licht, das Erkennen aus der species, das Wissen aus dem habitus scien-

tiae.
Darum ist bei Thomas kein Wort über eine reine Potenzialität des

Wesens zu finden. Reine Potenz ist für ihn nur die materia prima. Und
auch diese sicher reine Potenz ist durchaus keine bloße Grenze, sondern
der solide Stoff, aus dem die Körper bestehen. Reine Potenz bedeutet
nicht ein leeres Gefäß ohne Inhalt, sondern einen Stoff, der ohne jeden
Zustand (Form) gedacht wird, einen Stoff, aus dem noch nichts gemacht ist,
und der deshalb noch «nichts» ist.

Aber Thomas schreibt auch ausdrücklich dem Subjekt des Seinsaktes
einen Akt zu. Die Formel «forma dat esse» bedeutet, daß ein Akt das

Sein gibt. Im 54. Kapitel des zweiten Buches der Summa contra Gentiles

14



210 Das Sein bei Thomas von Aquin

sagt Thomas mehrmals mit aller Deutlichkeit, daß die ganze Substanz -
die doch sicher ein Akt ist - Trägerin des Seins ist.

«Die ganze Substanz ist dasjenige, was ist; und das Sein ist das,
wodurch die Substanz Seiendes (ens) genannt wird» (N. 1292).
«In den intellektuellen Substanzen, die nicht aus Materie und Form
zusammengesetzt sind und bei denen die Form eine subsistierende
Substanz ist, ist die Form dasjenige, was ist, und das Sein ist der Akt,
durch den sie ist» (N. 1298).
«Deshalb finden wir bei ihnen nur eine einzige Zusammensetzung aus
Akt und Potenz, nämlich aus Substanz und Sein, oder wie einige
sagen, aus quod est und esse, oder aus quod est und quo est» (ebd.).

Dazu gibt es noch Stellen, wo Thomas ganz ausdrücklich erklärt,
das Wesen sei in sich Akt, und nur in bezug auf das Sein Potenz.

«Es gibt also in jedem Seienden, außer dem Ersten, diese beiden
Dinge: das Sein, als Akt, und die Substanz des Dinges, das das Sein
hat, als Potenz, die den Seinsakt aufnimmt» (De subst. sep. c. 8).
«Jede Form und jeder Akt ist in Potenz, bevor er das Sein erlangt»
(S. c. G. II c. 52 N. 1279).
«Die aus Materie und Form zusammengesetzte Natur ist in Potenz
zum Sein, insofern sie dasselbe aufnimmt» (De spir. créât, a. 1).

Namen. An den angeführten Stellen können wir noch etwas anderes

beobachten, was nicht ohne Bedeutung ist. Während im heutigen Tho-
mismus das Subjekt des Seinsaktes ausschließlich Essenz (Wesenheit)

genannt wird, ist das bei Thomas durchaus nicht die Regel. Gewiß

gebraucht er auch diesen Namen, z. B. wenn er in Sent. I d. 33 q. 1 a. 1

ad 1 das Sein Akt der Essenz nennt. Aber wir haben schon öfters das Wort
Substanz gefunden und auch schon quod est. Der Ausdruck Substanz

findet sich noch in S. c. G. II c. 53 N. 1263; c. 54 NN. 1288. 1289. 1291

und in Quodl. III q. 8 a. 20: «quod aliud sit in eo substantia participans
esse et aliud ipsum esse participatum». Auch in Quodl. II q. 2 a. 1 und
ind Quodl. IX q. 4 a. 1 steht öfters substantia, z. B. «ipsa substantia
angeli in se considerata est in potentia ad esse (Quodl. IX q. 4 a. 1).

Daneben heißt es häufig creatura, das Geschöpf, womit sicher das ganze
Subjekt gemeint ist: a creatura est habens esse», «in qualibet creatura est

aliud ipsa creatura quae habet esse et ipsum esse eius» (Quodl. II q. 2

a. 1). Wir haben auch schon den Namen natura gefunden, der auch
öfters vorkommt, desgleichen quidditas, res und ens.

Alles in allem dürfte der Name Substanz ungefähr der häufigste sein,

besonders in der Summa contra Gentiles. In der Summa theologica, die
zweifellos zu seinen letzten Werken gehört, steht zunächst an der Stelle,



Das Sein bei Thomas von Aquin 211

wo von Gott die Rede ist, «Utrum in Deo si idem essentia et esse»,
vielleicht weil im vorhergehenden Artikel gesagt wurde, Gott sei seine Natur
und Essenz. Aber wo von den Engeln gesprochen wird (S. th. I q. 50

a. 2 ad 3), heißt es dreimal «natura», dreimal quod est und am Schluß:

«ipsum esse est quo substantia est, sicut cursus est quo currens currit».
Es wäre angebracht, wenn sich statt «essentia et existentia» die

Formel «Substantia et esse» oder «res et esse» einbürgerte, d. h. «Ding
und Sein». Das würde den Wirklichkeitscharakter der Metaphysik
hervorheben. Die Worte Substanz und Ding verweisen auf die reale Welt,
während essentia eher an Metaempirisches denken läßt.

Es ist noch zu bemerken, daß das Wort ens immer und ausschließlich
als Partizip (Seiendes) zu verstehen ist. An ein ens nominaliter sumptum
hat Thomas nie gedacht. Er definiert stets das ens durch das Sein oder
den Seinsakt und nie durch ein «Seinkönnen». So heißt es z. B. : «Dieser

Name «ens» wird wegen des Seinsaktes gegeben» (Hoc nomen ens impo-
nitur ab actu essendi - Met. IV lect. 2 N. 553) ; «Ens ist das, was ist, und
nichts anderes» (ens nihil est aliud, quam quod est - Peri Herrn. I lect. 5

N. 71) ; «Ens im Vollsinn (d. h. die Substanz) ist das, was Sein hat» (ens

simpliciter est quod habet esse - S. th. I—II q. 26 a. 4) ; «Ens, oder mit
anderen Worten das, was ist» (ens, sive quod est» - Met. III lect. 1

N. 2419). Die neuthomistische Definition «ens est cui competit esse» ist
unthomistisch und gründet wahrscheinlich auf einem Mißverständnis
der Definitionen von Substanz und Akzidens : id cui competit esse in se ;

id cui competit esse in alio. Wenn man für Substanz und Akzidens eine

Art genus mit Artdifferenz aufstellen will, dann kann man nach Thomas
nicht gut sagen «ens in se», «ens in alio», eben weil ens Partizip ist und
bedeutet «in sich seiend» und «in einem anderen seiend» und das «seiend»

kein genus ist. Es empfiehlt sich also zu sagen: «ein Subjekt, dessen

Seinsweise das Insichsein ist» und «ein Etwas, dessen Seinsweise das in-
einem-anderen-sein ist». So ist das Subjekt genus, und die Hinordnung
auf eine bestimmte Seinsweise die Artdifferenz.

Puntel (Analogie und Geschiehthchkeit, Herder 1970) hat neben
anderen angeblichen Mängeln bei Thomas auch eine Zweiheit von
Trägern des esse aufgezeigt. Thomas spricht öfters von einer Dreiheit:
subiectum - essentia - esse. Was ist zu dieser «Entdeckung» zu sagen?
Nach bekannter scholastischer Lehre kann das suppositum als Ganzes

betrachtet werden und können ihm alle Teile als etwas, was es hat,
zugeschrieben werden. So sagt man, der Mensch hat Leib und Seele, und
Christus hat Gottheit und Menschheit. Damit will man durchaus nicht



212 Das Sein bei Thomas von Aquin

sagen, es gäbe drei Dinge: den Menschen, seinen Leib und seine Seele;

Christus, seine Gottheit und seine Menschheit. Ebenso ist es beim ens.

Man kann vom suppositum ens sagen, es habe essentia und esse, aber das

macht keine Dreiheit aus. Weder hier noch anderswo hat Thomas
«unreflektiert» über das Sein gesprochen.

3. Der Realunterschied zwischen dem Ding und seinem Sein

Nachdem wir das Sein und sein Subjekt untersucht haben, können
wir nun an die Frage nach dem realen Unterschied zwischen beiden

herangehen. Aus dem bisher Gesagten erhellt, daß das Subjekt des Seins

das reale Ding ist, das uns in der Erfahrung gegeben ist, und daß das

Sein dessen Existenz, Subsistenz und Dieses-sein bedeutet. Ferner haben

wir schon gesehen, daß sich Ding und Sein wie Formalursache und
Formalwirkung verhalten. Damit hat der Realunterschied eine neue, in der

heutigen thomistischen Literatur nicht bekannte Deutung erhalten. Aber
daß ein Realunterschied besteht, kann nicht bezweifelt werden; denn

Formalursache und Formalwirkung sind nicht dasselbe. So ist zum
Beispiel das Leuchten des Lichtes nicht dasselbe wie sein Angezündetsein;
die sinnliche und geistige Erkenntnis sind nicht dasselbe wie der Zustand
der Fakultäten, den man species nennt; das Leben des Tieres ist nicht
dasselbe wie das Tier, u. s. w.

Wir wollen jedoch so vorangehen, daß wir uns die Beweise des

hl. Thomas unabhängig vom bisher Gesagten ansehen. Wenn sie dann
mit ihm übereinstimmen, ist die These neu erhärtet. Die Beweise des

hl. Lehrers sind hauptsächlich drei: 1. Das Sein ist nicht im Wesen
enthalten; 2. Das Sein muß durch das Wesen begrenzt werden, und 3. Parti-
zipiertes Sein verlangt ein partizipierendes Subjekt.

Erster Beweis. Das Sein ist nicht im Wesen der Geschöpfe enthalten.
Dieser Beweis findet sich in De ente et essentia, c. 5, und wird in der
Summa theologica (I q. 3 a. 4) weitergeführt. Das Sein gehört nicht zum
Wesen, d. h. zu den konstituierenden Wesenselementen des Dinges ; denn
ich kann einen Menschen oder einen Phönix denken, ohne das Sein
einzuschließen. Also ist das Sein vom Wesen verschieden. Mit anderen

Worten: wir finden in der Erfahrung den Menschen als animal rationale,
nicht aber als animal rationale existens. Er existiert wohl tatsächlich, aber
das Sein ist nicht Wesensmerkmal, sehen wir doch, daß er geboren wird
und stirbt. Ein tatsächliches, aber nicht mit dem Wesen gegebenes Sein

ist aber real vom Wesen unterschieden.



Das Sein bei Thomas von Aquin 213

Da ist nicht - wie in manchen neuthomistischen Lehrbüchern -
die Rede von adäquat voneinander verschiedenen Begriffen, denen
verschiedene Realitäten entsprechen müßten. Der Beweis ist Realmetaphysik.

So wie ein tatsächlich gegebenes, aber nicht mit dem Wasser notwendig
vorhandenes Warmsein vom Wasser real verschieden ist und eine eigene
Ursache braucht, so ist auch der Mensch nicht immer und notwendig
seiend. Das lehrt die Erfahrung, die den ganzen Beweis stützt.

Die Summa theologica führt diesen Gedanken insofern weiter, als sie

sich mit der Ursache des Seins befaßt. Etwas tatsächlich Gegebenes, das

vom Wesen verschieden ist, braucht eine eigene, von der des Wesens

verschiedene Ursache, nämlich entweder die Resultanz aus dem Wesen

oder eine Wirkursache, m. a. W. entweder eine Formal- oder eine
Wirkursache. Die Resultanz (oder Formalursache) muß dabei sein (sie ist ja
die einzige Erklärung der limitatio), aber ohne Wirkursache genügt sie

allein nicht. Denn ein schon im Akt Seiendes kann wohl sich eine

Formalwirkung geben, die aus ihm resultiert, aber was noch nicht im Akt
ist, kann sich nicht von selbst ins Dasein setzen.

Kommentar. 1) Es wurde behauptet, Thomas habe am Anfang seiner

Laufbahn das Sein nur als Existenz betrachtet, sei aber später dazu

übergegangen, es als «Vollkommenheit» anzusehen. Als Beweis dafür,
daß er zuerst nur an die Existenz gedacht habe, wird gerade unsere
Stelle aus De ente et essentia, c. 5, angeführt. Hätte man dieses Werk
genauer gelesen, würde man in ihm denselben Seinsbegriff gefunden
haben, wie wir ihn aus anderen Stellen herausgearbeitet haben, nämlich
Existenz und Dingsein. Im 2. Kapitel von De ente et essentia lesen wir :

«Per formam, quae est actus materiae, materia efficitur ens actu et
hoc aliquid. Unde illud quod superadvenit non dat esse actu simpli-
citer materiae, sed esse actu tale».
«Wir übersetzen: «Durch die Form, die Akt der Materie ist, wird die
Materie zu etwas im Akt Seienden und dieses bestimmte Ding Seienden.
Deshalb geben die akzidentellen Bestimmungen, die weiter
dazukommen, nicht das aktuelle Substanzsein, sondern das aktuelle Sosein,
wie es die Akzidentien tun».

Zur Rechtfertigung unserer Übersetzung bemerken wir: «actu ens»

ist sicher ein aktuell Seiendes; an diesem Sinn nimmt sicher das ihm
beigeordnete «hoc aliquid» teil und bedeutet nicht nur «dieses Ding»
als Essenz, sondern «etwas dieses Ding Seiendes». Das bestätigt sich

durch die Aussage des zweiten Satzes über die Wirkung der Form: sie

gibt das aktuelle Substanzsein (Ding-sein) im Gegensatz zum aktuellen



214 Das Sein bei Thomas von Aquin

Sosein. Damit ist klar, daß Thomas in De ente et essentia das Sein nicht
bloß als Existenz betrachtete.

2) Wir finden es freilich begreiflich, daß man beim Lesen unseres
Beweises aus dem 5. Kapitel zuerst an die Existenz denkt. Aber nachdem

Thomas im 2. Kapitel das Sein als Existenz und Dingsein definiert
hat, läßt sich nicht behaupten, er habe das Dingsein ausschließen wollen.
Und wenn wir alles recht überlegen, muß das Dingsein eingeschlossen
sein; sonst käme man zu folgender Ungereimtheit: obwohl der Mensch

nicht aus seinem Wesen aktuell existiert, hat er doch aus seinem Wesen

das aktuelle, in der realen Welt ausgeübte Menschsein. Existenz und
Dingsein können schlechterdings nicht getrennt werden.

3) Der Gedanke, daß alles, was nicht im Wesen eingeschlossen ist,
von ihm verschieden ist, kehrt bei Thomas öfter wieder und er nennt
deshalb das Sein gelegentlich ein Akzidens.

«Alles, was nicht mitgedacht werden muß, um die Substanz eines

Dinges zu denken, verhält sich wie ein Akzidens (habet rationem
accidentis) ; denn es ist unmöglich, bei der Betrachtung der Substanz
eines Dinges das, was zur Substanz gehört, beiseite zu lassen, z. B.
beim Verstehen des Menschen seine Animalität nicht mitzuverstehen»
(De Pot. q. 7 a. 4 ad 8).
«Da aber alles, was nicht Wesen des Dinges ist, Akzidens genannt
wird, ist das Sein, das der Frage An est entspricht, ein Akzidens»
(Quodl. II q. 2 a. 1 (3).

Doch wird gleich darauf (Quodl. II q. 2 a. 1 ad 2) der Ausdruck
«Akzidens» richtiggestellt:

«Das Sein ist ein Akzidens, nicht im Sinn einer zufälligen Bestimmung,
sondern als Aktualität jeder Substanz».

Desgleichen wird in Quodl. XII q. 5 a. 1 (5) gesagt, Hilarius
verstehe das Sein als Akzidens im weiteren Sinn, d. h. als etwas nicht zum
Wesen Gehörendes, und gegen Avicenna wird erklärt :

«Das substantielle Sein des Dinges ist kein Akzidens, sondern die
Aktualität jeder existierenden Form... und so ist es im strengen Sinn
kein Akzidens» (Vgl. Met. IV lect. 2 N. 558).

4) Ganz allgemein gilt, daß aus Wesenheit und Sein nicht ein Drittes
entsteht, wie z. B. aus Leib und Seele ein Mensch. Das ist nur möglich,
wenn das Sein als Aktualität betrachtet wird, die «aus den Prinzipien
des Wesens entspringt» (Met. IV lect. 2 N. 558).

Zweiter Beweis: Aus der Begrenzung des Seins. Der Zentralgedanke



Das Sein bei Thomas von Aquin 215

des Beweises aus der Begrenzung des Seins ist der: das Sein (esse) ist
durch die Aufnahme in einer aus sich begrenzten Potenz begrenzt und
endlich. Es geht also um die Endlichkeit des esse, d. h. des Seinsaktes,
und nicht um die Endlichkeit des ganzen ens. Grundlage des Beweises

dürfte sein, daß uns in der Erfahrung begrenztes Sein gegeben ist, z. B.
Mensch-sein, Pferd-sein, Eiche-sein u. s. w. Daher das Problem: wie ist
begrenztes Sein möglich? Nicht möglich ist es, das Sein durch Hinzufügen

einer von ihm verschiedenen Differenz (wie animal + rationale)
zu begrenzen; denn etwas vom Sein Verschiedenes müßte ein Nicht-sein
sein. So bleibt nur die Art der Begrenzung übrig, wie die Form (auch ein

Akt) begrenzt wird, nämlich dadurch daß sie die Form dieser begrenzten
Materie ist. Auf das Sein angewandt : das Sein wandelt sich zum Menschsein

ab, wenn es Sein eines Menschen ist, oder zum Löwe-sein, wenn es

Sein eines Löwen ist. Somit kommt alle Begrenzung des Seins von einer

von ihm verschiedenen Potenz, in der es aufgenommen wird, d. h. aus

der es resultiert. Eine breite Form dieses Beweises findet sich in De

Pot. q. 7 a. 2 ad 3; eine verkürzte Form ist die folgende:

«Das Sein als Sein kann keine Verschiedenheit haben; doch kann es

verschieden werden durch etwas, was ihm äußerlich ist (praeter esse) ;

so ist z. B. das Sein eines Steines verschieden vom Sein eines
Menschen» (S. c. G. II c. 52 N. 1274).

Kommentar. 1) Der ganze Beweis, so wie wir ihn zitiert haben,
kann nicht von der Existenz, sondern nur vom Dingsein verstanden
werden. Die Existenz würde nicht durch die Aufnahme in einem
Menschen oder in einem Stein differenziert ; die Existenz als solche ist immer
gleich. Zudem spricht die Nummer 1274, aus der wir unseren Text
entnommen haben, zweimal von esse substantiate des Sokrates, dem sich im
selben Subjekt ein esse accidentale zugesellen kann (nicht als Differenzierung

des substantiellen Seins, sondern insofern dasselbe Subjekt
zweierlei Sein, ein substantielles und ein akzidentelles, haben kann).

2) Der Beweis leitet den realen Unterschied daraus ab, daß das Sein

nur durch ein aufnehmendes Subjekt zum Dieses-sein wird. Die
Aufnahme ist nicht als «Eingießen» in eine Art Gefäß zu verstehen oder

etwa, daß die aufnehmende Wesenheit dem als Stoff gedachten Sein als

Grenze beigefügt wird, sondern als im Subjekt sein, was durch Resultanz
zustandekommt.

3) Der Beweis bewegt sich in einer vom Neuthomismus
grundverschiedenen Denkweise. Der Neuthomismus stellt begrenzte Dinge (entia)



216 Das Sein bei Thomas von Aquin

fest und fordert als Erklärung dafür, daß die Dinge aus einem Universal-
stoff bestehen, der durch die Essenz als Grenze zu dieser oder jener
«Portion» Sein wird. Vgl. z. B. Arnou, Metaphysica Generalis, ed. 3,

Romae 1955, S. 69: Essentia exprimit gradum, seu mensuram secundum

quam unicuique rei competit esse, seu id cui proportionatur perfectio
essendi. Sicut esse est principium perfectionis, ita essentia est principium
taleitatis, diversitatis, limitationis. Essentia de se non est nisi modus

essendi(l)...» Wie soll man sich da Materie und Form vorstellen, wenn sie

zusammen nur eine Grenze sind? Und wo findet man das alles bei
Thomas

Nach Thomas sind die Dinge als endlich von Gott geschaffen und
ihre Endlichkeit ist kein Problem. Das Problem ist, wie es begrenztes
Sein oder Aktualität geben kann. Dieses Problem besteht nur für den,
der das Sein als reale Gegebenheit in den Dingen anerkennt, eine

Auffassung, die dem heutigen Thomismus wie überhaupt der heutigen
Philosophie abhanden gekommen ist. Darüber werden wir im nächsten Kapitel
zu handeln haben.

Ein Satz, der auf den ersten Blick zur neuthomistischen Sentenz zu

passen scheint, mag noch eine Erklärung verlangen.

«Jedes Geschöpf ist schlechthin endlich, insofern sein Sein nicht
absolut existiert, sondern auf eine Natur eingeschränkt ist, der es

zukommt» (S. th. I q. 50 a. 2 ad 4).

Man könnte denken, hier gehe es um die Beschränkung des

Geschöpfes, d. h. des ganzen ens. Aber dieselbe besteht darin, daß dessen

Sein auf eine aus sich beschränkte Wesenheit eingeengt ist, der es

zukommt, d. h. aus der es resultiert. Das Geschöpf ist also endlich, weil sein

Sein das einer endlichen Substanz ist, die als endlich gegeben sein muß.
Dritter Beweis, aus der Partizipation. Der eben besprochene Beweis

aus der Beschränkung des Seins wird gelegentlich (z. B. in De ente et

essentia gleich nach der im ersten Beweis zitierten Stelle) so geführt:
Es kann nur ein esse subsistens geben; also muß alles andere Sein ein

aufgenommenes Sein sein und infolgedessen muß neben dem Sein noch
ein Subjekt dasein. Wenn Thomas die participatio von Boethius
übernommen hat, hat er in Wahrheit nur einen neuen Ausdruck für das

übernommen, was er schon von Anfang an lehrte. Der Begriff der
participatio wird u. a. in der S. th. I q. 3 a. 4, tertio, gegeben:

«Wie das, was Feuer hat und nicht Feuer ist, durch Teilnahme
(participatio) feurig ist, so ist auch das, was Sein hat aber nicht Sein ist,
Sein durch Teilnahme».



Das Sein bei Thomas von Aquin 217

Mit diesem Begriff bildet Thomas folgenden Beweis für die

Realunterscheidung :

«Nur Gott ist sein Sein; er existiert wesentlich, insofern sein Sein
seine Substanz ist. Das kann von keinem anderen gesagt werden;
denn das subsistierende Sein kann nur eines sein, wie auch eine subsi-
stierende Weißheit nur eine einzige sein könnte.
Also muß alles andere durch Teilnahme Seiendes sein, so daß in ihm
die Substanz, die das Sein partizipiert, und das partizipierte Sein
verschieden sind» (Quodl. III q. 8 un. (20).
«Wo immer etwas von einem anderen durch Partizipation ausgesagt
wird, muß außer dem Partizipierten noch etwas anderes dasein. Deshalb

ist in jedem Geschöpf ein Unterschied zwischen dem Geschöpf
selbst, das das Sein hat, und seinem Sein» (Quodl. II q. 2 a. 1 (2).

Frei wiedergegeben : In Gott ist das Sein Substanz. Da es aber nur
ein subsistierendes (substantielles) Sein geben kann, ist alles andere

Sein nicht Substanz (und damit auch nicht «Stoff»), sondern wird von
einer Substanz (Geschöpf) partizipiert, als ihr Zustand. Es muß also

zwei Dinge geben; die Substanz (Geschöpf) als Subjekt, und das von ihr
partizipierte Sein. Wie man sieht, schließt auch dieser Beweis nur für
ein Sein als Akt oder Zustand. Man hat sich freilich daran gewöhnt, den

Ausdruck «nicht-subsistent» auch auf Substantielles anzudehnen, wenn
es nur in einer Potenz aufgenommen und damit Teilprinzip ist. Fragt
sich nur, ob man das mit Thomas belegen und als Thomismus bezeichnen
kann.

4. Realismus des Seins

An das bisher Gesagte fügen sich spontan einige Betrachtungen
über den erstaunlichen, uns Heutigen ganz ungewohnten Realismus an,
der in dieser Seinsphilosophie des hl. Thomas sich äußert. Thomas
betrachtet das Sein als etwas Reales und Empirisches, etwas der Erfahrung

Zugängliches.
Für Thomas sind die Dinge im wahren Sinn des Wortes. Zu allererst

existieren sie. Wenn wir nach der Existenz fragen, fragen wir nach etwas
Wirklichem. Wir fragen z. B. «Gibt es ein Atom?» oder «Gibt es

fleischfressende Pflanzen?» und wir antworten: «Ja, es gibt sie», d. h. sie sind,
sie existieren. Wir unterscheiden also zwischen dem Atom und seiner

Existenz, fragen nach der Existenz in der realen Welt und behaupten
dieselbe in der Antwort. Auch nach dem akzidentellen und substantiellen
Sein fragen wir als nach etwas objektiv Realem, z. B. «Ist dieses Wasser



218 Das Sein bei Thomas von Aquin

kalt?», «Ist das wirklich Gold?» Und in der Antwort behaupten wir das

Kaltsein und das Goldsein. Gerade dieses reale Sein sieht Thomas als

das an, was das Urteil aussagt. Die Begriffe sind schon gegeben, z. B.
Wasser und kalt. Aber das Urteil behauptet : das Wasser ist kalt. «Secunda

mentis operatio respicit esse» (In Boet. de Trin. q. 5 a. 3), das Urteil
befaßt sich mit dem Sein.

Das also hat Thomas gelehrt. Werden wir in unserem kritischen
Zeitalter den Mut zu einem solchen Realismus aufbringen? Es ist ein

Glück, daß der Existentialismus wenigstens den Boden dafür in etwa
bereitet hat. Sehen wir immerhin zu, was für einen solchen Seinsrealismus

spricht. Da ist einmal das, was schon gesagt wurde: wir unterscheiden
in den realen Dingen das Sein als etwas vom Subjekt oder vom Ding
(Substanz) Verschiedenes, fragen danach und bejahen es: «Es gibt
Atome», «Das ist Gold», «Karl ist hier».

Zweitens, die Bezugnahme auf ein reales Sein ist das, was den

Unterschied zwischen Begriffen und Urteilen ausmacht. Begriffe und
Urteile unterscheiden sich nicht dadurch, daß der Begriff einer ist und
das Urteil zwei Begriffe hat. «Warmes Wasser» sind zwei Begriffe, aber
kein Urteil. Das Urteil hat das Zeitwort «ist» und behauptet durch
dasselbe ein reales Sein (oder, im Falle einer privatio, einen objektiven
Sachverhalt, z. B. «Hans ist blind», d. h. er sieht wirklich nicht).

Ein dritter Grund ist, daß wir das Sein durch ein Zeitwort
ausdrücken und das klare Bewußtsein haben, daß Zeitwörter eine ganz
andere Wirklichkeit ausdrücken als Hauptwörter. Die Substantive
bezeichnen Substanzen. Die Zeitwörter besagen eher Tätigkeiten oder
Zustände. Das gilt nicht nur für das Zeitwort «Sein», sondern nach Thomas
für alle Zeitwörter; alle schließen in ihrer Bedeutung ein Sein ein; denn

z. B. «Hans läuft» bedeutet: Hans ist laufend, ist am Laufen. Unsere

Welt besteht nicht nur aus Dingen. Auch das, was die Zeitwörter
aussagen, ist real, z. B. schwimmen, Holz hacken, sprechen, schreiben,

telephonieren u. s. w.
Ferner drücken die Zeitwörter eine Zeit aus und es ist doch zweifellos

eine objektive Wahrheit daß z. B. Cicero vor 2000 Jahren gelebt hat.
Sowohl das «ist» als das «war» und das «wird» besagen etwas Reales.

Jedoch das alles wird noch besser überzeugen, wenn wir sehen, wie
nach Thomas das Sein erkannt wird.



Das Sein bei Thomas von Aquin 219

5. Die Erkenntnis des Seins

Es ist bekannt, wie weit die Neuscholastiker über die Erkenntnis
des Seins auseinandergehen. Nach den einen gibt es einen Seinsbegriff,
nach anderen soll es keinen geben (fragt sich nur, wie man dann noch
darüber sprechen kann) und nach wieder anderen wird das Sein

erstmalig im Urteil erkannt - oder gar transzendental gesetzt. Nach Thomas
erkennen wir das Sein auf vielfache Weise: in der Sinneserkenntnis, im
Begriff, im Urteil und im Schlußverfahren. Es ist noch zu bemerken,
daß die Erkenntnislehre des hl. Thomas, die wir hier benützen, hier nicht
belegt werden kann. Wir haben es in einem Buch getan, das Mitte 1971

erschienen ist: «Unbekanntes Erkennen - Das Erfassen der Wirklichkeit
nach Thomas von Aquin» (Konrad Triltsch, Würzburg).

Die Sinneserkenntnis des Seins. Direkt ausgelöst durch die

Einwirkung des Außendinges, ist die Sinneserkenntnis nicht ein Aufbau des

Gegenstandes, sondern das, was wir im Kontakt mit dem Ding fühlen.
Dabei gibt es auch sogenannte sensibilia per accidens, die durch die

cogitativa erkannt werden. Die menschliche Sinneserkenntnis geht im
von einer Geistseele informierten Körper vor sich. Infolgedessen greift
die Einwirkung des Außendinges (species) auch auf die Geistseele über.
Dadurch erhält die menschliche Sinneserkenntnis auch schon geistige
Inhalte, wie z. B. die konkrete Substanz der Dinge und auch das Sein
der Dinge. Somit empfangen wir die Erkenntnis des Seins vom Außending,

genau so wie die Eigenschaften, wie die Farbe oder die Wärme; nur
die Verursachung ist indirekt (per accidens), d. h. durch Weiterwirkung
der materiellen Kausalität des Dinges auf den Geist. Diese Erkenntnis
ist Sinneserkenntnis, weil durch die Sinnesorgane empfangen und durch
sie ausgeübt. Infolgedessen ist sie Einzelerkenntnis und nicht allgemein.
Folgende Stelle bezieht sich darauf :

«Obwohl das Sein in den sinnlich erfahrbaren Dingen ist, kann doch
der Sinn das Sein oder das Seiende, wie auch irgendeine substantielle
Form, nur indirekt (per accidens) erkennen» (Sent. I d. 19 q. 5 a. 1

ad 6).

Selbstverständlich macht eine von den Dingen empfangene Seins

erkenntnis die Setzung des Seins im transzendentalistischen Sinn über

flüssig.
Der Begriff des Seins. Die Sinneserkenntnis bildet die Grundlage

für die Abstraktion, und der Seinsbegriff wird im allgemeinen genau so



220 Das Sein bei Thomas von Aquin

abstrahiert wie alle anderen, nämlich durch Vergleich vieler Individuen
und Herausheben des Gemeinsamen. Das ist die wahre und einzige
Abstraktionslehre Aristoteles' und Thomas', die auch mit der
experimentellen Psychologie im Einklang steht. Die Abstraktion geschieht
also nicht durch eine unbewußte Ausarbeitung eines Wesensbegriffs,
wie in der Neuscholastik, die etwa noch durch ein Apriori ermöglicht
wäre - eine solche Abstraktion könnte uns wohl immerfort nur
schablonenhafte ens-Begriffe in stets gleicher Ausführung liefern, was nicht
der Fall ist. Auch zur Auffindung und Wahl des gemeinsamen und zu
abstrahierenden Aspektes ist durchaus kein Apriori erforderlich. In
der Sinneserkenntnis (cogitativa) wird das Sein erkannt, und wenn
verschiedene Seiende erkannt werden, wird auch die Ähnlichkeit derselben
erlebt. Wenn dann einem solchen «phantasma» ein bewußter, denkender
und forschender Verstand - das ist nämlich der intellectus agens - sich

zuwendet, leiste er entschieden mehr als ein mechanisch und immer
gleich arbeitendes Apriori. Dabei bleibt die Möglichkeit bestehen, auch
einen analogen Seinsbegriff zu abstrahieren, indem man z. B. Substanzen
und Akzidentien miteinander vergleicht und die Verschiedenheit in der
Ähnlichkeit feststellt. Gott erkennen wir nur durch Schlußfolgerung, und
wenn wir dann den Begriff ens a se gebildet haben, können wir auch die

Analogie zwischen Gott und den Geschöpfen erkennen.
Der so erkannte Seinsbegriff kann von den Unterschieden, wie

Menschsein, Fuchs-sein, Eiche-sein absehen und nur das Sein beachten.
Dann bekommt er den Namen esse commune, d. h. Allgemeinbegriff
«Sein», wie das animal commune der Allgemeinbegriff «Tier» ist (vgl.
S. th. I q. 3 a. 4 ad 1). Auch die Aussage (praedicatio) des esse commune
ist wie die des animal commune. Sie ist eine Erkenntnis des Außendinges,
die nur von seiner Individualität absieht und infolgedessen für den

erkennenden Geist allgemein ist:

«Das, was vielen gemeinsam ist, ist nur für den Verstand etwas neben
den vielen Einzeldingen; so ist z. B. das «Tier» nur für den Verstand
etwas anderes als Sokrates, Plato und andere Tiere. Noch viel weniger
ist das gemeinsame Sein (esse commune) etwas neben den existierenden
Dingen, es sei denn im Verstand» (S. c. G. I c. 26 N. 241).

Thomas stellt noch die Frage, ob das subsistierende Sein Gottes
dann das inhaltsleere esse commune sei. Das ist es natürlich nicht. Das
Sein hat aus sich Inhalt und jedes begrenzte Sein ist Partizipation an
einem unendlichen Inhalt, nämlich dem Sein Gottes. Das esse commune
ist nur inhaltsleer durch die Abstraktion.



Das Sein bei Thomas von Aquin 221

Seinserkenntnis im Urteil. Das Urteil ist ein Erkenntnisakt, und
nicht eine Setzung: «respicit esse», es schaut auf das Sein. Wie kann das

Urteil das reale Sein der Dinge erkennen? Das Urteil, auch das

allgemeine, ist nicht im Geist immanent, sondern sieht seinen Gegenstand im
Phantasma, welches entweder eine aktuelle oder eine vergangene
Sinneserkenntnis ist und das von der cogitativa erkannte Sein einschließt. Vor
dem Urteil machen wir eine reflexio oder resolutio ad sensum, in der wir
das aktuelle Erfassen des Seins durch eine aktuelle Sinneserkenntnis
oder das vom Gedächtnis festgehaltene Sein vergangener Sinneserkenntnisse

reflex feststellen. Diese Feststellung ist auch schon das Urteil -
ohne einen eigenen Richterspruch. Das Urteil ist ein Erkenntnisakt.

Daß das so im Urteil erkannte Sein das reale Sein der Außendinge,
so wie wir es erklärt haben, ist, sagt Thomas mit unüberbietbarer
Deutlichkeit: das Sein, das aus Materie und Form in den realen Dingen
entspringt :

«... es gibt zwei Verstandestätigkeiten : die erste ist das sogenannte
Verstehen von vereinzelten Begriffen, indem wir von jedem Ding verstehen,
was es ist. Die zweite setzt zusammen oder trennt, d. h. sie bildet
einen negativen oder affirmativen Satz. Diese zwei Verstandestätig-
keiten entsprechen zwei Wirklichkeiten, die in den Dingen sind. Die
erste Verstandestätigkeit befaßt sich mit dem Wesen der Dinge,
wodurch ein Verstandesgegenstand einen bestimmten Vollkommenheitsgrad

unter den seienden Dingen hat,... Die zweite Verstandestätigkeit

schaut auf das Sein des Dinges, d. h. auf dasjenige Sein, das
in den zusammengesetzten Dingen aus der Vereinigung der Wesenteile

(Materie und Form) entspringt (résultat) bezw. in den einfachen
Substanzen ständig bei der einfachen Natur des Dinges bleibt» (In
Boet. de Trin. q. 5 a. 3).

Somit gehen alle Urteile, auch die der Naturwissenschaft und des

gemeinen Mannes, auf das reale, aus Materie und Form hervorfließende
Sein der Außendinge, und das ist der oben erwähnte Realismus des

hl. Thomas.
Seinserkenntnis im Schlußverfahren. Da im eben zitierten Text auch

vom Sein der Engel die Rede ist, die Engel aber nur aus der Offenbarung
plus Spekulation erkannt werden, ist ersichtlich, daß auch durch das

Schlußverfahren Sein erkannt wird, z. B. wenn wir erkennen: der Engel
ist reiner Geist. Ähnlich erkennen wir auch, daß Gott ist, d. h. existiert
und allmächtig, allweise u. s. w. ist. Nur ist zu sagen, daß wir dabei
nicht das unendliche Sein Gottes direkt erfassen, sondern nur, daß der
Satz «Gott existert» als objektiv wahr erkannt wird.



222 Das Sein bei Thomas von Aquin

6. Christologie

Eine der Hauptanwendungen der Seinslehre Thomas' betrifft die

Christologie. Wir wollen nur ganz kurz erwähnen, wie einfach alles wird,
wenn wir die von uns gegebene Seinserklärung zugrunde legen. Christus
hat eine vollständige menschliche Natur, der als solcher gar nichts
fehlt; nur subsistiert sie nicht, weil sie von der Gottheit angenommen ist.
In diesem Sinn hat sie auch nicht ein (subsistierendes) Menschsein - denn
der ganze Christus «ist Mensch»; der ganze Gottmensch ist Gott und ist
Mensch. Die Menschheit Christi hat kein eigenes esse; es gibt nur unum
esse in Christus. Wenn das Sein ein Zustand ist, dann fehlt der Menschheit

Christi als solcher gar nichts, nur ist sie nicht im Zustand der Selbst-

subsistenz, sondern im Zustand der Vereinigung mit dem Wort. Infolgedessen

kann Thomas sagen, es genügte, daß Christus sie von sich trennte,
daß sie eine vollständige, subsistierende Menschennatur wäre.

Einige finden es anstößig, daß damit die Menschheit Christi durch
das ewige Sein des Wortes existiert. Dazu ist zweierlei zu sagen: 1.

existiert sie durch dasselbe mit der Einschränkung, daß das ewige Sein in
der Zeit, als das Wort Fleisch wurde, auf die Menschheit ausgedehnt
wurde und damit für die Menschheit Zeit einschließt; 2. so wie es in
einer zusammengesetzten Substanz ein virtuelles Verbleiben der Formen

gibt, so hat auch die Menschheit Christi ein untergeordnetes Eigensein
und Eigenleben, nach dem Christus sterben konnte. Solch ein virtuelles
Sein ist kein Sein im Akt und steht dem einen Seinsakt nicht im Wege.

Da diese Fragen den Rahmen unseres philosophischen Artikels
überschreiten, begnügen wir uns mit diesem kurzen Scholion. Die neutho-
mistische Sentenz, nach der die Essenz reine Rotenz und das Sein Stoff
des Dinges ist, ist bedeutend schwerer, oder besser gesagt, gar nicht mit
dem Dogma zu vereinen.

7. Ein kurzer Blick auf die Geschichte

Als Ergänzung dieser Arbeit könnte man eine philosophiegeschichtliche

Untersuchung wünschen. Sowohl der Leser als auch der Verfasser
möchten wünschen, daß Thomas nicht erst 1971 zum ersten Mal so

verstanden worden sei. Aber eine solche Studie gäbe ein Buch, sowohl an
sich als auch wegen der neueren Veröffentlichungen, die zu besprechen



Das Sein bei Thomas von Aquin 223

wären. So begnügen wir uns mit einem kurzen Hinweis auf die großen
Kommentatoren Capreolus und Silvester Ferrariensis.

Leider steht mir kein Capreolus zur Verfügung und muß ich ihn
durch Hegyi, Die Bedeutung des Seins bei den klassischen Kommentatoren
des hl. Thomas, (Pullach, Berchmanskolleg, 1959) lesen. Jedoch auch
das genügt. Natürlich hat Capreolus nicht die Auffassung des Seins als

Vollkommenheit oder Stoff, weil Thomas sie nicht hatte und weil sie

überhaupt erst seit ein paar Jahrzehnten existiert. Durchschlagend ist
ein von Hegyi hervorgehobener Ausdruck Capreolus': «..., was Capreolus
mit Vorliebe so ausdrückt, daß das Sein aus der Form fließe: esse quod
est a forma, fluit a forma» (Hegyi, S. 25). Dieser Satz läßt keinen Zweifel:
nach Capreolus resultiert das Sein aus der Form.

Silvester Ferrariensis konnte ich in erster Hand benützen. Daß er
In S. c. G. II c. 52 eingangs von einem «esse actualis existentiae» spricht,
besagt keine Einschränkung auf die bloße Existenz; denn Existenz und
Dingsein gehören zusammen. Im übrigen zeichnet sich in allen Worten
Silvesters die von uns in diesem Artikel vertretene Ansicht ab. Wenn er

z. B. sagt: «Esse lapidis est aliud ab esse hominis, propter aliam et aliam
scilicet naturam lapidis et hominis» lehnt er sich nicht nur eng an die

Beispiele des hl. Thomas an, sondern sieht den Grund des Unterschiedes
zwischen Menschsein und Steinsein in der Natur der Subjekte, aus
denen nicht ein Sein als Vollkommenheit oder Stoff, sondern nur ein
Sein als Akt fließen kann. Von ganz entscheidender Bedeutung ist die

folgende Stelle, die jede weitere Untersuchung überflüssig macht:

«Tertia, quia esse non est ipsa forma, sed comparatur forma ad ipsum
esse sicut lux ad lucere, et albedo ad album esse : sicut scilicet causa
formalis ad suum effectum formalem» (In S. c. G. II c. 54).

Damit formuliert er die Beispiele des hl. Thomas mit genau
demselben Fachausdruck, den wir aus Thomas herausgearbeitet haben und
der sozusagen die Quintessenz dieses unseres Artikels darstellt : Das esse

ist die Formalwirkung der Form.


	Das Sein bei Thomas von Aquin

