
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

Autor: Weier, Winfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Winfried Weier

Menschliches Fragen als Zeugnis
für objektiven Sinn

Für das neuzeitliche Philosophieren ist der Versuch kennzeichnend,
einen Subjekt- oder weltüberlegenen Sinn zu entwirklichen oder doch

zu einem solchen nicht Bezug zu nehmen h Dieser Versuch konnte zwar
im Selbstverständnis des Denkens bis zur letzten Konsequenz geführt
werden. Es ist aber eine zu wenig beachtete Tatsache, daß dagegen die

Haltung des Fragens ihm jederzeit die Gefolgschaft verweigerte. Denn
ob nun dieser Sinn als unerreichbar oder unwirkhch angesehen wurde,
ob er den Setzungen des transzendentalen oder empirischen Subjekts
ausgeliefert und so des Charakters vorgängiger Objektivität beraubt war,
ob er dem Wechsel und Wandel von Zeit und Geschichte überantwortet
und darin preisgegeben werden sollte, immer richtete sich doch das

Fragen auf ihn, den es als unbedingt gültigen, urphänomenalen und
werdelosen ersuchte.

Dieses Fragen war von dem Bewußtsein geleitet, daß jede Position,
in der sich das Denken von ihm abwandte, vordergründig und vorläufig
sei, und stellte diese daher als endgültige und absolute in Frage. Indem
es die Möglichkeit forderte, daß die erfragte objektive und gültige Wahrheit

bestehe, schloß es die Inexistenz derselben aus. Und indem es einen

verbindlichen Sinn anzielte, antizipierte es, daß dieser grundsätzlich
erreichbar und erkennbar sei. In dieser seiner Grundhaltung war also

das Fragen von einem Vorwissen um Möglichkeit, Existenz und Erfrag-
barkeit objektiven Sinnes getragen, das es niemals der versuchten
Auflösung desselben zum Opfer bringen konnte und wollte.

1 Vgl. W. Weier, Sinn und Teilhabe. Das Grundthema der abendländischen
Geistesentwicklung. (Salzburger Studien zur Philosophie, Bd. VIII.) Salzburg,
München 1970, 195-513.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 169

Dabei stand es in ständiger Gegnerschaft zu allen Tendenzen
systematischer Fixierung, Verfestigung oder Erstarrung. Indem es diese

stets auf einen tieferen, weiteren und unbedingteren Sinn hinterfragte,
den es als eine vorgängige Objektivität intendierte, zersprengte es die

Grenzen jeder, sich verabsolutierenden Konzeption und verunsicherte
sie in ihrem Anspruch auf Endgültigkeit. Umgekehrt war jede Syste-

matisierungstendenz immer in Neigung, diese Disposition des Fragens

zu depotenzieren, zu ignorieren oder aufzuheben. Dieses Spannungsverhältnis

zwischen Fragen und Systembildung hat seinen Grund darin,
daß Sinn sich insofern nicht auf einen einzigen und fixen Inhalt begrenzen
und festlegen läßt, als jenseits dieser Grenze immer ein weiterer,
umfassenderer Sinnhorizont auftaucht. Weil also einerseits alle Sinnobjektivität

in die Dimension des Unendlichen ausläuft, andererseits das

Fragen eben dieser seinshaft zugewiesen und zugeordnet ist, muß es

jede Fixierung auf einen endlichen Sinn überschreiten, wie umgekehrt
diese in ihm ihren unerbittlichsten Gegner hat.

Über die Geschichte jenes systematisierenden Denkens, das alle

Wege zu objektivem Sinn zu verstellen sucht, ist viel geschrieben und

nachgedacht worden: zur Widerlegung oder weiteren Begründung
desselben. Die Geschichte jenes Fragens, das den verbindlichen Sinn über
alle Leugnung desselben hinweg oder gerade in dieser mit unbeirrbarer
Konsequenz ersucht, eben dadurch bezeugt und verteidigt, hat dagegen
in philosophischer Forschung noch nicht die ihr gebührende Aufmerksamkeit

gefunden 2. Darauf will nachstehende Studie zugehen. Dieses

Bemühen verlangt aber auch ein Eingehen auf das Problem, ob die dem

Fragen unabdingbare Hinwendung zu gültigem Sinn, wie die
transzendentale, die lebens- und existenz-philosophische Skepsis und der von
ihr geleitete Nihilismus meinen, nicht ins Leere greift und sich dadurch
als illusorisch erweist. In diesem Fall müßte philosophisches Denken
alles tun, um den objektive Geltung verlangenden Frageimpuls zu
entmachten, so wenig freilich einem solchen Versuch Erfolg beschieden sein

dürfte.

2 Einen wichtigen Schritt auf diese Fragestellung hin hat jedoch H. Rombach

vollzogen in seiner richtungweisenden Schrift: Die Gegenwart der Phüo-
sophie. Eine geschichtsphilosophische und philosophiegeschichtliche Studie über
den Stand des philosophischen Fragens. (Symposion, Bd. 11.) Freiburg i. Br. 1962,
120 Seiten. Dabei geht es um die « Gegenwärtigkeit » des philosophischen Fragens
überhaupt in Zeit, Geschichte und Denkvorgang. Diese Thematik ist im folgenden
auf das Fragen nach dem objektiven Sinn spezifiziert.



170 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

I. DIE AUFLÖSUNG DES IMMANENTISMUS IM FRAGEN

Wie auch immer die Behauptung begründet sein mag, daß wir eine,

von unseren Denkformen unabhängige Wahrheit überhaupt nicht
antreffen oder objektivieren können, vermag sie wohl den Geltungsanspruch

des Denkens zu erschüttern, nicht aber das Fragen von der
ihm wesentlichen Ausrichtung auf objektiven Sinn abzuführen. Im
Gegenteil war es selbst dann das Fragen nach objektivem Sinn, welches

das Denken bestimmte und anregte, wenn es dessen Erreichbarkeit
bezweifeln zu müssen meinte. Dabei ließ sich wohl das Denken auf die
reine Immanenz seiner eigenen Formen und konstitutiven Gesetze
reduzieren. Nicht aber gibt es eine philosophische Argumentation, die auch
das Fragen von seinem Bezug zu unfehlbarer Wahrheit loszureißen und
auf einen bloß vermeinten, in sich aber unwirklichen Sinn auszurichten
vermöchte. Denn über jede bloße Immanenz hinweg oder - wenn man
so will - durch diese hindurch intendiert das Fragen stets den gültigen
und unbedingten Sinn. Sofern es nicht eigentlich der variablen Haltung
des Denkens, sondern der seinshaften und daher unabänderlichen Struktur

der menschlichen Existenz zugehört, läßt es sich ebensowenig von
seiner Ausrichtung auf objektive Wahrheit abführen, wie Existenz von
ihrem eigenen Sein abgebracht werden könnte. Deshalb gibt es keine

Begründung des Immanentismus, in der und durch die diese existentielle

Verbundenheit mit dem objektiven Sinn aufgehoben oder ent-
wirklicht worden wäre.

Wenn Descartes in seinem uneingeschränkten Zweifel es für möglich

hält, daß das Denken überhaupt keine objektive Wahrheit erfassen

könne, so richtet er seine Frage doch gerade auf eine solche. Denn um
diese sicherzustellen und vor allen Gefahren möglichen Irrtums zu
schützen, will er ja seinen mathematischen und «metaphysischen»3
Zweifel selbst auf die evidentesten Einsichten beziehen. Er erfragt jenen
Sinn, der auch dann noch besteht, wenn uns ein Deus malignus in allem
täuschen sollte. Und diesen erkennt er darin, daß dann Sein und Denken

an keinem gemeinsamen Sinn teilhaben und somit die Evidenz einer
Erkenntnis über ihren Wahrheitsgehalt nichts besage 4. So sehr dabei

3 Oeuvres publ. p. Ch. Adam et P. Tannery. Paris 1897-1908, VII, 35, 175,
459; VIII, 6.

4 Ebd. VII, 35: Cum circa res Arithmeticas vel Geometricas aliquid valde
simplex et facile considerabam, ut quod duo et tria simul juncta sint quinque,



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 171

das Denken außer Geltung tritt, bleibt doch ein dem Gültigen
zugewandtes Fragen in unbezweifelter Funktion. Der den Immanentismus
bewirkende totale Zweifel führt doch nicht zugleich das Fragen in die

Immanenz. Vielmehr bewahrt dieses gegenüber der Preisgabe jeden
Geltungsanspruchs des Denkens seine vollgültige Wirksamkeit. Da es

aller Skepsis vorangeht, sie auslöst oder gar erwirkt, ist es dieser stets

vor- oder übergeordnet. Seine transzendierende Kraft kann daher durch
keine, noch so weit vorgetriebene Skepsis gebrochen oder geschwächt
werden. Selbst wenn ein konsequenter Immanentismus das Fragen selbst

in die Immanenz zu verbannen suchte, so würde er in diesem Bemühen
wiederum einen objektiven Sinn erfragen und somit vergeblich versuchen,
den Frageimpuls von der ihm unabdingbaren Hinwendung zu einem

objektiven Inhalt abzubringen.
Wie Locke, Berkeley und Hume geltend machen, stellen unsere

Vorstellungen keinen objektiven Sinn, sondern die in ihnen sich
auswirkenden Gesetze psychischer Gewöhnung und Eigenart dar 5. Obgleich
sie alle Sinngeltung also auf einen bloß vorgestellten Inhalt zu
reduzieren suchten, fragten sie ohne Zweifel nach objektivem und unbedingt
gültigem Sinn. Diesen wollten sie eben darin finden, daß alle Perzep-
tionen das bloße Produkt eines Assoziationsmechanismus seien, eine

außerpsychische Wirklichkeit also nicht erreichen 6 und eine solche mithin

entweder wesentlich anders sei, als wir sie uns vorstellen, oder gar

vel similia Equidem non aliam ob causam de iis dubitandum esse postea judi-
cavi, quam quia veniebat in mentem forte aliquem Deum talem mihi naturam
indere potuisse, ut circa ilia deciperer, quae manifestissima viderentur. Sed quoties
haec praeconcepta de summa Dei potentia opinio mihi occurrit, non possum non
fateri, siquidem velit, facile illi esse efficere ut errem, etiam in iis quae me puto
mentis oculis quam evidentissime intueri.

5 Vgl. J. Locke, An Essay concerning Human Understanding, ed. by A. C.

Fraser. New York 1959, I, 39; II, 169, 268. G. Berkeley, A Treatise concerning
the Principles of Human Knowledge. In: Works, ed. by A. A. Luce and T. E. Jes-
sop. Edinburgh, Paris, Melbourne, Toronto, New York 1948 f., II, 41, 51 f.
D. Hume, A Treatise of Human Nature, ed. by L. A. Selby-Bigge. Oxford 1960,
208, 212. Ders., Enquiries concerning the Human Understanding and concerning
the Principles of Morals, ed. by L. A. Selby-Bigge. Oxford 1963, 50.

6 Locke, An Essay, a. a. O. II, 167: «Since the mind, in all its thoughts and
reasonings, hath no other immediate object but its own ideas, which it alone does

or can contemplate, it is evident, that our knowledge is only conservant about
them». Hume, A Treatise of Human Nature, a. a. O. 212: «It is impossible that
from the existence of the former (sc. the perceptions) we can ever form any
conclusion concerning the existence of the latter (sc. the objects) or ever satisfy our
reason in this particular.»



172 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

nicht bestehe 7. Während sie also in ihrem Denken die Erreichbarkeit
jeder Sinnobjektivität leugneten, richteten sie sich doch in ihrem Fragen
gerade auf eine solche aus. Es wird deutlich, wie ihr Fragen grundsätzlich

nicht von dem versuchten Nachweis der rein psychischen Herkunft
alles Gedachten betroffen ist, sondern gerade in Verbindung mit jenem
objektiven Sinn verbleibt, den sie für schlechthin unfaßbar halten. Während

also das Denken außer Geltung tritt, bewahrt doch das Fragen
seine Funktion, einen dem Vorstellungsleben enthobenen Sinn zu
intendieren.

Wie Kant zeigen will, sind die Kategorien des Verstandes den
zeitlichen Formen der Erfahrungsgegenstände streng zugeordnet. Deshalb

dürfen sie allein auf diese, nicht aber auf die Vernunftidee des

Unbedingten bezogen werden, sofern ihr kein Gegenstand der Erfahrung
entspricht. Auf solche unberechtigte Anwendung der Verstandeskategorien
auf die Idee des Unbedingten führt Kant alle Ideen der reinen Vernunft
zurück, die somit keinen wirklichen Sinn erreichen können. Einen
solchen können zwar die von den Verstandeskategorien konstituierten
Erscheinungen präsentieren. Doch drücken sie nur einen von den Formen
des transzendentalen Subjekts gesetzten, nicht aber einen von diesen

unabhängigen und objektiven Sinn aus. Somit gibt es für Kant keinen

Sinn, der über die transzendentale Immanenz hinaus objektive Geltung
beanspruchen könnte. Gleichwohl fragt er aber nach dem Sinn des

Verhältnisses zwischen dem transzendentalen Subjekt und den Dingen an

sich, den er nicht als transzendentalen, sondern als unbedingt gültigen
und objektiven zu bestimmen sucht. Diesen findet er darin, daß beide
Bereiche an keinem gemeinsamen Inhalt teilhaben können. Und dieser

Sinn beansprucht eben nicht nur transzendentale Geltung, sondern

objektive Gültigkeit sowohl für das transzendentale Subjekt wie für die

Dinge an sich. Imgleichen sucht er die Grenze, die zwischen den Dingen
an sich und der transzendentalen Immanenz liegen soll, in ihrer objektiven

und nicht nur transzendentalen Bedeutung zu erfassen 8. Und diese

7 Berkeley, Works, a. a. O. II, 42: For as to what is said of the absolute
existence of unthinking things without any relation to their being perceived, that
seems perfectly unintelligible. Their esse is percipi, nor is it possible they should
have any existence, out of the minds or thinking things which perceive them.

8 Vgl. Prolegomena § 59, Akademie-Ausgabe, Berlin 1910 f., Bd. IV, 361 :

«Da aber eine Grenze selbst etwas Positives ist, welches sowohl zu dem gehört,
was innerhalb derselben, als zum Räume, der außer einem gegebenen Inbegriff
liegt, so ist es doch eine wirkliche positive Erkenntnis, deren die Vernunft bloß
dadurch teilhaftig wird, daß sie sich bis zur Grenze erweitert.»



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 173

erkennt er darin, daß sich die Dinge an sich in keinem Fall in der
transzendentalen Sphäre widerspiegeln können und diese umgekehrt kein

Analogon im Bereich der Dinge an sich haben kann. Während also das

Denken keine, in beiden Sphären sich ausdrückende Sinnobjektivität
erfassen kann, richtet sich doch das Fragen auf den für beide Bereiche

gültigen Sinn ihres gegenseitigen Sichausschließens. Die Dinge an sich

sollen für das Denken völlig unerreichbar sein, und doch ersucht das

Fragen gerade ihren objektiven Sinn und bestimmt diesen als einen

solchen, der sich wesenhaft und notwendig jeder Denkbarkeit entziehe,
also grundsätzlich und immer anders sei, als er gedacht werden könne.

Mit seinen Kategorien trifft das Denken die Dinge an sich nie, und doch

trifft das Fragen mit eben diesen Kategorien die Dinge an sich sehr

wohl, um sie zu ergründen in ihrer Allgemeinheit und Unerkennbarkeit
wie in ihrem Verhältnis zu den Erscheinungen und den Formen des

Verstandes 9. Während also der Verstand die Kategorien nur auf
Erscheinungen beziehen kann, bringt das Fragen sie zu vollgültiger
Anwendung auf die Dinge an sich.

II. DAS FRAGEN

IM WIDERSPRUCH ZUR SUBJEKTIVIERUNG DES OBJEKTIVEN

Um einerseits am Immanentismus festzuhalten, andererseits aber

doch ein Erfassen objektiven Sinnes zu ermöglichen, muß das Denken

versuchen, diesen selbst in die Immanenz hereinzuholen, d. h. ihn zu

versubjektivieren. Während aber das Denken bereit ist, diesen Schritt
zu vollziehen, widersetzt sich ihm jedoch das Fragen. Denn es zielt
nicht eine subjektive, sondern eine subjektüberlegene Objektivität an,
der es über alle Versubjektivierung hinweg sich zugewiesen und
verbunden weiß. Wird ihm eine, dem transzendentalen oder existentiellen

Subjekt überantwortete Objektivität als Zielpunkt seiner Bewegung
vorgehalten, so anerkennt es diese nicht als sein eigentliches Gegenüber,
sondern schreitet über sie hinweg zur subjektfreien Objektivität, um
allein in dieser das ihr entsprechende und wesensgemäße Korrelat zu
erkennen.

9 Wie Kant die Kategorien der «Allheit», «Vielheit», «Realität», «Negation»,
«Limitation», «Kausalität» und des «Daseins» auf die Dinge an sich anwendet, ist
aufgewiesen in: W.Weier, A Metacritique of Kant's Critique of Reason. In:
International Philosophical Quarterly, Vol. VIII, No. 3, 1968, 317-333. Ders.,



174 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

So sind Fichte, Schelling und Hegel in dem Bestreben vereinigt,
alle, dem Ich vorgeordnete Sinnobjektivität in die weltimmanente Identität

von Subjekt und Objekt, Denken und Sein, Ich und Nicht-Ich,
Idealität und Realität, Idee und Materie zu verlegen, um diese sich

wiederum in den Setzungen des transzendentalen Subjekts verwirklichen
zu sehen. Diese Identität, welche Fichte «absolutes Ich»10, Schelling
«objektiven Geist»11, Hegel «Weltgeist» 12 nennt, setzt allen Sinn, und
jenseits ihrei Entwürfe soll es keinen geben. Aller Sinn ist also ein von
transzendentaler Immanenz bestimmter, nicht aber ein diese

bestimmender, ihr vorgeordneter. Dennoch fragen die Deutschen Idealisten
nach dem Sinn der transzendentalen Identität, den sie nicht als einen

bloß transzendentalen, sondern als eine für alle Wirklichkeit gültige und
daher ihr vorgegebene Objektivität zu bestimmen suchen. So sehr sie

nun behaupten, der Sinn der transzendentalen Identität sei ein von
dieser selbst urgehobener, fragen sie doch nicht nach einem Sinn, der
in der Relation zum transzendentalen Subjekt aufginge, von diesem

allein konstituiert, von seiner Entfaltung in Welt, Zeit und Geschichte

abhängig wäre. Vielmehr forschen sie nach dem Sinn der gesamten
transzendentalen Immanenz als einem absolut gültigen, objektiven,
vorgegebenen und dieselbe bestimmenden. Indem sie also durch Hineinnahme

der Sinntranszendenz in die transzendentale Immanenz allen
Sinn aus den transzendentalen Setzungen herzuleiten suchen, richten sie

sich auf den Sinn, der die Funktion der transzendentalen Subjektivität
selbst bezeichnet, als auf eine letzte und unableitbare Urphänomenalität.
Während sie jeden, dem Ich und seinen Setzungen vorgegebenen Sinn

ablehnen, fragen sie nach der Bestimmung des Ich und seinem
Verhältnis zum Nicht-Ich als nach einem subjektenthobenen, bloßer Trans-
zendentalität überlegenen und unverfügbaren Sinn.

Hegel suchte dieses Ineinander von geleugneter und erfragter
Sinnobjektivität dialektisch zu fassen, indem er zeigen wollte, wie
transzendenter und transzendentaler Sinn tatsächlich aufeinander zurück-

Logical Problems of Epistemological Immanentism. In: Ratio, Vol. XIV, No. 1,
1972, 59-73.

10 Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre, hrsg. v. J. H. Fichte. Berlin
1845/46, I, 123, 280.

11 System des transzendentalen Idealismus. (Werke, hrsg. v. M. Schröter.)
München 1958-62, Bd. II, 352.

12 Die Vernunft in der Geschichte. (Werke, hrsg. v. G. Lasson.) Leipzig
1930, 34.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 175

laufen, miteinander schwanger gehen, ineinander Einkehr halten, nicht
um sich aufzugeben, sondern um so allererst zu sich zu finden. Doch
indem er die Bedeutung dieser Dialektik zu erfassen suchte, richtete
er sich nicht wiederum auf einen Sinn, der seine Antithese, also die Negation

aller Dialektik, als gleich gültig enthielte. Denn sobald diese in
Geltung träte, könnte sie ja nicht mehr auf dialektischem Wege zur
These der Dialektik zurückkehren, so daß letztere aufgehoben wäre.
Vielmehr erfragt Hegel den Sinn der Dialektik selbst als eine feststehende

und daher undialektische Objektivität.
Nicht durch idealistische Identifizierung von Subjektivität und

Objektivität, wohl aber durch « Einswerden »13 beider, durch ein «Drängen
vom Subjektiven zum Objektiven und umgekehrt» 14, durch «die Bewegung

des Umschlagens von Objektivität in Subjektivität und
umgekehrt» 15 will Jaspers allen subjektüberlegenen Sinn in die existentielle
Immanenz hereinholen und als eine dieser vorgegebene Objektivität
aufgeben: «Ohne diese schaffende Subjektivität tritt keine Objektivität
ins Dasein» 16. «In der WeltOrientierung ist anzuerkennen die Bedingtheit

aller objektiven Gegenständlichkeit durch das Subjekt»17. Diese

Einswerdung von Subjektivem und Objektivem betrachtet Jaspers als

die Existenz. Sie «erscheint sich als jeweilige Totalität von Objektivität
und Subjektivität» 18. Deshalb gibt es unabhängig von Existenz keine

«Weltorientierung»19 und keine «Transzendenz»20, keine «Wahrheit»
und keinen «Sinn»: «Philosophische Wahrheit ist nicht unabhängig von
mir, sondern gilt nur, sofern sie in mir lebendig ist, weil ich sie bin
als vollziehend in der Existenz» 21. «Der Sinn der Wissenschaft ist als

unbedingter existentiell»22. «Subjektivität und Objektivität schlagen
hier so ineinander um, daß kein festes Resultat zu gewinnen ist» 23.

Aller Sinn besteht nur als getragen von Existenz und bricht zusammen,

13 Phüosophie II, Existenzerhellung. Berlin, Göttingen, Heidelberg 1956, 342.
14 Ebd.
15 Ebd. 349.
16 Ebd. 341.
17 Ebd. 340.
18 Ebd. 337.
19 Philosophie I, Philosophische Weltorientierung. Berlin, Göttingen, Heidelberg

1956, 52.
20 Vernunft und Existenz. München 1960, 53.
21 Von der Wahrheit. München 1947, 652.
22 Philosophie II, 345.
23 Ebd.



176 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

wenn alle Existenz ihn verläßt24. Er ist dem existierenden Geist und
seiner Geschichtlichkeit überliefert «als die von ihm selbst erweckte
Idee» 25. Deshalb betont Jaspers: «Gerade weil Philosophieren aus
möglicher Existenz ist, kann es nicht auch diese zu seinem Objekt machen,
das es erforscht und erkennt» 26. Hinter all diesen Aussagen verbirgt
sich jedoch ein Fragen nach dem zu erhellenden Sinn der Existenz
überhaupt und ihrer ontischen Struktur. Diesen Sinn ersucht Jaspers keineswegs

als einen solchen, der wegen seiner Rückverwiesenheit auf «mögliche

Existenz» und «Subjektivität» im grundsätzlich Unbestimmbaren
und Jeweiligen existentieller Bedingtheit verbliebe. Vielmehr will ei ihn
als einen solchen erfassen, der eine objektive Bestimmung der Existenz,
eine verbindliche Aussage über sie ermöglicht und dem unbedingte
Geltung zur Bezeichnung existentieller Wirklichkeit und Eigentlichkeit
zukommen soll. Zwar betont Jaspers immer wieder daß «Existenzerhellung»
nur «Zeichen für den an existentielle Möglichkeiten appellierenden
Gedanken» 27 und keine «Feststellung dessen, was objektiv ist» 28, sein
wolle. Dabei fragt er aber doch ohne Zweifel nach der reinen Objektivität
eben des Inobjektiven oder nicht Objektivierbaren, die er gerade als

einen verbindlichen Sinn herauszustellen sucht. Imgleichen faßt er die
existentielle Einheit von Subjektivität und Objektivität nicht wiederum
als eine solche auf, sondern als eine feststehende und übersubjektive
Wahrheit. Wenn er erklärt, daß «Wahrheit», «Wahrsein», «Sinn von
Wahrheit» und «Sein» sich «nur» in der «Kommunikation» zeigen 29, so

meint er schon nicht mehr den an diese gebundenen Sinn, sondern Sinn
und Wahrheit überhaupt und unabhängig von jeder Form der Mitteilung.
Denn um von aller, jenseits der kommunikativen Immanenz liegenden
Wahrheit sagen zu können, daß diese nicht bestehe, muß er doch gerade
nach einer solchen fragen, die über jene hinausliegt. Dessen ungeachtet
setzt Mitteilung und Kommunikation die Möglichkeit existentieller
Teilhabe an einem, zwei oder mehreren Existenzen gemeinsamen Sinn vor-

24 Von der Wahrheit, 620.
25 Philosophie I, 113.
26 Ebd. 26.
27 Philosophie II, 15.
28 Ebd.
29 Von der Wahrheit, 587: «Der Sinn von Wahrheit ist wesentlich in

Kommunikation und nie ohne sie». Ebd. 643 : «Wie Sein sich nicht von Wahrsein - dem
Sein für uns — lösen läßt, so nicht von der Mitteilbarkeit. Nur als Wirklichkeit
durch Mitteilung zeigt sich Wahrheit im Zeitdasein. Lösen wir die Wahrheit von
der Mitteilung, so erstarrt sie zur Wesenlosigkeit Der mehrfache Sinn von Wahrheit

muß in der Weise der Mitteilbarkeit sich zeigen.»



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 177

aus 30. So sehr dieser Sinn von ihrer jeweiligen Subjektivität mitbestimmt
sein mag, muß doch jener Sinn davon unabhängig sein, der allererst die

Möglichkeit gemeinsamer Sinnteilhabe als eine grundsätzliche und für
alle Existenzen gleiche besagt.

III. DAS FRAGEN

IM GEGENSATZ ZUR VERZEITLICHUNG DES ZEITLOSEN

Indem das Fragen stets dem objektiven Sinn zugewandt ist, kann
es sich weder damit abfinden, daß dieser in unerreichbarer Ferne liege,
noch sich darauf einstellen, daß er der Subjektsphäre zugehöre. Angesichts

dieser Situation verbleiben dem Denken nur zwei Möglichkeiten.
Entweder es muß grundsätzlich zur Annahme der Möglichkeit objektiver
Sinnfindung zurückkehren, oder aber es muß das Bestehen jeglicher
Sinnobjektivität leugnen. Nachdem aber der erste Weg bereits durch
den Immanentismus wie den subjektivistischen Autonomismus
abgewiesen war, erschien die relativistische und historistische Auflösung aller

objektiven Sinngeltung als die nächstliegende Konsequenz. Besondeis

die Lebensphilosophie war es, die den breit angelegten Versuch
unternahm, alle überzeitlichen Inhalte in der Zeitlichkeit und Zufälligkeit
ihrer geschichtlichen Medien untergehen zu lassen. Dabei sah sie keinen
Unterschied mehr zwischen der Bedingtheit der Darstellung oder des

Ausdrucks von Sinn und der Unbedingtheit seiner Geltung, sondern

setzte diese mit jener gleich. Allein das Fragen nach zeitüberlegenem
und bleibendem Sinn ließ sich von diesem Unterfangen wenig
beeindrucken. Vielmehr zielte es mit unverminderter und eher intensivierter
Nachhaltigkeit den Sinn als eine dem Werdensfluß enthobene und ihm
überlegene Objektivität an, der es sich nach wie vor verbunden und

zugewiesen sah.

Über den Werdensprozeß des Lebens und der Geschichte
hinausliegende überzeitliche Sinngeltungen lehnt W. Dilthey mit der Begründung

ab. «Gäbe es hinter dem Leben ein Zeitloses, dann wäre dieses

ein Antezedens des Lebens: denn es wäre danach das, was für den

Lebensverlauf in seinem ganzen Zusammenhang die Bedingung wäre:
dieses Antezedens wäre dann das, was wir eben nicht erlebten und darum

30 Ebd. 647 : «Die Mitteilung erfolgt - unter ständiger Bindung an den
Ganzheitssinn - durch Führung der Idee».

12



178 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

nur Schattenreich» 31. Den letzten Erklärungsgrund des Wirklichen sieht

Dilthey daher in der reinen Tatsächlichkeit, im bloß Zufälligen, das

keinerlei Sinnzusammenhang aufweist: «Der letzte Erklärungsgrund der

Welt ist die Tatsächlichkeit, die reine Faktizität. Diese ist aber an das

Lebensgefühl gehalten der Zufall»32. Der Grund der Geschichte ist «die

irrationale Faktizität» 33. So kann es für Dilthey auch keinen Sinn von
überzeitlicher Bedeutung geben der die rein zufällige Folge der psychischen

Akte übergreifen und auf eine Einheit hin zentrieren könnte:
«Jeder psychische Zustand ist zu einer gegebenen Zeit in mir aufgetreten
und wird zu einer gegebenen Zeit wieder verschwinden. Er hat einen

Verlauf: Anfang, Mitte und Ende. Er ist ein Vorgang. Mitten im Wechsel
dieser Vorgänge ist nur das permanent, was die Form unseres Bewußtseins

selber ausmacht : das Korreletivverhältnis des Selbst und der
gegenständlichen Welt»34. lrotz dieser Grundposition versagt Dilthey es sich

keineswegs, nach in dem Lebensprozeß hervortretenden «Zusammenhängen»,

«Bedeutungen», «Strukturen» und «Gestalten» zu fragen. Er
sucht nach Ganzheiten und Sinnbezügen innerhalb des Lebensflusses:

«In diesem Lebensverlauf ist jedes einzelne Erlebnis auf ein Ganzes

bezogen. Dieser Lebenszusammenhang ist nicht eine Summe oder ein

Inbegriff aufeinander folgender Momente, sondern eine durch
Beziehungen, die alle Teile verbinden, konstituierte Einheit» 35. Darüber hinaus

fragt Dilthey nach der «Bedeutung» des Lebens und findet: «Bedeutung

ist die umfassende Kategorie, unter welcher das Leben auffaßbar
wird»36. «Nur die Kategorie der Bedeutung überwindet das bloße
Nebeneinander, die bloße Unterordnung der Teile des Lebens. Und wie
Geschichte Erinnerung ist und dieser Erinnerung die Kategorie der Bedeutung

angehört, so ist diese eben die eigenste Kategorie geschichtlichen
Denkens» 37. Und Dilthey scheut sich nicht, diese Kategorie auf «die

reine Faktizität» des Lebens anzuwenden: «Soweit nun in der Geschichte

Zusammenhänge auftreten, wird von uns der Begriff der Bedeutung
einfach angewandt»38. Über die Kategorie der «Bedeutung» hinaus sucht

31 Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. Ges. Schriften,
Leipzig u. Berlin 1924, Bd. V, 5.

32 Weltanschauungslehre. Ges. Schriften, Bd. VIII, Stuttgart 1960, 53.
33 Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Ges.

Schriften, Bd. VII, Stuttgart 1958, 288.
34 Die geistige Welt, a. a. O. V, 200.
35 Der Aufbau der geschichtlichen Welt, a. a. O. VII, 140.
36 Ebd. VII, 232.
37 Ebd. VII, 292.
38 Ebd. VII, 255.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 179

Dilthey nach der «Struktur»: «Während die Bedeutung die Kategorie
für den unzerlegten Lebenszusammenhang ist, entsteht die Kategorie
der Struktur erst aus der Analysis desselben, wo Lebendes in ihm wiederkehrt»

39. Weiter richtet sich Dilthey auf im Lebensprozeß aufscheinende

«Gestalten», wiewohl er jedes überzeitliche Moment aus seinem
Lebensverständnis ausschließen will, und er entdeckt eine «Steigerung» 40 und
«Entwicklung zu höherer Gestalt»41. Indem er solche Sinnphänomene

hinterfragt, gelangt er schließlich zu dem Ergebnis: «In ihr (sc. der

Bedeutung) liegt die Beziehung eines äußeren, einzelnen Ereignisses auf
ein Inneres, und zwar liegt dies Innere im Zusammenhang der Ereignisse
untereinander, der nicht von dem letzten Glied aus gebildet ist, sondern

zentriert zu einem Mittelpunkt, zu dem alles Außere als zu einem Innen
sich verhält. Jenes ist die unendliche Linie von Wirkungen, die einen

Sinn enthält. Erst dieser schafft Einheit» 42. Diese fragende Hinwendung
zu zeitüberlegenen Inhalten zeigt sich zutiefst darin, daß Dilthey seine

Auflösung alles Zeitlosen in der Zeit selbst als einen unbedingt gültigen
Sinn erfragen mußte.

Imgleichen wollen Rudolf Eucken, Georg Simmel und Ernst
Troeltsch allen überzeitlichen Sinn der Zeitlichkeit und Veränderung der

Lebensprozesse überantworten. Eucken will diesen auf die Bedingtheit
und Jeweiligkeit des Lebens zurückführen, indem er ihn als das «Bei-
sichselbstsein des Lebens» 43 zu deuten sucht. So will auch Simmel in
einer «Achsendrehung» 44 jede zeitüberlegene «Form» vom Leben selbst

konstituiert sehen, so daß sie nicht mehr eine werdelose und urphänomenale

Sinngestalt, sondern eine dem Wandel selbst unterworfene
Wirklichkeit bezeichnet 4S. Desgleichen will Troeltsch das «religiöse Apriori»

39 Ebd. VII, 237.
40 Die geistige Welt. a. a. O. V, 224.
41 Ebd. V, 219.
42 Der Aufbau der geschichtlichen Welt. a. a. O. VII, 249.
43 Der Sinn und Wert des Lebens. Leipzig 1908, 151. Mensch und Welt.

Leipzig 1918, 377.
44 Lebensanschauung. München u. Leipzig 1918, 38: «Die Formen oder

Funktionen, die das Leben hervorgetrieben hat, werden derart selbständig und definitiv,

daß umgekehrt das Leben ihnen dient, seine Inhalte in sie einordnet, und
daß das Gelingen dieser Einordnung als eine ebenso letzte Wert- und Sinnerfüllung
gilt, wie zuvor die Einfügung dieser Formen in die Ökonomie des Lebens. Die grossen

geistigen Kategorien bauen zwar am Leben Erst wenn jene große
Achsendrehung des Lebens um sie herum geschehen ist, werden sie eigentlich produktiv ;

ihre sachlich eigenen Formen sind jetzt Dominanten, sie nehmen den Lebensstoff
in sich auf und er muß ihnen nachgeben».

45 Ebd.



180 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

als «Spontaneität, Apriorität, Selbstgewißheit ohne Zeitlosigkeit,
Allgemeingültigkeit und Absolutheit» 46 verstehen. Dennoch richten sich

diese Verfechter des Heraklitismus in ihrem Fragen gerade auf einen

Sinn von bleibender und überzeitlicher Geltung. Nicht nur, daß sie ihre

Deutung des Lebens selbst auf einen solchen hin befragen. Sie suchen

auch in den Gestalten des Lebens nach ihm. Eucken bezieht die dem

Leben entsprungene «Form» auf eine darin sich vergegenwärtigende
«zeitüberlegene» 47 Bedeutung, die es ihm gestattet, an einen «Sinn oder

Wert des Lebens» 48 selbst zu glauben. Simmel will in der «Form» einen

«Sinn» 49 als «zeitlos Invariables»50, ein «ideelles Zentrum» 51 entdecken.

Und Troeltsch will das «religiöse Apriori» «aus dem Fluß des psychischen
Geschiebes» befreien52, um darin «Einheit, Zusammenhang und Sinn»

zu sehen 53.

Auch Henri Bergson kann sich nicht denken, daß in fließender,
zeitlicher, veränderlicher Wirklichkeit ein Beharrendes, Zeitloses,
Übergeschichtliches anwesen könne. Er kennt nur das Entweder-Oder:
bleibender Sinn oder veränderliches Leben, schließt aber die Möglichkeit
aus, daß das Leben in all seiner Unbeständigkeit und Bewegtheit an
einem zeitüberlegenen Sinn teilhaben könne 54. Angesichts dieser
Alternative entscheidet er sich für die Wirklichkeit des Lebens 55 und wirft
dem auf gültige Sinngehalte ausgerichteten «Geist» vor, die geschichtliche

Welt, den Lebensstrom durch sein «Netz» starrer Gestalten und
Formen hindurchfließen zu lassen und so zu verfehlen 5S. Dennoch sucht
auch Bergson in seiner Negation alles Zeitlosen einen zeitüberlegenen
Sinn. Darauf deutet auch die Tatsache, daß er nach einer, dem Werden
selbst enthobenen «Richtung» des gesamten Lebensflusses fragt57. Er
bleibt aber bei dieser Frage stehen, ohne diesen «Richtungs»-Sinn auf

46 Uber Maßstäbe zur Beurteilung historischer Dinge. Berlin 1916, 36.
47 Der Sinn und Wert des Lebens, 151.
48 Ebd. Vgl. Mensch und Welt, 323.
49 Lebensanschauung, 17.
50 Ebd. 16 f.
51 Ebd.
52 Zur Frage des religiösen Apriori. Ges. Schriften, Bd. II, Tübingen 1913, 761.
53 Der Historismus und seine Probleme. Ges. Schriften, Bd. III, Tübingen

1922, 183. Vgl. Über Maßstäbe zur Beurteilung historischer Dinge, 41.
54 L'Evolution créatrice. Paris 1957, 237.
55 La pensée et le mouvant. Paris 1946, 217.
56 L'évolution créatrice, 317.
57 La pensée et le mouvant, 133: «le sens, qui est moins une chose pensée

qu'un mouvement de pensée, moins un mouvement qu'une direction».



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 181

einen ihn bestimmenden und ihm übergeordneten Sinngrund zu befragen.
Doch hat Maurice Blondel die Sinnfrage Bergsons über sich hinaus oder

- richtiger - zu sich selbst geführt, indem er den Lebensstrom in
«Teilhabe»58 an einer übergreifenden «Ordnung» 59 und an einem diese ur-
hebenden transzendenten «Intellekt» 60 sehen wollte.

Während die Lebensphilosophie glaubt, jenen urphänomenalen
Sinn, den sie gleichwohl erfragt, durch seine Rückführung auf die
Zeitlichkeit des Lebens aufgehoben zu haben, will Heidegger zeigen, daß

der «Sinn» oder die «Wahrheit des Seins» gerade in der Zeitlichkeit
bestehe. Er geht davon aus, daß «Wahrheit» und «Sinn» allein im
Dasein der Ek-sistenz sich ereigne: «Wahrheit 'gibt es' nur, sofern und
solange Dasein ist... Vordem Dasein überhaupt nicht war, und nachdem
Dasein überhaupt nicht mehr sein wird, war keine Wahrheit und wird
keine sein»61. «Hält man diese grundsätzlich ontologisch-existenziale
Interpretation des Begriffes von 'Sinn' fest, dann muß alles Seiende von
nicht daseinsmäßiger Seinsart als unsinniges, des Sinnes überhaupt
wesenhaft bares begriffen werden»62. Diesen Sinn des Daseins sucht er
in seiner «Sorgestruktur» als Zeitlichkeit zu erfassen: «Das Phänomen
der Sorge befragen wir dann auf seinen ontologischen Sinn. Die Bestimmung

dieses Sinnes wird zur Freilegung der Zeitlichkeit» 63. «Zeitlichkeit
ist der Seinssinn der Sorge» 64. «Als der Sinn des Seins des Seienden, das

wir Dasein nennen, wird die Zeitlichkeit aufgewiesen» 65. Damit will
Heidegger keineswegs nur sagen, daß der Seinssinn ein solcher der
Zeitlichkeit sei, sondern diesen vielmehr selbst als zeitlich verstehen: «Der
zeitliche Sinn des Daseins: Die Analyse der Zeitlichkeit zeigte, daß

die wesentlichen Strukturen der Zeitlichkeit selbst existenzial in die
Zeitlichkeit zurückgenommen werden müssen»66. Und er hebt hervor:
«Auch das 'Unzeitliche' und 'Überzeitliche' ist hinsichtlich seines Seins

'zeitlich'» 67. Dennoch will Heidegger den «Sinn des Seins» nicht als ein

58 La pensée, II : Les responsabilités de la pensée et la possibilité de son
achèvement. Paris 1934, 391.

59 La pensée, I: La genèse de la pensée et les paliers de son ascension
spontanée. Paris 1948, 159.

60 La pensée, II, 389.
61 Sein und Zeit. Tübingen 1963, 226.
62 Ebd. 152.
63 Ebd. 303.
« Ebd. 367, 436.
65 Ebd. 17.
66 Ebd. 370.
67 Ebd. 18.



182 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

zeitlich bedingtes Ereignis, sondern als eine dem Fragenden
vorausliegende, ihn vorgängig leitende und daher ihm vorgeordnete Gegebenheit

erfragen: «Jedes Fragen ist ein Suchen. Jedes Suchen hat seine

vorgängige Direktion aus dem Gesuchten her Nach dem Sinn von Sein

soll die Frage gestellt werden Als Suchen bedarf das Fragen einer

vorgängigen Leitung vom Gesuchten her» 68. Diesen Sinn erkennt er
darin, daß die «Wahrheit des Seins» sich in den Entwürfen des ek-sistie-
renden Daseins «ereigne»69, «lichte» und zugleich «verberge»70. Es

kommt nun darauf an zu sehen, daß jener Seinssinn, der in die
Zeitdimension «zurückgenommen werden soll», nicht mit diesem Sinn identisch

sein kann, den Heidegger als gültigen und objektiven Bestimmungsgrund

allen Seins erfragt. Denn da dieser ja alles Sein, alle «Wahrheit
des Seins», seine innere Struktur wie seinen ontologischen Prozeß

ergründen soll, muß er dem als zeitlich gedeuteten Seinssinn überlegen,
ihm vorgeordnet sein, um ihn auf sich hin bestimmen zu können. Und
sofern Heidegger diesen urphänomenalen Sinn als die Urbedeutung des

Verhältnisses von Seinssinn und Zeit freizulegen sucht, meint er ihn als

einen solchen, der selbst schon nicht mehr dem Zeitgeschehen
unterworfen, sondern diesem enthoben ist. Denn damit dieser jene Zuordnung
von zeitlichem Sinn und Sein überhaupt gewähren kann, die für
Heidegger letztgültige und daher bereits zeitüberlegene Wahrheit des Seins

offenbart, kann er nicht mit seinen zeitlichen Medien zusammenfallen,
sondern muß über diese in überzeitlicher Weise verfügen. Mag also

Heidegger den «Sinn des Seins» als noch so zeitlich verstehen, den Bezug
zwischen Sinn, Sein und Zeit ersucht er um nichts weniger als ein Ur-
phänomen von überzeitlicher Bedeutung.

IV. DIE ÜBERWINDUNG DES NIHILISMUS IM FRAGEN

Alle Versuche, die das Denken unternahm, um den objektiven Sinn
entweder für unerreichbar zu halten, in die transzendentale oder existentielle

Immanenz zu verlegen oder ihn in der Zeitdimension auf- und

untergehen zu lassen, standen also in einem widersprüchlichen
Verhältnis zur Haltung des Fragens, das sich stets auf eine erkennbare,

subjektentbundene und zeitüberlegene SinnObjektivität ausrichtete.

68 Ebd. 5.
69 Brief über den Humanismus. Bern 1947, 66, 70, 77, 82.
70 Holzwege. Frankfurt 1963, 42 f., 49.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 183

Wollte das Denken nicht zur Annahme der Möglichkeit objektiver Sinn-

findung zurückkehren, so sah es nur noch den Weg, allen Sinn zu leugnen
und das diesem verpflichtete Fragen zu suspendieren. Um eine totale
Preisgabe aller Sinn-, Wert- und Wesensgehalte bemühte sich der
Nihilismus. Doch diesem stellt sich das Fragen nicht weniger entgegen
als dem Immanentismus, Autonomismus und Historismus. Denn über
alle nihilistischen Antizipationen schreitet es hinweg, um diese gerade
auf einen objektiven Sinn zu befragen und so freilich zu überwinden.

Nietzsche begründet seine nihilistische Preisgabe aller objektiven
Werte damit, daß er diese als «Resultate bestimmter Perspektiven der
Nützlichkeit zur Aufrechterhaltung und Steigerung menschlicher
Herrschaftsgebilde» 71 zu demaskieren sucht. Sie sind daher für ihn «nur
fälschlich projiziert in das Wesen der Dinge»72. Das Gleiche gilt von
allem Sinn: «Unsere Werte sind in die Dinge hineininterpretiert. Gibt
es denn einen Sinn im An-sich? Ist nicht notwendig Sinn eben

Beziehungs-Sinn und Perspektive? Aller Sinn ist Wille zur Macht (alle
Beziehungs-Sinne lassen sich in ihn auflösen) » 73. Aber eben diese

Sinnlosigkeit der Welt befragt Nietzsche auf ihren objektiven Sinn. Und
diesen erkennt er darin, daß der «Wille zur Macht» oder zum «Leben» 74

letztes Wert- und Sinnkriterium sei: «Das Kriterium der Wahrheit Hegt

in der Steigerung des Machtgefühls» 75. Daraus will er ersehen, daß den

«physiologischen» 75, «tatsächlichen» 77, «naturalistischen» 78 «Werten»
die Vorrangstellung zukomme gegenüber den «moralischen Werten», die

nur « Scheinwerte » 79 seien. Dieselbe Wirklichkeit des «Willens zur Macht »,

die allen objektiven Sinn und Wert zu bloßen Perspektiven menschlicher

Herrschaftsansprüche entwirklicht, ist es also, die Nietzsche auf ihren
unbedingt gültigen Sinn befragt, durch den er den Nihilismus zu
überwinden sucht.

Eine analoge Situation läßt sich in der nihilistischen Dichtung des

Expressionismus beobachten. Wie Nietzsche so bekennt sich auch Gott-

71 Der Wille zur Macht. Versuch einer Umwertung aller Werte. Hrsg. v.
P. Gast u. E. Förster-Nietzsche. Stuttgart 1964, 16.

72 Ebd.
73 Ebd. 410.
74 Ebd. 274.
75 Ebd. 367.
76 Ebd. 265.
77 Ebd.
78 Ebd. 323.
79 Ebd. 265.



184 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

fried Benn zur Absage an allen verbindlichen Sinn 80. Dennoch fragt er
nach einem vorgängigen Sinn, in dem das Ich mit allem Begegnenden
vereinigt ist. Denn nur weil er einen solchen ersucht, kann er überhaupt
eine Kluft beobachten, die sich zwischen dem nach Sinn fragenden Ich
und den als sinnlos erlebten Einzelfakten auftut81. Allein indem er sich

auf sinnvolle Zusammenhänge ausrichtet, sind ihm die sinnlosen Zufälle
des Daseins nicht fraglos und selbstverständlich, sondern erscheinen

ihm als bedeutungslose «Szenen» oder «Zyklen» 82. Nur weil er in menschlicher

Existenz die Zentrierung auf eine Sinneinheit erwartet, kann er
diese vermissen und in die Jeweiligkeit augenblickshafter Vollzüge und
Situationen zerrissen sehen 83. Wie Nietzsche verbleibt auch Benn nicht
bei der angenommenen Tatsache, daß hinter allem das «Nichts» 84 stehe,

sondern befragt diese auf ihre objektive Bedeutung. Die will er darin
finden, daß gerade die Sinnlosigkeit allen Seins der «Kunst» allererst
die Sendung verleihe, ihre Sinngestalten dem absoluten «Chaos»

entgegenzustellen 85. In dem «nicht mehr aufzuhaltenden Realitätszerfall»,
im Untergang allen, die menschliche Existenz vorbestimmenden Wesenssinnes

will er den Sinn erkennen, daß der Mensch eben dadurch erst
wieder die Chance erhalte, die «alten noch substantiellen Schichten»,
sein eigentliches «metaphysisches Wesen» als das «Schöpfungsfrühe»
noch einmal ins Bewußtsein zu wenden 86. Man geht gewiß nicht zu
weit in der Behauptung, daß der Expressionismus überhaupt sich im

80 Ges. Werke, hrsg. v. D. Wellershoff. Wiesbaden 1960, Bd. II, 447.
Ebd. I, 22. Ebd. VII, 1788.

81 So sagt er von dem Ich, es sei: «Entfremdet früh dem Wahn der
Wirklichkeiten, / versagend sich der schnell gegebenen Welt, / ermüdet von dem Trug
der Einzelheiten, / da keine sich dem tiefen Ich gesellt» (ebd. I, 233).

82 Ebd. I, 186: «Quartäre, Zyklen, Szenen, / doch keine macht dir bewußt, /
ist nun das Letzte die Tränen / oder ist das Letzte die Lust / oder beides ein Regenbogen,

/ der einige Farben bricht, / gespiegelt oder gelogen — / du weißt, du weißt
es nicht».

83 Ebd. I, 208: «Ein Wort - ein Glanz, ein Flug, ein Feuer, / ein Flammenwurf,

ein Sternenstrich - / und wieder Dunkel, ungeheuer, / im leeren Raum um
Welt und Ich».

84 Ebd. IV, 1001: «Dies Nichts, das wir hinter allen Gestalten sehen, allen
Wendungen der Geschichte, den Begriffen, hinter Stein und Bein. Das wäre die
Lage des Ich».

85 Ebd. IV, 1002: «Gerade weil die Lage so über alles gespannt ist, sehen
wir das Produktive gegen dies naturalistische Chaos im Mühen um einen Grund,
ein Sein, ein ordnendes Gesicht, stehen wir plötzlich vor einer Art Gesetz, dem
Gesetz von einer formfordernden Gewalt des Nichts, und dies scheint das Gesetz
des Produktiven zu sein. Die formfordernde Gewalt des Nichts».

86 Ebd. IV, 1002.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 185

Spannungsfeld zwischen der nihilistischen Absage an alle führenden

Sinngehalte und einem auf solche gerade hingebannten Fragen bewegt.
Dazu seien nur einzelne Hinweise angeführt: Ernst Stadler erlebt die

«Zeit» als ein Etwas, das «wie dunkles Wasser» «durch der Seele Mulden
schießt» 87, indem er nach überzeitlichen Inhalten fragt, auch wenn er
diese nicht mehr finden zu können meint. Die «Welt» erscheint ihm
«aufgerissen»88, weil er nach kosmischer Sinneinheit verlangt, obgleich
er nicht mehr daran glauben kann. Hermann Kasak sieht sich auf einen
ziellosen Weg «geschleudert» 89, als einen «umsont» 90 «Wartenden» 91,

sofern er um einen zielgebenden Sinn weiß, während er diesen vermißt.
Weil Georg Heym eine ganzheitliche Sinngestalt seines Daseins erfragt,
obgleich er diese nicht mehr erkennen zu können meint, sieht er diese

«zerballt in der dürftigen Faust eines Kindes»92. Franz Werfel nennt
sein «Wesen» ein «windiges Gerüst, darein das räuberische Leben fährt»93,
indem er einen Halt und Festigkeit vermittelnden, substantiellen Sinn

ersucht, so wenig er ihn antreffen zu können glaubt. Auch von Max-
Hermann Neiße kann man sagen, daß er einen letztgültigen Sinn erfragt,
obgleich er diese Frage für gegenstandslos hält. So ist es zu verstehen,
daß er noch auf ein «einzig Rettendes», «ein Wort, das abgrundtief aus

aller Lebensangst befreit», wartet, während er sich als «ganz Verlassenen»

sieht94. Weil Johannes E. Becher unaufteilbarer Sinnganzheit zugewandt
ist, so wenig er diese noch entdecken zu können meint, gelangt er zu
dem Bewußtsein, zu «Fetzen und Scherben» verworfen zu sein 95.

Für Sartre ist alles Sein dadurch bezeichnet, daß es jede, an es

gerichtete Frage nach objektivem Sinn grundsätzlich verneint. Sofern

es also selbst die Bedingung aller Verneinung, «Abwesenheit, Andersheit,
Abstoßung und Trennung» 96 darstellt, ist es vom «Nichts» heimgesucht:
«La condition nécessaire pour qu'il soit possible de dire non, c'est que
le non-être soit une présence perpétuelle, en nous et en dehors de nous,

87 In : M. F. E. van Brüggen, Im Schatten des Nihilismus. Amsterdam 1946,
162.

88 Ebd. 157.
89 Ebd. 145.
90 Ebd. 68.
91 Ebd. 67.
92 Ebd. 76.
98 Ebd. 173.
94 Ebd. 151.
95 Ebd. 72.
96 L'être et le néant. Paris 1949, 57 : «l'absence, l'altération, l'altérité, la

répulsion, le regret, la distraction».



186 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

c'est que le néant hante l'être» 97. Kann das Sein keinen Sinn präsentieren,

so ist es letztlich selbst das «Nichts»: «Le néant ne peut se néan-
tiser que sur fond d'être; si du néant peut être donné, ce n'est ni avant
ni après l'être, ni, d'une manière générale, en dehors de l'être, mais
c'est au sein même de l'être, en son cœur, comme un ver» 98. Es gibt
daher keinen, dem Leben übergeordneten Sinn: «La vie n'a pas de sens,
à priori» Der Mensch ist ursprünglich nur sein eigener Entwurf, dem
«keine menschliche Natur» 100 und «überhaupt nichts» 101 vorgegeben ist,
so daß stets die «Existenz» der «Essenz» vorangeht102. Dennoch befragt
Sartre diese, vom «Nichts» bestimmte Situation der Existenz auf ihren

objektiven Sinn, den er nicht wiederum dem «Nichts» ausliefert. Diesen

findet er darin, daß der Mensch, gerade weil ihm kein Sinn vorgeordnet
sei, absolute Freiheit besitze: «Si, en effet, l'existence précède l'essence,

on ne pourra jamais expliquer par référence à une nature humaine
donnée et figée; autrement dit, il n'y a pas de déterminisme, l'homme
est libre, l'homme est liberté» 103. Und die Verwirklichung dieser Freiheit

betrachtet er als ein Wertkriterium für menschliche Existenz. Deshalb

lehnt er einen Menschen ab, der der freiheitlichen Selbstwahl
ausweicht oder sich der Zufälligkeit des Daseins überläßt104. Darüber hinaus
ersucht Sartre im «Nichts» allen Sinnes den Sinn der Verantwortung als

einen objektiven und unbedingt verbindlichen: «Mais si vraiment l'existence

précède l'essence, l'homme est responsable de ce qu'il est... Et,
quand nous disons que l'homme est responsable de lui-même, nous ne
voulons pas dire que l'homme est responsable de sa stricte individualité,
mais qu'il est responsable de tous les hommes»105. «Il est responsable
du monde et de lui-même en tant que manière d'être» 106. Gerade weil
es keinen, menschliche Existenz tragenden Wesenssinn gebe, sei der

Mensch voll verantwortlich für das Bild, das er vom Menschen ent-

97 Ebd. 46.
98 Ebd. 57.
99 L'existentialisme est un humanisme. Paris 1946, 89.
100 Ebd. 22: «il n'y a pas de nature humaine».
101 Ebd.: «c'est qu'il n'est d'abord rien».
102 Ebd. 21.
103 Ebd. 36.
104 Ebd. 84: «Les uns qui se cacheront... leur liberté totale, je les appelerai

lâches; les autres qui essaieront de montrer que leur existence était nécessaire,
alors qu'elle est la contingence même de l'apparition de l'homme sur la terre, je
les appellerai des salauds».

105 Ebd. 24.
106 L'être et le néant, 639.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 187

werfe. Denn dieses sei für seine ganze Epoche gültig und darin entwerfe

er nicht nur den Menschen, sondern die Menschheit 107. Diese Funktion
kann der existentielle Entwurf aber nur dann vollgültig verwirklichen,
wenn er tatsächlich dazu bestimmt ist, in seiner Wahl den Menschen

und die Menschheit zu begründen. Diese Bestimmung setzt aber
wiederum einen vorgängigen Sinn voraus, den Sartre als unabhängigen,
objektiven und das «Nichts» überwindenden erfragt.

Auch Camus geht davon aus, daß sich die Welt jeder Sinndeutung
verweigere: «Le monde nous échappe Ces décors masqués par l'habitude

redeviennent ce qu'ils sont. Ils s'éloignent de nous» 108. Der Mensch

sieht sich einem Universum gegenüber, in dem der Zusammenbruch und
das «Nichts» liegen: «L'homme absurde entrevoit ainsi un univers
passé lequel c'est l'effondrement et le néant»109. Aber im Unterschied

zu Sartre interessiert ihn weniger jene dem Sein unterstellte Verneinung
allen Sinnes, sondern vielmehr die Gegenüberstellung des nach Sinn

fragenden Menschen und der schweigenden Welt. Diese Konfrontation
erweckt das Gefühl des Absurden: «L'absurde naît de cette confrontation

entre l'appel et le silence déraisonnable du monde» no. Dieser
Gegenüberstellung entspricht die des Suchens nach vernunfthafter Klarheit
und des letztlich Irrationalen, Unerklärbaren, welche ebenfalls das

Gefühl des Absurden begründet: «Mais ce qui est absurde, c'est la
confrontation de cet irrationnel et de ce désir éperdu de clarté dont l'appel
résonne au plus profond de l'homme» m. Diese Absurdität, die die
Grundsituation der Existenz bezeichnen soll, befragt aber nun Camus
auf ihren Sinn, den er nicht wiederum für absurd hält, sondern als

unbedingt gültig ansieht. Diesen will er ausfindig machen und seine Lehren
annehmen: «Ainsi de l'absurde: il s'agit de respirer avec lui; de reconnaître

ses leçons et de retrouver leur chair» 112. Er erkennt ihn im Sinn
und Wert der Freiheit. Denn gerade weil Welt und Leben, wie er betont,
keinen objektiven Sinn darstellen können, sind dem Menschen auch
nicht durch einen solchen Schranken gesetzt: «dans la mesure où

j'espère, où je m'inquiète d'une vérité dans la mesure enfin où
j'ordonne ma vie et où je prouve par là que j'admets qu'elle ait un sens,

107 L'existentialisme est un humanisme, 26-29.
108 Le mythe de Sisyphe. Paris 1942, 29.
109 Ebd. 83.
110 Ebd. 45.
111 Ebd. 37.
112 Ebd. 129.



188 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

je me crée barrières entre quoi je resserre ma vie» 113. Deshalb gewinnt
er in der Annahme des Absurden absolute Handlungsfreiheit114, einen

Zuwachs an Verfügungsiecht115 und Leben 116, letzte Autonomie 117 und
eine neue Unabhängigkeit118. Nun erst kann er sich und sein Leben

ausschöpfen 119 und aus der neu erlangten Interesselosigkeit und
Gleichgültigkeit 120 versuchen, durch die Quantität und Intensität der

Erfahrungen Rekorde zu schlagen 121. Es wird deutlich, daß Camus, während

er die Absurdität sich anzueignen meint, in Wahrheit nach dem Sinn
des Absurden fragt, der die Absurdität als solche aufhebt und
überwindet. Indem er ausdrücklich fordert, der Absurdität nicht durch ein

Hoffen auf Sinn 122, einen Sprung in die Transzendenz 123 oder durch
Selbstmord 124 auszuweichen, entzieht er sich ihr doch selbst, sofern er
sie auf ihren Inhalt, ihre Aussage und existentielle Bedeutung befragt,
die er als einen objektiven und letztgültigen Sinn herauszuarbeiten sich

bemüht.

V. DER EINSPRUCH DES FRAGENS

GEGEN SEINE AUSWEISUNG AUS DEM PROBLEMBEWUSSTSEIN

Ob das Denken also versuchte, den objektiven Sinn für unerkennbar

zu halten, ihn zu versubjektivieren, zu verzeitlichen oder schließlich

völlig preiszugeben, nie konnte es menschliche Existenz mit sich in
Übereinstimmung bringen, da diese in der ihr unaufgebbaren Haltung
des Fragens stets gültigen und verbindlichen Inhalten zugewandt blieb.
Deshalb unternahm das Denken einen letzten Versuch, um an der Leugnung

objektiver Sinnfindung festzuhalten, indem es das Fragen selbst

aus dem Problembewußtsein ausweisen wollte. Doch wiederum sollte

113 Ebd. 82.
114 Ebd. 80: «Or si l'absurde annihile toutes mes chances de liberté éternelle,

il me rend et exalte au contraire ma liberté d'action».
115 Ebd.: «Cette privation d'espoir et d'avenir signifie un accroissement dans

la disponibilité de l'homme».
116 Ebd. 86: «L'absurde et le surcroît de vie qu'il comporte»
117 Ebd. 158: «Un monde demeure dont l'homme est le seul maître».
118 Ebd. 83 : « indépendance nouvelle ».

119 Ebd. 78: «L'homme absurde ne peut que tout épuiser, et s'épuiser».
120 Ebd. 75: «l'indifference».
121 Ebd. 84-88.
122 Ebd. 21.
123 Ebd. 72.
124 Ebd. 89.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 189

dieser Versuch am Widerstand des Fragens scheitern. Denn da dieses

erst alles Reflektieren wach und in Bewegung hält, indem es ihm seine

immer aufs neue ansetzende, weiter und tiefer drängende Dynamik
verleiht, ist es ihm unveräußerlich. So reagiert das Fragen auf das

Unterfangen, es in seiner Ausrichtung auf objektiven Sinn außer Funktion
zu setzen, indem es nach dem gültigen Sinn seiner Suspendierung forscht,
um auf diese Weise gerade zu verstärkter Intensität und gesteigerter
Wirksamkeit zu gelangen.

Im Gegensatz zu Kant will Husserl einen rein methodischen
Immanentismus begründen, das heißt, er will nicht leugnen, daß das Denken
einen objektiven Sinn erreiche, will dies aber auch nicht behaupten,
sondern vielmehr die Frage nach dem objektiven Sinn ausklammern 125.

Seine methodische Forderung selbst stellt aber schon diese Frage und
antwortet bereits darauf, indem sie die «Epoché» gegenüber jedem
bewußtseinsunabhängigen Sinn doch zweifellos als einen solchen ansieht.
Mehr noch muß Husserl, um im Einzelfall diese Frage auszuschalten,
doch genau wissen, wonach er nicht fragen will. Das kann er aber nur
wissen, indem er zuvor, wenn auch noch so verhalten, jeweils auf diese

Frage schon eingegangen ist. Um die Bewußtseinsphänomene von jeder
Ausrichtung auf bewußtseinstranszendente Sinnobjektivität loszulösen,
muß er diese bereits als solche intendieren. So muß er nach «wahrhaft
Seiendem»126, «Realem»127, «Transzendenz»128, «Welt»129, «weltlicher
Objektivität» 13°, «weltlicher Transzendenz»131, «objektiver Wahrheit»132,
«dem letzten Seinssinn der Welt» 133 fragen, gerade um die Sinnfrage
nicht darauf zu richten. Es konnte nicht ausbleiben, daß die letzte
Undurchführbarkeit seiner «Epoché» ihn schließlich dazu führte, die

Frage nach dem objektiven Sinn doch zu stellen und zu beantworten.
Diesen will er in der transzendentalen Subjektivität begründet sehen:

125 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie. Husserliana, Bd. III. Den Haag 1950, 67: «Die zum Wesen der natürlichen
Einstellung gehörende Generalthesis setzen wir außer Aktion, alles und jedes, was
sie in ontischer Hinsicht umspannt, setzen wir mit einem Schlage in Klammern».

126 Pariser Vorträge. Husserliana, Bd. I. Den Haag 1950, 23.
127 Ebd.
128 Ebd. 32.
129 Ebd. 124.
130 Ebd. 182.
131 Ideen zu einer reinen Phänomenologie, 119.
132 Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Philosophie. Husserliana, Bd. VI. Den Haag 1954, 33.
133 Ideen zu einer reinen Phänomenologie, 68.



190 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

«Jeder erdenkliche Sinn fällt in den Bereich der transzendentalen

Subjektivität. Ein Außerhalb derselben ist ein Widersinn Sie ist das

Universum möglichen Sinnes, ein Außerhalb ist dann eben Unsinn» 134.

«Die objektive Welt, die für mich ist, die für mich je war und sein wird,
je sein kann mit allen ihren Objekten, schöpft ihren ganzen Sinn und
ihre Seinsgeltung, die sie jeweils für mich hat, aus mir selbst, aus mir
als dem transzendentalen Ich, dem erst mit der transzendental-phäno-
menologischen inohervortretenden» 135. Obgleich Husserl die Frage
nach bewußtseinsunabhängiger SinnObjektivität ausschalten wollte,
stellt er sie doch zweifellos in diesen Aussagen, indem er von ihr sagt,
daß es sie nicht gebe. Er wollte die Frage nach dem Verhältnis der
wirklichen zur gedachten Welt ausklammern, erfragt dieses aber
dennoch, indem er ausschließt, die wirkliche Welt könne Sinngrund der

gedachten sein. Während also das Denken sich «jeder prädikativen
Stellungnahme zu Sein und Sosein» enthalten soll136, werden im Fragen die
auszuklammernden Bereiche nicht nur intendiert, sondern sogar prä-
diziert.

Mit Husserl ist Franz Kafka in dem Bestreben vereint, die Frage
nach dem der Subjektsphäre enthobenen Sinn außer Aktion zu setzen
und aus dem Bewußtsein zu verbannen, wenn auch dieses für Kafka
kein transzendental-phänomenologisches, sondern ein jeweilig existentielles

ist. Seine Denkmethode ist als eine indirekte zu bezeichnen,
sofern es ihm weniger um das geht, was er ausdrücklich benennt und
darstellt, als vielmehr um das Ungefragte, ja Untragbare. Indem er alle

Begebenheiten so schildert, daß sie zur Sinnfrage hindrängen, während
er sich dieser doch grundsätzlich verweigert, will er ihre Kraft brechen.
Wohl suchen seine Gestalten ihrer unbegreiflichen Situation zu
entkommen und zeigen nahezu unfaßliche Geduld im Verfolgen ihrer,
grundsätzlich unerreichbaren Ziele. Aber sie unterlassen es prinzipiell, nach
dem Sinn ihrer Situation wie ihrer Anstrengungen zu fragen. Denn sie

sollen ihre Lage gerade dann als etwas Unfragliches hinnehmen, wenn
sie sich längst als sinnlos oder widersinnig erwiesen hat. Kafka
unterscheidet sich aber in seinem Denkansatz sehr wesentlich von dem

Husserls, sofern er die Sinnfrage nur dadurch aus dem Problembewußtsein

ausweisen zu können meint, daß er das Bewußtsein selbst durch
eine ans Traumhafte grenzende Unbewußtheit ausschaltet. Diese Hal-

134 Pariser Vorträge, 32.
135 Cartesianische Meditationen. Husserliana, Bd. I. Den Haag 1950, 65.
136 Ideen zu einer reinen Phänomenologie, 68.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 191

tung findet z.B. in der folgenden Beschreibung Ausdruck: «K. schlief,
es war zwar kein eigentlicher Schlaf, aber das lästige Bewußtsein war
geschwunden, er fühlte sich frei... Niemand sollte ihm das mehr rauben.
Und es war ihm, als sei ihm ein großer Sieg gelungen» 137. Dieser Sieg

über das Fragen nach gültigem Sinn kostete ihn kein Ringen mit diesem,

denn er war durch bloßes Sich-ihm-Verweigern errungen: «Der Kampf
dauerte nicht lange; Schritt für Schritt, und es waren große Schritte,
rückte K. vor. War es überhaupt ein Kampf? Es gab kein ernstes
Hindernis»138. In seiner hintergründigen Gedanklichkeit bemerkt Kafka:
«Die Leibeskräfte reichen nur bis zu einer gewissen Grenze; wer kann
dafür, daß diese Grenze auch sonst bedeutungsvoll ist» 139. So zeichnet

er einen Menschen, «der sich über alles mit dieser stumpfen
Gleichgültigkeit und Verschlafenheit hinwegsetzt»140. Angesichts der mehr
und mehr beunruhigenden Aussichtslosigkeit seiner Lage und der
dadurch immer drängenderen Sinnfrage «würde er in tiefen Schlaf sinken

und auf diese Weise allem entgehen»141. Diese Unbewußtheit befragt
aber Kafka auf ihre Bedeutung, die er nicht wiederum dem Bewußtlosen
ausliefert, sondern gerade zu höchster Bewußtheit steigert. Denn wie
Camus so will auch er in der Absurdität den Sinn der Freiheit als einen

unbedingt gültigen entdecken. Und wie Existenz für Camus in der
Haltung der «Gleichgültigkeit» sich die Absurdität als den Wert ihrer Freiheit

aneignet, so ergreift Existenz für Kafka in der Unbewußtheit das

Sinnlose als ihre verzweifelte, aber unverletzliche Freiheit. Deshalb gibt
es für ihn «nichts Sinnloseres, nichts Verzweifelteres als diese Freiheit,
dieses Warten, diese Unverletzlichkeit» 142. Indem eine seiner
Hauptgestalten die Absurdität ihres Daseins annimmt, erkämpft sie sich den

Wert ihrer Freiheit als einen unbedingten. So «schien es K., als habe

man nun alle Verbindung mit ihm abgebrochen und als sei er nun freilich

freier als jemals und habe sich diese Freiheit erkämpft, wie kaum
ein anderer es könnte, und niemand dürfe ihn anrühren oder vertreiben,
ja kaum ansprechen» 143.

Die Denksituation Samuel Becketts läßt sich mit der Kafkas
vergleichen. Auch er konfrontiert seine Gestalten mit einem nicht zu be-

137 Ges. Werke, hrsg. v. M. Brod. Frankfurt 1951, Bd. II, 347.
138 Ebd. 348.
139 Ebd. 356.
140 Ebd. 374.
141 Ebd. 351.
142 Ebd. 145.
143 Ebd.



192 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

fragenden Sinnlosen. Ob dieses sich als vergebliches Warten auf einen

nie eintreffenden « Godot » 144, als unerfüllbares Streben nach Geborgenheit

145, als die Nichtigkeit allen Handelns 146, des Sterbens 147 oder des

Ich selbst 148 darstellt, immer ist es als ein fragloses Urphänomen
menschlichen Daseins verstanden. Seine Figuren üben sich wie die Kafkas

darin, die Sinnfrage auszuschalten. Sie sollen so tun, als gäbe es den

Widersinn, unter dem sie leiden, nicht und die immer vordringlicher
werdende Sinnfrage in fraglosem «Weitermachen »übergehen 149. Auch sie

ersuchen die Bewußtlosigkeit, den Traum 15°, das Vergessen 1S1. Sie wollen

reden, um nicht zu denken 152, oder schweigen, weil man «im Schweigen
nicht weiß»153. Sie «lassen sich fallen»154, geben sich auf, um dem Fragen
und Hoffen 155 zu entkommen. Wie bezeichnete Gestalt Kafkas in solcher

Bewußtlosigkeit ihren «Sieg»über die Sinnfrage feiert, so erlebt Becketts Mo-

ran seine Interesselosigkeit gegenüber verbindlichem Sinn als «Stärke»156.

Wie Camus in seinen Typen des Fremden 157, des Don Juan, des

Komödianten, des Abenteurers 158 und Kafka in seinen namenlosen Existenzen
jene «Gleichgültigkeit»159 zu verwirklichen suchen, die es ermöglichen
soll, ohne die Frage nach gültigem Sinn zu leben und so mit dem Sinnlosen

auszukommen, so will Beckett in dieser Haltung, die er nicht nur

144 En attendant Godot. Paris 1952.
145 Molloy. Paris 1951.
146 Dargestellt an der Gestalt des Moran, ebd.
147 Malone meurt. Paris 1951.
148 L'Innommable. Paris 1953.
149 L'Innommable, 261 : «il faut continuer, je ne peux pas continuer, il faut

continuer, je vais donc continuer».
150 En attendant Godot, 155: «Pourquoi tu ne me laisses jamais dormir?...

Je révais que j'étais heureux».
151 Ebd. 102: «Ou j'oublie tout de suite ou je n'oublie jamais. Molloy, 68:

«Car je ne sais plus très bien ce que je fais, ni pourquoi».
152 En attendant Godot, 105: «essayons de converser sans nous exalter...

C'est pour ne pas penser».
153 L'Innommable, 262: «dans le silence on ne sait pas». Molloy, 96: «Car ne

rien savoir, ce n'est rien, ne rien vouloir savoir non plus, mais ne rien pouvoir
savoir, savoir ne rien pouvoir savoir, voilà par où passe la paix, dans l'âme du
chercheur incurieux».

154 Molloy, 140: «Je me laissai dégringoler jusqu'au fond du fossé».
155 Ebd. 250: «Et je m'amusais même de loin à laisser croître en moi, pour

mieux les écraser, d'enfantins espoirs».
156 Ebd. : «incapable d'agir, ou peut-être assez fort enfin pour ne plus agir».
157 L'Etranger. Paris 1942.
158 Le mythe de Sisyphe, 91-126.
159 Kafka, II, 374. Le mythe de Sisyphe, 75: «L'homme y retrouvera enfin

le vin de l'absurde et le pain de l'indifférence dont il nourrit sa grandeur».



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 193

allem Begegnenden 160, sondern auch sich selbst gegenüber161 einnimmt,
Befreiung von der Sinnfrage erreichen.

So sehr sich aber Kafka und Beckett auch bemühen, das Fragen
nach objektivem Sinn aufzuheben, stellen sie doch die abgewiesene Frage
danach. Indem ihr ganzer Einsatz dem Ignorieren, Übergehen dieser

Frage gilt, sind sie dieser gerade zugekehrt. Ihr Sich-ihr-Verweigern gibt
sich in Wahrheit dieser mit einer Intensität hin, die ihre negierende

Dynamik eben aus der hintergründig vollzogenen Frage zieht. Ihr
Negieren der Sinnfrage könnte gar nicht diese verhaltene Unerbittlichkeit

besitzen, würde es sich nicht am Gegenüber der zweifellos gestellten
Sinnfrage immerzu entzünden und steigern. Tatsächlich erhält aber die

Entwurzelung der Sinnfrage für sie eine solche Wichtigkeit und Bedeutung,

daß sie am Ende selbst als der letztgültige Sinn existentiellen
Daseins auftritt.

Im Gegensatz zu Kafka und Beckett will G. Marcel nicht den objektiven

Sinn leugnen, sondern einen neuen Weg zu ihm hin zeigen. Dennoch

kann seine Konzeption insofern mit den Positionen Husserls, Kafkas
und Becketts verglichen werden, als er meint, daß dieser Weg sich nur
dem eröffne, der die Sinnfrage aus dem Problembewußtsein ausschließe.

Würde die Welt allen Sinn, den Existenz in ihr suchen könnte,
grundsätzlich verneinen, so könnte diese ihr nicht zugehören, also gar nicht
über sie urteilen und sie somit auch nicht für sinnlos halten 162. Würde
aber Existenz der Welt angehören, die sie für sinnlos hält, so wäre sie

selbst sinnlos und mithin auch ihre Annahme, daß die Welt sinnlos sei163.

Weil also die Negation des Sinnes gar nicht möglich ist, glaubt Marcel,
daß die Sinnfrage kein echtes «Problem» darstelle, sondern vielmehr auf
ein «Metaproblem» zurückverweise, das als «Mysterium» anzusprechen
sei164. Indem Existenz diesem sich zuwende, gehe sie den Sinn nicht wie
ein Objekt an, über das Aussagen zu machen wären 165, sondern «engagiere

» 166 sich für ihn in ureigenstem Seinsvollzug, darin die Unter-

160 Molloy, 113: «Mais au fond je me moquais éperdument de me sentir en
déséquilibre, tiraillé à droite, à gauche, en avant, en arrière». Malone meurt, 8:
«Je serai neutre et inerte».

161 Molloy, 231 : «il me devenait indifférent de me posséder».
162 Les hommes contre l'humain. Paris 1951, 89.
163 Ebd.
164 Etre et avoir. Paris 1935, 145, 149, 162.
165 Ebd. 247.
166 Le mystère de l'être. Paris 1951, 119-140.

1S



194 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

Scheidung des «in mir» und «vor mir» aufgehoben sei167. So eindrucksvoll

diese Überlegungen sind, gilt es doch, folgendes zu bedenken. Während

Marcel es also vorzieht, die Frage nach dem Sinn nicht zu stellen,
sondern vielmehr für diesen existentiellen Einsatz zu leisten, fragt er
doch gerade nach der «Ordnung des Mysteriums»168 oder der «Ordnung
des Seins» 169 als einem gültigen und verbindlichen Sinn. Und diese

Frage weist er nicht wiederum auf das Mysterium zurück, sondern
behandelt sie als ein Problem, dessen Lösung er eben in der objektiven
Bedeutung des Metaproblems erfragt. Diese erschließt sich ihm nicht
allein im existentiellen Vollzug des Mysteriums, sondern zeigt sich seinem

Problemdenken als ein vorgängiger und von jeweiligem Engagement
unabhängiger Sinn.

VI. DER SINNANSPRUCH DES FRAGENS ALS SINNAUSSPRUCH 170

Im Zuge der dargestellten Entwicklung hat das Denken alle Wege
beschritten, die sich boten, um den vorgängigen und objektiven Sinn

aufzugeben. Ausgehend von der immanentistischen Leugnung seiner

Erkennbarkeit über seine idealistische oder existenz-philosophische Sub-

jektivierung, über seine Verzeitlichung und nihilistische Preisgabe bis

zur Ausschaltung der Sinnfrage selbst suchte das Denken alle Argumente
ins Feld zu führen, von denen es sich die Befreiung von allen, ihm vor-
oder übergeordneten Verbindlichkeiten versprach. Denn in solchen sah

es eine Bedrohung oder gar Aufhebung seines Anspruchs auf absolute
Autonomie und Freiheit, auf Schöpfertum, Ursprünglichkeit und
Spontaneität. Dabei stand es in ständigem Gegensatz zur existentiellen
Haltung des Fragens, das den unverfügbaren und objektiven Sinn nicht nur
ersuchte und jederzeit als existent präsupponierte, sondern auch forderte.
Es ist nun nicht möglich, im Sinne Camus' diesen Gegensatz als die letzte
Gegebenheit menschlichen Daseins anzusehen und dieses daher als
absurd zu verstehen. Denn alsdann müßte man den Widersinn als den

letzten Sinn menschlicher Existenz zu begreifen suchen und so einer

Selbsttäuschung verfallen. Hätte man doch in Wahrheit nicht den

167 Etre et avoir, 169 fi.
168 Ebd. 185, 251.
169 Ebd. 216: «l'ordre de l'être».
170 Vgl. D. von Hildebrand, Der Sinn philosophischen Fragens und

Erkennens. Bonn 1950, 68 ff., 91 ff. G. Pöltner, Zu einer Phänomenologie des

Fragens. (Symposion, Bd. 37.) Freiburg, München 1971, 76-92.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 195

Widersinn, sondern einen, freilich absurden «Sinn» des Widersinnes für
das Letzte gehalten und nicht, was unter dieser Voraussetzung allein

folgerichtig wäre, den Widersinn des Widersinnes. Auch läßt sich dieser

Gegensatz nicht auf Dialektik reduzieren, sofern These und Antithese
sich tatsächlich nicht auseinander verstehen. Zudem könnte man den

Sinn dieser gesamten Dialektik nicht wiederum dialektisch fassen, da

man ja die Antithese der Nicht-Dialektik konsequent ausschließen müßte.
Es wird daher deutlich, daß bezeichneter Gegensatz zwischen Fragen
und Denken nicht als Urprinzip menschlicher Existenz angesehen werden

kann, sondern nur ein Sinn, in dem dieser überwunden ist.
Nun ist die Ausrichtung auf verbindlichen Sinn der ontischen

Struktur des Fragens wesentlich ln, ihm unabdingbar, während das

Denken nicht auf die Leugnung aller objektiven Sinnfindung festgelegt
ist. Das Fragen müßte also im Unterschied zum Denken sich selbst
seinshaft aufgeben, wollte es seinen Sinnanspruch dem autonomistischen
Denken zum Opfer bringen. Es erscheint aber als unsinnig und undurchführbar,

Existenz dazu auffordern zu wollen, sich von ihrem eigenen
Sein loszulösen. Also bleibt kein anderer Weg als der, daß das Denken
sich der Sinnintention des existentiellen Fragens fügt. Sofern aber dazu

alle, von ihm unternommenen Versuche, die Möglichkeit objektiver
Sinnfindung zu leugnen, im Gegensatz stehen, muß das Denken diese

aufgeben, das heißt, diese Möglichkeit bejahen und annehmen.

Auf diese Weise verlangt jedoch das Fragen dem Denken nicht
blinde Unterwerfung und bloß zwangshaften Verzicht auf seine

Ansprüche ab. Denn es fordert nicht nur den objektiven Sinn, sondern
bekundet ihn auch, wie es zu sehen gilt. Um den Sinnausspruch des

Fragens zu vernehmen, darf Reflexion nicht bei dem bloßen Vollzug
oder Akt des Fragens stehenbleiben, sondern muß sich auf den darin
selbst gegenwärtigen Sinn richten. Dieser offenbart sich in der allem

Fragen eigenen Bestimmung, Inhalte von objektiver Bedeutung und
unverletzlichem Geltungsrang anzuzielen, als existent und erkennbar
vorauszusetzen und schließlich auszudrücken. Mag der Frageakt noch

171 Vgl. H. Rombach, Über Ursprung und Wesen der Frage. (Symposion I.)
Freiburg 1952, 135-236. K. Rahner, Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen
Erkenntnis bei Thomas von Aquin, München 1957, 71-78. E. Coreth, Metaphysik.
Eine methodisch-systematische Grundlegung. Innsbruck, Wien, München 1964,
81 ff. I. Stipicic, Die Grenzsituation des Menschen und seine Eksistenz. Ein
Versuch ihrer Erschließung auf Grund des Erkenntnisphänomens. Zur Wesen sbestim
mung des Menschen nach Thomas von Aquin. (Studia Friburgensia, Neue Folge 44.)
Freiburg i. d. Schw. 1967, 8-10.



196 Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

Im Fragen geschieht also in der Tat jenes Sich-Ereignen des

Seinssinnes, von dem Heidegger spricht. Doch ist der in diesem Sinngeschehen
sich entbergende Sinn nicht, wie Heidegger meint, der Zeitlichkeit des

ek-sistierenden Daseins überantwortet. Denn wegen seines überzeitlichen,
werdelosen und urphänomenalen Charakters ist er über die Dimension

von Zeit und Geschichtlichkeit hinausgehoben, wenngleich darin
gegenwärtig. Und um dieser ganz unberührt von ihrer jeweiligen Bedingtheit
und Zuständlichkeit immer als selbiger einwohnen zu können, kann er
nicht selbst dem Werdensprozeß und der Geschichtlichkeit angehören.
Seine Lichtung schlägt auch nicht, indem sie aufbricht, zugleich selbst

und als solche in Verbergung um, wenngleich er nicht in seinem

metaphänomenalen Urgrund in Erscheinung tritt. Er entzieht sich lediglich
einem Denken, das aus immanentistischer oder autonomistischer
Vorentschiedenheit ihn nicht sehen will oder kann.

Aus eben dieser Grundhaltung befand sich neuzeitliches Denken
in einer FrageVergessenheit, die es ihm verwehrte, den Sinnanspruch des

Fragens als Ausspruch metaphänomenaler Sinnvorgegebenheit zu
erkennen. Nicht zuletzt forderte auch der Wille zur Systembildung den

Preis einer Depotenzierung, Entmachtung des Fragens wie einer

Entwirklichung der in ihm kundwerdenden Sinnvorgegebenheit. Eine
Phänomenologie, die dagegen um Bergung des vollen Fragegehalts besorgt
ist und seinen Sinnausspruch wieder zu vernehmen sucht, gewinnt nicht
nur einen neuen Standort gegenüber den Strömungen des Immanentismus,

Subjektivismus und Historismus, sondern überwindet auch die

für alle philosophische Weltorientierung tödliche Gefahr des Nihilismus.
Denn zum einen läßt das Fragephänomen deutlich werden, daß es den

reinen und konsequenten Nihilismus gar nicht geben kann, sofern das

Fragen selbst das ihm vorgehaltene «Nichts» auf einen objektiven und
unbedingt gültigen Sinn beziehen und so überwinden muß. Dabei fällt
auf, daß das «Nichts» gar nicht als ein Nichts auftreten kann, sondern

nur als Leugnung eines nicht vollends Preisgegebenen, weil immer noch

Erfragten: des objektiven Sinnes. Zum anderen - und dies ist das

Ausschlaggebende - überwindet das Fragen den Nihilismus, indem es für
die Realexistenz einer zeitüberlegenen, urphänomenalen, unbegrenz-
baren und objektiven Sinnvorgegebenheit Zeugnis ablegt.



Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn 197

so sehr zeitlich und psychisch bedingt sein, so kann doch dieser Sinn

nicht gleichfalls der Zeitdimension angehören, um in ihr stets auf
überzeitliche und überzuständliche Weise sich vergegenwärtigen zu können172.

Während alle Akte des Fragens dem Wechsel und Wandel, dem Werden
und Vergehen unterliegen, ist dieser Sinn werdelos. Und während die

Akte aus psychischen Ursprüngen her- und abgeleitet werden können,
ist jener Sinn nicht bedingt und ableitbar, sondern urphänomenal.

Eben dieser Sinn zeigt sich als eine der Existenz vor- und
übergeordnete Objektivität, sofern Existenz über ihn keine Verfügungsmacht
besitzt, sondern ihm auch dann noch zugewiesen und verpflichtet bleibt,
wenn sie ihn in letzter Konsequenz abzuweisen, ihm den Dienst am
Ausdruck aufzukündigen sucht, ja gerade dann. Vielmehr verfügt dieser

Sinn über sein Medium und drückt sich unabhängig von seiner jeweiligen
Bedingtheit und Verfaßtheit in ihm aus. Er ist den ihn verkündenden
Akten nicht nach-, sondern vorgeordnet, erweckt, aktiviert und erhält
sie. So wenig er sein, zeitliches Medium des Fragens je verläßt, so wenig
kann dieses ohne ihn es selbst sein. Denn aus ihm und seinem Hingespanntsein

zu ihm empfängt es seine seinshafte Bestimmtheit, seine nie ermattende

Bewegung und Dynamik. In ihm ist es. Höbe es ihn als seinen

Inhalt auf, so müßte es sich selbst aufheben. Deshalb muß es für ihn
dieselbe Realexistenz fordern wie für sich selbst.

Sinn kann nun nicht in letzter Konsequenz als begrenzt und endlich

gedacht werden 173. Denn er könnte ja nur durch einen umfassenderen

Sinn und dieser wiederum durch einen solchen und so fort
eingegrenzt werden, so daß der Sinnhorizont ins Unendliche verläuft.
Sofern nun auch das Fragen grundsätzlich keine Grenze kennt und der

Frageprozeß in sich unabschließbar ist, legt er selbst Zeugnis ab für die

Unbegrenzbarkeit des Sinnes. Deshalb mußten alle Begrenzungen des

Sinnhorizonts auf das empirische oder transzendentale Subjekt, auf

Leben, Zeit und Existenz am Widerspruch des Fragens scheitern. Weit
davon entfernt, es von seiner Ausrichtung auf die, jede vorläufige
Sinngestalt zerbrechende und überschreitende Sinntotalität abzubringen,
haben sie es im Gegenteil in seiner den objektiven und unbegrenzbaren
Sinn anzielenden Dynamik nur verstärkt.

172 Vgl. Thomas, S. contra Gent. III, 61, n. 2362: «Anima intellectiva est
creata in confinio aeternitatis et temporis».

173 Vgl. S. theol. I-II, 2, 8 ad 3: «Bonum creatum non est minus quam
bonum cuius est homo capax, ut rei intrinsecae et inhaerentis ; est tarnen minus
quam bonum cuius est capax ut obiecti, quod est infinitum».


	Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

