Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Menschliches Fragen als Zeugnis fir objektiven Sinn
Autor: Weier, Winfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WINFRIED WEIER

Menschliches Fragen als Zeugnis
fir objektiven Sinn

Fiir das neuzeitliche Philosophieren ist der Versuch kennzeichnend,
einen subjekt- oder weltiiberlegenen Sinn zu entwirklichen oder doch
zu einem solchen nicht Bezug zu nehmen !. Dieser Versuch konnte zwar
im Selbstverstindnis des Denkens bis zur letzten Konsequenz gefiihrt
werden. Es ist aber eine zu wenig beachtete Tatsache, dal dagegen die
Haltung des Fragens ihm jederzeit die Gefolgschaft verweigerte. Denn
ob nun dieser Sinn als unerreichbar oder unwirklich angesehen wurde,
ob er den Setzungen des transzendentalen oder empirischen Subjekts
ausgeliefert und so des Charakters vorgiangiger Objektivitit beraubt war,
ob er dem Wechsel und Wandel von Zeit und Geschichte iiberantwortet
und darin preisgegeben werden sollte, immer richtete sich doch das
Fragen auf ihn, den es als unbedingt giiltigen, urphinomenalen und
werdelosen ersuchte.

Dieses Fragen war von dem Bewultsein geleitet, dal jede Position,
in der sich das Denken von ihm abwandte, vordergriindig und vorlidufig
sei, und stellte diese daher als endgiiltige und absolute in Frage. Indem
es die Moglichkeit forderte, dal3 die erfragte objektive und giiltige Wahr-
heit bestehe, schloB es die Inexistenz derselben aus. Und indem es einen
verbindlichen Sinn anzielte, antizipierte es, dall dieser grundsitzlich
erreichbar und erkennbar sei. In dieser seiner Grundhaltung war also
das Fragen von einem Vorwissen um Moglichkeit, Existenz und Erfrag-
barkeit objektiven Sinnes getragen, das es niemals der versuchten Auf-
l6sung desselben zum Opfer bringen konnte und wollte.

1 Vgl. W. WEIER, Sinn und Teilhabe. Das Grundthema der abendlindischen
Geistesentwicklung. (Salzburger Studien zur Philosophie, Bd. VIII.) Salzburg,
Miinchen 1970, 195-513.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 169

Dabei stand es in stindiger Gegnerschaft zu allen Tendenzen syste-
matischer Fixierung, Verfestigung oder Erstarrung. Indem es diese
stets auf einen tieferen, weiteren und unbedingteren Sinn hinterfragte,
den es als eine vorgingige Objektivitdt intendierte, zersprengte es die
Grenzen jeder, sich verabsolutierenden Konzeption und verunsicherte
sie in ihrem Anspruch auf Endgiiltigkeit. Umgekehrt war jede Syste-
matisierungstendenz immer in Neigung, diese Disposition des Fragens
zu depotenzieren, zu ignorieren oder aufzuheben. Dieses Spannungs-
verhiltnis zwischen Fragen und Systembildung hat seinen Grund darin,
daB Sinn sich insofern nicht auf einen einzigen und fixen Inhalt begrenzen
und festlegen 1dBt, als jenseits dieser Grenze immer ein weiterer, um-
fassenderer Sinnhorizont auftaucht. Weil also einerseits alle Sinnobjek-
tivitit in die Dimension des Unendlichen auslduft, andererseits das
Fragen eben dieser seinshaft zugewiesen und zugeordnet ist, mul} es
jede Fixierung auf einen endlichen Sinn iiberschreiten, wie umgekehrt
diese in ihm ihren unerbittlichsten Gegner hat.

Uber die Geschichte jenes systematisierenden Denkens, das alle
Wege zu objektivem Sinn zu verstellen sucht, ist viel geschrieben und
nachgedacht worden: zur Widerlegung oder weiteren Begriindung des-
selben. Die Geschichte jenes Fragens, das den verbindlichen Sinn iiber
alle Leugnung desselben hinweg oder gerade in dieser mit unbeirrbarer
Konsequenz ersucht, eben dadurch bezeugt und verteidigt, hat dagegen
in philosophischer Forschung noch nicht die ihr gebiihrende Aufmerk-
samkeit gefunden 2. Darauf will nachstehende Studie zugehen. Dieses
Bemiihen verlangt aber auch ein Eingehen auf das Problem, ob die dem
Fragen unabdingbare Hinwendung zu giiltigem Sinn, wie die trans-
zendentale, die lebens- und existenz-philosophische Skepsis und der von
ihr geleitete Nihilismus meinen, nicht ins Leere greift und sich dadurch
als illusorisch erweist. In diesem Fall miilte philosophisches Denken
alles tun, um den objektive Geltung verlangenden Frageimpuls zu ent-
machten, so wenig freilich einem solchen Versuch Erfolg beschieden sein
diirfte.

2 Einen wichtigen Schritt auf diese Fragestellung hin hat jedoch H. Rom-
BACH vollzogen in seiner richtungweisenden Schrift: Die Gegenwart der Philo-
sophie. Eine geschichtsphilosophische und philosophiegeschichtliche Studie iiber
den Stand des philosophischen Fragens. (Symposion, Bd. 11.) Freiburg i. Br. 1962,
120 Seiten. Dabei geht es um die «Gegenwirtigkeit» des philosophischen Fragens
fiberhaupt in Zeit, Geschichte und Denkvorgang. Diese Thematik ist im folgenden
auf das Fragen nach dem objektiven Sinn spezifiziert.



170 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

I. DIE AUFLOSUNG DES IMMANENTISMUS IM FRAGEN

Wie auch immer die Behauptung begriindet sein mag, dal3 wir eine,
von unseren Denkformen unabhidngige Wahrheit tiberhaupt nicht an-
treffen oder objektivieren koénnen, vermag sie wohl den Geltungs-
anspruch des Denkens zu erschiittern, nicht aber das Fragen von der
ihm wesentlichen Ausrichtung auf objektiven Sinn abzufiithren. Im
Gegenteil war es selbst dann das Fragen nach objektivem Sinn, welches
das Denken bestimmte und anregte, wenn es dessen Erreichbarkeit
bezweifeln zu miissen meinte. Dabei lieB sich wohl das Denken auf die
reine Immanenz seiner eigenen Formen und konstitutiven Gesetze redu-
zieren. Nicht aber gibt es eine philosophische Argumentation, die auch
das Fragen von seinem Bezug zu unfehlbarer Wahrheit loszureiBen und
auf einen bloB vermeinten, in sich aber unwirklichen Sinn auszurichten
vermochte. Denn iiber jede bloBe Immanenz hinweg oder — wenn man
so will — durch diese hindurch intendiert das Fragen stets den giiltigen
und unbedingten Sinn. Sofern es nicht eigentlich der variablen Haltung
des Denkens, sondern der seinshaften und daher unabinderlichen Struk-
tur der menschlichen Existenz zugehort, 1408t es sich ebensowenig von
seiner Ausrichtung auf objektive Wahrheit abfiihren, wie Existenz von
ihrem eigenen Sein abgebracht werden konnte. Deshalb gibt es keine
Begriindung des Immanentismus, in der und durch die diese existen-
tielle Verbundenheit mit dem objektiven Sinn aufgehoben oder ent-
wirklicht worden wére.

Wenn Descartes in seinem uneingeschrinkten Zweifel es fiir mog-
lich hilt, daB das Denken iiberhaupt keine objektive Wahrheit erfassen
konne, so richtet er seine Frage doch gerade auf eine solche. Denn um
diese sicherzustellen und vor allen Gefahren méglichen Irrtums zu
schiitzen, will er ja seinen mathematischen und «metaphysischen» 3
Zweifel selbst auf die evidentesten Einsichten beziehen. Er erfragt jenen
Sinn, der auch dann noch besteht, wenn uns ein Deus malignus in allem
tduschen sollte. Und diesen erkennt er darin, dal dann Sein und Denken
an keinem gemeinsamen Sinn teilhaben und somit die Evidenz einer
Erkenntnis iiber ihren Wahrheitsgehalt nichts besage *. So sehr dabei

3 Qeuvres publ. p. Ch. Apam et P. TANNERY. Paris 1897-1908, VII, 35, 175,
459; VIII, 6.

+ Ebd. VII, 35: Cum circa res Arithmeticas vel Geometricas aliquid valde
simplex et facile considerabam, ut quod duo et tria simul juncta sint quinque,



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 171

das Denken auBer Geltung tritt, bleibt doch ein dem Giiltigen zuge-
wandtes Fragen in unbezweifelter Funktion. Der den Immanentismus
bewirkende totale Zweifel fithrt doch nicht zugleich das Fragen in die
Immanenz. Vielmehr bewahrt dieses gegeniiber der Preisgabe jeden
Geltungsanspruchs des Denkens seine vollgiiltige Wirksamkeit. Da es
aller Skepsis vorangeht, sie auslést oder gar erwirkt, ist es dieser stets
vor- oder iibergeordnet. Seine transzendierende Kraft kann daher durch
keine, noch so weit vorgetriebene Skepsis gebrochen oder geschwicht
werden. Selbst wenn ein konsequenter Immanentismus das Fragen selbst
in die Immanenz zu verbannen suchte, so wiirde er in diesem Bemiihen
wiederum einen objektiven Sinn erfragen und somit vergeblich versuchen,
den Frageimpuls von der ihm unabdingbaren Hinwendung zu einem
objektiven Inhalt abzubringen.

Wie Locke, Berkeley und Hume geltend machen, stellen unsere
Vorstellungen keinen objektiven Sinn, sondern die in ihnen sich aus-
wirkenden Gesetze psychischer Gewohnung und Eigenart dar 5. Obgleich
sie alle Sinngeltung also auf einen bloB vorgestellten Inhalt zu redu-
zieren suchten, fragten sie ohne Zweifel nach objektivem und unbedingt
giiltigem Sinn. Diesen wollten sie eben darin finden, daB alle Perzep-
tionen das bloBe Produkt eines Assoziationsmechanismus seien, eine
auBerpsychische Wirklichkeit also nicht erreichen ¢ und eine solche mit-
hin entweder wesentlich anders sei, als wir sie uns vorstellen, oder gar

vel similia ... Equidem non aliam ob causam de iis dubitandum esse postea judi-
cavi, quam quia veniebat in mentem forte aliquem Deum talem mihi naturam
indere potuisse, ut circa illa deciperer, quae manifestissima viderentur. Sed quoties
haec praeconcepta de summa Dei potentia opinio mihi occurrit, non possum non
fateri, siquidem welit, facile illi esse efficere ut errem, etiam in iis quae me puto
mentis oculis quam evidentissime intueri.

5 Vgl. J. LockEg, An Essay concerning Human Understanding, ed. by A. C.
Fraser. New York 1959, 1, 39; II, 169, 268. G. BERKELEY, A Treatise concerning
the Principles of Human Knowledge. In: Works, ed. by A. A. Luce and T. E. JEs-
sor. Edinburgh, Paris, Melbourne, Toronto, New York 1948 f., II, 41, 51 f.
D. HuMmE, A Treatise of Human Nature, ed. by L. A. SELBY-BigGe. Oxford 1960,
208, 212. Ders., Enquiries concerning the Human Understanding and concerning
the Principles of Morals, ed. by L. A. SELBY-BicGe. Oxford 1963, 50.

% LockEg, An Essay, a. a. O. II, 167: «Since the mind, in all its thoughts and
reasonings, hath no other immediate object but its own ideas, which it alone does
or can contemplate, it is evident, that our knowledge is only conservant about
them». HuMmE, A Treatise of Human Nature, a. a. O. 212: «It is impossible ..., that
from the existence of the former (sc. the perceptions) we can ever form any con-
clusion concerning the existence of the latter (sc. the objects) or ever satisfy our
reason in this particular.»



172 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

nicht bestehe 7. Wiahrend sie also in ihrem Denken die Erreichbarkeit
jeder Sinnobjektivitdt leugneten, richteten sie sich doch in ihrem Fragen
gerade auf eine solche aus. Es wird deutlich, wie ihr Fragen grundsitz-
lich nicht von dem versuchten Nachweis der rein psychischen Herkunft
alles Gedachten betroffen ist, sondern gerade in Verbindung mit jenem
objektiven Sinn verbleibt, den sie fiir schlechthin unfaBbar halten. Wah-
rend also das Denken auller Geltung tritt, bewahrt doch das Fragen
seine Funktion, einen dem Vorstellungsleben enthobenen Sinn zu inten-
dieren.

Wie Kant zeigen will, sind die Kategorien des Verstandes den zeit-
lichen Formen der Erfahrungsgegenstidnde streng zugeordnet. Deshalb
diirfen sie allein auf diese, nicht aber auf die Vernunftidee des Unbe-
dingten bezogen werden, sofern ihr kein Gegenstand der Erfahrung ent-
spricht. Auf solche unberechtigte Anwendung der Verstandeskategorien
auf die Idee des Unbedingten fithrt Kant alle Ideen der reinen Vernunft
zuriick, die somit keinen wirklichen Sinn erreichen kénnen. Einen sol-
chen kénnen zwar die von den Verstandeskategorien konstituierten Er-
scheinungen prisentieren. Doch driicken sie nur einen von den Formen
des transzendentalen Subjekts gesetzten, nicht aber einen von diesen
unabhingigen und objektiven Sinn aus. Somit gibt es fiir Kant keinen
Sinn, der iiber die transzendentale Immanenz hinaus objektive Geltung
beanspruchen konnte. Gleichwohl fragt er aber nach dem Sinn des Ver-
héltnisses zwischen dem transzendentalen Subjekt und den Dingen an
sich, den er nicht als transzendentalen, sondern als unbedingt giiltigen
und objektiven zu bestimmen sucht. Diesen findet er darin, da3 beide
Bereiche an keinem gemeinsamen Inhalt teilhaben kénnen. Und dieser
Sinn beansprucht eben nicht nur transzendentale Geltung, sondern
objektive Giiltigkeit sowohl fiir das transzendentale Subjekt wie fiir die
Dinge an sich. Imgleichen sucht er die Grenze, die zwischen den Dingen
an sich und der transzendentalen Immanenz liegen soll, in ihrer objek-
tiven und nicht nur transzendentalen Bedeutung zu erfassen 2 Und diese

7 BERKELEY, Works, a. a. O. II, 42: For as to what is said of the absolute
existence of unthinking things without any relation to their being perceived, that
seems perfectly unintelligible. Their esse is percipi, nor is it possible they should
have any existence, out of the minds or thinking things which perceive them.

8 Vgl. Prolegomena § 59, Akademie-Ausgabe, Berlin 1910 f., Bd. IV, 361:
«Da aber eine Grenze selbst etwas Positives ist, welches sowohl zu dem gehort,
was innerhalb derselben, als zum Raume, der auBer einem gegebenen Inbegriff
liegt, so ist es doch eine wirkliche positive Erkenntnis, deren die Vernunft bloB
dadurch teilhaftig wird, daB sie sich bis zur Grenze erweitert.»



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 173

erkennt er darin, daf sich die Dinge an sich in keinem Fall in der trans-
zendentalen Sphire widerspiegeln konnen und diese umgekehrt kein
Analogon im Bereich der Dinge an sich haben kann. Wihrend also das
Denken keine, in beiden Sphiren sich ausdriickende Sinnobjektivitit
erfassen kann, richtet sich doch das Fragen auf den fiir beide Bereiche
giiltigen Sinn ihres gegenseitigen SichausschlieBens. Die Dinge an sich
sollen fiir das Denken vollig unerreichbar sein, und doch ersucht das
Fragen gerade ihren objektiven Sinn und bestimmt diesen als einen
solchen, der sich wesenhaft und notwendig jeder Denkbarkeit entziehe,
also grundsitzlich und immer anders sei, als er gedacht werden konne.
Mit seinen Kategorien trifft das Denken die Dinge an sich nie, und doch
trifft das Fragen mit eben diesen Kategorien die Dinge an sich sehr
wohl, um sie zu ergriinden in ihrer Allgemeinheit und Unerkennbarkeit
wie in ihrem Verhiltnis zu den Erscheinungen und den Formen des
Verstandes . Wihrend also der Verstand die Kategorien nur auf Er-
scheinungen beziehen kann, bringt das Fragen sie zu vollgiiltiger An-
wendung auf die Dinge an sich.

II. DAS FRAGEN
IM WIDERSPRUCH ZUR SUBJEKTIVIERUNG DES OBJEKTIVEN

Um einerseits am Immanentismus festzuhalten, andererseits aber
doch ein Erfassen objektiven Sinnes zu erméglichen, mull das Denken
versuchen, diesen selbst in die Immanenz hereinzuholen, d. h. ihn zu
versubjektivieren. Wiahrend aber das Denken bereit ist, diesen Schritt
zu vollziehen, widersetzt sich ihm jedoch das Fragen. Denn es zielt
nicht eine subjektive, sondern eine subjektiiberlegene Objektivitdt an,
der es iiber alle Versubjektivierung hinweg sich zugewiesen und ver-
bunden weil. Wird ihm eine, dem transzendentalen oder existentiellen
Subjekt iiberantwortete Objektivitit als Zielpunkt seiner Bewegung vor-
gehalten, so anerkennt es diese nicht als sein eigentliches Gegeniiber,
sondern schreitet iiber sie hinweg zur subjektfreien Objektivitdt, um
allein in dieser das ihr entsprechende und wesensgemife Korrelat zu
erkennen.

9 Wie Kant die Kategorien der «Allheity, « Vielheit», « Realitity», «Negationy,
«Limitation», « Kausalitit» und des «Daseins» auf die Dinge an sich anwendet, ist
aufgewiesen in: W. WEIER, A Metacritique of Kant’s Critique of Reason. In:
International Philosophical Quarterly, Vol. VIII, No. 3, 1968, 317-333. Ders.,



174 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

So sind Fichte, Schelling und Hegel in dem Bestreben vereinigt,
alle, dem Ich vorgeordnete Sinnobjektivitit in die weltimmanente Iden-
titit von Subjekt und Objekt, Denken und Sein, Ich und Nicht-Ich,
Idealitit und Realitdt, Idee und Materie zu verlegen, um diese sich
wiederum in den Setzungen des transzendentalen Subjekts verwirklichen
zu sehen. Diese Identitdt, welche Fichte «absolutes Ich» 19, Schelling
«objektiven Geist» 1, Hegel « Weltgeist» 1? nennt, setzt allen Sinn, und
jenseits ihrex Entwiirfe soll es keinen geben. Aller Sinn ist also ein von
transzendentaler Immanenz bestimmter, nicht aber ein diese bestim-
mender, ihr vorgeordneter. Dennoch fragen die Deutschen Idealisten
nach dem Sinn der transzendentalen Identitdt, den sie nicht als einen
bloB transzendentalen, sondern als eine fiir alle Wirklichkeit giiltige und
daher ihr vorgegebene Objektivitit zu bestimmen suchen. So sehr sie
nun behaupten, der Sinn der transzendentalen Identitit sei ein von
dieser selbst urgehobener, fragen sie doch nicht nach einem Sinn, der
in der Relation zum transzendentalen Subjekt aufginge, von diesem
allein konstituiert, von seiner Entfaltung in Welt, Zeit und Geschichte
abhidngig widre. Vielmehr forschen sie nach dem Sinn der gesamten
transzendentalen Immanenz als einem absolut giiltigen, objektiven, vor-
gegebenen und dieselbe bestimmenden. Indem sie also durch Hinein-
nahme der Sinntranszendenz in die transzendentale Immanenz allen
Sinn aus den transzendentalen Setzungen herzuleiten suchen, richten sie
sich auf den Sinn, der die Funktion der transzendentalen Subjektivitit
selbst bezeichnet, als auf eine letzte und unableitbare Urphdnomenalitit.
Wihrend sie jeden, dem Ich und seinen Setzungen vorgegebenen Sinn
ablehnen, fragen sie nach der Bestimmung des Ich und seinem Ver-
hiltnis zum Nicht-Ich als nach einem subjektenthobenen, bloBer Trans-
zendentalitidt {iberlegenen und unverfiigbaren Sinn.

Hegel suchte dieses Ineinander von geleugneter und erfragter Sinn-
objektivitit dialektisch zu fassen, indem er zeigen wollte, wie trans-
zendenter und transzendentaler Sinn tatsichlich aufeinander zuriick-

Logical Problems of Epistemological Immanentism. In: Ratio, Vol. XIV, No. 1,
1972, 59-73.

10 Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre, hrsg. v. J. H. FicHTE. Berlin
1845/46, I, 123, 280.

11 System des transzendentalen Idealismus. (Werke, hrsg. v. M. SCHROTER.)
Miinchen 1958-62, Bd. 11, 352.

12 Die Vernunft in der Geschichte. (Werke, hrsg. v. G. Lasson.) Leipzig
1930, 34.



Menschliches Fragen als Zeugnis fir objektiven Sinn 175

laufen, miteinander schwanger gehen, ineinander Einkehr halten, nicht
um sich aufzugeben, sondern um so allererst zu sich zu finden. Doch
indem er die Bedeutung dieser Dialektik zu erfassen suchte, richtete
er sich nicht wiederum auf einen Sinn, der seine Antithese, also die Nega-
tion aller Dialektik, als gleich giiltig enthielte. Denn sobald diese in
Geltung trite, konnte sie ja nicht mehr auf dialektischem Wege zur
These der Dialektik zuriickkehren, so daB3 letztere aufgehoben wire. Viel-
mehr erfragt Hegel den Sinn der Dialektik selbst als eine feststehende
und daher undialektische Objektivitit.

Nicht durch idealistische Identifizierung von Subjektivitit und
Objektivitit, wohl aber durch « Einswerden» ! beider, durch ein « Dringen
vom Subjektiven zum Objektiven und umgekehrt» 14, durch «die Bewe-
gung des Umschlagens von Objektivitit in Subjektivitit und umge-
kehrt» 3 will Jaspers allen subjektiiberlegenen Sinn in die existentielle
Immanenz hereinholen und als eine dieser vorgegebene Objektivitit
aufgeben: «Ohne diese schaffende Subjektivitit tritt keine Objektivitat
ins Dasein» 1. «In der Weltorientierung ist anzuerkennen die Bedingt-
heit aller objektiven Gegenstdndlichkeit durch das Subjekt» 7. Diese
Einswerdung von Subjektivem und Objektivem betrachtet Jaspers als
die Existenz. Sie «erscheint sich als jeweilige Totalitit von Objektivitat
und Subjektivitdt» 18. Deshalb gibt es unabhidngig von Existenz keine
«Weltorientierung» 1 und keine «Transzendenz» ?°, keine «Wahrheit»
und keinen «Sinn»: «Philosophische Wahrheit ist nicht unabhédngig von
mir, sondern gilt nur, sofern sie in mir lebendig ist, weil ich sie bin ...
als vollziehend in der Existenz» 2. «Der Sinn der Wissenschaft ist als
unbedingter existentiell» 22 «Subjektivitit und Objektivitdt schlagen
hier so ineinander um, daf kein festes Resultat zu gewinnen ist» 2.
Aller Sinn besteht nur als getragen von Existenz und bricht zusammen,

13 Philosophie II, Existenzerhellung. Berlin, Goéttingen, Heidelberg 1956, 342.

4 Ebd.

15 Ebd. 349.

16 Ebd. 341.

17 Ebd. 340.

18 Ebd. 337.

19 Philosophie I, Philosophische Weltorientierung. Berlin, G6ttingen, Heidel-
berg 1956, 52.

20 Vernunft und Existenz. Miinchen 1960, 53.

21 Von der Wahrheit. Miinchen 1947, 652.

22 Philosophie 1I, 345.

23 Ebd.



176 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

wenn alle Existenz ihn verldt 2. Er ist dem existierenden Geist und
seiner Geschichtlichkeit {iiberliefert «als die von ihm selbst erweckte
Idee» 2. Deshalb betont Jaspers: «Gerade weil Philosophieren aus mog-
licher Existenz ist, kann es nicht auch diese zu seinem Objekt machen,
das es erforscht und erkennt» 26, Hinter all diesen Aussagen verbirgt
sich jedoch ein Fragen nach dem zu erhellenden Sinn der Existenz iiber-
haupt und ihrer ontischen Struktur. Diesen Sinn ersucht Jaspers keines-
wegs als einen solchen, der wegen seiner Riickverwiesenheit auf «mdg-
liche Existenz» und «Subjektivitity im grundsitzlich Unbestimmbaren
und Jeweiligen existentieller Bedingtheit verbliebe. Vielmehr will er ihn
als einen solchen erfassen, der eine objektive Bestimmung der Existenz,
eine verbindliche Aussage iiber sie ermoglicht und dem unbedingte Gel-
tung zur Bezeichnung existentieller Wirklichkeit und Eigentlichkeit zu-
kommen soll. Zwar betont Jaspers immer wieder daB «Existenzerhellung»
nur «Zeichen fiir den an existentielle Moglichkeiten appellierenden Ge-
danken» #7 und keine «Feststellung dessen, was objektiv ist» 2%, sein
wolle. Dabei fragt er aber doch ohne Zweifel nach der reinen Objektivitit
eben des Inobjektiven oder nicht Objektivierbaren, die er gerade als
einen verbindlichen Sinn herauszustellen sucht. Imgleichen fafit er die
existentielle Einheit von Subjektivitdt und Objektivitdt nicht wiederum
als eine solche auf, sondern als eine feststehende und iibersubjektive
Wahrheit. Wenn er erkliart, daBl «Wahrheit», « Wahrsein», «Sinn von
Wahrheit» und «Sein» sich «nur» in der « Kommunikation» zeigen 2°, so
meint er schon nicht mehr den an diese gebundenen Sinn, sondern Sinn
und Wahrheit tiberhaupt und unabhingig von jeder Form der Mitteilung.
Denn um von aller, jenseits der kommunikativen Immanenz liegenden
Wahrheit sagen zu kénnen, daf3 diese nicht bestehe, mul} er doch gerade
nach einer solchen fragen, die iiber jene hinausliegt. Dessen ungeachtet
setzt Mitteilung und Kommunikation die Moglichkeit existentieller Teil-
habe an einem, zwei oder mehreren Existenzen gemeinsamen Sinn vor-

2+ Von der Wahrheit, 620.

25 Philosophie I, 113.

26 Ebd. 26.

27 Philosophie II, 15.

28 Ebd.

29 Von der Wahrheit, 587: «Der Sinn von Wahrheit ist wesentlich in Kom-
munikation und nie ohne sie». Ebd. 643: « Wie Sein sich nicht von Wahrsein — dem
Sein fiir uns — lésen ldBt, so nicht von der Mitteilbarkeit. Nur als Wirklichkeit
durch Mitteilung zeigt sich Wahrheit im Zeitdasein. Losen wir die Wahrheit von
der Mitteilung, so erstarrt sie zur Wesenlosigkeit ... Der mehrfache Sinn von Wahr-
heit mufB3 in der Weise der Mitteilbarkeit sich zeigen.»



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 177

aus 3. So sehr dieser Sinn von ihrer jeweiligen Subjektivitit mitbestimmt
sein mag, muB doch jener Sinn davon unabhingig sein, der allererst die
Moglichkeit gemeinsamer Sinnteilhabe als eine grundsitzliche und fiir
alle Existenzen gleiche besagt.

III. DAS FRAGEN
IM GEGENSATZ ZUR VERZEITLICHUNG DES ZEITLOSEN

Indem das Fragen stets dem objektiven Sinn zugewandt ist, kann
es sich weder damit abfinden, dal3 dieser in unerreichbarer Ferne liege,
noch sich darauf einstellen, daBl er der Subjektsphire zugehdre. Ange-
sichts dieser Situation verbleiben dem Denken nur zwei Moglichkeiten.
Entweder es mull grundsitzlich zur Annahme der Moglichkeit objektiver
Sinnfindung zuriickkehren, oder aber es mul das Bestehen jeglicher
Sinnobjektivitdt leugnen. Nachdem aber der erste Weg bereits durch
den Immanentismus wie den subjektivistischen Autonomismus abge-
wiesen war, erschien die relativistische und historistische Auflésung aller
objektiven Sinngeltung als die ndchstliegende Konsequenz. Besondeis
die Lebensphilosophie war es, die den breit angelegten Versuch unter-
nahm, alle {iberzeitlichen Inhalte in der Zeitlichkeit und Zufilligkeit
ihrer geschichtlichen Medien untergehen zu lassen. Dabei sah sie keinen
Unterschied mehr zwischen der Bedingtheit der Darstellung oder des
Ausdrucks von Sinn und der Unbedingtheit seiner Geltung, sondern
setzte diese mit jener gleich. Allein das Fragen nach zeitiiberlegenem
und bleibendem Sinn lieB sich von diesem Unterfangen wenig beein-
drucken. Vielmehr zielte es mit unverminderter und eher intensivierter
Nachhaltigkeit den Sinn als eine dem Werdensfluf enthobene und ihm
iiberlegene Objektivitdt an, der es sich nach wie vor verbunden und
zugewiesen sah.

Uber den Werdensproze des Lebens und der Geschichte hinaus-
liegende iiberzeitliche Sinngeltungen lehnt W. Dilthey mit der Begriin-
dung ab. «Gibe es hinter dem Leben ... ein Zeitloses, dann wire dieses
ein Antezedens des Lebens: denn es wire danach das, was fiir den
Lebensverlauf in seinem ganzen Zusammenhang die Bedingung wére:
dieses Antezedens wire dann das, was wir eben nicht erlebten und darum

30 Ebd. 647: «Die Mitteilung erfolgt — unter stindiger Bindung an den Ganz-
heitssinn — durch Fithrung der Idee».

12



178 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

nur Schattenreich» 31, Den letzten Erklarungsgrund des Wirklichen sieht
Dilthey daher in der reinen Tatsdchlichkeit, im bloB Zufilligen, das
keinerlel Sinnzusammenhang aufweist: «Der letzte Erklarungsgrund der
Welt ist die Tatsidchlichkeit, die reine Faktizitit. Diese ist aber an das
Lebensgefiihl gehalten der Zufall» 32. Der Grund der Geschichte ist «die
irrationale Faktizitdty 33. So kann es fiir Dilthey auch keinen Sinn von
iiberzeitlicher Bedeutung geben der die rein zufillige Folge der psychi-
schen Akte iibergreifen und auf eine Einheit hin zentrieren konnte:
«Jeder psychische Zustand ist zu einer gegebenen Zeit in mir aufgetreten
und wird zu einer gegebenen Zeit wieder verschwinden. Er hat einen
Verlauf: Anfang, Mitte und Ende. Er ist ein Vorgang. Mitten im Wechsel
dieser Vorginge ist nur das permanent, was die Form unseres Bewuf3t-
seins selber ausmacht: das Korreletivverhiltnis des Selbst und der gegen-
standlichen Welt» 3. 1rotz dieser Grundposition versagt Dilthey es sich
keineswegs, nach in dem LebensprozeB hervortretenden «Zusammen-
hingen», «Bedeutungen», «Strukturen» und «Gestalten» zu fragen. Er
sucht nach Ganzheiten und Sinnbeziigen innerhalb des Lebensflusses:
«In diesem Lebensverlauf ist jedes einzelne Erlebnis auf ein Ganzes
bezogen. Dieser Lebenszusammenhang ist nicht eine Summe oder ein
Inbegriff aufeinander folgender Momente, sondern eine durch Bezie-
hungen, die alle Teile verbinden, konstituierte Einheit» 35. Dariiber hin-
aus fragt Dilthey nach der «Bedeutung» des Lebens und findet: «Bedeu-
tung ist die umfassende Kategorie, unter welcher das Leben auffaBBbar
wird» 36. «Nur die Kategorie der Bedeutung iiberwindet das bloBe Neben-
einander, die bloBe Unterordnung der Teile des Lebens. Und wie Ge-
schichte Erinnerung ist und dieser Erinnerung die Kategorie der Bedeu-
tung angehort, so ist diese eben die eigenste Kategorie geschichtlichen
Denkens» 3. Und Dilthey scheut sich nicht, diese Kategorie auf «die
reine Faktizitdt» des Lebens anzuwenden: «Soweit nun in der Geschichte
Zusammenhinge auftreten, wird von uns der Begriff der Bedeutung ein-
fach angewandt» 38, Uber die Kategorie der «Bedeutung» hinaus sucht

31 Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. Ges. Schriften,
Leipzig u. Berlin 1924, Bd. V, 5.

32 Weltanschauungslehre. Ges. Schriften, Bd. VIII, Stuttgart 1960, 53.

33 Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Ges.
Schriften, Bd. VII, Stuttgart 1958, 288.

3+ Die geistige Welt, a. a. O. V, 200.

35 Der Aufbau der geschichtlichen Welt, a. a. O. VII, 140.

36 Ebd. VII, 232.

37 Ebd. VII, 292.

38 Ebd. VII, 255.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 179

Dilthey nach der «Struktur»: « Wahrend die Bedeutung die Kategorie
fiir den unzerlegten Lebenszusammenhang ist, entsteht die Kategorie
der Struktur erst aus der Analysis desselben, wo Lebendes in ihm wieder-
kehrt» 3%, Weiter richtet sich Dilthey auf im LebensprozeB aufscheinende
«Gestalten», wiewohl er jedes iiberzeitliche Moment aus seinem Lebens-
verstindnis ausschlieBen will, und er entdeckt eine «Steigerung» *° und
«Entwicklung zu hoherer Gestalt» .. Indem er solche Sinnphdnomene
hinterfragt, gelangt er schlieBlich zu dem Ergebnis: «In ihr (sc. der
Bedeutung) liegt die Beziehung eines dulleren, einzelnen Ereignisses auf
ein Inneres, und zwar liegt dies Innere im Zusammenhang der Ereignisse
untereinander, der nicht von dem letzten Glied aus gebildet ist, sondern
zentriert zu einem Mittelpunkt, zu dem alles AuBere als zu einem Innen
sich verhilt. Jenes ist die unendliche Linie von Wirkungen, die einen
Sinn enthilt. Erst dieser schafft Einheit» *2. Diese fragende Hinwendung
zu zeitiiberlegenen Inhalten zeigt sich zutiefst darin, daB Dilthey seine
Auflésung alles Zeitlosen in der Zeit selbst als einen unbedingt giiltigen
Sinn erfragen mufte.

Imgleichen wollen Rudolf Eucken, Georg Simmel und Ernst
Troeltsch allen {iberzeitlichen Sinn der Zeitlichkeit und Verdnderung der
Lebensprozesse iiberantworten. Eucken will diesen auf die Bedingtheit
und Jeweiligkeit des Lebens zuriickfithren, indem er ihn als das «Bei-
sichselbstsein des Lebens» ** zu deuten sucht. So will auch Simmel in
einer «Achsendrehung» * jede zeitiiberlegene « Form» vom Leben selbst
konstituiert sehen, so daB} sie nicht mehr eine werdelose und urphdnome-
nale Sinngestalt, sondern eine dem Wandel selbst unterworfene Wirk-
lichkeit bezeichnet #. Desgleichen will Troeltsch das «religiose Apriori»

39 Ebd. VII, 237.

40 Die geistige Welt. a. a. 0. V, 224.

41 Ebd. V, 219.

2 Der Aufbau der geschichtlichen Welt. a. a. O. VII, 249.

43 Der Sinn und Wert des Lebens. Leipzig 1908, 151. Mensch und Welt.
Leipzig 1918, 377.

4+ Lebensanschauung. Miunchen u. Leipzig 1918, 38: «Die Formen oder Funk-
tionen, die das Leben ... hervorgetrieben hat, werden derart selbstdndig und defini-
tiv, daB umgekehrt das Leben ihnen dient, seine Inhalte in sie einordnet, und
dafB das Gelingen dieser Einordnung als eine ebenso letzte Wert- und Sinnerfiillung
gilt, wie zuvor die Einfiigung dieser Formen in die Okonomie des Lebens. Die gros-
sen geistigen Kategorien bauen zwar am Leben ... Erst wenn jene groBe Achsen-
drehung des Lebens um sie herum geschehen ist, werden sie eigentlich produktiv;
ihre sachlich eigenen Formen sind jetzt Dominanten, sie nehmen den Lebensstoff
in sich auf und er muB ihnen nachgebeny.

4 Ebd.



180 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

als «Spontaneitdt, Aprioritit, SelbstgewiBheit ohne Zeitlosigkeit, All-
gemeingiiltigkeit und Absolutheit» 46 verstehen. Dennoch richten sich
diese Verfechter des Heraklitismus in ihrem Fragen gerade auf einen
Sinn von bleibender und iiberzeitlicher Geltung. Nicht nur, daf sie ihre
Deutung des Lebens selbst auf einen solchen hin befragen. Sie suchen
auch in den Gestalten des Lebens nach ihm. Eucken bezieht die dem
Leben entsprungene «Form» auf eine darin sich vergegenwirtigende
«zeitiiberlegene» *7 Bedeutung, die es ihm gestattet, an einen «Sinn oder
Wert des Lebens» #® selbst zu glauben. Simmel will in der «Form» einen
«Sinn» 40 als «zeitlos Invariables» 30, ein «ideelles Zentrum» 3! entdecken.
Und Troeltsch will das «religiose Apriori» «aus dem FluB des psychischen
Geschiebes» befreien %2, um darin «Einheit, Zusammenhang und Sinn»
zu sehen .

Auch Henri Bergson kann sich nicht denken, daB in flieBender,
zeitlicher, verinderlicher Wirklichkeit ein Beharrendes, Zeitloses, Uber-
geschichtliches anwesen konne. Er kennt nur das Entweder-Oder: blei-
bender Sinn oder verdnderliches Leben, schlieft aber die Moglichkeit
aus, dafl das Leben in all seiner Unbestindigkeit und Bewegtheit an
einem zeitiiberlegenen Sinn teilhaben koénne 5¢. Angesichts dieser Alter-
native entscheidet er sich fiir die Wirklichkeit des Lebens 3° und wirft
dem auf giiltige Sinngehalte ausgerichteten «Geist» vor, die geschicht-
liche Welt, den Lebensstrom durch sein «Netz» starrer Gestalten und
Formen hindurchflieBen zu lassen und so zu verfehlen 3. Dennoch sucht
auch Bergson in seiner Negation alles Zeitlosen einen zeitiiberlegenen
Sinn. Darauf deutet auch die Tatsache, da3 er nach einer, dem Werden
selbst enthobenen «Richtung» des gesamten Lebensflusses fragt 7. Er
bleibt aber bei dieser Frage stehen, ohne diesen «Richtungs»-Sinn auf

4 Uber MaBstidbe zur Beurteilung historischer Dinge. Berlin 1916, 36.

47 Der Sinn und Wert des Lebens, 151.

# Ebd. Vgl. Mensch und Welt, 323.

4 Lebensanschauung, 17.

50 Ebd. 16 1.

51 Ebd.

52 Zur Frage des religiosen Apriori. Ges. Schriften, Bd. II, Tibingen 1913, 761.

53 Der Historismus und seine Probleme. Ges. Schriften, Bd. 111, Tubingen
1922, 183. Vgl. Uber MaBstibe zur Beurteilung historischer Dinge, 41.

5+ L’Evolution créatrice. Paris 1957, 237.

55 La pensée et le mouvant. Paris 1946, 217.

56 1.’évolution créatrice, 317.

57 La pensée et le mouvant, 133: «le sens, qui est moins une chose pensée
qu’'un mouvement de pensée, moins un mouvement qu'une directionn.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 181

einen ihn bestimmenden und ihm tibergeordneten Sinngrund zu befragen.
Doch hat Maurice Blondel die Sinnfrage Bergsons iiber sich hinaus oder
— richtiger — zu sich selbst gefiihrt, indem er den Lebensstrom in «Teil-
habe» 58 an einer iibergreifenden «Ordnung» *® und an einem diese ur-
hebenden transzendenten «Intellekt» © sehen wollte.

Wihrend die Lebensphilosophie glaubt, jenen urphinomenalen
Sinn, den sie gleichwohl erfragt, durch seine Riickfiihrung auf die Zeit-
lichkeit des Lebens aufgehoben zu haben, will Heidegger zeigen, dal
der «Sinn» oder die «Wahrheit des Seins» gerade in der Zeitlichkeit
bestehe. Er geht davon aus, dafl «Wahrheit» und «Sinn» allein im Da-
sein der Ek-sistenz sich ereigne: « Wahrheit ‘gibt es’ nur, sofern und
solange Dasein ist ... Vordem Dasein iiberhaupt nicht war, und nachdem
Dasein iiberhaupt nicht mehr sein wird, war keine Wahrheit und wird
keine sein» ¢, «Hé&lt man diese grundsitzlich ontologisch-existenziale
Interpretation des Begriffes von ‘Sinn’ fest, dann muf} alles Seiende von
nicht daseinsmifBiger Seinsart als unsinniges, des Sinnes iiberhaupt
wesenhaft bares begriffen werden» 2. Diesen Sinn des Daseins sucht er
in seiner «Sorgestruktur» als Zeitlichkeit zu erfassen: «Das Phinomen
der Sorge befragen wir dann auf seinen ontologischen Sinn. Die Bestim-
mung dieses Sinnes wird zur Freilegung der Zeitlichkeit» 3. «Zeitlichkeit
ist der Seinssinn der Sorge» ¢*. «Als der Sinn des Seins des Seienden, das
wir Dasein nennen, wird die Zeitlichkeit aufgewiesen» 9. Damit will
Heidegger keineswegs nur sagen, dall der Seinssinn ein solcher der Zeit-
lichkeit sei, sondern diesen vielmehr selbst als zeitlich verstehen: «Der
zeitliche Sinn .. des Daseins: Die Analyse der Zeitlichkeit zeigte, daB
die wesentlichen Strukturen der Zeitlichkeit ... selbst existenzial in die
Zeitlichkeit zuriickgenommen werden miissen» %. Und er hebt hervor:
«Auch das ‘Unzeitliche’ und ‘Uberzeitliche’ ist hinsichtlich seines Seins
‘zeitlich’» 7. Dennoch will Heidegger den «Sinn des Seins» nicht als ein

38 La pensée, 11: Les responsabilités de la pensée et la possibilité de son
achévement. Paris 1934, 391.

59 La pensée, 1: La geneése de la pensée et les paliers de son ascension spon-
tanée. Paris 1948, 159.

60 TLa pensée, II, 389.

61 Sein und Zeit. Tiibingen 1963, 226.

62 Ebd. 152.

63 Ebd. 303.

64 Ebd. 367, 436.

65 Ebd. 17.

66 Ebd. 370.

67 Ebd. 18.



182 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

zeitlich bedingtes Ereignis, sondern als eine dem Fragenden voraus-
liegende, ihn vorgdngig leitende und daher ihm vorgeordnete Gegeben-
heit erfragen: « Jedes Fragen ist ein Suchen. Jedes Suchen hat seine vor-
gingige Direktion aus dem Gesuchten her ... Nach dem Sinn von Sein
soll die Frage gestellt werden ... Als Suchen bedarf das Fragen einer
vorgidngigen Leitung vom Gesuchten her» 8. Diesen Sinn erkennt er
darin, daB3 die « Wahrheit des Seins» sich in den Entwiirfen des ek-sistie-
renden Daseins «ereigne» %, «lichte» und zugleich «verberge» 7°. Es
kommt nun darauf an zu sehen, dal} jener Seinssinn, der in die Zeit-
dimension «zuriickgenommen werden soll», nicht mit diesem Sinn iden-
tisch sein kann, den Heidegger als giiltigen und objektiven Bestimmungs-
grund allen Seins erfragt. Denn da dieser ja alles Sein, alle « Wahrheit
des Seins», seine innere Struktur wie seinen ontologischen Prozel er-
griinden soll, muBl er dem als zeitlich gedeuteten Seinssinn {iiberlegen,
ihm vorgeordnet sein, um ihn auf sich hin bestimmen zu kénnen. Und
sofern Heidegger diesen urphéinomenalen Sinn als die Urbedeutung des
Verhiltnisses von Seinssinn und Zeit freizulegen sucht, meint er ihn als
einen solchen, der selbst schon nicht mehr dem Zeitgeschehen unter-
worfen, sondern diesem enthoben ist. Denn damit dieser jene Zuordnung
von zeitlichem Sinn und Sein {iberhaupt gewdhren kann, die fiir Hei-
degger letztgiiltige und daher bereits zeitiiberlegene Wahrheit des Seins
offenbart, kann er nicht mit seinen zeitlichen Medien zusammenfallen,
sondern mulB iiber diese in iiberzeitlicher Weise verfiigen. Mag also
Heidegger den «Sinn des Seins» als noch so zeitlich verstehen, den Bezug
zwischen Sinn, Sein und Zeit ersucht er um nichts weniger als ein Ur-
phdnomen von iiberzeitlicher Bedeutung.

IV. DIE UBERWINDUNG DES NIHILISMUS IM FRAGEN

Alle Versuche, die das Denken unternahm, um den objektiven Sinn
entweder fiir unerreichbar zu halten, in die transzendentale oder existen-
tielle Immanenz zu verlegen oder ihn in der Zeitdimension auf- und
untergehen zu lassen, standen also in einem widerspriichlichen Ver-
hiltnis zur Haltung des Fragens, das sich stets auf eine erkennbare,
subjektentbundene und zeitiiberlegene Sinnobjektivitdt ausrichtete.

68 Ebd. 5.
69 Brief iiber den Humanismus. Bern 1947, 66, 70, 77, 82.
70 Holzwege. Frankfurt 1963, 42 f., 49.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 183

Wollte das Denken nicht zur Annahme der Méglichkeit objektiver Sinn-
findung zuriickkehren, so sah es nur noch den Weg, allen Sinn zu leugnen
und das diesem verpflichtete Fragen zu suspendieren. Um eine totale
Preisgabe aller Sinn-, Wert- und Wesensgehalte bemiihte sich der
Nihilismus. Doch diesem stellt sich das Fragen nicht weniger entgegen
als dem Immanentismus, Autonomismus und Historismus. Denn iiber
alle nihilistischen Antizipationen schreitet es hinweg, um diese gerade
auf einen objektiven Sinn zu befragen und so freilich zu iiberwinden.

Nietzsche begriindet seine nihilistische Preisgabe aller objektiven
Werte damit, daB er diese als «Resultate bestimmter Perspektiven der
Niitzlichkeit zur Aufrechterhaltung und Steigerung menschlicher Herr-
schaftsgebilde» ' zu demaskieren sucht. Sie sind daher fiir ihn «nur
fialschlich projiziert in das Wesen der Dinge» 72. Das Gleiche gilt von
allem Sinn: «Unsere Werte sind in die Dinge hineininterpretiert. Gibt
es denn einen Sinn im An-sich? Ist nicht notwendig Sinn eben Bezie-
hungs-Sinn und Perspektive? Aller Sinn ist Wille zur Macht (alle
Beziehungs-Sinne lassen sich in ihn auflésen)» 73. Aber eben diese Sinn-
losigkeit der Welt befragt Nietzsche auf ihren objektiven Sinn. Und
diesen erkennt er darin, daB der « Wille zur Macht» oder zum «Leben» 7+
letztes Wert- und Sinnkriterium sei: «Das Kriterium der Wahrheit liegt
in der Steigerung des Machtgefiihls» 75. Daraus will er ersehen, daBl den
«physiologischen» 76, «tatsdchlichen» 77, «naturalistischen» 7® «Werten»
die Vorrangstellung zukomme gegeniiber den «moralischen Werten», die
nur «Scheinwerte» 7? seien. Dieselbe Wirklichkeit des « Willens zur Macht»,
die allen objektiven Sinn und Wert zu bloBen Perspektiven menschlicher
Herrschaftsanspriiche entwirklicht, ist es also, die Nietzsche auf ihren
unbedingt giiltigen Sinn befragt, durch den er den Nihilismus zu iiber-
winden sucht.

Eine analoge Situation ldBt sich in der nihilistischen Dichtung des
Expressionismus beobachten. Wie Nietzsche so bekennt sich auch Gott-

1 Der Wille zur Macht. Versuch einer Umwertung aller Werte. Hrsg. v.
P. GasT u. E. FORSTER-NIETZSCHE. Stuttgart 1964, 16.

72 Ebd.

3 Ebd. 410.

4 Ebd. 274.

75 Ebd. 367.

76 Ebd. 265.

77 Ebd.

78 Ebd. 323.

79 Ebd. 265.



184 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

fried Benn zur Absage an allen verbindlichen Sinn 8. Dennoch fragt er
nach einem vorgingigen Sinn, in dem das Ich mit allem Begegnenden
vereinigt ist. Denn nur weil er einen solchen ersucht, kann er iiberhaupt
eine Kluft beobachten, die sich zwischen dem nach Sinn fragenden Ich
und den als sinnlos erlebten Einzelfakten auftut 8. Allein indem er sich
auf sinnvolle Zusammenhidnge ausrichtet, sind ithm die sinnlosen Zufille
des Daseins nicht fraglos und selbstverstindlich, sondern erscheinen
ihm als bedeutungslose «Szenen» oder «Zyklen» 82. Nur weil er in mensch-
licher Existenz die Zentrierung auf eine Sinneinheit erwartet, kann er
diese vermissen und in die Jeweiligkeit augenblickshafter Vollziige und
Situationen zerrissen sehen #. Wie Nietzsche verbleibt auch Benn nicht
bei der angenommenen Tatsache, dal hinter allem das «Nichts» 8¢ stehe,
sondern befragt diese auf ihre objektive Bedeutung. Die will er darin
finden, daB3 gerade die Sinnlosigkeit allen Seins der «Kunst» allererst
die Sendung verleihe, ihre Sinngestalten dem absoluten «Chaos» ent-
gegenzustellen 8. In dem «nicht mehr aufzuhaltenden Realitidtszerfally,
im Untergang allen, die menschliche Existenz vorbestimmenden Wesens-
sinnes will er den Sinn erkennen, da3 der Mensch eben dadurch erst
wieder die Chance erhalte, die «alten noch substantiellen Schichteny,
sein eigentliches «metaphysisches Wesen» als das «Schépfungsfrithe»
noch einmal ins BewuBtsein zu wenden 8¢. Man geht gewi nicht zu
weit in der Behauptung, daBl der Expressionismus iiberhaupt sich im

80 Ges. Werke, hrsg. v. D. WELLERSHOFF. Wiesbaden 1960, Bd. II, 447.
Ebd. I, 22. Ebd. VII, 1788.

81 So sagt er von dem Ich, es sei: «Entfremdet frith dem Wahn der Wirk-
lichkeiten, | versagend sich der schnell gegebenen Welt, | ermtidet von dem Trug
der Einzelheiten, | da keine sich dem tiefen Ich gesellt» (ebd. I, 233).

82 Ebd. I, 186: «Quartire, Zyklen, Szenen, | doch keine macht dir bewuBt, |
ist nun das Letzte die Trianen [ oder ist das Letzte die Lust | oder beides ein Regen-
bogen, [ der einige Farben bricht, | gespiegelt oder gelogen — | du weilit, du weillt
es nichty.

8 Ebd. I, 208: «Ein Wort — ein Glanz, ein Flug, ein Feuer, | ein Flammen-
wurf, ein Sternenstrich — / und wieder Dunkel, ungeheuer, [ im leeren Raum um
Welt und Icho.

8¢ Ebd. IV, 1001: «Dies Nichts, das wir hinter allen Gestalten sehen, allen
Wendungen der Geschichte, den Begriffen, hinter Stein und Bein. Das wire die
Lage des Ichn.

85 Ebd. IV, 1002: «Gerade weil die Lage so iiber alles gespannt ist, ... sehen
wir das Produktive gegen dies naturalistische Chaos im Mithen um einen Grund,
ein Sein, ein ordnendes Gesicht, stehen wir plotzlich vor einer Art Gesetz, dem
Gesetz von einer formfordernden Gewalt des Nichts, und dies scheint das Gesetz
des Produktiven zu sein. Die formfordernde Gewalt des Nichts».

8 Ebd. IV, 1002.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 185

Spannungsfeld zwischen der nihilistischen Absage an alle fithrenden
Sinngehalte und einem auf solche gerade hingebannten Fragen bewegt.
Dazu seien nur einzelne Hinweise angefithrt: Ernst Stadler erlebt die
«Zeity als ein Etwas, das «wie dunkles Wasser» «durch der Seele Mulden
schieBt» 8, indem er nach iiberzeitlichen Inhalten fragt, auch wenn er
diese nicht mehr finden zu kénnen meint. Die «Welt» erscheint ihm
«aufgerissen» 8, weil er nach kosmischer Sinneinheit verlangt, obgleich
er nicht mehr daran glauben kann. Hermann Kasak sieht sich auf einen
ziellosen Weg «geschleudert» #, als einen «umsont» ?° « Wartenden» %,
sofern er um einen zielgebenden Sinn weill, wihrend er diesen vermiBt.
Weil Georg Heym eine ganzheitliche Sinngestalt seines Daseins erfragt,
obgleich er diese nicht mehr erkennen zu kénnen meint, sieht er diese
«zerballt in der dirftigen Faust eines Kindes» °2. Franz Werfel nennt
sein « Wesen» ein «windiges Geriist, darein das rauberische Leben fahrt» 93,
indem er einen Halt und Festigkeit vermittelnden, substantiellen Sinn
ersucht, so wenig er ihn antreffen zu kénnen glaubt. Auch von Max-
Hermann NeiBle kann man sagen, daB er einen letztgiiltigen Sinn erfragt,
obgleich er diese Frage fiir gegenstandslos hilt. So ist es zu verstehen,
daB er noch auf ein «einzig Rettendes», «ein Wort, das abgrundtief aus
aller Lebensangst befreit», wartet, wihrend er sich als «ganz Verlassenen»
sieht *. Weil Johannes E. Becher unaufteilbarer Sinnganzheit zugewandt
ist, so wenig er diese noch entdecken zu konnen meint, gelangt er zu
dem BewuBtsein, zu «Fetzen und Scherben» verworfen zu sein %.

Fiir Sartre ist alles Sein dadurch bezeichnet, daB es jede, an es
gerichtete Frage nach objektivem Sinn grundsitzlich verneint. Sofern
es also selbst die Bedingung aller Verneinung, « Abwesenheit, Andersheit,
AbstoBung und Trennung» °¢ darstellt, ist es vom «Nichts» heimgesucht:
«La condition nécessaire pour qu’il soit possible de dire non, c’est que
le non-étre soit une présence perpétuelle, en nous et en dehors de nous,

87 In: M. F. E. van BRUGGEN, Im Schatten des Nihilismus. Amsterdam 1946,
162.

88 Ebd. 157.

89 Ebd. 145.

9% Ebd. 68.

91 Ebd. 67.

92 Ebd. 76.

93 Ebd. 173.

9 Ebd. 151.

95 Ebd. 72.

96 T.’étre et le néant. Paris 1949, 57: «l’absence, l'altération, 1'altérité, la
répulsion, le regret, la distractiony.



186 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

c’est que le néant hante I’étre» °7. Kann das Sein keinen Sinn prisen-
tieren, so ist es letztlich selbst das «Nichts»: «Le néant ne peut se néan-
tiser que sur fond d’étre; si du néant peut étre donné, ce n’est ni avant
ni apres l'étre, ni, d'une maniére générale, en dehors de I'étre, mais
c’est au sein méme de I'étre, en son cceur, comme un ver» °®. Es gibt
daher keinen, dem Leben iibergeordneten Sinn: «La vie n’a pas de sens,
a priori» *. Der Mensch ist urspriinglich nur sein eigener Entwurf, dem
«keine menschliche Natur» 1% und «iiberhaupt nichts» 1! vorgegeben ist,
so daB stets die «Existenz» der « Essenz» vorangeht %2, Dennoch befragt
Sartre diese, vom «Nichts» bestimmte Situation der Existenz auf ihren
objektiven Sinn, den er nicht wiederum dem «Nichts» ausliefert. Diesen
findet er darin, daB der Mensch, gerade weil ihm kein Sinn vorgeordnet
sei, absolute Freiheit besitze: «Si, en effet, I'existence préceéde 1'essence,
on ne pourra jamais expliquer par référence a une nature humaine
donnée et figée; autrement dit, il n'y a pas de déterminisme, I’homme
est libre, 'homme est liberté» 13, Und die Verwirklichung dieser Frei-
heit betrachtet er als ein Wertkriterium fiir menschliche Existenz. Des-
halb lehnt er einen Menschen ab, der der freiheitlichen Selbstwahl aus-
weicht oder sich der Zufilligkeit des Daseins iiberld8t %¢. Dariiber hinaus
ersucht Sartre im «Nichts» allen Sinnes den Sinn der Verantwortung als
einen objektiven und unbedingt verbindlichen: «Mais si vraiment I’exis-
tence précede l'essence, 'homme est responsable de ce qu’il est ... Et,
quand nous disons que ’homme est responsable de lui-méme, nous ne
voulons pas dire que I'homme est responsable de sa stricte individualité,
mais qu’il est responsable de tous les hommes» 19, «Il est responsable
du monde et de lui-méme en tant que maniére d’étre» 1%, Gerade weil
es keinen, menschliche Existenz tragenden Wesenssinn gebe, sei der
Mensch voll verantwortlich fiir das Bild, das er vom Menschen ent-

97 Ebd. 46.

% Ebd. 57.

99 Iexistentialisme est un humanisme. Paris 1946, 89.

100 Ehd. 22: «il n’y a pas de nature humaines.

101 Ebd.: «c’est qu’il n'est d’abord rien».

102 Ebd. 21.

103 Ebd. 36.

104 Ebd. 84: «Les uns qui se cacheront ... leur liberté totale, je les appelerai
laches; les autres qui essaieront de montrer que leur existence était nécessaire,
‘alors qu’elle est la contingence méme de l'apparition de I’homme sur la terre, je
les appellerai des salauds».

105 Ebd. 24.

106 T '’gtre et le néant, 639.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 187

werfe. Denn dieses sei fiir seine ganze Epoche giiltig und darin entwerfe
er nicht nur den Menschen, sondern die Menschheit %7, Diese Funktion
kann der existentielle Entwurf aber nur dann vollgiiltig verwirklichen,
wenn er tatsichlich dazu bestimmt ist, in seiner Wahl den Menschen
und die Menschheit zu begriinden. Diese Bestimmung setzt aber wie-
derum einen vorgingigen Sinn voraus, den Sartre als unabhdngigen,
objektiven und das «Nichts» iiberwindenden erfragt.

Auch Camus geht davon aus, daB sich die Welt jeder Sinndeutung
verweigere: «Le monde nous échappe ... Ces décors masqués par I'habi-
tude redeviennent ce qu’ils sont. Ils s’éloignent de nous» 1%, Der Mensch
sieht sich einem Universum gegeniiber, in dem der Zusammenbruch und
das «Nichts» liegen: «L’homme absurde entrevoit ainsi un univers ...
passé lequel c’est I'effondrement et le néant» 1%, Aber im Unterschied
zu Sartre interessiert ihn weniger jene dem Sein unterstellte Verneinung
allen Sinnes, sondern vielmehr die Gegeniiberstellung des nach Sinn
fragenden Menschen und der schweigenden Welt. Diese Konfrontation
erweckt das Gefiithl des Absurden: «L’absurde nait de cette confronta-
tion entre I’appel et le silence déraisonnable du monde» 119, Dieser Gegen-
iiberstellung entspricht die des Suchens nach vernunfthafter Klarheit
und des letztlich Irrationalen, Unerklirbaren, welche ebenfalls das
Gefiihl des Absurden begriindet: «Mais ce qui est absurde, c’est la con-
frontation de cet irrationnel et de ce désir éperdu de clarté dont I'appel
résonne au plus profond de I'homme» 1. Diese Absurditit, die die
Grundsituation der Existenz bezeichnen soll, befragt aber nun Camus
auf ihren Sinn, den er nicht wiederum fiir absurd hilt, sondern als un-
bedingt giiltig ansieht. Diesen will er ausfindig machen und seine Lehren
annehmen: «Ainsi de I'absurde: il s’agit de respirer avec lui; de recon-
naitre ses lecons et de retrouver leur chair» 12, Er erkennt ihn im Sinn
und Wert der Freiheit. Denn gerade weil Welt und Leben, wie er betont,
keinen objektiven Sinn darstellen koénnen, sind dem Menschen auch
nicht durch einen solchen Schranken gesetzt: «dans la mesure ol
j'espére, ol je m'inquiete d'une vérité ... dans la mesure enfin ol j’or-
donne ma vie et ol je prouve par 1a que j’admets qu’elle ait un sens,

107 T.existentialisme est un humanisme, 26-29.
108 T.e mythe de Sisyphe. Paris 1942, 29,

109 Ebd. 83.

110 Ebd. 45.

11 Ebd. 37.

12 Ebd. 129.



188 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

je me crée barricres entre quoi je resserre ma vie» 13, Deshalb gewinnt
er in der Annahme des Absurden absolute Handlungsfreiheit !4, einen
Zuwachs an Verfiigungsiecht 11° und Leben 11, letzte Autonomie 7 und
eine neue Unabhingigkeit 1*®. Nun erst kann er sich und sein Leben
ausschopfen ? und aus der neu erlangten Interesselosigkeit und Gleich-
giiltigkeit 12° versuchen, durch die Quantitdt und Intensitit der Erfah-
rungen Rekorde zu schlagen 12!, Es wird deutlich, dafl Camus, wiahrend
er die Absurditdt sich anzueignen meint, in Wahrheit nach dem Sinn
des Absurden fragt, der die Absurditdt als solche aufhebt und {iiber-
windet. Indem er ausdriicklich fordert, der Absurditit nicht durch ein
Hoffen auf Sinn 1?2, einen Sprung in die Transzendenz '# oder durch
Selbstmord ** auszuweichen, entzieht er sich ihr doch selbst, sofern er
sie auf ihren Inhalt, ihre Aussage und existentielle Bedeutung befragt,
die er als einen objektiven und letztgiiltigen Sinn herauszuarbeiten sich
bemiiht.

V. DER EINSPRUCH DES FRAGENS
GEGEN SEINE AUSWEISUNG AUS DEM PROBLEMBEWUSSTSEIN

ODb das Denken also versuchte, den objektiven Sinn fiir unerkennbar
zu halten, ihn zu versubjektivieren, zu verzeitlichen oder schlieBlich
vollig preiszugeben, nie konnte es menschliche Existenz mit sich in
Ubereinstimmung bringen, da diese in der ihr unaufgebbaren Haltung
des Fragens stets giiltigen und verbindlichen Inhalten zugewandt blieb.
Deshalb unternahm das Denken einen letzten Versuch, um an der Leug-
nung objektiver Sinnfindung festzuhalten, indem es das Fragen selbst
aus dem ProblembewuBtsein ausweisen wollte. Doch wiederum sollte

13 Ebd. 82.

114 Ebd. 80: «Or si I'absurde annihile toutes mes chances de liberté éternelle,
il me rend et exalte au contraire ma liberté d’actionn.

15 Ebd.: «Cette privation d’espoir et d’avenir signifie un accroissement dans
la disponibilité de I’'hommen.

116 Ebd. 86: «L’absurde et le surcroit de vie qu’il comporte» ...

17 Ebd. 158: «Un monde demeure dont I’homme est le seul maitre».

18 Ebd. 83: «indépendance nouvellen.

119 Ebd. 78: «L’homme absurde ne peut que tout épuiser, et s’épuiser».

120 Ebd. 75: «l'indifference».

121 Ebd. 84-88.

122 Ebd. 21.

123 Ebd. 72.

12¢ Ebd. 89.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 189

dieser Versuch am Widerstand des Fragens scheitern. Denn da dieses
erst alles Reflektieren wach und in Bewegung hilt, indem es ihm seine
immer aufs neue ansetzende, weiter und tiefer dringende Dynamik ver-
leiht, ist es ihm unverduBerlich. So reagiert das Fragen auf das Unter-
fangen, es in seiner Ausrichtung auf objektiven Sinn aufer Funktion
zu setzen, indem es nach dem giiltigen Sinn seiner Suspendierung forscht,
um auf diese Weise gerade zu verstirkter Intensitit und gesteigerter
Wirksamkeit zu gelangen.

Im Gegensatz zu Kant will Husserl einen rein methodischen Im-
manentismus begriinden, das heif3t, er will nicht leugnen, dal3 das Denken
einen objektiven Sinn erreiche, will dies aber auch nicht behaupten,
sondern vielmehr die Frage nach dem objektiven Sinn ausklammern 123,
Seine methodische FForderung selbst stellt aber schon diese Frage und
antwortet bereits darauf, indem sie die «Epoché» gegeniiber jedem
bewuBtseinsunabhingigen Sinn doch zweifellos als einen solchen ansieht.
Mehr noch muB3 Husserl, um im Einzelfall diese Frage auszuschalten,
doch genau wissen, wonach er nicht fragen will. Das kann er aber nur
wissen, indem er zuvor, wenn auch noch so verhalten, jeweils auf diese
Frage schon eingegangen ist. Um die BewulBtseinsphdnomene von jeder
Ausrichtung auf bewuBtseinstranszendente Sinnobjektivitit loszuldsen,
mul er diese bereits als solche intendieren. So mu3 er nach «wahrhaft
Seiendem» 126, «Realem» 1?7, (Transzendenz» 128, «Welt» 129, «weltlicher
Objektivitdty 130, «weltlicher Transzendenz» 131, «objektiver Wahrheit »'32,
«dem letzten Seinssinn der Welt» 133 fragen, gerade um die Sinnfrage
nicht darauf zu richten. Es konnte nicht ausbleiben, daB die letzte
Undurchfithrbarkeit seiner «Epoché» ihn schliefllich dazu fiihrte, die
Frage nach dem objektiven Sinn doch zu stellen und zu beantworten.
Diesen will er in der transzendentalen Subjektivitit begriindet sehen:

125 Jdeen zu einer reinen Phédnomenologie und phdnomenologischen Philo-
sophie. Husserliana, Bd. ITI. Den Haag 1950, 67: ¢«Die zum Wesen der natiirlichen
Einstellung gehorende Generalthesis setzen wir auller Aktion, alles und jedes, was
sie in ontischer Hinsicht umspannt, setzen wir mit einem Schlage in Klammern».

126 Pariser Vortrige. Husserliana, Bd. I. Den Haag 1950, 23.

127 Ebd.

128 Ebd. 32.

129 Ebd. 124.

130 Ebd. 182.

131 Jdeen zu einer reinen Phinomenologie, 119.

132 Dije Krisis der europidischen Wissenschaften und die transzendentale
Philosophie. Husserliana, Bd. VI. Den Haag 1954, 33.

133 Tdeen zu einer reinen Phinomenologie, 68.



190 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

«Jeder erdenkliche Sinn ... fdllt in den Bereich der transzendentalen
Subjektivitit. Ein AuBerhalb derselben ist ein Widersinn ... Sie ist das
Universum méglichen Sinnes, ein AuBlerhalb ist dann eben Unsinn» 134,
«Die objektive Welt, die fiir mich ist, die fiir mich je war und sein wird,
je sein kann mit allen ihren Objekten, schépft ... ihren ganzen Sinn und
ihre Seinsgeltung, die sie jeweils fiir mich hat, aus mir selbst, aus mir
als dem transzendentalen Ich, dem erst mit der transzendental-phdno-
menologischen &royy, hervortretenden» 135. Obgleich Husserl die Frage
nach bewuBtseinsunabhdngiger Sinnobjektivitit ausschalten wollte,
stellt er sie doch zweifellos in diesen Aussagen, indem er von ihr sagt,
daB es sie nicht gebe. Er wollte die Frage nach dem Verhiltnis der
wirklichen zur gedachten Welt ausklammern, erfragt dieses aber den-
noch, indem er ausschlieBt, die wirkliche Welt kénne Sinngrund der
gedachten sein. Wihrend also das Denken sich «jeder pridikativen Stel-
lungnahme zu Sein und Sosein» enthalten soll 1%, werden im Fragen die
auszuklammernden Bereiche nicht nur intendiert, sondern sogar pra-
diziert.

Mit Husserl ist Franz Kafka in dem Bestreben vereint, die Frage
nach dem der Subjektsphire enthobenen Sinn auBer Aktion zu setzen
und aus dem BewulBtsein zu verbannen, wenn auch dieses fiir Kafka
kein transzendental-phdnomenologisches, sondern ein jeweilig existen-
tielles ist. Seine Denkmethode ist als eine indirekte zu bezeichnen, so-
fern es ihm weniger um das geht, was er ausdriicklich benennt und dar-
stellt, als vielmehr um das Ungefragte, ja Unfragbare. Indem er alle
Begebenheiten so schildert, daf sie zur Sinnfrage hindringen, wiahrend
er sich dieser doch grundsitzlich verweigert, will er ihre Kraft brechen.
Wohl suchen seine Gestalten ihrer unbegreiflichen Situation zu ent-
kommen und zeigen nahezu unfaflliche Geduld im Verfolgen ihrer, grund-
satzlich unerreichbaren Ziele. Aber sie unterlassen es prinzipiell, nach
dem Sinn ihrer Situation wie ihrer Anstrengungen zu fragen. Denn sie
sollen ihre Lage gerade dann als etwas Unfragliches hinnehmen, wenn
sie sich lidngst als sinnlos oder widersinnig erwiesen hat. Kafka unter-
scheidet sich aber in seinem Denkansatz sehr wesentlich von dem
Husserls, sofern er die Sinnfrage nur dadurch aus dem Problembewult-
sein ausweisen zu konnen meint, daB3 er das BewuBtsein selbst durch
eine ans Traumhafte grenzende UnbewuBtheit ausschaltet. Diese Hal-

134+ Pariser Vortrige, 32.
135 Cartesianische Meditationen. Husserliana, Bd. I. Den Haag 1950, 65.
136 Jdeen zu einer reinen Phdnomenologie, 68.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 191

tung findet z. B. in der folgenden Beschreibung Ausdruck: «K. schlief,
es war zwar kein eigentlicher Schlaf, ... aber das ldstige BewuBtsein war
geschwunden, er fiihlte sich frei ... Niemand sollte ihm das mehr rauben.
Und es war ihm, als sei ihm ein groBer Sieg gelungen» 137. Dieser Sieg
iiber das Fragen nach giiltigem Sinn kostete ihn kein Ringen mit diesem,
denn er war durch blofes Sich-ihm-Verweigern errungen: «Der Kampf
dauerte nicht lange; Schritt fiir Schritt, und es waren grofe Schritte,
riickte K. vor. War es iiberhaupt ein Kampf? Es gab kein ernstes Hin-
dernis» 138, In seiner hintergriindigen Gedanklichkeit bemerkt Kafka:
«Die Leibeskrifte reichen nur bis zu einer gewissen Grenze; wer kann
dafiir, daB diese Grenze auch sonst bedeutungsvoll ist» 13°. So zeichnet
er einen Menschen, «der sich iiber alles ... mit dieser stumpfen Gleich-
giiltigkeit und Verschlafenheit hinwegsetzt» 14°. Angesichts der mehr
und mehr beunruhigenden Aussichtslosigkeit seiner Lage und der da-
durch immer dringenderen Sinnfrage «wiirde er in tiefen Schlaf sinken
und auf diese Weise allem entgehen» 1*1, Diese UnbewuBtheit befragt
aber Kafka auf ihre Bedeutung, die er nicht wiederum dem BewuBtlosen
ausliefert, sondern gerade zu hochster BewuBtheit steigert. Denn wie
Camus so will auch er in der Absurditdt den Sinn der Freiheit als einen
unbedingt giiltigen entdecken. Und wie Existenz fiir Camus in der Hal-
tung der «Gleichgiiltigkeit» sich die Absurditit als den Wert ihrer Frei-
heit aneignet, so ergreift Existenz fiir Kafka in der UnbewuBtheit das
Sinnlose als ihre verzweifelte, aber unverletzliche Freiheit. Deshalb gibt
es fiir ihn «nichts Sinnloseres, nichts Verzweifelteres als diese Freiheit,
dieses Warten, diese Unverletzlichkeit» 1*2, Indem eine seiner Haupt-
gestalten die Absurditdt ihres Daseins annimmt, erkdmpft sie sich den
Wert ihrer Freiheit als einen unbedingten. So «schien es K., als habe
man nun alle Verbindung mit ihm abgebrochen und als sei er nun frei-
lich freier als jemals ... und habe sich diese Freiheit erkdmpft, wie kaum
ein anderer es kénnte, und niemand diirfe ihn anriihren oder vertreiben,
ja kaum ansprechen» 143,

Die Denksituation Samuel Becketts 1iBt sich mit der Kafkas ver-
gleichen. Auch er konfrontiert seine Gestalten mit einem nicht zu be-

137 Ges. Werke, hrsg. v. M. Brop. Frankfurt 1951, Bd. 11, 347.
138 Ebd. 348.

139 Ebd. 356.

140 Ebd. 374.

141 Ebd. 351.

142 Ebd. 145.

143 Ebd.



192 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

fragenden Sinnlosen. Ob dieses sich als vergebliches Warten auf einen
nie eintreffenden «Godot» 1*4, als unerfiillbares Streben nach Geborgen-
heit 145, als die Nichtigkeit allen Handelns *¢, des Sterbens !*7 oder des
Ich selbst #® darstellt, immer ist es als ein fragloses Urphinomen
menschlichen Daseins verstanden. Seine Figuren iiben sich wie die Kaf-
kas darin, die Sinnfrage auszuschalten. Sie sollen so tun, als gibe es den
Widersinn, unter dem sie leiden, nicht und die immer vordringlicher wer-
dende Sinnfrage in fraglosem «Weitermachen» tibergehen 1°. Auch sie er-
suchen die BewuBtlosigkeit, den Traum 3°, das Vergessen 31. Sie wollen
reden, um nicht zu denken %2, oder schweigen, weil man «im Schweigen
nicht weill» 133. Sie «lassen sich fallen» 13, geben sich auf, um dem Fragen
und Hoffen 15° zu entkommen. Wie bezeichnete Gestalt Kafkas in solcher
BewuBtlosigkeitihren «Siegniiber die Sinnfrage feiert, soerlebt Becketts Mo-
ran seine Interesselosigkeit gegeniiber verbindlichem Sinn als «Starke» ¢,
Wie Camus in seinen Typen des Fremden %7, des Don Juan, des Komo-
dianten, des Abenteurers 38 und Kafka in seinen namenlosen Existenzen
jene «Gleichgiiltigkeit» 1% zu verwirklichen suchen, die es ermdglichen
soll, ohne die Frage nach giiltigem Sinn zu leben und so mit dem Sinn-
losen auszukommen, so will Beckett in dieser Haltung, die er nicht nur

14+ En attendant Godot. Paris 1952.

145 Molloy. Paris 1951.

146 Dargestellt an der Gestalt des Moran, ebd.

147 Malone meurt. Paris 1951.

148 T’Innommable. Paris 1953.

149 ’Innommable, 261: «il faut continuer, je ne peux pas continuer, il faut
continuer, je vais donc continuer».

150 En attendant Godot, 155: «Pourquoi tu ne me laisses jamais dormir?...
Je révais que j’'étais heureuxn.

151 Ebd. 102: ¢«Ou j’oublie tout de suite ou je n’oublie jamais. Molloy, 68:
«Car je ne sais plus trés bien ce que je fais, ni pourquoi».

152 En attendant Godot, 105: «essayons de converser sans nous exalter ...
C’est pour ne pas pensery,

153 T'Innommable, 262: «dans le silence on ne sait pas». Molloy, 96: «Car ne
rien savoir, ce n'est rien, ne rien vouloir savoir non plus, mais ne rien pouvoir
savoir, savoir ne rien pouvoir savoir, voila par ou passe la paix, dans I’Ame du
chercheur incurieux».

154 Molloy, 140: « Je me laissai dégringoler jusqu’au fond du fossé».

155 Ebd. 250: «Et je m’amusais méme de loin a laisser croitre en moi, pour
mieux les écraser, d’enfantins espoirs».

156 Ebd.: «incapable d’agir, ou peut-étre assez fort enfin pour ne plus agir».

157 1’Etranger. Paris 1942.

158 Te mythe de Sisyphe, 91-126.

159 KaFka, II, 374. Le mythe de Sisyphe, 75: «L’homme y retrouvera enfin
le vin de I'absurde et le pain de I'indifférence dont il nourrit sa grandeur».



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 193

allem Begegnenden ¢, sondern auch sich selbst gegeniiber 1! einnimmt,
Befreiung von der Sinnfrage erreichen.

So sehr sich aber Kafka und Beckett auch bemiihen, das Fragen
nach objektivem Sinn aufzuheben, stellen sie doch die abgewiesene Frage
danach. Indem ihr ganzer Einsatz dem Ignorieren, Ubergehen dieser
Frage gilt, sind sie dieser gerade zugekehrt. Ihr Sich-ihr-Verweigern gibt
sich in Wahrheit dieser mit einer Intensitdt hin, die ihre negierende
Dynamik eben aus der hintergriindig vollzogenen Frage zieht. Ihr
Negieren der Sinnfrage koénnte gar nicht diese verhaltene Unerbittlich-
keit besitzen, wiirde es sich nicht am Gegeniiber der zweifellos gestellten
Sinnfrage immerzu entziinden und steigern. Tatsdchlich erhdlt aber die
Entwurzelung der Sinnfrage fiir sie eine solche Wichtigkeit und Bedeu-
tung, daBl sie am Ende selbst als der letztgiiltige Sinn existentiellen
Daseins auftritt.

Im Gegensatz zu Kafka und Beckett will G. Marcel nicht den objek-
tiven Sinn leugnen, sondern einen neuen Weg zu ihm hin zeigen. Den-
noch kann seine Konzeption insofern mit den Positionen Husserls, Kafkas
und Becketts verglichen werden, als er meint, dal3 dieser Weg sich nur
dem eréffne, der die Sinnfrage aus dem ProblembewuBtsein ausschlieBe.
Wiirde die Welt allen Sinn, den Existenz in ihr suchen koénnte, grund-
sitzlich verneinen, so konnte diese ihr nicht zugehéren, also gar nicht
iiber sie urteilen und sie somit auch nicht fiir sinnlos halten 2. Wiirde
aber Existenz der Welt angehoren, die sie fiir sinnlos hédlt, so wire sie
selbst sinnlos und mithin auch ihre Annahme, daB3 die Welt sinnlos sei 163,
Weil also die Negation des Sinnes gar nicht mdoglich ist, glaubt Marcel,
daf die Sinnfrage kein echtes «Problem» darstelle, sondern vielmehr auf
ein «Metaproblem» zuriickverweise, das als «Mysterium» anzusprechen
sei 104, Indem Existenz diesem sich zuwende, gehe sie den Sinn nicht wie
ein Objekt an, tiber das Aussagen zu machen wiren 165, sondern «enga-
giere » 166 sich fiir ihn in ureigenstem Seinsvollzug, darin die Unter-

160 Molloy, 113: «Mais au fond je me moquais éperdument de me sentir en
déséquilibre, tiraillé a droite, a gauche, en avant, en arriére». Malone meurt, 8:
« Je serai neutre et inerten».

161 Molloy, 231: «il me devenait indifférent de me posséder.

162 T.es hommes contre I’humain. Paris 1951, 89.

163 Ebd.

164 Etre et avoir, Paris 1935, 145, 149, 162,

165 Ebd. 247.

166 T.e mystére de I'étre. Paris 1951, 119-140.

13



194 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

scheidung des «in mir» und «vor mir» aufgehoben sei %7. So eindrucks-
voll diese Uberlegungen sind, gilt es doch, folgendes zu bedenken. Wih-
rend Marcel es also vorzieht, die Frage nach dem Sinn nicht zu stellen,
sondern vielmehr fiir diesen existentiellen Einsatz zu leisten, fragt er
doch gerade nach der «Ordnung des Mysteriums» % oder der «Ordnung
des Seins» 1% als einem giiltigen und verbindlichen Sinn. Und diese
Frage weist er nicht wiederum auf das Mysterium zuriick, sondern be-
handelt sie als ein Problem, dessen Losung er eben in der objektiven
Bedeutung des Metaproblems erfragt. Diese erschlieft sich ihm nicht
allein im existentiellen Vollzug des Mysteriums, sondern zeigt sich seinem
Problemdenken als ein vorgingiger und von jeweiligem Engagement
unabhédngiger Sinn.

VI. DER SINNANSPRUCH DES FRAGENS ALS SINNAUSSPRUCH 170

Im Zuge der dargestellten Entwicklung hat das Denken alle Wege
beschritten, die sich boten, um den vorgingigen und objektiven Sinn
aufzugeben. Ausgehend von der immanentistischen Leugnung seiner
Erkennbarkeit iiber seine idealistische oder existenz-philosophische Sub-
jektivierung, iiber seine Verzeitlichung und nihilistische Preisgabe bis
zur Ausschaltung der Sinnfrage selbst suchte das Denken alle Argumente
ins Feld zu fithren, von denen es sich die Befreiung von allen, ihm vor-
oder iibergeordneten Verbindlichkeiten versprach. Denn in solchen sah
es eine Bedrohung oder gar Aufhebung seines Anspruchs auf absolute
Autonomie und Freiheit, auf Schépfertum, Urspriinglichkeit und Spon-
taneitdt. Dabei stand es in stindigem Gegensatz zur existentiellen Hal-
tung des Fragens, das den unverfiigbaren und objektiven Sinn nicht nur
ersuchte und jederzeit als existent prasupponierte, sondern auch forderte.
Es ist nun nicht moglich, im Sinne Camus’ diesen Gegensatz als die letzte
Gegebenheit menschlichen Daseins anzusehen und dieses daher als ab-
surd zu verstehen. Denn alsdann miilte man den Widersinn als den
letzten Sinn menschlicher Existenz zu begreifen suchen und so einer
Selbsttduschung verfallen. Hétte man doch in Wahrheit nicht den

167 Etre et avoir, 169 ff.

168 Ehd. 185, 251.

169 Ebd. 216: «l’ordre de 1'étren.

170 Vgl. D. von HILDEBRAND, Der Sinn philosophischen Fragens und Er-

kennens. Bonn 1950, 68 ff., 91 ff. G. POLTNER, Zu einer Phénomenologie des
Fragens. (Symposion, Bd. 37.) Freiburg, Miinchen 1971, 76-92.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 195

Widersinn, sondern einen, freilich absurden «Sinn» des Widersinnes fiir
das Letzte gehalten und nicht, was unter dieser Voraussetzung allein
folgerichtig wire, den Widersinn des Widersinnes. Auch 148t sich dieser
Gegensatz nicht auf Dialektik reduzieren, sofern These und Antithese
sich tatsdchlich nicht auseinander verstehen. Zudem koénnte man den
Sinn dieser gesamten Dialektik nicht wiederum dialektisch fassen, da
man ja die Antithese der Nicht-Dialektik konsequent ausschlieBen miiB3te.
Es wird daher deutlich, daBl bezeichneter Gegensatz zwischen Fragen
und Denken nicht als Urprinzip menschlicher Existenz angesehen werden
kann, sondern nur ein Sinn, in dem dieser iiberwunden ist.

Nun ist die Ausrichtung auf verbindlichen Sinn der ontischen
Struktur des Fragens wesentlich 17!, ihm unabdingbar, wihrend das
Denken nicht auf die Leugnung aller objektiven Sinnfindung festgelegt
ist. Das Fragen miillite also im Unterschied zum Denken sich selbst
seinshaft aufgeben, wollte es seinen Sinnanspruch dem autonomistischen
Denken zum Opfer bringen. Es erscheint aber als unsinnig und undurch-
fithrbar, Existenz dazu auffordern zu wollen, sich von ihrem eigenen
Sein loszuldsen. Also bleibt kein anderer Weg als der, dafl das Denken
sich der Sinnintention des existentiellen Fragens fiigt. Sofern aber dazu
alle, von ihm unternommenen Versuche, die Moglichkeit objektiver
Sinnfindung zu leugnen, im Gegensatz stehen, muB3 das Denken diese
aufgeben, das heil3t, diese Moglichkeit bejahen und annehmen.

Auf diese Weise verlangt jedoch das Fragen dem Denken nicht
blinde Unterwerfung und bloB zwangshaften Verzicht auf seine An-
spriiche ab. Denn es fordert nicht nur den objektiven Sinn, sondern
bekundet ihn auch, wie es zu sehen gilt. Um den Sinnausspruch des
Fragens zu vernehmen, darf Reflexion nicht bei dem bloBen Vollzug
oder Akt des Fragens stehenbleiben, sondern muf} sich auf den darin
selbst gegenwirtigen Sinn richten. Dieser offenbart sich in der allem
Fragen eigenen Bestimmung, Inhalte von objektiver Bedeutung und
unverletzlichem Geltungsrang anzuzielen, als existent und erkennbar
vorauszusetzen und schlieBlich auszudriicken. Mag der Frageakt noch

171 Vgl. H. RomBacH, Uber Ursprung und Wesen der Frage. (Symposion 1.)
Freiburg 1952, 135-236. K. RAHNER, Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen
Erkenntnis bei Thomas von Aquin, Miinchen 1957, 71-78. E. CorETH, Metaphysik.
Eine methodisch-systematische Grundlegung. Innsbruck, Wien, Minchen 1964,
81 ff. I. Strricic, Die Grenzsituation des Menschen und seine Eksistenz. Ein Ver-
such ihrer ErschlieBung auf Grund des Erkenntnisphdnomens. Zur Wesen sbestim
mung des Menschen nach Thomas von Aquin. (Studia Friburgensia, Neue Folge 44.)
Freiburg i. d. Schw. 1967, 8-10.



196 Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn

Im Iragen geschieht also in der Tat jenes Sich-Ereignen des Seins-
sinnes, von dem Heidegger spricht. Doch ist der in diesem Sinngeschehen
sich entbergende Sinn nicht, wie Heidegger meint, der Zeitlichkeit des
ek-sistierenden Daseins iiberantwortet. Denn wegen seines iiberzeitlichen,
werdelosen und urphdnomenalen Charakters ist er iiber die Dimension
von Zeit und Geschichtlichkeit hinausgehoben, wenngleich darin gegen-
wirtig. Und um dieser ganz unberiihrt von ihrer jeweiligen Bedingtheit
und Zustdndlichkeit immer als selbiger einwohnen, zu kénnen, kann er
nicht selbst dem WerdensprozeB und der Geschichtlichkeit angehoren,
Seine Lichtung schldgt auch nicht, indem sie aufbricht, zugleich selbst
und als solche in Verbergung um, wenngleich er nicht in seinem meta-
phinomenalen Urgrund in Erscheinung tritt. Er entzieht sich lediglich
einem Denken, das aus immanentistischer oder autonomistischer Vor-
entschiedenheit ihn nicht sehen will oder kann.

Aus eben dieser Grundhaltung befand sich neuzeitliches Denken
in einer Fragevergessenheit, die es ihm verwehrte, den Sinnanspruch des
Fragens als Ausspruch metaphidnomenaler Sinnvorgegebenheit zu er-
kennen. Nicht zuletzt forderte auch der Wille zur Systembildung den
Preis einer Depotenzierung, Entmachtung des Fragens wie einer Ent-
wirklichung der in ihm kundwerdenden Sinnvorgegebenheit. Eine Phino-
menologie, die dagegen um Bergung des vollen Fragegehalts besorgt
ist und seinen Sinnausspruch wieder zu vernehmen sucht, gewinnt nicht
nur einen neuen Standort gegeniiber den Stromungen des Immanen-
tismus, Subjektivismus und Historismus, sondern iiberwindet auch die
fiir alle philosophische Weltorientierung tédliche Gefahr des Nihilismus.
Denn zum einen 148t das Fragephdnomen deutlich werden, da es den
reinen und konsequenten Nihilismus gar nicht geben kann, sofern das
Fragen selbst das ihm vorgehaltene «Nichts» auf einen objektiven und
unbedingt giiltigen Sinn beziehen und so iiberwinden muf3. Dabei fillt
auf, daBl das «Nichts» gar nicht als ein Nichts auftreten kann, sondern
nur als Leugnung eines nicht vollends Preisgegebenen, weil immer noch
Erfragten: des objektiven Sinnes. Zum anderen — und dies ist das Aus-
schlaggebende — iiberwindet das Fragen den Nihilismus, indem es fiir
die Realexistenz einer zeitiiberlegenen, urphidnomenalen, unbegrenz-
baren und objektiven Sinnvorgegebenheit Zeugnis ablegt.



Menschliches Fragen als Zeugnis fiir objektiven Sinn 197

so sehr zeitlich und psychisch bedingt sein, so kann doch dieser Sinn
nicht gleichfalls der Zeitdimension angehdren, um in ihr stets auf {iber-
zeitliche und iiberzustindliche Weise sich vergegenwirtigen zu kénnen!?2,
Wihrend alle Akte des Fragens dem Wechsel und Wandel, dem Werden
und Vergehen unterliegen, ist dieser Sinn werdelos. Und wéihrend die
Akte aus psychischen Urspriingen her- und abgeleitet werden kénnen,
ist jener Sinn nicht bedingt und ableitbar, sondern urphdnomenal.

Eben dieser Sinn zeigt sich als eine der Existenz vor- und iiber-
geordnete Objektivitit, sofern Existenz iiber ihn keine Verfiigungsmacht
besitzt, sondern ihm auch dann noch zugewiesen und verpflichtet bleibt,
wenn sie ihn in letzter Konsequenz abzuweisen, ihm den Dienst am Aus-
druck aufzukiindigen sucht, ja gerade dann. Vielmehr verfiigt dieser
Sinn iiber sein Medium und driickt sich unabhingig von seiner jeweiligen
Bedingtheit und Verfaftheit in ihm aus. Er ist den ihn verkiindenden
Akten nicht nach-, sondern vorgeordnet, erweckt, aktiviert und erhilt
sie. So wenig er sein zeitliches Medium des Fragens je verliflt, so wenig
kann dieses ohne ihn es selbst sein. Denn aus ihm und seinem Hingespannt-
sein zu ihm empfingt es seine seinshafte Bestimmtheit, seine nie ermat-
tende Bewegung und Dynamik. In ihm ist es. Hobe es ihn als seinen
Inhalt auf, so miiBte es sich selbst aufheben. Deshalb mul} es fiir ihn
dieselbe Realexistenz fordern wie fiir sich selbst.

Sinn kann nun nicht in letzter Konsequenz als begrenzt und end-
lich gedacht werden 3. Denn er konnte ja nur durch einen umfassen-
deren Sinn und dieser wiederum durch einen solchen und so fort ein-
gegrenzt werden, so dal3 der Sinnhorizont ins Unendliche verlduft. So-
fern nun auch das Fragen grundsitzlich keine Grenze kennt und der
FrageprozeB in sich unabschlieBbar ist, legt er selbst Zeugnis ab fiir die
Unbegrenzbarkeit des Sinnes. Deshalb muBten alle Begrenzungen des
Sinnhorizonts auf das empirische oder transzendentale Subjekt, auf
Leben, Zeit und Existenz am Widerspruch des Fragens scheitern. Weit
davon entfernt, es von seiner Ausrichtung auf die, jede vorldufige Sinn-
gestalt zerbrechende und {iiberschreitende Sinntotalitit abzubringen,
haben sie es im Gegenteil in seiner den objektiven und unbegrenzbaren
Sinn anzielenden Dynamik nur verstiarkt.

172 Vgl. TrHomas, S. contra Gent. ITI, 61, n. 2362: «Anima intellectiva est
creata in confinio acternitatis et temporis».

173 Vgl. S. theol. I-1I, 2, 8 ad 3: «Bonum creatum non est minus quam
bonum cuius est homo capax, ut rei intrinsecae et inhaerentis; est tamen minus
quam bonum cuius est capax ut obiecti, quod est infinitum».



	Menschliches Fragen als Zeugnis für objektiven Sinn

