
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Der kirchliche Dienst

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

Der kirchliche Dienst

Zur Entwicklung der ökumenischen Problematik - eine Interpretation
der Texte des Vatikanum II *

Die folgenden Ausführungen sind nicht als Orientierung über die

neuere Literatur zum Thema «kirchlicher Dienst» gedacht. Sie stützen
sich vorwiegend - im Kontext der gegenwärtigen Reflexion 1 - auf die

* Bericht, redigiert für die Konsultation über « Das kirchliche Amt» der
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung in Marseille, 25.-30. September 1972.

Wir möchten auch an dieser Stelle Herrn Dr. Lukas Vischer, Direktor der
Abteilung für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen,
für die freundliche Einladung und die zahlreichen in Marseille empfangenen
Anregungen Dank sagen.

Der Text wurde ferner den Mitgliedern der Theologischen Kommission der
römisch-katholischen Bischofskonferenz der Schweiz zugestellt und in der Sitzung
vom 18. Oktober 1972 in Ölten besprochen. Dem Ergebnis dieser Diskussion wurde
bei der Ergänzung der Anmerkungen Rechnung getragen. Schließlich sei zwei
Kollegen, Herrn Prälat O. Perler, emeritierter Ordinarius für Patrologie, und J. Siegwart,
Ordinarius für Kirchengeschichte, für die Durchsicht des Manuskriptes und wertvolle

VerbesserungsVorschläge gedankt.
1 Wohl das umfassendste Spektrum der zur Zeit diskutierten Fragen bietet

der von der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung veröffentlichte
Studienbericht «The ordained Ministry» Bericht der Studientagung in Cartigny
bei Genf 1970); dt. Übers. Das ordinierte Amt in: K. Raiser (Hrsg.): Löwen 1971.
Studienbericht und Dokumente der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung.

Stuttgart 1971 (Beihefte zur ökumenischen Rundschau 18/19), 77-102
(vgl. auch 223 f.). Wertvolle Erwägungen für eine ökumenische Theologie des
kirchlichen Dienstes finden sich im vorbereitenden Bericht «Christ and the Church»
der nordamerikanischen Kommission für die IV. Vollversammlung der Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung in Montreal 1963 ; dt. Übers. Christus und die
Kirche in: Christus und die Kirche. Berichte der Theologischen Kommission über
Christus und die Kirche an die Vierte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung.

Montreal, Kanada (1963). EVZ-Verl. Zürich 1963, 7-39; bes. 30-36.



38 Der kirchliche Dienst

Aussagen des II. Vatikanischen Konzils 2, wollen die darin enthaltenen
neuen Möglichkeiten für den ökumenischen Dialog aufzeigen, auf die noch

ungeklärten Fragen hinweisen und schließlich einige Thesen formulieren,
die der Fortführung des Gesprächs vielleicht dienlich sein könnten.

Da im Mittelpunkt der ökumenischen Problematik die Verschiedenheit

des evangelischen und katholischen Dienst- oder Amtsverständnisses
steht, glauben wir, auf die diesbezüglich geringen Differenzen zwischen
östlicher und westlicher Tradition nur beiläufig hinweisen zu dürfen. Wir
hoffen, daß der orthodoxe Standpunkt3 in den katholischen Texten im

Von römisch-katholischer Seite seien erwähnt: Schreiben der Bischöfe des

deutschsprachigen Raumes über das priesterliche Amt. Eine biblisch-dogmatische
Handreichung. Trier: Paulinus-Verlag 1970; der von der Internationalen
Theologenkommission erarbeitete Bericht Le Sacerdoce ministériel, Paris 1972; dt. Übers.
Das Priesteramt, Einsiedeln 1972; ferner die Studien: Le prêtre hier, aujourd'hui,
demain. Travaux du congrès tenu à Ottawa du 24 au 28 août 1969. Paris 1970.
Teologia del Sacerdocio. Vol. I: Orientaciones metodologicas. Vol. II: Sacerdocio
ministerial y laical. Vol. III : El sacerdocio ministro de la iglesia. Vol. IV : Teologia
del sacerdocio en los primeros siglos. Burgos 1969-72. Der priesterliche Dienst.
4 Bde (Quaestiones disputatae, 46^-9) Freiburg Br. 1970-72; H. Küng: Die Kirche.
Freiburg Br. 1967, bes. 429-562; K. Rahner: Der theologische Ansatzpunkt für
die Bestimmung des Wesens des Amtspriestertums. In: Schriften zur Theologie,
Bd. IX, Einsiedeln 1970, 366-372; J. Ratzinger: Das neue Volk Gottes. Düsseldorf

1969, 75-245; P. V. Dias: Vielfalt der Kirche und Vielfalt der Jünger, Zeugen
und Diener. Freiburg Br. 1968, bes. 149-321 ; G. Hasenhüttl: Charisma, Ordnungsprinzip

der Kirche. Freiburg Br. 1969, bes. 162-232; A. Dechamps: Le prêtre. Foi
et contestation. Paris 1969; dt. Übers. Priester - Beruf im Widerstreit? Innsbruck
1971; E.Marcus: Die Priester nach dem Zweiten Vatikanum. In: Priester und
Pastoren. Regensburg 1970, 121-184; A. Ganoczy: Ministry, Episcopacy, Primacy.
One in Christ 6 (1970), 348-389; Ministères et structuration de l'Eglise. Istina 16
(1971) No 4; Dienst und Leben der Priester in der Welt von heute. Concilium 5 (1969),
Heft 3; Amt und Dienst in den liturgischen Versammlungen. Concilium 8 (1972),
Heft 2; Gegenseitige Anerkennung der kirchlichen Ämter. Concilium 8 (1972), Heft 4.

2 Wir zitieren Vatikanum II nach folgenden Abkürzungen:
AA «Apostolicam actuositatem », Dekret über das Laienapostolat ;

AG «Ad gentes», Dekret über die Missionstätigkeit;
CD «Christus Dominus», Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe;
DV «Dei verbum», Konstitution über die göttliche Offenbarung;
GS «Gaudium et spes», Konstitution über die Kirche in der Welt von heute;
LG «Lumen gentium», Konstitution über die Kirche;
PO «Presbyterorum ordinis», Dekret über Dienst und Leben der Priester;
SC « Sacrosanctum Concilium », Konstitution über die heilige Liturgie ;

OR «Unitatis redintegratio », Dekret über den Ökumenismus.
Die erste Ziffer entspricht jeweils der Numerierung des offiziellen Textes, die zweite
Ziffer (nach dem Beistrich) ist von uns eingeführt und bezeichnet die Absätze
innerhalb der durch Nummern angegebenen Abschnitte.

3 Für eine orthodoxe Stellungnahme zur Frage der Anerkennung kirchlicher
Ämter vgl. B. Bobrinskoy: Wie können wir theologisch und praktisch zu einer



Der kirchliche Dienst 39

wesentlichen zur Sprache kommt. Dies umso mehr, als wir das Problem
des Petrusdienstes, das aus problemgeschichtlichen Gründen eine eigene

Behandlung verlangt, hier ausklammern.

7. Neue Möglichkeiten

Es handelt sich hier zunächst um eine grundsätzhche und historische

Frage : Wie weit gehört der dreigestufte Dienst - Episkopat, Presbyterat,
Diakonat - zum Wesen der Kirche? Anschließend sollen vier Verstehens-

fragen gestellt werden.

7.7 Ist der kirchliche Dienst notwendig ein dreigestufter

Wohl die schärfste, gegen das reformatorische Kirchenverständnis
gerichtete These des Konzils von Trient lautet: es sei notwendig zu

glauben, daß es in der Kirche «eine auf göttliche Anordnung gegründete
hierarchische Ordnung gibt, welche Episkopen, Presbyter und Minister
umschließt » 4. Das Gesetzbuch der römisch-katholischen Kirche präzisiert
diese Aussage wie folgt: «Aufgrund göttlicher Einsetzung besteht die
hierarchische Ordnung bezüglich des Weihesakramentes aus Episkopen,
Presbytern und Diakonen; aufgrund kirchlicher Einsetzung treten
noch andere Grade hinzu» 5. Daraus erklärt sich die im katholischen
Raum verbreitete Ansicht, die Kirche vermöge bezüglich Episkopat,
Presbyterat und Diakonat nichts zu ändern, da hier eine «göttliche
Anordnung» besteht, eine Reform jedoch der durch rein kirchliche Autorität
eingeführten Grade liege wohl im Bereich des Möglichen.

Das II. Vatikanum sagt nun: «Der auf göttlicher Einsetzung beruh-
hende kirchliche Dienst wird in verschiedenen Ordnungen ausgeübt von
jenen, die seit alters Episkopen, Presbyter, Diakone genannt werden» 6.

Es liegt auf der Hand, daß mit diesem Satz Vatikanum II - im Sinne von
Augustinus - die Formulierung des Tridentinums emendiert.

gegenseitigen Anerkennung der Ämter kommen? Eine orthodoxe Antwort.
Concilium 8 (1972), 267-274.

4 Konzil von Trient, Sessio 23, Dekret über das Weihesakrament (1563),
can. 6; DS 1776: «Si quis dixerit, in Ecclesia catholica non esse hierarchiam, divina
ordinatione institutam, quae constat ex episcopis, presbyteris et ministris: an. s.»

Vgl. auch DS 1767.
5 Codex iuris canonici (1917), Can. 108, § 3: «Ex divina institutione sacra

hierarchia ratione ordinis constat Episcopis, presbyteris et ministris...; ex Ecclesiae
autem institutione alii quoque gradus accessere. »

6 LG 28,1 : «Ministerium ecclesiasticum divinitus institutum diversis ordinibus
exercitur ab illis qui iam ab antique Episcopi, Presbyteri, Diaconi vocantur».



40 Der kirchliche Dienst

«Lumen gentium» geht aus von der Sendung Christi und der Apostel:
«Christus, den der Vater geheiligt und in die Welt gesandt hat, hat durch
seine Apostel deren Nachfolger, die Bischöfe, seiner eigenen Weihe und
Sendung teilhaftig gemacht. Diese (d. h. die Episkopen) haben ihr
Dienstamt in mehrfacher Abstufung verschiedenen Trägern in der Kirche
rechtmäßig weitergegeben» 7. Weihe und Auftrag gehen also von Christus
durch die Apostel auf die Episkopen der Frühkirche über. Erst diese

haben ihren Dienst «in mehrfacher Abstufung verschiedenen Trägern»
weitergegeben. Der entscheidende Schritt zur Ausbildung des

dreifachen Amtes erfolgte also nicht beim Übergang des Auftrages von den

Aposteln zu den Episkopen, sondern bei der Ordnung des kirchlichen
Dienstes durch die Episkopen.

Das widerspricht nun aber nicht der tridentinischen Formel. Die

«göttliche Anordnung», auf welche der dreigestufte Dienst in der Kirche
zurückgeführt wird, schließt eine flexible, den Ergebnissen der neueren
historischen Forschung entsprechende Interpretation nicht aus. Die
«göttliche Anordnung» bezieht sich direkt - so können wir gemäß der

Erläuterung des II. Vatikanums sagen - auf die Weitergabe des apostolischen

Dienstes und Auftrages. Die Abstufung, die zur Einsetzung von
Presbytern und Diakonen führte, muß nicht in einer unmittelbaren
Weisung der Apostel begründet sein, sie kann auch als Werk der
Episkopen in der Sorge um die Erfüllung ihres Auftrages verstanden werden.

So scheint es uns durchaus möglich, in Einklang nicht nur mit Vati-
kanum II, sondern auch mit dem Tridentinum zu sagen: Die Notwendigkeit

der Fortsetzung des apostolischen Auftrages und Dienstes gehört
zum Wesen der Kirche und wird in apostolischer Zeit bezeugt ; die Abstufung

in ein dreifaches kirchliches Amt ist das Werk der nachapostolischen
Zeit und gehört nicht unbedingt zum Wesen der Kirche 8.

7.2 Der apostolische Auftrag als Konstitutiv des Episkopates

Es geht uns auch in diesem Zusammenhang nur darum, die von
Vatikanum II gesetzten neuen Akzente herauszustellen. Der Gegensatz

7 LG 28,1 : «Christus, quem Pater sanctificavit et misit in mundum (Jo 10,36),
consecrationis missionisque suae per Apostolos suos, eorum successores, videlicet
Episcopos, participes efîecit, qui munus ministerii sui, vario gradu, variis subiectis
in Ecclesia legitime tradiderunt ».

8 Diese Folgerung wird bestimmt auf ernste Rückfragen von Seiten orthodoxer
Theologen stoßen. Vgl. dazu B. Bobrinskoy (im Anm. 3 zitierten Artikel) Concilium
8 (1972), 273.



Der kirchliche Dienst 41

zur posttridentinischen, im 19. Jahrhundert verschärften Theologie kann
folgendermaßen skizziert werden: Sah man früher im Bischofsamt vor
allem die Kulmination des hierarchischen Priestertums, so sucht das

II. Vatikanum, die Aufgabe des Bischofs vornehmlich als apostolischen
Dienst zu bestimmen und zu begründen. Das soll anhand einiger Texte
gezeigt werden.

Da und dort finden sich noch Spuren der überkommenen
Vorstellungsweise. So wenn z. B. das Bischofsamt «pontificatus apex», «Höhepunkt

des Brückendienstes» 9 oder «summum sacerdotium», «hohes Prie-
stertum» 10 genannt wird. Doch wird zu letzterem ausdrücklich bemerkt,
es handle sich um einen Terminus, den man in (späteren) liturgischen
und patristischen Texten finde u. Nirgends wird der im theologischen
Schrifttum so oft verwendete Ausdruck «plenitudo sacerdotii», «Fülle
des Priestertums» gebraucht. Wohl spricht man von der «plenitudo
sacramenti ordinis», der «Fülle des Weihesakramentes» 12. Das will aber

nur heißen, daß das Bischofsamt die Fülle der durch Weihe initiierten
Dienste, die «sacri ministerii summa» 13, darstellt.

Vorzugsweise wird der Auftrag des Bischofs «munus apostolicum»,
«apostolischer Dienst» genannt14. An erster Stelle steht der Dienst für
das Wort, die Verpflichtung, das Evangelium zu verkünden 15. Dieser

Auftrag «ragt hervor» unter allen andern Aufgaben 16. Durch das

Evangelium hat der Bischof die Gemeinde zusammenzuführen 17. Doch ist er
nicht nur zu den schon Glaubenden gesandt, er hat die «frohe Botschaft»
allen Menschen, ganz besonders auch jenen, die noch «fern sind», zu
verkünden 18. Hier scheint sich eine bedeutsame Umorientierung
abzuzeichnen. Vor allem im Vergleich zur traditionellen Doktrin über das

Lehramt. Die angeführten Texte stehen in schroffem Gegensatz zur Vor-

9 LG 28,1.
10 LG 21,2.
11 LG 21,2: «quae nimirum et liturgica Ecclesiae consuetudine et voce

Sanctorum Patrum summum sacerdotium... nuncupatur».
12 LG 21,2; 26,1; CD 15,1; PO 7,2.
13 LG 21,2.
14 LG 20,2; CD 11,3; 19,1; 20,1.
15 Vgl. LG 21,1; 23,2; 24,1; 25,1; 27,3; CD 6,1-2; 11,1; 12,1; 13,3; AG 20,2.
16 LG 25,1 : « Inter praecipua Episcoporum munera eminet praedicatio Evan-
gelii». Vgl. CD 12,1 ; LG 21,1 : «Christus per eorum (i. e. Episcoporum) eximium

servitium verbum Dei omnibus gentibus praedicat».
17 CD 11,1.
18 CD 12,1 : «ad fidem vocantes aut in fide viva confirmantes»; CD 13,1 : «erga

omnes hommes, sive fideles sive non fideles»; AG 20,2: «Episcopus imprimis fidei
praeco sit oportet, qui novos discipulos ad Christum adducat».



42 Der kirchliche Dienst

Stellung einer «Verwaltung der Lehre». Das «Lehren» der Bischöfe hat
den biblischen, apostolisch-missionarischen Sinn von matheteuein, durch

Verkündigung «zu Jüngern machen»19. Der «apostolische Dienst» ist
eine pastorale Aufgabe, ein «Hirtendienst» 2C.

Die klassische Lehre vom dreifachen - prophetischen, priesterlichen,
königlichen - Amt Christi 21 und der Apostel 22 wird auf die Bischöfe

angewendet: sie haben kraft ihrer Sendung das Wort zu verkünden, die

Sakramente zu spenden, der Gemeinde vorzustehen 23. Durch das

Evangelium und die Eucharistie sammeln sie die Gemeinde 2+. In der Erfüllung

ihrer Hirtenaufgabe seien sie «inmitten der Ihrigen wie solche, die

dienen» 25.

Dieser dreifache Auftrag verbindet den Dienst der Bischöfe mit dem
der Apostel. Der eigentliche Grund aber für diese Verbindung ist die

Sorge um das Evangelium. «Das Evangelium ist für alle Zeiten das

Prinzip des gesamten Lebens der Kirche. Deshalb sorgten die Apostel...
für die Bestellung von Nachfolgern» 26. Der apostolische Auftrag ist also

konstitutiv für den Bischofsdienst. Apostelamt und Bischofsamt sind

zwar nicht dasselbe. Doch geht der Auftrag der Apostel in der Weise, in
der er in nachapostolischer Zeit verwirklicht werden konnte, nach
katholischem Verständnis im Bischofsdienst weiter. Der priesterlich-liturgische
Dienst ist eine Teilfunktion. Der apostolische Auftrag umfaßt das Ganze
des Bischofsdienstes.

1.3 Die Presbyter als Gehilfen und Mitarbeiter der Episkopen

Nach einer bis vor kurzem noch bei katholischen Theologen
weitverbreiteten Auffassung ist das neutestamentliche Priestertum vor allem
im Presbyterat verwirklicht. Die Bischöfe unterscheiden sich fast nur als

Vorgesetzte von den Priestern. Die Laien sind, als bloß Getaufte, nur im

19 Vgl. LG 21,2 mit 24,1; 25,1.
20 CD 21: «pastorale Episcoporum munus».
21 Vgl. LG 13,1; 21,2; 31,1; PO 1; 2,3.
22 Vgl. LG 19.
23 Vgl. LG 20,3; 21,2; CD 2,2; 11,2; PO 7,1; AA 2.
24 CD 11,1 : «Dioecesis est Populi Dei portio, quae... ab eoque (i. e. Episcopo)

per Evangelium et Eucharistiam in Spiritu Sancto congregata, Ecclesiam parti-
cularem constituât... »

25 CD 16,1.
26 LG 20,1 : «... cum Evangelium... sit in omne tempus pro Ecclesia totius vitae

principium. Quapropter Apostoli... de instituendis successoribus curam gererunt».
Vgl. DV 7,2.



Der kirchliche Dienst 43

uneigentlichen Sinn Priester 27. Dieser Auffassung tritt Vatikanum II
mit aller Entschiedenheit entgegen.

Der eigentliche Dienst, der durch göttliche Anordnung eingesetzte
Dienst für die Gemeinde, wird im Episkopat verwirklicht. Die Presbyter
sind «adiutores», «Gehilfen»28, und «cooperatores», «Mitarbeiter» 29 der

Episkopen. «Zum Teil» 30 und in «untergeordneter Stellung» 31 übernehmen

sie gewisse Aufgaben, «vertreten» die Episkopen32, deren «Gegenwart»

sie gewissermaßen bei den ihnen Anvertrauten zum Ausdruck
bringen33. Zusammen bilden die Presbyter ein Kollegium, das «Pres-

byterium»34, dem der Bischof aufgrund «ordentlicher» und «unmittelbarer»

Befugnis 35 als Hauptverantwortlicher der ihm zugewiesenen
Teilkirche vorsteht.

Doch haben die Presbyter mit und unter ihrem Bischof teil an allen
drei Aufgaben des apostolischen Auftrages: der Verkündigung, der
Sakramentenspendung und der Leitung der ihnen anvertrauten
Gläubigen 36. An erster Stelle steht auch hier der Dienst für das Wort, die

Verpflichtung, das Evangelium allen, nicht nur den aktuellen Mitgliedern
der Gemeinde, zu verkünden 37. Wohl hat die Weihe der Presbyter einen
besonderen Bezug zur Eucharistie 38. Indessen darf dieser Bezug nicht
exklusiv, als einzig die Weihe begründend verstanden werden. Die

27 Vgl. z. B. F. Diekamp : Theologiae dogmaticae manuale, Vol. IV, Paris
1934, 385-403, bes. 391 f.: «sacerdotium» Presbyterat u. 396: «Sacerdotium
universale omnium fidelium... non est sacerdotium in sensu proprio» u. Wetzer
und Weite's Kirchenlexikon, Bd. III (Freiburg i. Br. 1884), Sp. 546: «Ein Laien-
priesterthum kann im Ernste von Niemandem behauptet werden. Es ist ein Zeichen
großer Geschmacklosigkeit und exegetischer Verirrung aus 1 Petr 2, 5. 9... ein
solches construiren zu wollen. Es ist klar, daß hier nur von einem uneigentlichen,
höchstens secundären Priesterthum der Gläubigen die Rede ist, welches die Existenz
eines wahren und wirklichen Priesterthums voraussetzt».

28 LG 20,3; 21,2; PO 7,1.
29 LG 28,2; CD 28,1; 30,1; PO 2,2; 12,1.
30 LG 28,2: «eiusque (i. e. Episcopi) munera... pro parte suscipiunt (Presby-

teri) ».

31 PO 2,2: «... Episcopos, quorum munus ministerii, subordinato gradu, Pres-
byteris traditum est».

32 SC 42,1 : «vices gerentes Episcopi».
33 LG 28,2: «In singulis localibus fidelium congregationibus Episcopum...

quodammodo praesentem reddunt (Presbyteri) ».
34 LG 28,2; 41,3; CD 28,1.
35 LG 27,1; CD 11,2.
36 CD 30,2; PO 2,3; 4-6; 7,1.
37 PO 2,4; 4,1; AG 20,3.
38 PO 2,4: «Per Presbyterorum autem ministerium sacrificium spirituale

fidelium consummatur in unione cum sacrificio Christi, unici Mediatoris, quod per



44 Der kirchliche Dienst

Handauflegung vermittelt eine Sendung und charismatische Gabe39

auch für den Wortdienst und alle übrigen pastoralen Aufgaben. Ganz
besonders wird auf die notwendige und vitale Verbindung zwischen

Glaubensverkündigung und Feier der Glaubenssakramente hingewiesen 40.

Im Vergleich zur vorkonziliaren Theologie sind also zwei tiefgreifende

Veränderungen im Verständnis des Presbyterates zu verzeichnen.
Erstens wird die Fülle des Auftrages gesehen, die Presbyter sind nicht
nur für liturgische Funktionen geweiht. Zweitens ist ihr Dienst nur als

Teilnahme und in Abhängigkeit vom Dienst der Episkopen zu
verstehen. Dadurch wird der Presbyterat von rein sacerdotalen Kategorien
befreit und mit dem apostolischen Auftrag der Episkopen verbunden 41.

7 .4 Der Diakonat nicht nur Vorstufe zum Presbyterat

Zum Diakonat wird von Vatikanum II nur wenig gesagt. Doch hat
das wenige theologische und praktische Bedeutung.

Der Diakonat gehört zum Weihesakrament. Die Diakone
empfangen eine Handauflegung zu einem besonderen Dienst in Gemeinschaft
mit dem Bischof und dem Presbyterkollegium 42. Ihre Aufgabe umfaßt
liturgische, karitative und administrative Funktionen 43. Von besonderer

Bedeutung ist, daß der Diakonat von seiner reduzierten Rolle als bloßes

Durchgangsstadium zum Presbyterat befreit und zu einem eigenen
Dienst in der Gemeinde erhoben werden soll, und daß dieser Dienst
weltlich Berufstätigen, auch Verheirateten, anvertraut werden kann 44.

Zwei Dinge seien hier besonders hervorgehoben. Einerseits
erweitert sich die schon festgestellte Tendenz, den kirchlichen Dienst von
rein sacerdotalen Vorstellungen loszulösen: Der Diakonat hat nicht nur
als Vorbereitung zum Presbyterat, auch nicht nur als Hilfeleistung für

manus eorum, nomine totius Ecclesiae, in Eucharistia incruenter et sacramentaliter
offertur». Vgl. PO 13,3.

39 PO 12,2: «Presbyteri, unctione Spiritus Sancti consecrati et a Christo
missi...»

40 PO 4,2 : « verbi praedicatio requiritur ad ipsum ministerium Sacramentorum,
quippe quae sint sacramenta fidei, quae de verbo nascitur et nutritur».

41 Unter diesem Gesichtspunkt könnte die Tatsache, daß die nachkonziliaren
Veröffentlichungen zur Frage des kirchlichen Dienstes fast ausnahmslos unter dem
Titel «Priester» - Amt oder «priesterlicher» Dienst (vgl. die in Anm. 1 angeführten
Studien) laufen, als Rückschritt zu einer vorkonziliaren Theologie verstanden
werden. Doch darf dieser Tatsache nicht allzu viel Gewicht beigelegt werden. Sie
ist ja offensichtlich durch die gegenwärtige Krise des Presbyterates «Priesteramt

»), vor allem durch die radikale Infragestellung des ordinierten Amtes, bedingt.
42 LG 29,1. 43 a. a. O. 44 LG 29,2.



Der kirchliche Dienst 45

die Presbyter, sondern auch in seinem unmittelbaren Dienst für die

nichtliturgischen Belange der Gemeinde ekklesiale Bedeutung. Anderseits

kann die Weihe von Nicht-Theologen für die Erforschung neuer
Formen kirchlichen Dienstes wertvolle Anregung und Erfahrungen
bieten.

7.5 Die drei Dimensionen der Kollegialität

Es genügt nicht, nur die Begründung und Ausrichtung der einzelnen

Dienste zu betrachten. Ebenso wichtig und entscheidend ist dieAusübung
des kirchlichen Dienstes überhaupt. Hier gilt das Prinzip der Kollegialität.

Im folgenden sollen die verschiedenen Stufen oder Dimensionen der

kollegialen Praxis angedeutet werden 45.

Die erste Dimension ist die umfassendste. Sie umgreift alle Glieder
der Kirche. Weil Christus, das Haupt der Kirche, gekommen ist, um
zu dienen, kann auch die Kirche nur dienen. Und weil die Kirche eine

dienende Gemeinschaft und nur als Gemeinschaft von Dienenden
glaubwürdig ist, haben alle, die sich zu ihr bekennen, einander zu dienen. Der
Grund der Kollegialität ist die christliche Brüderschaft. Weil sowohl die
Hirten als auch die Laien Christus zum Bruder haben 46, «waltet zwischen
allen eine wahre Gleichheit in der allen Glaubenden gemeinsamen Würde
und Tätigkeit zum Aufbau des Leibes Christi» 47. Wichtiger als die
besondere Weihe und Sendung zu einem besonderen Dienst ist die gemeinsame

Weihe und Sendung zum gemeinsamen Aufbau des Leibes Christi.
Auf diesem Hintergrund sind die zahlreichen Ermahnungen zu lesen : zur
Zusammenarbeit zwischen Laien und Hirten48, zur Errichtung von Laien-

45 In LG Kap. 2 wird ein ganz bestimmter Begriff der Kollegialität, die
kollegiale Struktur des Bischofsdienstes, herausgearbeitet. Dieser Begriff ist von
großer Bedeutung, um das Spannungsverhältnis zwischen Lokalgemeinde und
übergeordnetem Kirchenverband, zwischen eucharistischer Gemeinde und «solli-
citudo ecclesiarum », zwischen Konziliarität und Petrusdienst zu erläutern. Wir
sind jedoch der Ansicht, daß dies nicht der einzige ekklesiale Sinn der Kollegialität
sein kann. Wir versuchen, den von der römischen Berufs-, Amts- und Verwaltungssprache

übernommenen Terminus (collega, collegium, con-legare) auf seinen neuen
christlichen Gehalt zu prüfen, um von da aus die Möglichkeit einer analogen
Anwendung der ekklesialen Kollegialität auf die verschiedenen Stufen der christlichen
Brüderlichkeit aufzuzeigen. Vgl. dazu auch J. Ratzinger: Die christliche
Brüderlichkeit. München 1960.

46 LG 32,4.
47 LG 32,3: «vera tarnen inter omnes viget aequalitas quoad dignitatem et

actionem cunstis fidelibus communem circa aedificationem Corporis Christi».
48 LG 37,4; CD 16,1; PO 9,2; AA 6,1; 25,1.



46 Der kirchliche Dienst

räten 49, zur Anerkennung der Zuständigkeit und Kompetenz der Laien50.

Auch die Laien haben Anteil am dreifachen Amt Christi51, versehen einen

priesterlichen, prophetischen und königlichen Dienst in der Kirche und
in der Welt52. «Die Pflicht und das Recht zum Apostolat empfangen die

Laien kraft ihrer Vereinigung mit Christus, dem Haupt. Denn durch die

Taufe dem mystischen Leib Christi eingegliedert und durch die Firmung
mit der Kraft des Heiligen Geistes gestärkt, werden sie vom Herrn selbst

mit dem Apostolat betraut»53. Nur wenn diese umfassende, in der

gemeinsamen Brüderschaft gründende Kollegialität in die Praxis der

Kirche eingeht, kann die ökumenische Diskussion um den kirchlichen
Dienst ihr richtiges Maß und den entsprechenden Stellenwert finden 54.

Die zweite Dimension der Kollegialität umfaßt Bischof, Presbyter
und Diakone. Diese bilden ein Kollegium zum gemeinsamen Dienst für
die ihnen anvertrauten Glaubenden55. Infolge der durch Handauflegung

verliehenen Geistesgabe haben die Bischöfe die Presbyter als

«Brüder» im gemeinsamen Dienst zu betrachten 56. Die Presbyter sind
nicht nur Gehilfen und Mitarbeiter, sondern auch «Ratgeber» der Bischöfe
bei der Ausführung ihres Auftrages, das Volk Gottes zu lehren, zu heiligen
und zu leiten 57. Die Bischöfe sollen sich in allem, was das Wohl der
ihnen zugewiesenen Herde angeht, mit den Presbytern beraten 58. Von
der Praxis dieser Kollegialität hängt ab, ob der aus dogmengeschicht-

49 CD 10,3; 27,5; AG 30,2.
50 LG 36,2; 37,3; AA 7,5; GS 43,2.
51 LG 31,1; AA 2; 10,1.
52 LG 10-13; 34-36.
53 AA 3,1: «Laici officium et ius ad apostolatum obtinent ex ipsa sua cum

Christo Capite unione. Per Baptismum enim Corpori Christo mystico inserti, per
Confirmationem virtute Spiritus Sancti roborati, ad apostolatum ab ipso Domino
deputantur». Vgl. AA 25,1.

54 Ebenso erhofft U. Kühn: Wie können wir theologisch und praktisch zu
einer gegenseitigen Anerkennung der Ämter kommen? Eine lutherische Antwort.
Concilium 8 (1972), 275-278; bes. 277 aufgrund der Verschiebung von der
«Amtskirche» (nicht nur der katholischen) zur «Zeugnis- und Dienstgemeinschaft» einen
wesentlichen Beitrag zur Frage nach dem kirchlichen Dienst.

55 LG 20,3: «Episcopi igitur communitatis ministerium cum adiutoribus
Presbyteris et Diaconis susceperunt».

56 PO 7,1: «Propter hanc ergo in eodem sacerdotio atque ministerio commu-
nionem, Episcopi ut fratres et amicos suos habeant Presbyteros ».

57 a. a. O. : «Episcopi igitur, propter donum Spiritus Sancti quod Presbyteris
in sacra Ordinatione datum est, illos habent ut necessarios coadiutores et consiliarios
in ministerio et munere docendi, sanctificandi et pascendi plebem Dei».

58 a. a. O. : «Eos (i. e. Presbyteros) libenter audiant, immo consulant (Episcopi)

et cum eis colloquantur de illis quae ad necessitates operis pastoralis et ad
bonum dioecesis spectant».



Der kirchliche Dienst 47

liehen Gründen verständliche Ausdruck «monarchischer Episkopat»
seinen abschätzigen Beigeschmack verliert oder nicht, und ob es gelingt,
den gemeinsamen Dienst im Sinne des apostolischen und evangelischen
Auftrages zu erneuern.

Die dritte Dimension der Kollegialität betrifft den gemeinsamen und
gemeinsam auszuübenden Dienst der Bischöfe. Dieser Punkt gehört zu
den auf dem Vatikanum II am meisten und eingehendsten geprüften
Fragen. Dabei ist die Intention unverkennbar, die Aussagen des I. Vati-
kanums durch eine entsprechende und differenziertere Lehre des

Episkopates zu ergänzen und ins richtige Licht zu stellen 59. Wie die Apostel
zu einer gemeinsamen Funktion «nach Art eines Kollegiums» berufen
wurden 60, so haben auch die Bischöfe miteinander für ihren Dienst ein

«Kollegium» zu bilden 61. Dieses Kollegium hat sowohl die Vielfalt als

auch die Einheit des Volkes Gottes zum Ausdruck zu bringen 52. In
diesem Kontext stellt sich das Problem des Petrusdienstes, auf das wir
aus den eingangs erwähnten Gründen hier nicht eingehen können. Ob-
schon nach römisch-katholischer Auffassung die Ausübung des Bischofsdienstes

Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom verlangt, treten die
Bischöfe doch kraft ihrer Weihe ein in das apostolische Kollegium 63. Ihr
Dienst gründet in einer «ordentlichen» und «unmittelbaren» Befugnis 64,

sie repräsentieren Christus in ihrer Gemeinde, nicht den Bischof von
Rom 65. Überall wo die Bischöfe ihrem Auftrag gemäß mit anderen
Bischöfen zusammen handeln, entsteht ein «kollegialer Akt»66. Die

59 Vgl. LG 18,2.
60 LG 19: «ad modum collegii»; 22,1: «unum Collegium apostolicum

constituant».

61 Im Unterschied zum «Collegium apostolicum» der Zwölf wird das
Bischofskollegium «Collegium episcopale» LG 23,2; «Corpus episcopale» LG 22,1; «Corpus
Episcoporum» LG 22,2; «Ordo Episcoporum» LG 22,2; oder einfach «Collegium»
z. B. LG 22 genannt.

62 LG 22,2.
63 LG 22,1; CD 3,1. Im Satz: «Membrum Corporis episcopalis aliquis consti-

tuitur vi sacramentalis consecrationis et hierarchia communione...» (LG 22,1) wird
deutlich zwischen «kraft sakramentaler Weihe» und «kirchliche Gemeinschaft»
unterschieden. Der eigentliche Grund (die «vis») für den Eintritt in das Kollegium
ist die Weihe, die Gemeinschaft tritt eher als Bedingung (der Legitimität) hinzu.
Dementsprechend heißt es : « Hoc suum episcopale munus, quod per consecrationem
episcopalem suseeperunt, Episcopi... in communione... exercent» (CD 3,1). Hier wird
zwischen dem Empfang des Auftrages durch die Weihe und der Ausübung in
Gemeinschaft unterschieden.

64 LG 27,1.
65 LG 27,2: «neque vicarii Romanorum Pontificum putandi sunt».
66 LG 22,2; CD 4,2.



48 Der kirchliche Dienst

Formen dieses kollegialen Handelns sind vielfältig 67. In dieser
Zusammenarbeit erkennen die Bischöfe sich als «Brüder» in derselben

Dienstverpflichtung und pflegen «kollegiale Gesinnung» 68. Wird das, was das

Konzil durch seine Empfehlungen wünscht, verwirklicht, und wird es in
Wahrung der eigenen Zuständigkeit und in Anerkennung der besonderen

Gaben jedes einzelnen Bischofs verwirklicht, so dürfte die Frage nach
der Stellung des Bischofs von Rom, einige Aussicht haben, auch Gegenstand

ökumenischer Gespräche zu werden.

Schließlich sei hier noch eine besondere Frage, die Frage nach

Ursprung und Umfang des bischöflichen Dienstes, gestellt. Wie auch immer
die Dienste der Presbyter und Diakone eingeschätzt werden mögen, der
Dienst der Bischöfe ist nach katholischer Auffassung unentbehrlich für
die Kirche. Zusammen kommt den Bischöfen die höchste Verantwortung
für die Leitung der Gesamtkirche zu 69, einzeln haben sie die «Sorge für
alle Kirchen» zu pflegen 70. «Die Sorge, das Evangelium überall auf
Erden zu verkünden», wurde allen Bischöfen «gemeinsam» und als

«gemeinsame Pflicht» auferlegt 71. Ihre Hirtenpflicht «kann» jedoch, «im
Hinblick auf den Nutzen der Kirche und der Gläubigen», auf bestimmte
Territorien eingeengt werden72. Dieses einschränkende «kann» deutet
wohl auf den kirchlichen Ursprung dieser Ordnung. Vor allem im Gegensatz

zum apostolischen «muß» der universalen Verkündigung. Wir
meinen also, daß der apostolische Auftrag, der von den Bischöfen
übernommen wird, als solcher göttlichen Ursprungs ist, nicht aber die Form
der Verwirklichung dieses Auftrags im historisch bedingten, territorialen
Bischofsdienst. Auch hier wird deutlich, daß Apostolat und Episkopat
nicht zu verwechseln sind. Etwas vom Auftrag der Apostel geht auf die

Episkopen über. Seine konkrete Verwirklichung indessen im Episkopat,
wie er der heutigen Kirchenordnung entspricht, ist kontingent. Man kann
sich auch andere Verwirklichungen des apostolischen Auftrages denken.

67 Vgl. LG 22-23; CD 5.
68 LG 23,4.
65 CD 4,1.
70 LG 23,2: «sollicitudine pro universa Ecclesia ex Christi institutione et

praecepto tenentur». CD 3,1: «Episcopi, sollicitudinis omnium Ecclesiarum
participes... »

71 LG 23,3: «Cura Evangelium ubique terrarum annuntiandi ad Corpus
Pastorum pertinet, quibus omnibus in commune Christus mandatum dedit impo-
nendo commune officium».

72 LG 27,1: «Haec potestas, qua nomine Christi personaliter funguntur
(Episcopi) est propria, ordinaria et immediata, licet... certis limitibus, intuitu utili-
tatis Ecclesiae vel fidelium, circumscribi possit».



Der kirchliche Dienst 49

1.6 Zusammenfassung

Die in diesem Abschnitt erzielten Ergebnisse dürften sich nun
thesenartig zusammenfassen lassen. Wir erinnern daran, daß es uns nur
darum ging, die vom II. Vatikanum vertretenen Gesichtspunkte
darzustellen. Die kritische und dogmengeschichtliche Beurteilung der
einzelnen Dienste stellt Probleme, die eingehend geprüft werden müßten.
Besondere Vorbehalte sind in dieser Beziehung bezüglich der These (d)

zum Presbyterdienst anzumelden.

a) Die Forstetzung des apostolischen Auftrages, das Evangelium
mit Vollmacht zu verkünden, der Gemeinschaft der Glaubenden
vorzustehen, insbesondere die Feier der Erinnerungszeichen des Glaubens

(Sakramente) zu ordnen, geht auf den Willen Jesu Christi zurück und

gehört zum Wesen der Kirche; die Aufteilung des kirchlichen Dienstes in

Presbyterat und Diakonat ist in nachapostolischer Zeit auf Anordnung
der Episkopen entstanden.

b) Der in früher Tradition begründete Episkopat ist eine legitime
Verwirklichung des apostolischen Auftrages, jedoch, besonders in seiner

territorialen Begrenzung (als Vorsteheramt einer Lokalgemeinde), nicht
als einzige oder exklusive Art der Aktualisierung dieses Auftrages zu
betrachten.

c) Der Episkopat ist insofern als ein auf göttlicher Anordnung
beruhender Dienst zu verstehen, als er nicht bloß die oberste Stufe einer

dreifachen Diensthierarchie, sondern die Erfüllung des apostolischen

Auftrages, vornehmlich zur Erhaltung der Integrität der Botschaft Jesu,
darstellt.

d) Der Presbyterat ist dem Epsikopat untergeordnet; die Presbyter
haben durch kerygmatische, liturgische und pastorale Funktionen Anteil
am apostolischen Auftrag der Episkopen.

e) Der Diakonat besteht in einem Gemeindedienst, der unter der
Aufsicht der Episkopen liturgische, karitative und administrative
Aufgaben umfaßt.

f) Die Kollegialität der mit einem kirchlichen Dienst Beauftragten
ist Ausdruck der Brüderschaft in Christus und seinem Geist; sie

verbindet Hirten und Laien, ferner Bischof, Presbyter und Diakone, schließlich

die Gesamtheit der Episkopen zu gemeinsamem Dienen ; die kollegiale
Ausübung des kirchlichen Dienstes entspricht der Weisung des Herrn
und ist für die Kirche unentbehrlich.

4



50 Der kirchliche Dienst

2. Verbleibende Schwierigkeiten

Nachdem im vorausgehenden Abschnitt die für den ökumenischen

Dialog positiven Seiten der Äußerungen des II. Vatikanums zum kirchlichen

Dienst herausgestellt wurden, soll nun auf jene Punkte hingewiesen
werden, die auch weiterhin noch besondere Schwierigkeiten enthalten.

2.7 Besteht zwischen dem allgemeinen Dienst der Getauften und dem

besonderen Dienst der Ordinierten ein « wesentlichen Unterschied.

Ein Passus, der immer wieder schockiert und zum Widerspruch
herausfordert, steht im 2. Kapitel von «Lumen gentium». Er behandelt
den Unterschied zwischen dem allgemeinen Priestertum aller Glaubenden
und dem besonderen Dienstpriestertum, und besagt, daß zwischen beiden
ein «wesentlicher» und nicht nur ein «gradueller» Unterschied besteht 73.

Zunächst könnte man fragen : Was ist hier genau mit «Grad »und mit
«Wesen» gemeint? Handelt es sich um aristotelische Kategorien? Um die

platonische Partipazitionstheorie Oder um eine Vermengung von beiden
Auf diese philosophie- und theologiegeschichtlichen Fragen wollen wir an
dieser Stelle nicht eingehen .Wir begnügen uns mit einigen wenigen
Bemerkungen, die sich an elementare Interpretationsregeln halten.

Der Satz: «obschon sie sich dem Wesen nach und nicht nur graduell
unterscheiden»74, ist grammatikalisch ein untergeordneter Nebensatz.
Der ganze zusammengesetzte Satz geht unmißverständlich darauf aus,
die Einheit und gegenseitige Zuordnung von allgemeinem und besonderem

Priestertum zu betonen. «Das allgemeine Priestertum der
Glaubenden und das Dienstpriestertum... sind auf einander hingeordnet; das

eine und das andere hat... teil am einen Priestertum Christi» 75.

Nun wird aber gesagt, das allgemeine und das besondere Priestertum

hätten, jedes «auf seine eigene Weise», teil am Priestertum Christi76.

Wie ist das zu verstehen? Dies wird im folgenden Satz erläutert: «Der

Dienstpriester nämlich bildet gemäß der ihm zukommenden geistlichen
Vollmacht das priesterIiche Volk heran und steht ihm vor, er vollzieht in

73 LG 10,2: «essentia et non gradu tantum»
74 a. a. O.: «licet essentia et non gradu tantum différant».
75 a. a. O.: «Sacerdotium autem commune fidelium et sacerdotium ministe-

riale... ad invicem... ordinantur; unum enim et alterum... de uno Christi sacerdotio
participant ».

76 a. a. O.: «unum enim et alterum suo peculiari modo de uno Christi sacerdotio

participant».



Der kirchliche Dienst 51

Stellvertretung Christi das eucharistische Opfer und bringt es im Namen
des ganzen Volkes Gott dar; die Glaubenden hingegen wirken kraft ihres

königlichen Priestertums mit bei der Darbringung der Eucharistie und
üben ihr Priestertum aus im Empfang der Sakramente, im Gebet, in der

Danksagung, im Zeugnis eines heiligen Lebens, durch Selbstverleugnung
und tätige Liebe»77. Selbstverständlich gilt das, was vom allgemeinen
Priestertum gesagt wird, aufgrund der Taufe ebenso für die
Dienstpriester. Das Besondere der Teilnahme am Priestertum Christi besteht
bei den Dienstpriestern darin, daß sie in Stellvertretung Christi der
Gemeinde vorstehen, besonders auch bei der Feier der Eucharistie. Dazu
wird ihnen durch Handauflegung eine besondere geistliche Gabe

zugesprochen. Der Unterschied in der Teilnahme am Priestertum Christi
zwischen Laien und Dienstpriestern besteht also darin, daß letztere im
besonderen Dienst «für die Gemeinde» stehen. Der «wesentliche» Unterschied

ist ein Unterschied der Funktion und der dazu verliehenen

geistlichen Gabe.

Wenngleich die abstrakte Unterscheidungsformel - «wesentlicher»,
nicht nur «gradueller» Unterschied - auf nicht geringe Verstehens-

schwierigkeiten stößt, so ist sie doch auch aufschlußreich. Denn erstens

wird dadurch angedeutet, daß der Unterschied zwischen allgemeinem
und besonderem Priestertum auf einer anderen Ebene liegt als der
zwischen dem «sacerdotium primi ordinis» (Episkopat) und dem «sacer-
dotium secundi ordinis» (Presbyterat), zwischen denen nur ein gradueller
Unterschied besteht. Zweitens wird durch die Verneinung eines graduellen

Unterschiedes zwischen allgemeinem und besonderem Priestertum
der Vorstellung gewehrt, das besondere Priestertum sei etwas Höheres
oder verleihe dem Dienstpriester eine vollkommenere Teilnahme am
Priestertum Christi. Der Unterschied bezieht sich nicht auf eine größere
oder geringere subjektive Teilnahme am Priestertum Christi. Der besondere

Dienst ist «für die Gemeinde», die dazu verliehene Gabe eine Gabe

«für den Dienst»78. Subjektiv, d. h. in seiner existentiellen Beziehung

77 a. a. O. : «Sacerdos quidem ministerialis, potestate sacra qua gaudet, popu-
lum sacerdotalem efformat ac regit, sacrificium eucharisticum in persona Christi
conficit illudque nomine totius populi Deo offert ; fideles vero, vi regalis sui sacer-
dotii, in oblationem Eucharistiae concurrunt, illudque in sacramentis suscipiendis,
in oratione et gratiarum actione, testimonio vitae sanctae, abnegatione et actuosa
caritate exercent».

78 Zur klassischen Unterscheidung zwischen «gratia gratum faciens» (Gnade
zur personalen Heiligung) und «gratia gratis data» (Charisma oder Gabe zu einem
Dienst für andere) vgl. Thomas von Aquin: Summa theologiae I/II, q. 111,
art. 1, c.: «Eine zweifache Gnade ist zu unterscheiden: eine, durch die der Mensch



52 Der kirchliche Dienst

zu Christus, hängt auch für den Dienstpriester alles ab von der in der
Taufe empfangenen Berufung und Gnade.

Niemand wird behaupten, der Unterschied zwischen einem getauften
Laien und einem ordinierten Diener sei erheblicher oder bedeutsamer als

der zwischen einem Nicht-Getauften und einem Getauften. Der Sinn und
das Ziel der von Dienstpriestern ausgeübten Funktionen besteht in der

Verwirklichung des allgemeinen Priestertums aller Glaubenden. Erst
wenn alle verkünden, alle sich als Opfergabe darbringen, alle ihren Dienst
«für die Welt» verwirklichen, erreicht der «für die Gemeinde» verrichtete
Dienst der ordinierten Diener seine wahre Sinnfülle 79. So hat also das

allgemeine Priestertum aller Getauften gegenüber dem besondern Dienst-

priestertum der Ordinierten eine doppelte Vorrangstellung: Das Dienst-
priestertum setzt das allgemeine Pristertum als Grundlage voraus. Das

Dienstpriestertum ist auf den Dienst aller Glaubenden als Erfüllung
hingeordnet 80.

Schließlich kann man sich fragen, ob die Gegenüberstellung:
«allgemeines Priestertum» - «besonderes Dienstpriestertum» dem Gesamtkontext

überhaupt gerecht wird. Denn sowohl die Taufe als auch die

Handauflegung verpflichtet zu einem dreifachen, dem dreifachen Amt
Christi entsprechenden Dienst. Allen, nicht nur den Ordinierten, sondern
auch den Getauften - und diesen sogar an erster Stelle - ist ein königlicher,

ein priesterlicher und ein prophetischer Dienst aufgetragen. Daß

man aufgrund der Taufe von einem «königlichen Priestertum» aller
Glaubenden spricht, ist in biblischer Ausdrucksweise begründet81. Ob

man neben diesem, das Kirchesein konstituierenden Priestertum noch -
eine Teilfunktion des gesamten Auftrages hervorhebend — von einem
besonderen Dienst-«priestertum» reden soll oder nicht, ist eine

untergeordnete, terminologische Frage. Auf jeden Fall gibt es kein apostolisches

Zeugnis, das uns von einem besonderen Amts-«priestertum»
zu sprechen verpflichtet.

selber Gott verbunden wird, die man 'heiligmachende Gnade' nennt; und eine,
durch die ein Mensch einem andern Menschen hilft, damit er Gott verbunden
werde, welche man 'umsonst gegebene Gnade' nennt».

79 LG 30: «Sciunt enim Pastores se a Christo non esse institutos, ut totam
missionem salvificam Ecclesiae versus mundum in se solos suscipiant, sed praeclarum
munus suum esse ita pascere fideles eorumque ministrationes et charismata ita
recognoscere, ut cuncti suo modo ad commune opus unanimiter cooperentur».

80 Vgl. dazu die sinnvolle Verbindung LG 10,2: «Sacerdos quidem ministe-
rialis... populum sacerdotalem efformat».

81 Vgl. vor allem 1 Petr 2,9; zitiert in LG 10,1; LG 34,2 wird auf 1 Petr 2,5
verweisen.



Der kirchliche Dienst 53

2.2 Was ist unter der durch Handauflegung vermittelten «geistlichen
Vollmacht» zu verstehen?

Im soeben besprochenen Text, «Lumen gentium» 10. 2, wird gesagt,
der Vorsteher der Gemeinde bilde das priesterliche Volk heran kraft der
ihm verliehenen «geistlichen Vollmacht» 82. Mit diesem Stichwort «sacra

postestas» sind wir wohl beim Hauptpunkt der gegenwärtigen Diskussion
über den kirchlichen Dienst angelangt.

Der terminus «sacra potestas» kehrt an zahlreichen Stellen wieder 83.

Man übernimmt diesen Ausdruck aus dem traditionellen Vokabular,
ohne ihn näher zu erläutern. Von besonderem Gewicht ist die enge
Verbindung dieser «sacra potestas» mit dem Vorsitz bei der Feier der Eucharistie

84. Man gewinnt den Eindruck, daß die Notwendigkeit einer

«sacra postestas» für den gültigen Vollzug der Eucharistie irgendwie als

letztes Argument gegen das protestantische Dienstverständnis angeführt
werde 85. So ist es begreiflich, daß manche evangelische Gläubige diese

Rede von einer «sacra postestas» als provozierend empfinden. Wir wollen
versuchen, einige Wege zur kritischen Interpretation dieser Ausdrucksweise

aufzuzeigen.
Wir setzen gleich beim schwierigsten Punkt ein. Weshalb braucht es

für den Vorsitz bei der Eucharistie nicht nur einen Auftrag, sondern
eine «geistliche Vollmacht»? Weshalb begann man, von einem durch

Handauflegung vermittelten «sakramentalen Charakter»86, ja von einer

«potentia physica» zu sprechen? Die erschöpfende Beantwortung dieser

Fragen würde eine sorgfältige historische Untersuchung verlangen. Wir
begnügen uns hier mit einem kurzen Hinweis auf jenen Theologen, der
die mittelalterliche Lehrtradition wohl am stärksten geprägt hat : Thomas

von Aquin.
Das System des «Doctor communis» ist von erstaunlicher Geschlossenheit

87. Nur an wenigen Stellen finden sich Spuren einer Entwicklung.

82 LG 10,2: «Sacerdos quidem ministerialis, potestate sacra qua gaudet,
populum sacerdotalem eflormat».

83 Vgl. z. B. LG 18,1; 27,1; PO 2,2.
84 Vgl. z. B. LG 17; PO 2,2.
85 So vor allem UR 22,3, wo von den evangelischen Kirchen gesagt wird:

«... quamvis credamus illas, praesertim propter sacramenti Ordinis defectum,
genuinam atque integram substantiam Mysterii eucharistici non servasse...»

86 Vgl. dazu H. M. Legrand: Das «unauslöschliche Merkmal» und die Theologie

des Weiheamtes. Concilium 8 (1972), 262-267.
87 Vgl. dazu Th. Bonhoeffer: Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als



54 Der kirchliche Dienst

Eine der wichtigsten dieser Stellen betrifft die Christologie und die
Sakramentenlehre. In den Frühwerken vertritt Thomas die Ansicht einer

streng moralischen Kausalität sowohl der Menschheit Christi (durch
Verdienst) als auch der Sakramente (durch bloße Bezeichnung der von
Gott allein gewirkten Gnade). In den späteren Werken, vor allem in der
Summa theologiae, versucht Thomas, die rein moralische Interpretation
des Heilsgeschehens in Christus zu übersteigen. Was ist geschehen? Was
hat den sonst so sehr an metaphysischen Gesichtspunkten orientierten
Denker zu einer Revision seiner früheren Ansicht veranlaßt? Zwischen
den früheren und späteren Werken liegt eine intensive Beschäftigung
mit den Schriften der griechischen Väter 88. Aus der orientalischen Tradition

übernimmt Thomas den Begriff des «organon divinitatis» für die
Menschheit Christi und betrachtet nun auch die Sakramente als «media
salutis» und «instrumenta». Gott handelt nicht nur anläßlich der
sakramentalen Zeichen, sondern in und durch diese Zeichen des Glaubens für
den Glauben 89. Das ist mehr als eine nur moralische Wirkweise,

Man kann diese neue Auslegung kaum für ein rein spekulatives
Ergebnis halten. Noch weniger gelingt der Nachweis, die Lehre einer
bloß moralischen Kausalität der Sakramente komme dem biblischen
Zeugnis näher. Neuere Studien haben gezeigt, daß der paulinische
Begriff der Kirche als «Leib Christi» weder als bloße Metapher noch im
Sinn einer rein moralischen Einheit zu verstehen ist90. In den paulinischen
Texten geht es stets um den wohl vom Pneuma erfüllten, jedoch realen
Leib Christi. Dieser - und nicht irgend eine göttliche Kraft - ist Quelle
des Heils. Dieser Leib des Erhöhten wirkt in der Taufe und ist gegen-

Sprachproblem. Tübingen 1961, bes. Einleitung, S. 1-3, wo die ökumenische
Bedeutung des Thomas hervorgehoben wird: «Es gilt, Thomas als vorreformatori-
schen Theologen zu hören, nicht als eine Stimme im Chor der nachtridentinischen
Theologie... Wir müssen versuchen, mit unsern protestantischen Ohren auf den
Doctor communis zu hören» (S. 3).

88 I. Backes: Die Christologie des hl. Thomas v. Aquin und die griechischen
Väter. Paderborn 1931.

89 Vgl. dazu J. F. Gallagher: «Significando causant». A study of
sacramental efficiency. Fribourg 1965, bes. 221-261. - Eine besonders glückliche
Formulierung findet sich in Christus und die Kirche (vgl. Anm. 1), 35: «Die mysteria
oder Sakramente, wie Taufe und Herrenmahl, sind zusammenfassende Handlungen
des gesamten Handelns der Kirche und bringen auf diese Weise die Gnade Christi
nicht nur zum Ausdruck, sondern geben sie weiter».

90 Vgl. E. Percy: Der Leib Christi in den paulinischen Homolegoumena und
Antilegomena. Lund 1942; L. Cerfatjx: La théologie de l'Eglise suivant St. Paul.
Paris 1942, bes. 215-225; P. Benoit: Exégèse et théologie, vol. II, Paris 1961,107-
162.



Der kirchliche Dienst 55

wärtig in der Eucharistie. Vielleicht läßt sich in diesem Zusammenhang
auch der Satz Tertullians anführen: «Caro salutis est cardo»91, «das

Fleisch ist der Wendepunkt des Heils», der denselben - schockierenden -
Realismus des christlichen Glaubens zum Ausdruck bringt? Mit diesen

Hinweisen - man verzeihe deren allzu fragmentarischen Charakter -
wollten wir nur andeuten, daß die Diskussion um das «Ontische» in der
katholischen Theologie nicht ohne Berücksichtigung des

dogmengeschichtlichen Kontextes geführt werden kann 92. Vor allem geht es

nicht an, das sogenannte «Ontische» gleich mit «Physizismus» abzutun
und die rein «moralischen» oder «existentialen» Auslegungskategorien
als zum vornherein mit der biblischen Denkweise verwandter hinzustellen.

Beide Male handelt es sich nur allzu oft um Schablonen. Auf dieses

aber zu verzichten, gebietet nicht zuletzt auch die ökumenische Verpflichtung

in der Theologie.
Damit ist jedoch das Problem der «sacra potestas» noch lange nicht

gelöst. Sicher ist der terminus «potentia physica» (besonders wenn
losgelöst vom intendierten Gegensatz zu «potentia moralis») mißverständlich.

Ohne Zweifel ist die Übertragung der Begriffe «Macht», «Gewalt»

und «Vollmacht» auf den kirchlichen Dienst, vor allem im Zusammenhang
der Eucharistie, problematisch. Ebenso steht indessen außer Zweifel, daß

nach katholischem und orthodoxem Verständnis Christus immer der

erste und eigentliche Handelnde ist und die ganze eucharistische Feier

epikletischen Charakter besitzt. Ist unter dieser Voraussetzung ein
besonderes Charisma 93 für den, der in Stellvertretung Christi den Vorsitz

führt, - ein Charisma, das nie automatisch, sondern immer nur in
und unter dem Geiste Christi wirksam wird - als inadäquates Inter-
pretament auszuschließen? Geht es an, hier immer gleich Konkurrenz
zu Gott, Selbstbehauptung des sündigen Menschen zu wittern?

Kehren wir nun zurück zu den Texten des II. Vatikanums. Wenn
der Ausdruck «sacra potestas» auch nie - wie wir bemerkten - eingehend

91 Tertullian'. De carnis resurrectione, 8; CV 47, 36.
92 Wir möchten auch darauf hinweisen, daß nach Thomas von Aquin : Summa

theologiae, III, q. 63, a. 1 nicht nur das sakramentale Geschehen, sondern auch der
«character sacramentalis» zeichenhafte Bedeutung hat: «habet rationem signi».
Von dieser Zeichenbedeutung des Charismas des Gemeindevorstehers aus wäre
wohl ein zur soeben von der griechischen Theologie (des «organon» oder
Instrumentes) her angedeuteten Perspektive komplementärer, der evangelischen Theologie

näher stehender Aspekt herauszuarbeiten.
93 Auch H. M. Legrand (im Anm. 84 zitierten) Concilium 8 (1972), 666

interpretiert das mit «unauslöschlichem Merkmal» Gemeinte anhand des biblischen
Begriffes Charisma.



56 Der kirchliche Dienst

expliziert wird, so gibt doch die Verwendung des Terminus und der

Kontext, in dem er erscheint, einige Hinweise für eine sachgerechte
Auslegung. Das Konzil war, wie wir feststellten, bemüht, den kirchlichen
Dienst vom apostolischen Gesamtauftrag her zu bestimmen und zu
begründen. So steht auch allgemein die Ausübung der Hirtenpflicht, und
nicht nur der gültige Vollzug der Sakramentenspendung, unter einer mit
«geistlicher Vollmacht» ausgestatteten Sendung 94. Ferner ist nicht nur
von «sacra postestas», sondern nuancierter von «postestas spiritualis»
die Rede 95, was mehr in die Richtung einer geistlichen Gabe weist. Die
Bischöfe sind «vom Heiligen Geist» zu Hirten der Gemeinde bestellt
worden 96, ihr Auftrag stützt sich auf eine besondere «Dienstgnade»
oder «-gäbe» 97. Die Apostel wurden von Christus beauftragt, mit seiner
«Vollmacht» alle Völker zu Jüngern zu machen, die Glaubenden zu
heiligen und ihrer Gemeinschaft vorzustehen 98. Hinter der «Vollmacht»
des Dienstes für die Gemeinde steht also der biblische Begriff exousia -
die exousia Christi und der Apostel 99. Das alles wird jedoch nur dann

richtig verstanden, wenn die Ausübung der Vollmacht darauf - und nur
darauf - abzielt, die Gemeinde Jesu Christi «durch das Evangelium und
die Eucharistie im Heiligen Geist zu sammeln» 10°.

2.3 In welchem Sinn sind die Episkopen «Nachfolgen der Apostel?

Eine Lehre, die die Kirchen evangelischer Tradition von den Kirchen
katholischer Überlieferung bis heute trennt, ist die Lehre von der apostolischen

Nachfolge. Vatikanum II wiederholt nicht nur die dogmatischen

94 LG 27,1 : «Episcopi Ecclesias particulares sibi commissas... regunt, consiliis,
suasionibus, exemplis, verum etiam auctoritate et sacra potestate». Vgl. auch LG
18,1.

95 PO 6,1 : «Ad hoc autem ministerium exercendum... confertur potestas
spiritualis, quae quidem ad aedificationem datur».

96 LG 20,2: «... ut attenderent universo gregi, in quo Spiritus Sanctus eos

posuit pascere Ecclesiam Dei».
97 LG 41,3: «Presbyteri in similitudinem ordinis Episcoporum, quorum spiri-

tualem coronam efformant, de eorum muneris gratia participantes per Christum...
in omni bono spirituali abundent atque vivum Dei testimonium omnibus praestent».

98 LG 19: «Dominus Jesus... Apostolos... ad omnes gentes misit, ut suae
participes potestatis, omnes populos discipulos Ipsius facerent, eosque sanctificarent
et gubernarent ».

99 Vgl. dazu vor allem Mt 28, 18-20 u. 2 Kor 10,8; 13,10.
100 CD 11,1 : «... ut, pastori suo adhaerens ab eoque per Evangelium et Eucharis-

tiam in Spiritu Sancto congregato, Ecclesiam... constituât». Vgl. auch LG 19: «Apos-
toli autem praedicando ubique Evangelium, ab audientibus Spiritu Sancto coope-



Der kirchliche Dienst 57

Formulierungen früherer Konzilien 101, sondern bietet auch einige
Ansatzpunkte für ein besseres Verstehen der dogmengeschichtlichen
Zusammenhänge.

Das Sein der Kirche gründet in Tod und Auferstehung Jesu und in
der Gabe des Heiligen Geistes 102. Die Kirche wird wesentlich durch das

Band des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe zusammengehalten 103 :

des Glaubens an die Auferstehung Jesu, der Hoffnung auf das Kommen
des Menschensohnes und der Liebe als Praxis des Evangeliums. Diese

Botschaft aber erreicht uns nur durch das Zeugnis der Apostel. Deshalb
kann man auch sagen, die Kirche sei gegründet worden durch die
Sendung der Apostel oder, «der ewige Hirt Jesus Christus» habe «die heilige
Kirche gebaut, indem er die Apostel sandte, wie er selbst gesandt war
vom Vater» 104. Dieser Glaube an die Sendung der Apostel liegt der Lehre

von der Nachfolge der Apostel zugrunde.
Weil die Sendung zur bevollmächtigten Verkündigung und Bezeugung

des Evangeliums bis zur Rückkehr des Messias andauern muß,

sorgten die Apostel für die Fortsetzung ihres Auftrages los. «Ihren
unmittelbaren Mitarbeitern» - so lesen wir in «Lumen gentium» -
übertrugen sie, «nach Art eines Vermächtnisses, die Aufgabe, das von ihnen

begonnene Werk zu vollenden und zu bekräftigen»106. Ein zweiter
Schritt - und dies ist wohl zu beachten - führt dann zur Aussage: «Unter
den verschiedenen Diensten, die von den ersten Zeiten an in der Kirche
ausgeübt wurden, nimmt nach dem Zeugnis der Überlieferung die
Aufgabe jener einen besonderen (vorzüglichen) Platz ein, die zu Episkopen

rante acceptum, Ecclesiam congregant...» Vgl. dazu auch W. Kasper: Einführung
in den Glauben, Mainz 1972, 128: «Das Amt steht innerhalb der Gemeinschaft der
Glaubenden, und es steht unter dem Wort der Offenbarung» (mit Verweis auf
DV 10,2).

101 Vgl. Konzil von Trient, Dekret über das Weihesakrament, Kap. 4, DS
1768; Vatikanum I, Konstitution über die Kirche, Kap. 3, DS 3061.

102 Vgl. LG 2-4.
103 Vatikanum I, Konstitution über die Kirche, Prolog, DS 3050: «Pastor

aeternus... sanctam aedificare Ecclesiam decrevit, in qua velut in domo Dei viventis
fideles omnes unius fidei et caritatis vinculo continerentur».

104 LG 18,2: «... Pastorem aeternum sanctam aedificasse Ecclesiam, missis
Apostolis sicut Ipse missus erat a Pâtre».

105 LG 20,1: «Missio ilia divina, a Christo Apostolis concredita, ad finem
saeculi erit duratura... Quapropter Apostoli... de instituendis successoribus curam
gererunt».

106 LG 20,2: «... ut missio ipsis (i. e. Apostolis) concredita post eorum mortem
continuaretur, cooperatoribus suis immediatis, quasi per modum testamenti,
demandaverunt munus perficiendi et conformandi opus ab ipsis inceptum».



58 Der kirchliche Dienst

eingesetzt wurden»107. Was wir schon im ersten Abschnitt betonten,
wird hier bestätigt: Der apostolische Auftrag geht auf Christus zurück,
ist in einer unmittelbar «göttlichen Anordnung» begründet. Die
konkrete Form der Übernahme dieses Auftrages und seine Verwirklichung
im Episkopat ist das Ergebnis einer geschichtlichen Entwicklung. Wenn
der Auftrag der Apostel, der weiter bestehen muß, tatsächlich weiterging

- so können wir den eben angeführten Satz aus «Lumen gentium»
paraphrasieren - dann haben wir unter allen aus frühester Zeit bekannten
kirchlichen Diensten vor allem den Dienst der Episkopen als den apostolischen

Auftrag weiterführenden Dienst zu betrachten. Das wiederum
will heißen, daß der historische Episkopat wohl als legitime Fortsetzung
des apostolischen Auftrages, jedoch nicht als alle möglichen Formen der

Erfüllung dieses Auftrages erschöpfende Verwirklichung anzusehen ist.
In Anbetracht der tatsächlichen Übernahme des apostolischen Auftrages
indessen können die Episkopen «Nachfolger» der Apostel genannt werden

108.

Der apostoüsche Auftrag impliziert den biblischen Begriff der
Sendung. Christus gründete die Kirche, «indem er die Apostel sandte, wie er
selber vom Vater gesandt war» 109. Nach johannäischer Formulierung
sagte der Auferstandene zu den Aposteln: «Wie der Vater mich gesandt
hat, so sende ich euch»110. Wie ist das zu verstehen? Wie kann die

Sendung Jesu auf Menschen übertragen und von ihnen weitergeführt
werden? Nicht zu allem, wozu Jesus gesandt wurde, wurden die Apostel
gesandt. Jesus wurde vom Vater gesandt, um sich selber für das Leben
der Welt hinzugeben m. Die Apostel können dieses einmalige
Heilsereignis nicht wiederholen, sondern nur bezeugen und verkünden. Des-

107 a.a.O.: «Inter varia ilia ministeria quae inde a primis temporibus in
Ecclesia exercentur, teste traditione, praecipuum locum tenet munus illorum qui, in
episcopatu constituti...»

108 Wohl sind im I. Clemensbrief Begriff und Wort der «Nachfolge» schon da,
doch bezieht sich die Nachfolge, von der Kap. 44,2 die Rede ist, nicht auf Nachfolger
der Apostel, sondern auf Nachfolger der durch den Tod entrissenen ersten
Episkopen. Die Nachfolge geht also nicht von den Aposteln zu den Episkopen, sondern
von den ersten zu den folgenden Episkopen. Ebenso wurden in den späteren
Bischofslisten die Apostel nie mitgezählt. Was man zählte, war die Distanz von den
Aposteln. Erst seit der Mitte des 4. Jahrhunderts werden die Apostel, als «primi
sedentes», in die Zählung der Bischofslisten einbezogen. Vgl. dazu E. Caspar: Die
älteste römische Bischofsliste. Berlin 1926.

109 LG 18,2.
110 Jo 20,21.
111 Jo 3,16 u. 6,51.



Der kirchliche Dienst 59

halb werden sie auch nie kraft ihres Auftrages «Nachfolger» Jesu

genannt112. Trotzdem hängt die Sendung der Apostel mit der Sendung
Jesu zusammen. Denn das Heil in Christus ist für alle Menschen bestimmt
und wird durch das Zeugnis der Apostel zu den Menschen getragen.
Wenn die Apostel, trotz der Einmaligkeit des Christusgeschehens, die

Sendung Jesu weiterführen, dann scheint es nicht ausgeschlossen, daß

auch die Hirten der nachapostolischen Kirche, trotz der Einmaligkeit
des apostolischen Zeugnisses, die Sendung der Apostel weiterführen.
Einmalig ist der Apostolat: die Apostel wurden unmittelbar von Jesus

berufen, von Christus und dem Geist zu Zeugen der Auferstehung und
Gründer der Kirche bestellt. Diese einmalige Berufung ging nicht über
auf die Episkopen. Dennoch steht ihr Dienst in Zusammenhang mit dem

der Apostel. Da der Dienst der Episkopen, wie der Dienst der Apostel,
wesentlich in Bezeugung und Verkündigung des in Jesus geschehenen
Heils besteht, können die Episkopen aufgrund ihrer Hauptaufgabe als

«Nachfolger» der Apostel angesehen werden. Aus all diesen Überlegungen
sollte klar geworden sein, daß die Lehre, die Episkopen seien Nachfolger
der Apostel, nur dann mit dem biblischen Zeugnis übereinstimmt, wenn
dabei der wesentliche - nicht nur rein historische, sondern heilsgeschichtliche

- Unterschied zwischen Apostolat und Episkopat gewahrt bleibt113.
Schließlich ist auf die Art der Nachfolge hinzuweisen. Gewiß haben

die Apostel einzelne zu Presbytern und Episkopen eingesetzt. Nach dem

I. Clemensbrief gaben die Apostel sogar die Weisung, daß die von ihnen

eingesetzten Hirten wiederum für «Nachfolger» sorgen sollten 114. Doch
ist diese Nachfolge nicht im Sinn eines individuellen Stammbaumes zu
verstehen. Das II. Vatikanum sagt ausdrücklich: das Kollegium der

112 Als Jünger folgten sie zwar Jesus nach, doch bedeutet diese Nachfolge
nicht «an Stelle» Jesu treten, sondern treue Beobachtung der Weisungen Jesu.

113 LG 20,2 wird Tertullian zitiert, der in De praescriptione, 32 (PL 2,53) die
Episkopen «apostolici seminis traduces» nennt. Dieser bildliche Ausdruck ist
vorzüglich geeignet, das Verhältnis Episkopen - Apostel zu veranschaulichen. «Tradux»
bedeutet «Weingesenk», d. h. jene Stellen, der sich über den Boden ausbreitenden
Weinranken, wo diese wieder Wurzeln schlagen, um neue Zweige hervorzubringen.
Die Episkopen sind also nicht mit den Aposteln, dem «Wurzelstock», von dem sie
all ihre Kraft erhalten, zu verwechseln. Ebenso deutlich wahrt auch Cyprian den
fundamentalen Unterschied zwischen den Aposteln und den Episkopen, wenn er in
Brief 66,4 (CSEL 3/2, S. 729) sagt, die Episkopen folgen «vicaria ordinatione», auf
«stellvertretende» Weise, den Aposteln nach. Auch dieser Ausdruck zeigt, wie der
Dienst der Episkopen sich auf einer andern Ebene vollzieht als der der vom Herrn
als Gründer der Kirche eingesetzten Apostel.

114 I. Clemensbrief, Kap. 44,2.



60 Der kirchliche Dienst

Bischöfe folgt dem Kollegium der Apostel nach 115, der einzelne Bischof
ist nur als Glied des Bischofskollegiums Nachfolger der Apostel U6. Die
Nachfolge ist also eine kollegiale. Als solche ist sie auf die Gemeinschaft
mit den Brüdern im Episkopat angewiesen.

Wir fassen zusammen: Die Lehre von der «Nachfolge» der Apostel
wird nur dann den biblischen Daten entsprechend verstanden, wenn:

1. durch die Nachfolge der einmalige und einzigartige Dienst der

Apostel als Gründer der Kirche nicht in Frage gestellt wird,
2. die Nachfolge als Übernahme des apostolischen Auftrages zur

Sammlung der Gemeinde unter dem Evangelium und im Geiste Christi
bestimmt wird,

3. die Nachfolge einzelner die Verpflichtung zur kollegialen
Zusammenarbeit mit den Brüdern in demselben Dienst und mit der ganzen
brüderlichen Gemeinde einschließt. In diesem Sinn ist die Nachfolge der

Apostel ein konstitutives Element der Kirche.

3. Thesen für einen ökumenischen Dialog

Zum Schluß möchten wir, nach der Darlegung der durch die Texte
des II. Vatikanums entstandenen Situation, frei einige Thesen für das

ökumenische Gespräch formulieren. Wir beschränken uns auf das, was

uns wesentlich scheint für eine Verständigung. In Anmerkung geben wir
einige Verweise auf biblische Stellen. Auf die Dokumente des Ökumenischen

Rates der Kirchen 117 und der römisch-katholischen Kirche 118

wird nur dann Bezug genommen, wenn es sich um besonders relevante

Belange handelt.

115 LG 22,2 : « Ordo autem Episcoporum, qui collegia Apostolorum in magisterio
et regimine pastorali succedit...»

116 LG 23,2: «... qua membra Collegii episcopalis et legitimi Apostolorum suc-
cessores... sollicitudine pro universa Ecclesia... tenentur».

117 Es handelt sich vor allem um die beiden Berichte der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung « Das ordinierte Amt» und «Christus und die Kirche»,
die wir durch Seitenverweis auf die in Anm. 1 angeführte deutsche Übersetzung
zitieren.

118 Es handelt sich vor allem um die Dokumente von Vatikanum II, die wir
nach den Angaben von Anm. 2 anführen, und um das Schreiben der Bischöfe des

deutsch-sprachigen Raumes über das priesterliche Amt, zitiert nach der in Anm. 1

vermerkten Ausgabe.



Der kirchliche Dienst 61

3.1 Zum Verständnis kirchlichen Dienstes

1. Der Dienst, der von und in der Kirche im Glauben geschieht119,
kann immer nur dienende Nachfolge 120 und Teilnahme am Dienst des

Dienenden sein, der Jesus, der Christus ist121.

3.2 Der Dienst Jesu Christi

2. Jesus wurde vom Vater gesandt, um durch einen prophetischen,
priesterlichen und königlichen Dienst die Welt mit Gott zu versöhnen 122.

3. Der prophetische Dienst Jesu bestand darin, daß er vor den
Menschen Zeugnis für die Wahrheit ablegte123 ; der priesterliche darin, daß

er sein Leben für das Leben der Welt dahingab 124 ; der königliche darin,
daß er die Königsherrschaft Gottes verkündete und nahebrachte 125.

4. Als Erhöhter übt Jesus, der Christus, denselben prophetischen,
priesterlichen und königlichen Dienst durch die Sendung seines Geistes

an die Gemeinschaft der Glaubenden aus 126.

119 Es kann natürlich noch andere Dienste geben, die nicht aus dem Glauben
geschehen. Nach Rom 14,23 aber ist «alles, was nicht aus dem Glauben geschieht,
Sünde».

120 «Ein Jünger ist nicht über dem Meister und der Knecht nicht über seinem
Herrn». Mt 10,24. Vgl. Lk 6,40; Jo 13,16; 15,20; ferner auch Lk 23,31.

121 Lk 22,57 wird Jesus »der Dienende», ho diakonön, genannt; Mk 20,28
u. Mt 10,45 ist vom «Dienen», diakonein, Jesu die Rede.

122 «Denn Gott versöhnte in Christus die Welt mit sich selbst». 2 Kor 5,19. -
Die Lehre vom dreifachen Amt oder Dienst Jesu Christi (der Apostel, der Kirche...)
gehört zu der von allen Kirchen rezipierten Tradition. Vgl. neben den zahlreichen
im ersten und zweiten Abschnitt dieses Artikels aufgeführten Stellen aus den
Dokumenten des Vatikanum II bes. Calvin: Institution, II, 15; ferner Christus und die
Kirche, 18: in Christus haben «Prophétie, Priestertum und Königtum früherer
Jahrhunderte (der biblischen Geschichte) ihre Erfüllung und ihr Ziel erreicht». -
Wir sind uns bewußt, daß die Rede vom «dreifachen Amt» auf zunehmenden
Widerstand stößt. Sie kann ja leicht zu einer Leerformel werden. Trotzdem bedienen
wir uns im folgenden, wo es sich um knappe Thesen handelt, dieses Schemas. Wir
bemühen uns jedoch bei jeder Anwendung, in engem Anschluß an das Zeugnis der
Schrift den Inhalt möglichst konkret zu umschreiben. Im übrigen geben wir gerne
zu, daß die ältesten, vor allem liturgischen Zeugnisse zum kirchlichen Dienst nicht
auf ein drei-, sondern zweifaches Amt Christi - «König» und «Priester» - hinweisen.

123 Vgl. Jo 18,37.
124 Vgl. Jo 3,16; 6,51; 15,13; ferner: 1 Kor 11,24 f.; Lk 22,24 f.; Mk 14,24;

Mt 26,28.
125 Vgl. Mk 1,15; Mt 4,17 ; Lk 10,11; 11,20 u. Mt 12,28.
126 Nach der Rückkehr Jesu zum Vater sendet der Vater an Jesu Statt den

Geist zur Glaubensgemeinde. Vgl. bes. Jo 14,16-18; 14,26.



62 Der kirchliche Dienst

3.3 Der Dienst der Kirche

5. Nach der Erhöhung Jesu übernimmt die Gesamtgemeinschaft der
Glaubenden im Auftrag Jesu 127 und kraft seines Geistes 128 einen prophetischen,

priesterlichen und königlichen Dienst für die Welt zur
Versöhnung mit dem Vater 129.

6. Der prophetische Dienst besteht in der Verkündigung des

Evangeliums; diese geschieht als Ruf zur Gesinnungsänderung 130 im Auftrag
Jesu und kraft seines Geistes, der die Glaubenden an die Worte Jesu
erinnert131 und in die Wahrheit einführt132.

7. Der priesterliche Dienst besteht darin, daß die Glaubenden

gemäß der Weisung Jesu das Gedächtnismahl an seinen Tod und seine

Auferstehung begehen 133 und dabei kraft des Geistes, der das
Gemeinschaftsmahl zu einem gegenwärtigen Heilsgeschehen macht134, sich
selber mit Christus zur Versöhnung beim Vater darbringen 13S.

8. Der königliche Dienst besteht darin, daß die Gemeinschaft der
Glaubenden Zeugnis ablegt vom Kommen der von Jesus verkündeten
Gottesherrschaft135 ; der Geist führt dabei die Glaubenden zur Erkenntnis
der Zeichen der Zeit, zur Mitarbeit am Plane Gottes für Gerechtigkeit

127 «Gehet hin und machet alle Völker zu Jüngern». Mt 28,19. Vgl. Mk 16,15.
128 «Ihr werdet mit Kraft ausgerüstet werden, wenn der Heüige Geist auf

euch herabkommt, und meine Zeugen sein». Apg 1,8. Vgl. Lk 24,49; Jo 14,17.
129 «Alle Glieder der Kirche sind Diener in dem Sinne, daß sie durch die

Gabe des Heiligen Geistes aus Gnade teilhaben an dem schöpferischen und
bestimmenden Dienst Christi». Christus und die Kirche, 35. - Für die grundlegende
Teilnahme der gesamten glaubenden Gemeinde am dreifachen Dienst Christi vgl. in
den Dokumenten von Vatikanum II bes. LG 10—13; 31,1; 34—36; AA2; 10,1.

130 Vgl. Mk 1,15.
131 Vgl. Jo 14,26.
132 Vgl. Jo 16,13.
133 Vgl. 1 Kor 11,24 f.; Lk 22,19.
134 Vgl. dazu das Studiendokument Die Eucharistie im ökumenischen Denken,

in: Löwen 1971 (zit. nach Anm. 1), 74: «Wir sind uns einig, daß die ganze Handlung
der Eucharistie epikletischen Charakter hat; d. h. daß sie vom Wirken des Heiligen
Geistes abhängt».

135 Für einen ökumenischen Konsens bezüglich des Darbringungscharakters
der eucharistischen Handlung vgl. The Eucharist. A Lutheran-Roman Catholic
Statement. Washington / New York 1968, 188-190 u. Accord doctrinal sur l'eucharistie

in: Groupe des Dombes, Vers une même foi eucharistique? Les Presses de
Taizé 1972, 19 f.

136 vgl. Jo 12,36; Mt 5,16.



Der kirchliche Dienst 63

und Frieden in der Welt137, zur Verwirklichung und Erfahrung der
Kraft der Liebe in der Nachfolge Jesu 13S.

9. Alle, die an Jesus, den vom Vater Gesandten und Erhöhten,
glauben, sind zu diesem prophetischen, priesterlichen und königlichen
Dienst befähigt und gesandt; Grundlage dazu ist die Eingliederung in
Christus durch die Taufe 139.

10. Überall, wo die Gemeinschaft der Glaubenden diesen dreifachen
Dienst zur Versöhnung der Welt ausübt, ist es Christus, der durch seinen

Geist in Fortsetzung seines irdischen Dienstes in und durch die Glaubenden

handelt 14°.

3.4 Der Dienst in der Kirche

11. Nach der Weisung Jesu gibt es nicht nur den Dienst der
Glaubenden, sondern auch einen Dienst für die Glaubenden 141

; alle Glaubenden
haben in gegenseitiger Verantwortung teil an diesem Dienst; Ziel und
Maßstab dieses Dienstes ist der dem Evangelium entsprechende Dienst
der glaubenden Gemeinschaft für die Welt.

12. Zur Erhaltung des Evangeliums und des ihm entsprechenden
Dienstes gilt ein besonderer Auftrag dem Gemeindedienst ; Jesus bestellte
Hirten für seine Herde 142.

137 Vgl. Phil 4,8 ; Mt 5,9.
138 Vgl. Rom 5,5 ; 2 Kor 5,14.
139 «Wer in mir bleibt und ich in ihm, der trägt viel Frucht; denn ohne mich

vermögt ihr nichts». Jo 15,5. «Wir sind durch die Taufe auf seinen Tod mit ihm
begraben worden...» Rom 6,4. Vgl. Kol 2,12.

- Vgl. dazu Das ordinierte Amt, 81: «Taufe und Konfirmation gliedern den
Christen wesentlich in den Leib Christi ein und geben ihm Anteil an seinem Prie-
stertum». «Jeder Dienst geschieht durch charis, wird durch die Gnade bevollmächtigt
und in der Gnade ausgeübt».

140 Vgl. Christus und die Kirche, 34: «Das grundlegende Amt (ministry) der
Kirche ist Christus selbst in seinem Dienen, d. h. der auferstandene Herr, der am
Werk ist durch sein Volk und sogar trotz seines Volkes».

141 Vgl. z. B. Mt 18,15 f.; Lk 17,3 f. In diesen Texten zur brüderlichen
Zurechtweisung kommt in schlichter Weise die Pflicht zur Übernahme der
«Mitverantwortung» für die Gemeinde zur Sprache.

142 Bezüglich der Ermahnungen Jesu zu einer evangelischen Ausübung des
Hirtendienstes vgl. bes. Mk 10,42 f.; Mt 20,25 f.; Lk 22,25 f.; Jo 10,12. — Zur
Einsetzung des Gemeindedienstes im besonderen vgl. Christus und die Kirche, 35 :

«Um diesen umfassenden Dienst (der Gesamtgemeinschaft) zu erfüllen, gibt es
besondere Ämter oder Dienste in der Kirche... Sie sind historisch und konkret auf
die Art und Weise bezogen, wie Christus selbst seinen irdischen Dienst geordnet
hat, haben sich aber zugleich auch daraus ergeben, wie durch Anrufung und Gabe
des Heiligen Geistes die apostolische Gemeinde geordnet wurde». Ferner Das ordi-



64 Der kirchliche Dienst

13. Die mit dem Gemeindedienst Beauftragten haben auf besondere

Weise, jedoch mit und für die Gemeinde, Anteil am dreifachen Dienst
Christi143; der prophetische Dienst besteht in der Verkündigung und
Bezeugung des Evangeliums, der priesterliche in der Ordnung und
Verwaltung der von Jesus eingesetzten Glaubenszeichen, der königliche in
der Anleitung zur Nachfolge Jesu für das Kommen der Herrschaft Gottes.

14. Dieser dreifache Dienst für die Glaubensgemeinde wurde im
Auftrag Jesu und kraft seines Geistes in einmaliger Weise von den

Aposteln als Gründer der Kirche ausgeübt144 ; der Auftrag an die Apostel
soll in der Kirche fortdauern 145.

15. Die ganze Gemeinschaft der Glaubenden steht in ihrem Dienst
für die Welt in der Nachfolge der Apostel146 ; der Gemeindedienst der

Apostel verlangt gemäß dem Auftrag Jesu an die Apostel eine besondere

Nachfolge der Vorsteher und Hirten der Gemeinde in diesem Dienst147.
16. Eine gegenseitige Anerkennung des Gemeindedienstes durch die

historisch getrennten Kirchen verlangt die Anerkennung der Fortsetzung
des apostolischen Auftrages durch die Vorsteher und Hirten der Gemeinden

148
; der dreigestufte Gemeindedienst - Episkopen, Presbyter und

Diakone - ist dazu nicht unbedingt notwendig 149.

nierte Amt, 82: «Indem Christus Menschen wählte und sandte, die in seinem
Namen handeln und reden sollten, führte er dieses persönliche Amt (das er selber
ausübte) weiter; er schuf damit für die Kirche einen Präzedenzfall».

143 Vgl. Das ordinierte Amt, 83 f.: «Der ordinierte Amtsträger hat eine
dreifache Funktion zu erfüllen...» - Für Vatikanum II vgl. bes. LG 20,3; 21,2; CD 2,2;
11,2; 30,2; PO 2,3; 4-6; 7,1.

144 Vgl. Das ordinierte Amt, 82: «Das Zeugnis und Amt der Apostel in seiner
Einzigartigkeit ist in realem Sinn in der Kirche für alle Zeiten normativ». - Für
Vatikanum II vgl. bes. LG 18,2; 19.

145 Vgl. Das ordinierte Amt, 82: «Die Fortdauer des apostolischen Amtes ist
das Band der Einheit für die Kirche in allen Zeiten und an allen Orten». - Für
Vatikanum II vgl. bes. LG 20.

146 Vgl. Das ordinierte Amt, 85: «Alle Kirchen sind der Überzeugung, daß die
Kirche apostolisch ist, d. h., daß sie zu allen Zeiten in Kommunio mit der apostolischen

Gemeinschaft und dem apostolischen Amt steht und stehen muß».
147 Vgl. Das ordinierte Amt, 81 : «Die Auswahl der Apostel... schuf die Voraussetzung

für die Vorstellung eines berufenen und ausgesonderten Amtes». - Für
Vatikanum II vgl. bes. LG 18,2; 20,1.

148 Vgl. Das ordinierte Amt, 82: «Das Amt in der Kirche in späteren Zeiten
ist nur insoweit wahres Amt, als es der apostolischen Botschaft treu bleibt und durch
diese Botschaft bevollmächtigt wird; als es in Übereinstimmung steht mit
Botschaft und Amt der Apostel». A. a. O. 102, wo gesagt wird, daß die Erneuerung des
kirchlichen Dienstes «die bewußte Bindung an und Bevollmächtigung durch das
apostolische Amt» verlange. Zur Notwendigkeit der Anerkennung des kirchlichen
Dienstes vgl. a. a. O. 96, wo von der «Überzeugung» der Vollversammlung von Neu



Der kirchliche Dienst 65

17. Zur Anerkennung des weiterbestehenden apostolischen
Auftrages ist erforderlich, daß der Gemeindedienst kollegialen Charakter

hat 15°, und daß die Vorsteher und Hirten von der ganzen Gemeinde

präsentiert und von ihren Dienstkollegen unter Anrufung des Heiligen
Geistes durch Handauflegung in ihren Dienst eingewiesen werden 151.

18. Daß nur in dieser Weise Ordinierte der eucharistischen

Versammlung vorzustehen haben, kann aus den neutestamentlichen Schriften

nicht eruiert werden 152; es besteht jedoch eine im Gemeinschaftscharakter

der Eucharistie begründete Angemessenheit153, daß die für
die Gemeinde verantwortlichen Hirten, oder wenigstens von diesen beauftragte

Diener, der eucharistischen Feier vorstehen ; es kann auch ordinierte
Diener geben, die der eucharistischen Feier nicht vorzustehen haben.

19. Bedingung für die Ordination sind Taufe und Glaubensgemeinschaft

; es gibt keinen triftigen Grund, Verheiratete oder Frauen 154 vom
Gemeindedienst auszuschließen ; auch ein weltlicher Beruf oder zeitliche

Delhi berichtet wird, « daß die Einheit, wie sie zugleich Gottes Wille und seine Gabe
ist, ein von allen anerkanntes Amt umfaßt».

149 Vgl. dazu Das ordinierte Amt, 86; ferner unsere Ausführungen oben S. 000.
150 Vgl. Christus und die Kirche, 35: «Besondere Ämter sind unentbehrlich als

Zeichen und Kristallisationspunkte für den gesamten Dienst des ganzen Leibes. Sie
sind ein wesentliches Organ dieses Dienstes dadurch, daß sie dem Dienst, den Christus

fortwährend in und durch die ganze Kirche ausübt, strukturhaften Ausdruck
geben». Ferner unsere Ausführungen oben S. 000.

151 vgl. Das ordinierte Amt, 82: «Die Handauflegung bei der Ordination kann
als Zeichen verstanden werden, das den Zusammenhang zwischen der Kirche,
ihrem Amt und Christus bezeugt». — «Man kann auch sagen, daß die Kirche dadurch,
daß sie immer wieder Menschen zum Amt im Namen Christi ordiniert, dem Auftrag
der Apostel zu folgen und ihrer Lehre treu zu bleiben sucht». A. a. O. 83: «Die
Ordination verleiht eine Autorität (exousia), die nicht die des Amtsträgers selber
ist...; sie ist Zeichen und Werkzeug Christi in dieser Gemeinschaft».

152 Vgl. dazu das Schreiben der Bischöfe des deutschsprachigen Raumes über
das priesterlich Amt, Trier 1970, 34.

153 Nach orientalischer und katholischer Auffassung ist der Vorsitz durch
einen ordinierten Diener conditio sine qua non für die sakramentale Wirklichkeit
des eucharistischen Geschehens. Galt diese Bedingung auch für die «erste Zeit»?
Handelt es sich dabei um eine «kanonische» Bestimmung (vgl. dazu das Konzil von
Trient, Dekret über das Weihesakrament, Can 7; DS 1777)? Wie weit geht das
Gewicht außerordentlicher Umstände? Alle diese Fragen können z. Z. nicht mit
einem apodiktischen Urteil beantwortet werden. Wir wären erleichtert, wenn man
— in einem ökumenischen Dialog — sich zunächst auf die Anerkennung einer im
Gemeinschaftscharakter der Eucharistie begründeten Angemessenheit des Vorsitzes
durch einen ordinierten, in der Nachfolge des apostolischen Auftrages stehenden
Dieners einigen könnte.

154 Dieser Punkt wird besonders bei orthodoxen Theologen auf Widerspruch
stoßen. Vgl. B. Bobrinskoy (im Anm. 3 zitierten Artikel) Concilium 8 (1972), 273.

5



66 Der kirchliche Dienst

Begrenzung des Auftrages sind keine Hindernisse für den Gemeindedienst

155.

20. Die Diener der Kirche bilden keinen sakralen Stand, keine sakrale

Ordnung 156 ; ihre Heiligkeit besteht im Dienst für die Gemeinde im Sinne
des Evangeliums157; dazu ist ihnen der Heilige Geist verheißen; ihr
Feind ist der «Sauerteig der Pharisäer» 158.

21. Es ist zu wünschen, daß die bislang getrennten Kirchen nach
den Weisungen des Evangeliums für die Erneuerung des kirchlichen
Dienstes zusammenarbeiten 159

; diese Zusammenarbeit und diese Erneuerung

des Dienstes sind erste Schritte auf dem Weg zu einer gemeinsamen

Anerkennung des vom Herrn empfangenen Auftrages 16°.

155 Vgl. Das ordinierte Amt, 91-93: «Wer soll ordiniert werden?» u. 93-96:
«Ordination, Amt und Beruf».

156 Vgl. Das ordinierte Amt, 90: «Die Gabe des Amtes steht in einer wesenhaften

Beziehung zu dem, was Gott seiner Welt zugedacht hat...; dieses Amt hat
seine Existenz nicht in sich selbst, sondern für die Welt. Ein existentieller Wesenszug
des Amtes ist deshalb die tiefe Verbundenheit mit dem Geschick der Schöpfung
und der Stellung des Menschen in dieser Schöpfung».

157 Vgl. Mk 10,42 f. ; Mt 20,25 f. ; Lk 22,25 f.
158 Vgl. Mk 8,15; Mt 16,6. 11.
159 Dabei handelt es sich nicht nur um das Verhältnis «Ordination, Amt und

Beruf», um «Berufung und kirchlichen Dienst», um «Gemeinschaftsformen im
Wandel», sondern vornehmlich um die «Legitimierung der Amtsautorität» durch
eine den evangelischen Normen und dem apostolischen Auftrag entsprechende, im
Kontext der heutigen Gesellschaft glaubwürdige Ausübung des kirchlichen Dienstes.
Vgl. dazu Das ordinierte Amt, 86-96.

160 vgl. dazu Das ordinierte Amt, 101 f. - Sicher ist ein gemeinsames
Verständnis des kirchlichen Dienstes, ein Verständnis, das von keiner Kirche die
Verleugnung irgendeines Elementes ihrer eigentlichen Glaubenstradition verlangt,
kaum vom status quo der kirchlichen Praxis aus möglich. Das will aber nicht heißen,
daß ein gemeinsames Verständnis und eine gegenseitige Anerkennung des
kirchlichen Dienstes nicht wiederum Ausgangspunkt für eine noch tiefere Erneuerung
der kirchlichen Praxis werden könnte.

P. S. Dieser Beitrag war beim Erscheinen des Buches: Reform und Anerkennung
kirchlicher Ämter. Ein Memorandung der Arbeitsgsmeinschaft ökumenischer
Universitätsinstitute. München - Mainz 1973 schon abgeschlossen.


	Der kirchliche Dienst

