Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Der kirchliche Dienst

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760509

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN

Der kirchliche Dienst

Zur Entwicklung der ékumenischen Problematik — eine Interpretation
der Texte des Vatikanum II *

Die folgenden Ausfiihrungen sind nicht als Orientierung iiber die
neuere Literatur zum Thema «kirchlicher Dienst» gedacht. Sie stiitzen
sich vorwiegend — im Kontext der gegenwirtigen Reflexion! — auf die

* Bericht, redigiert fiir die Konsultation tiber « Das kirchliche Amt» der Kom-
mission fiir Glauben und Kirchenverfassung in Marseille, 25.—30. September 1972.

Wir méchten auch an dieser Stelle Herrn Dr. Lukas Vischer, Direktor der
Abteilung fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen,
fur die freundliche Einladung und die zahlreichen in Marseille empfangenen Anre-
gungen Dank sagen.

Der Text wurde ferner den Mitgliedern der Theologischen Kommission der
romisch-katholischen Bischofskonferenz der Schweiz zugestellt und in der Sitzung
vom 18. Oktober 1972 in Olten besprochen. Dem Ergebnis dieser Diskussion wurde
bei der Ergianzung der Anmerkungen Rechnung getragen. SchlieBlich sei zwei Kol-
legen, Herrn Prilat O. Perler, emeritierter Ordinarius fiir Patrologie, und J. Siegwart,
Ordinarius fiir Kirchengeschichte, fir die Durchsicht des Manuskriptes und wert-
volle Verbesserungsvorschlige gedankt.

1 Wohl das umfassendste Spektrum der zur Zeit diskutierten Fragen bietet
der von der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung veréffentlichte Stu-
dienbericht «The ordained Ministry» (= Bericht der Studientagung in Cartigny
bei Genf 1970); dt. Ubers. Das ordinierte Amt in: K. Raiser (Hrsg.): Léwen 1971.
Studienbericht und Dokumente der Kommission fiir Glauben und Kirchenver-
fassung. Stuttgart 1971 (Beihefte zur Skumenischen Rundschau 18/19), 77-102
(vgl. auch 223 {.). Wertvolle Erwidgungen fiir eine ékumenische Theologie des kirch-
lichen Dienstes finden sich im vorbereitenden Bericht «Christ and the Church»
der nordamerikanischen Kommission fiir die I'V. Vollversammlung der Kommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung in Montreal 1963; dt. Ubers. Christus und die
Kirche in: Christus und die Kirche. Berichte der Theologischen Kommission iiber
Christus und die Kirche an die Vierte Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenver-
fassung. Montreal, Kanada (1963). EVZ-Verl. Zarich 1963, 7-39; bes. 30-36.



38 Der kirchliche Dienst

Aussagen des II. Vatikanischen Konzils %, wollen die darin enthaltenen
neuen Moglichkeiten fiir den 6kumenischen Dialog aufzeigen, auf die noch
ungeklirten Fragen hinweisen und schlieBlich einige Thesen formulieren,
die der Fortfithrung des Gesprichs vielleicht dienlich sein kénnten.
Da im Mittelpunkt der 6kumenischen Problematik die Verschieden-
heit des evangelischen und katholischen Dienst- oder Amtsverstindnisses
steht, glauben wir, auf die diesbeziiglich geringen Differenzen zwischen
Ostlicher und westlicher Tradition nur beildufig hinweisen zu diirfen. Wir
hoffen, dall der orthodoxe Standpunkt 3 in den katholischen Texten im

Von romisch-katholischer Seite seien erwidhnt: Schreiben der Bischife des
deutschsprachigen Rauwmes iiber das priesterliche Awmt. Eine biblisch-dogmatische
Handreichung. Trier: Paulinus-Verlag 1970; der von der Internationalen Theologen-
kommission erarbeitete Bericht Le Sacerdoce ministériel, Paris 1972; dt. Ubers.
Das Priesteramt, Einsiedeln 1972; ferner die Studien: Le préirve hier, aujourd’hui,
demain. Travaux du congrés tenu a Ottawa du 24 au 28 aofit 1969. Paris 1970.
Teologia del Sacerdocio. Vol. I: Orientaciones metodologicas. Vol. II: Sacerdocio
ministerial y laical. Vol. III: El sacerdocio ministro de la iglesia. Vol. IV: Teologia
del sacerdocio en los primeros siglos. Burgos 1969-72. Der priesterliche Dienst.
4 Bde (Quaestiones disputatae, 46—49) Freiburg Br. 1970-72; H. Kting: Die Kirche.
Freiburg Br. 1967, bes. 429-562; K. RaHNER: Der theologische Ansatzpunkt fiir
die Bestimmung des Wesens des Amtspriestertums. In: Schriften zur Theologie,
Bd. IX, Einsiedeln 1970, 366-372; J. RaTzINGER: Das neue Volk Gottes. Diissel-
dorf 1969, 75-245; P. V. Dias: Vielfalt der Kirche und Vielfalt der Jiinger, Zeugen
und Diener. Freiburg Br. 1968, bes. 149-321; G. HAsENHUTTL: Charisma, Ordnungs-
prinzip der Kirche. Freiburg Br. 1969, bes. 162-232; A. DEcHAMPS: Le prétre. Foi
et contestation. Paris 1969: dt. Ubers. Priester — Beruf im Widerstreit ? Innsbruck
1971; E. MArcus: Die Priester nach dem Zweiten Vatikanum. In: Priester und
Pastoren. Regensburg 1970, 121-184; A. GaNoczy: Ministry, Episcopacy, Primacy.
One in Christ 6 (1970), 348-389; Ministéves et structuration de I’Eglise. Istina 16
(1971) No 4; Dienst und Leben der Priester in der Welt von heute. Concilium 5 (1969),
Heft 3; Amt und Dienst in den liturgischen Versammlungen. Concilium 8 (1972),
Heft 2; Gegenseitige Anerkennung der kirchlichen Amter. Concilium 8 (1972), Heft 4.

2 Wir zitieren Vatikanum II nach folgenden Abkiirzungen:

AA = «Apostolicam actuositatem», Dekret iiber das Laienapostolat;

AG = «Ad gentes», Dekret iiber die Missionstatigkeit;

CD = «Christus Dominus», Dekret iiber die Hirtenaufgabe der Bischofe;

DV = «Dei verbum», Konstitution iiber die géttliche Offenbarung;

GS = «Gaudium et spes», Konstitution tiber die Kirche in der Welt von heute;
LG = «Lumen gentium», Konstitution iiber die Kirche;

PO = «Presbyterorum ordinis», Dekret iiber Dienst und Leben der Priester;

SC = «Sacrosanctum Concilium», Konstitution iiber die heilige Liturgie;

UR = «Unitatis redintegratio», Dekret iiber den Okumenismus.

Die erste Ziffer entspricht jeweils der Numerierung des offiziellen Textes, die zweite
Ziffer (nach dem Beistrich) ist von uns eingefithrt und bezeichnet die Absitze
innerhalb der durch Nummern angegebenen Abschnitte.

3 Fiir eine orthodoxe Stellungnahme zur Frage der Anerkennung kirchlicher
Amter vgl. B. BoriNskoy: Wie konnen wir theologisch und praktisch zu einer



Der kirchliche Dienst 39

wesentlichen zur Sprache kommt. Dies umso mehr, als wir das Problem
des Petrusdienstes, das aus problemgeschichtlichen Griinden eine eigene
Behandlung verlangt, hier ausklammern.

1. Neue Moglichkeiten

Es handelt sich hier zundchst um eine grundsitzliche und historische
Frage: Wie weit gehort der dreigestufte Dienst — Episkopat, Presbyterat,
Diakonat — zum Wesen der Kirche? AnschlieBend sollen vier Verstehens-
fragen gestellt werden.

1.7 Ist der kirchliche Dienst notwendig ein dreigestufter?

Wohl die schirfste, gegen das reformatorische Kirchenverstindnis
gerichtete These des Konzils von Trient lautet: es sei notwendig zu
glauben, daB es in der Kirche «eine auf gottliche Anordnung gegriindete
hierarchische Ordnung gibt, welche Episkopen, Presbyter und Minister
umschlieBt»*. Das Gesetzbuch der rémisch-katholischen Kirche prézisiert
diese Aussage wie folgt: «Aufgrund gottlicher Einsetzung besteht die
hierarchische Ordnung beziiglich des Weihesakramentes aus Episkopen,
Presbytern und Diakonen; ... aufgrund kirchlicher Einsetzung treten
noch andere Grade hinzu» 3. Daraus erkldrt sich die im katholischen
Raum verbreitete Ansicht, die Kirche vermdége beziiglich Episkopat,
Presbyterat und Diakonat nichts zu dndern, da hier eine «gottliche An-
ordnung» besteht, eine Reform jedoch der durch rein kirchliche Autoritat
eingefithrten Grade liege wohl im Bereich des Moglichen.

Das II. Vatikanum sagt nun: «Der auf géttlicher Einsetzung beruh-
hende kirchliche Dienst wird in verschiedenen Ordnungen ausgeiibt von
jenen, die seit alters Episkopen, Presbyter, Diakone genannt werden» ©.
Es liegt auf der Hand, daB mit diesem Satz Vatikanum II —im Sinne von
Augustinus — die Formulierung des Tridentinums emendiert.

gegenseitigen Anerkennung der Amter kommen? Eine orthodoxe Antwort. Con-
cilium 8 (1972), 267-274.

* Konzil von Trient, Sessio 23, Dekret iiber das Weihesakrament (1563),
can. 6; DS 1776: «Si quis dixerit, in Ecclesia catholica non esse hierarchiam, divina
ordinatione institutam, quae constat ex episcopis, presbyteris et ministris: an. s.»
Vgl. auch DS 1767,

5 Codex iuris canonici (1917), Can. 108, § 3: «Ex divina institutione sacra
hierarchia ratione ordinis constat Episcopis, presbyteris et ministris...; ex Ecclesiae
autem institutione alii quoque gradus accessere.»

6 .G 28,1: «Ministerium ecclesiasticum divinitus institutum diversis ordinibus
exercitur ab illis qui iam ab antiquo Episcopi, Presbyteri, Diaconi vocantur».



40 Der kirchliche Dienst

«Lumen gentium» geht aus von der Sendung Christi und der Apostel:
«Christus, den der Vater geheiligt und in die Welt gesandt hat, hat durch
seine Apostel deren Nachfolger, die Bischofe, seiner eigenen Weihe und
Sendung teilhaftig gemacht. Diese (d. h. die Episkopen) haben ihr
Dienstamt in mehrfacher Abstufung verschiedenen Trigern in der Kirche
rechtmdBig weitergegeben» 7. Weihe und Auftrag gehen also von Christus
durch die Apostel auf die Episkopen der Friihkirche {iber. Erst diese
haben ihren Dienst «in mehrfacher Abstufung verschiedenen Trigern»
weitergegeben. Der entscheidende Schritt zur Ausbildung des drei-
fachen Amtes erfolgte also nicht beim Ubergang des Auftrages von den
Aposteln zu den Episkopen, sondern bei der Ordnung des kirchlichen
Dienstes durch die Episkopen.

Das widerspricht nun aber nicht der tridentinischen Formel. Die
«gottliche Anordnung», auf welche der dreigestufte Dienst in der Kirche
zuriickgefiihrt wird, schlieBt eine flexible, den Ergebnissen der neueren
historischen Forschung entsprechende Interpretation nicht aus. Die
«gottliche Anordnung» bezieht sich direkt — so kénnen wir gemdl der
Erlduterung des II. Vatikanums sagen — auf die Weitergabe des aposto-
lischen Dienstes und Auftrages. Die Abstufung, die zur Einsetzung von
Presbytern und Diakonen fithrte, muB3 nicht in einer unmittelbaren
Weisung der Apostel begriindet sein, sie kann auch als Werk der Epis-
kopen in der Sorge um die Erfiillung ihres Auftrages verstanden werden.

So scheint es uns durchaus méglich, in Einklang nicht nur mit Vati-
kanum IT, sondern auch mit dem Tridentinum zu sagen: Die Notwendig-
keit der Fortsetzung des apostolischen Auftrages und Dienstes gehort
zum Wesen der Kirche und wird in apostolischer Zeit bezeugt; die Abstu-
fung in ein dreifaches kirchliches Amt ist das Werk der nachapostolischen
Zeit und gehort nicht unbedingt zum Wesen der Kirche 8.

1.2 Der apostolische Auftrag als Konstitutiv des Episkopates

Es geht uns auch in diesem Zusammenhang nur darum, die von
Vatikanum II gesetzten neuen Akzente herauszustellen. Der Gegensatz

7 LG 28,1: ¢«Christus, quem Pater sanctificavit et misit in mundum (Jo 10,36),
consecrationis missionisque suae per Apostolos suos, eorum successores, videlicet
Episcopos, participes effecit, qui munus ministerii sui, vario gradu, variis subiectis
in Ecclesia legitime tradiderunty.

8 Diese Folgerung wird bestimmt auf ernste Riickfragen von seiten orthodoxer
Theologen stoBen. Vgl. dazu B. BoBrINsKOY (im Anm. 3 zitierten Artikel) Concilium
8 (1972), 273.



Der kirchliche Dienst 41

zur posttridentinischen, im 19. Jahrhundert verschirften Theologie kann
folgendermaBen skizziert werden: Sah man frither im Bischofsamt vor
allem die Kulmination des hierarchischen Priestertums, so sucht das
II. Vatikanum, die Aufgabe des Bischofs vornehmlich als apostolischen
Dienst zu bestimmen und zu begriinden. Das soll anhand einiger Texte
gezeigt werden.

Da und dort finden sich noch Spuren der iiberkommenen Vorstel-
lungsweise. So wenn z. B. das Bischofsamt «pontificatus apex», «Hohe-
punkt des Briickendienstes» ° oder «summum sacerdotium», «hohes Prie-
stertum» 1° genannt wird. Doch wird zu letzterem ausdriicklich bemerkt,
es handle sich um einen Terminus, den man in (spédteren) liturgischen
und patristischen Texten finde !'. Nirgends wird der im theologischen
Schrifttum so oft verwendete Ausdruck «plenitudo sacerdotii», «Fiille
des Priestertums» gebraucht. Wohl spricht man von der «plenitudo
sacramenti ordinis», der «Fiille des Weihesakramentes» 2. Das will aber
nur heillen, daB3 das Bischofsamt die Fiille der durch Weihe initiierten
Dienste, die «sacri ministerii summan» 13, darstellt.

Vorzugsweise wird der Auftrag des Bischofs «munus apostolicumy,
«apostolischer Dienst» genannt '*. An erster Stelle steht der Dienst fiir
das Wort, die Verpflichtung, das Evangelium zu verkiinden 5. Dieser
Auftrag «ragt hervor» unter allen andern Aufgaben °. Durch das Evan-
gelium hat der Bischof die Gemeinde zusammenzufiihren 7. Doch ist er
nicht nur zu den schon Glaubenden gesandt, er hat die «frohe Botschaft»
allen Menschen, ganz besonders auch jenen, die noch «fern sind», zu
verkiinden 8. Hier scheint sich eine bedeutsame Umorientierung abzu-
zeichnen. Vor allem im Vergleich zur traditionellen Doktrin iiber das
Lehramt. Die angefiihrten Texte stehen in schroffem Gegensatz zur Vor-

* LG 28,1.

101G 21,2

1 1.G 21,2: «quae nimirum et liturgica Ecclesiae consuetudine et voce Sanc-
torum Patrum summum sacerdotium... nuncupaturn.

12 LG 21,2; 26,1; CD 15,1; PO 7,2.

13 LG 21,2.

¥ LG 20.2; €D 11,3;19,1;:20,1.

15 Vgl LG 21,1; 23,2; 24,1; 25,1; 27,3; CD 6,1-2; 11,1; 12,1, 13,3; AG 20,2.

16 LG 25,1: «Inter praecipua Episcoporum munera eminet praedicatio Evan-

geliin. Vgl. CD 12,1; LG 21,1: «Christus per eorum (i. e. Episcoporum) eximium
servitium verbum Dei omnibus gentibus praedicat».

17 CD 11,1.

18 CD 12,1: «ad fidem vocantes aut in fide viva confirmantes»; CD 13,1: «erga
omnes homines, sive fideles sive non fideles»; AG 20,2: «Episcopus imprimis fidei
praeco sit oportet, qui novos discipulos ad Christum adducaty.



42 Der kirchliche Dienst

stellung einer «Verwaltung der Lehre». Das «Lehren» der Bischofe hat
den biblischen, apostolisch-missionarischen Sinn von matheteuein, durch
Verkiindigung «zu Jiingern machen» !°. Der «apostolische Dienst» ist
eine pastorale Aufgabe, ein «Hirtendienst» %.

Die klassische Lehre vom dreifachen — prophetischen, priesterlichen,
koniglichen — Amt Christi 2! und der Apostel 22 wird auf die Bischéfe
angewendet: sie haben kraft ihrer Sendung das Wort zu verkiinden, die
Sakramente zu spenden, der Gemeinde vorzustehen 23. Durch das Evan-
gelium und die Eucharistie sammeln sie die Gemeinde #*. In der Erfiil-
lung ihrer Hirtenaufgabe seien sie «inmitten der Ihrigen wie solche, die
dienen» 3.

Dieser dreifache Auftrag verbindet den Dienst der Bischéfe mit dem
der Apostel. Der eigentliche Grund aber fiir diese Verbindung ist die
Sorge um das Evangelium. «Das Evangelium ist fiir alle Zeiten das
Prinzip des gesamten Lebens der Kirche. Deshalb sorgten die Apostel...
fiir die Bestellung von Nachfolgern» ?6. Der apostolische Auftrag ist also
konstitutiv fiir den Bischofsdienst. Apostelamt und Bischofsamt sind
zwar nicht dasselbe. Doch geht der Auftrag der Apostel in der Weise, in
der er in nachapostolischer Zeit verwirklicht werden konnte, nach katho-
lischem Verstidndnis im Bischofsdienst weiter. Der priesterlich-liturgische
Dienst ist eine Teilfunktion. Der apostolische Auftrag umfaft das Ganze
des Bischofsdienstes.

1.3 Die Presbyter als Gehilfen und Mitarbeiter der Episkopen

Nach einer bis vor kurzem noch bei katholischen Theologen weit-
verbreiteten Auffassung ist das neutestamentliche Priestertum vor allem
im Presbyterat verwirklicht. Die Bischofe unterscheiden sich fast nur als
Vorgesetzte von den Priestern. Die Laien sind, als bloB Getaufte, nur im

19 Vgl. LG 21,2 mit 24,1; 25,1.

20 CD 21: «pastorale Episcoporum munus».

2t Vgl. LG 13,1; 21,2; 31,1; PO 1; 2,3.

22 Vgl. LG 19.

23 Vgl. LG 20,3; 21,2; CD 2,2; 11,2; PO 7,1; AA 2.

24 CD 11,1: «Dioecesis est Populi Dei portio, quae... ab eoque (i. e. Episcopo)
per Evangelium et Eucharistiam in Spiritu Sancto congregata, Ecclesiam parti-
cularem constituat...»

25 CD 16,1.

26 .G 20,1: «... cum Evangelium... sit in omne tempus pro Ecclesia totius vitae
principium. Quapropter Apostoli... de instituendis successoribus curam gererunts.
Vgl. DV 7,2,



Der kirchliche Dienst 43

uneigentlichen Sinn Priester #7. Dieser Auffassung tritt Vatikanum II
mit aller Entschiedenheit entgegen.

Der eigentliche Dienst, der durch gottliche Anordnung eingesetzte
Dienst fiir die Gemeinde, wird im Episkopat verwirklicht. Die Presbyter
sind «adiutores», «Gehilfen» 28, und «cooperatores», «Mitarbeiter» ?° der
Episkopen. «Zum Teil» 3° und in «untergeordneter Stellung» 3! iiberneh-
men sie gewisse Aufgaben, «vertreten» die Episkopen 32, deren «Gegen-
wart» sie gewissermalen bei den ihnen Anvertrauten zum Ausdruck
bringen 3. Zusammen bilden die Presbyter ein Kollegium, das «Pres-
byterium» 3, dem der Bischof aufgrund «ordentlicher» und «unmittel-
barer» Befugnis 35 als Hauptverantwortlicher der ihm zugewiesenen Teil-
kirche vorsteht.

Doch haben die Presbyter mit und unter ihrem Bischof teil an allen
drei Aufgaben des apostolischen Auftrages: der Verkiindigung, der
Sakramentenspendung und der Leitung der ihnen anvertrauten Glau-
bigen 36. An erster Stelle steht auch hier der Dienst fiir das Wort, die
Verpflichtung, das Evangelium allen, nicht nur den aktuellen Mitgliedern
der Gemeinde, zu verkiinden 37. Wohl hat die Weihe der Presbyter einen
besonderen Bezug zur Eucharistie 38. Indessen darf dieser Bezug nicht
exklusiv, als einzig die Weihe begriindend verstanden werden. Die

27 Vgl. z. B. F. Diekamp: Theologiae dogmaticae manuale, Vol. IV, Paris
1934, 386-403, bes. 391 f.: «sacerdotium» = Presbyterat u. 396: «Sacerdotium
universale omnium fidelium... non est sacerdotium in sensu proprio» u. Wetzer
und Welte’s Kirchenlexikon, Bd. 111 (Freiburg i. Br. 1884), Sp. 546: «Ein Laien-
priesterthum kann im Ernste von Niemandem behauptet werden. Es ist ein Zeichen
groBer Geschmacklosigkeit und exegetischer Verirrung aus 1 Petr 2, 5. 9... ein
solches construiren zu wollen. Es ist klar, daB hier nur von einem uneigentlichen,
hochstens secundédren Priesterthum der Glaubigen die Rede ist, welches die Existenz
eines wahren und wirklichen Priesterthums voraussetzt».

28 1.G 20,3; 21,2; PO 7,1.

2 LG 28,2; CD 28,1; 30,1; PO 2,2; 12,1.

30 L.G 28,2: «eiusque (i. e. Episcopi) munera... pro parte suscipiunt (Presby-
teri)».

31 PO 2,2: «... Episcopos, quorum munus ministerii, subordinato gradu, Pres-
byteris traditum est».

32 SC 42,1: «vices gerentes Episcopi».

33 LG 28,2: «In singulis localibus fidelium congregationibus Episcopum...
quodammodo praesentem reddunt (Presbyteri)».

3% LG 28,2; 41,3; CD 28,1.

35 LG 27,1; CD 11,2

36 CD 30,2; PO 2,3; 4-6; 7,1.

371 PO 2,4; 4,1; AG 20,3.

3% PO 2,4: «Per Presbyterorum autem ministerium sacrificium spirituale
fidelium consummatur in unione cum sacrificio Christi, unici Mediatoris, quod per



44 Der kirchliche Dienst

Handauflegung vermittelt eine Sendung und charismatische Gabe %
auch fiir den Wortdienst und alle iibrigen pastoralen Aufgaben. Ganz
besonders wird auf die notwendige und vitale Verbindung zwischen
Glaubensverkiindigung und Feier der Glaubenssakramente hingewiesen *°.

Im Vergleich zur vorkonziliaren Theologie sind also zwei tiefgrei-
fende Verinderungen im Verstindnis des Presbyterates zu verzeichnen.
Erstens wird die Fiille des Auftrages gesehen, die Presbyter sind nicht
nur fiir liturgische Funktionen geweiht. Zweitens ist ihr Dienst nur als
Teilnahme und in Abhidngigkeit vom Dienst der Episkopen zu ver-
stehen. Dadurch wird der Presbyterat von rein sacerdotalen Kategorien
befreit und mit dem apostolischen Auftrag der Episkopen verbunden #.

1.4 Der Diakonat nicht nur Vorstufe zum Presbyterat

Zum Diakonat wird von Vatikanum II nur wenig gesagt. Doch hat
das wenige theologische und praktische Bedeutung.

Der Diakonat gehort zum Weihesakrament. Die Diakone emp-
fangen eine Handauflegung zu einem besonderen Dienst in Gemeinschaft
mit dem Bischof und dem Presbyterkollegium #2. Thre Aufgabe umfaf3t
liturgische, karitative und administrative Funktionen **. Von besonderer
Bedeutung ist, daBl der Diakonat von seiner reduzierten Rolle als bloBes
Durchgangsstadium zum Presbyterat befreit und zu einem eigenen
Dienst in der Gemeinde erhoben werden soll, und dafB dieser Dienst
weltlich Berufstitigen, auch Verheirateten, anvertraut werden kann *4.

Zwei Dinge seien hier besonders hervorgehoben. Einerseits er-
weitert sich die schon festgestellte Tendenz, den kirchlichen Dienst von
rein sacerdotalen Vorstellungen loszulésen: Der Diakonat hat nicht nur
als Vorbereitung zum Presbyterat, auch nicht nur als Hilfeleistung fiir

manus eorum, nomine totius Ecclesiae, in Eucharistia incruenter et sacramentaliter
offertur». Vgl. PO 13,3.

39 PO 12,2: «Presbyteri, unctione Spiritus Sancti consecrati et a Christo
missi...»

40 PO 4,2: «verbi praedicatio requiritur ad ipsum ministerium Sacramentorum,
quippe quae sint sacramenta fidei, quae de verbo nascitur et nutritur».

41 Unter diesem Gesichtspunkt koénnte die Tatsache, da8 die nachkonziliaren
Veroffentlichungen zur Frage des kirchlichen Dienstes fast ausnahmslos unter dem
Titel «Priester» — Amt oder «priesterlicher» Dienst (vgl. die in Anm. 1 angefithrten
Studien) laufen, als Riickschritt zu einer vorkonziliaren Theologie verstanden
werden. Doch darf dieser Tatsache nicht allzu viel Gewicht beigelegt werden. Sie
ist ja offensichtlich durch die gegenwiartige Krise des Presbyterates (= «Priester-
amt»), vor allem durch die radikale Infragestellung des ordinierten Amtes, bedingt.

42 LG 29,1. 3 a.a. 0. # LG 29,2,



Der kirchliche Dienst 45

die Presbyter, sondern auch in seinem unmittelbaren Dienst fiir die
nichtliturgischen Belange der Gemeinde ekklesiale Bedeutung. Ander-
seits kann die Weihe von Nicht-Theologen fiir die Erforschung neuer
Formen kirchlichen Dienstes wertvolle Anregung und Erfahrungen
bieten.

1.5 Die drei Dimensionen der Kollegialitit

Es geniigt nicht, nur die Begriindung und Ausrichtung der einzelnen
Dienste zu betrachten. Ebenso wichtig und entscheidend ist die Ausiibung
des kirchlichen Dienstes tiberhaupt. Hier gilt das Prinzip der Kollegiali-
tit. Im folgenden sollen die verschiedenen Stufen oder Dimensionen der
kollegialen Praxis angedeutet werden *3.

Die erste Dimension ist die umfassendste. Sie umgreift alle Glieder
der Kirche. Weil Christus, das Haupt der Kirche, gekommen ist, um
zu dienen, kann auch die Kirche nur dienen. Und weil die Kirche eine
dienende Gemeinschaft und nur als Gemeinschaft von Dienenden glaub-
wiirdig ist, haben alle, die sich zu ihr bekennen, einander zu dienen. Der
Grund der Kollegialitét ist die christliche Briiderschaft. Weil sowohl die
Hirten als auch die Laien Christus zum Bruder haben *¢, «waltet zwischen
allen eine wahre Gleichheit in der allen Glaubenden gemeinsamen Wiirde
und Tatigkeit zum Aufbau des Leibes Christi» 47. Wichtiger als die
besondere Weihe und Sendung zu einem besonderen Dienst ist die gemein-
same Weihe und Sendung zum gemeinsamen Aufbau des Leibes Christi.
Auf diesem Hintergrund sind die zahlreichen Ermahnungen zu lesen: zur
Zusammenarbeit zwischen Laien und Hirten *8, zur Errichtung von Laien-

4 In LG Kap. 2 wird ein ganz bestimmter Begriff der Kollegialitit, die
kollegiale Struktur des Bischofsdienstes, herausgearbeitet. Dieser Begriff ist von
groBer Bedeutung, um das Spannungsverhiltnis zwischen Lokalgemeinde und
tibergeordnetem Kirchenverband, zwischen eucharistischer Gemeinde und «solli-
citudo ecclesiarum», zwischen Konziliaritit und Petrusdienst zu erliutern. Wir
sind jedoch der Ansicht, daB3 dies nicht der einzige ekklesiale Sinn der Kollegialitit
sein kann. Wir versuchen, den von der rémischen Berufs-, Amts- und Verwaltungs-
sprache ibernommenen Terminus (collega, collegium, con-legare) auf seinen neuen
christlichen Gehalt zu priifen, um von da aus die Moglichkeit einer analogen An-
wendung der ekklesialen Kollegialitit auf die verschiedenen Stufen der christlichen
Briiderlichkeit aufzuzeigen. Vgl. dazu auch J. RaTziNGER: Die christliche Briider-
lichkeit. Miinchen 1960.

4 LG 32,4.

47 LG 32,3: ¢vera tamen inter omnes viget aequalitas quoad dignitatem et
actionem cunstis fidelibus communem circa aedificationem Corporis Christi».

48 LG 37,4; CD 16,1; PO 9,2; AA 6,1; 25,1.



46 Der kirchliche Dienst

riaten #°, zur Anerkennung der Zustdndigkeit und Kompetenz der Laien>°.
Auch die Laien haben Anteil am dreifachen Amt Christi 51, versehen einen
priesterlichen, prophetischen und kéniglichen Dienst in der Kirche und
in der Welt 2. «Die Pflicht und das Recht zum Apostolat empfangen die
Laien kraft ihrer Vereinigung mit Christus, dem Haupt. Denn durch die
Taufe dem mystischen Leib Christi eingegliedert und durch die Firmung
mit der Kraft des Heiligen Geistes gestarkt, werden sie vom Herrn selbst
mit dem Apostolat betraut» 33. Nur wenn diese umfassende, in der
gemeinsamen Briiderschaft griindende Kollegialitit in die Praxis der
Kirche eingeht, kann die 6kumenische Diskussion um den kirchlichen
Dienst ihr richtiges Mal und den entsprechenden Stellenwert finden 3.
Die zweite Dimension der Kollegialitit umfaBt Bischof, Presbyter
und Diakone. Diese bilden ein Kollegium zum gemeinsamen Dienst fiir
die ihnen anvertrauten Glaubenden 3°. Infolge der durch Handauf-
legung verlichenen Geistesgabe haben die Bischofe die Presbyter als
«Briider» im gemeinsamen Dienst zu betrachten 3¢. Die Presbyter sind
nicht nur Gehilfen und Mitarbeiter, sondern auch «Ratgeber» der Bischéfe
bei der Ausfithrung ihres Auftrages, das Volk Gottes zu lehren, zu heiligen
und zu leiten 37. Die Bischofe sollen sich in allem, was das Wohl der
ihnen zugewiesenen Herde angeht, mit den Presbytern beraten 8. Von
der Praxis dieser Kollegialitit hingt ab, ob der aus dogmengeschicht-

+ CD 10,3; 27,5; AG 30,2.

50 .G 36,2; 37,3; AA 7,5; GS 43,2.

51 LG 31,1; AA 2;10,1.

52 LG 10-13; 34-36.

53 AA 3,1: «Laici officium et ius ad apostolatum obtinent ex ipsa sua cum
Christo Capite unione. Per Baptismum enim Corpori Christo mystico inserti, per
Confirmationem virtute Spiritus Sancti roborati, ad apostolatum ab ipso Domino
deputantur». Vgl. AA 25,1.

54 Ebenso erhofft U. KiHN: Wie koénnen wir theologisch und praktisch zu
einer gegenseitigen Anerkennung der Amter kommen? Eine lutherische Antwort.
Concilium 8 (1972), 275-278; bes. 277 aufgrund der Verschiebung von der « Amts-
kirche» (nicht nur der katholischen) zur «Zeugnis- und Dienstgemeinschaft» einen
wesentlichen Beitrag zur Frage nach dem kirchlichen Dienst.

55 LG 20,3: «Episcopi igitur communitatis ministerium cum adiutoribus
Presbyteris et Diaconis susceperunts.

56 PO 7,1: «Propter hanc ergo in eodem sacerdotio atque ministerio commu-
nionem, Episcopi ut fratres et amicos suos habeant Presbyteros».

57 a. a. O.: «Episcopi igitur, propter donum Spiritus Sancti quod Presbyteris
in sacra Ordinatione datum est, illos habent ut necessarios coadiutores et consiliarios
in ministerio et munere docendi, sanctificandi et pascendi plebem Dein.

58 a.a. O.: «Eos (i. e. Presbyteros) libenter audiant, immo consulant (Epis-
copi) et cum eis colloquantur de illis quae ad necessitates operis pastoralis et ad
bonum dioecesis spectanty.



Der kirchliche Dienst 47

lichen Griinden verstdndliche Ausdruck «monarchischer Episkopat»
seinen abschitzigen Beigeschmack verliert oder nicht, und ob es gelingt,
den gemeinsamen Dienst im Sinne des apostolischen und evangelischen
Auftrages zu erneuern.

Die dritte Dimension der Kollegialitdt betrifft den gemeinsamen und
gemeinsam auszuiibenden Dienst der Bischéfe. Dieser Punkt gehért zu
den auf dem Vatikanum II am meisten und eingehendsten gepriiften
Fragen. Dabei ist die Intention unverkennbar, die Aussagen des I. Vati-
kanums durch eine entsprechende und differenziertere Lehre des Epis-
kopates zu erginzen und ins richtige Licht zu stellen °. Wie die Apostel
zu einer gemeinsamen Funktion «nach Art eines Kollegiums» berufen
wurden %, so haben auch die Bischofe miteinander fiir ihren Dienst ein
«Kollegium» zu bilden ¢'. Dieses Kollegium hat sowohl die Vielfalt als
auch die Einheit des Volkes Gottes zum Ausdruck zu bringen 2. In
diesem Kontext stellt sich das Problem des Petrusdienstes, auf das wir
aus den eingangs erwidhnten Griinden hier nicht eingehen kénnen. Ob-
schon nach rémisch-katholischer Auffassung die Ausiibung des Bischofs-
dienstes Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom verlangt, treten die
Bischofe doch kraft ihrer Weihe ein in das apostolische Kollegium 3. Thr
Dienst griindet in einer «ordentlichen» und «unmittelbaren» Befugnis %,
sie reprasentieren Christus in ihrer Gemeinde, nicht den Bischof von
Rom 6. Uberall wo die Bischofe ihrem Auftrag gemiB mit anderen
Bischofen zusammen handeln, entsteht ein «kollegialer Akt» 6. Die

5 Vgl. LG 18,2.

60 T.G 19: «ad modum collegii»; 22,1: ¢unum Collegium apostolicum consti-
tuunty.

61 Im Unterschied zum «Collegium apostolicum» der Zwolf wird das Bischofs-
kollegium «Collegium episcopale» LG 23,2; «Corpus episcopale» LG 22,1; «Corpus
Episcoporum» LG 22,2; «Ordo Episcoporum» LG 22,2; oder einfach «Collegium»
z. B. LG 22 genannt.

62 LG 22,2,

63 LG 22,1; CD 3,1. Im Satz: «Membrum Corporis episcopalis aliquis consti-
tuitur vz sacramentalis consecrationis et hierarchia communione...» (LG 22,1) wird
deutlich zwischen «kraft sakramentaler Weihe» und «kirchliche Gemeinschaft»
unterschieden. Der eigentliche Grund (die «vis») fiir den Eintritt in das Kollegium
ist die Weihe, die Gemeinschaft tritt eher als Bedingung (der Legitimitdt) hinzu.
Dementsprechend heift es: «Hoc suum episcopale munus, quod per consecrationem
episcopalem susceperunt, Episcopi... in communione... exercent» (CD 3,1). Hier wird
zwischen dem Empfang des Auftrages durch die Weihe und der Ausiibung in
Gemeinschaft unterschieden.

s+ LG 27,1.

65 LG 27,2: «neque vicarii Romanorum Pontificum putandi sunt».

66 1.G 22,2; CD 4,2.



48 Der kirchliche Dienst

Formen dieses kollegialen Handelns sind vielfiltig 7. In dieser Zusam-
menarbeit erkennen die Bischofe sich als «Briider» in derselben Dienst-
verpflichtung und pflegen «kollegiale Gesinnung» %8. Wird das, was das
Konzil durch seine Empfehlungen wiinscht, verwirklicht, und wird es in
Wahrung der eigenen Zustindigkeit und in Anerkennung der besonderen
Gaben jedes einzelnen Bischofs verwirklicht, so diirfte die Frage nach
der Stellung des Bischofs von Rom, einige Aussicht haben, auch Gegen-
stand 6kumenischer Gespriche zu werden.

Schliellich sei hier noch eine besondere Frage, die Frage nach Ur-
sprung und Umfang des bischoflichen Dienstes, gestellt. Wie auch immer
die Dienste der Presbyter und Diakone eingeschitzt werden mogen, der
Dienst der Bischéfe ist nach katholischer Auffassung unentbehrlich fiir
die Kirche. Zusammen kommt den Bischéfen die héchste Verantwortung
fiir die Leitung der Gesamtkirche zu %, einzeln haben sie die «Sorge fiir
alle Kirchen» zu pflegen 7°. «Die Sorge, das Evangelium {iiberall auf
Erden zu verkiinden», wurde allen Bischéfen «gemeinsam» und als
«gemeinsame Pflicht» auferlegt 7. Ihre Hirtenpflicht «kann» jedoch, «im
Hinblick auf den Nutzen der Kirche und der Gldubigen», auf bestimmte
Territorien eingeengt werden 72. Dieses einschrinkende «kann» deutet
wohl auf den kirchlichen Ursprung dieser Ordnung. Vor allem im Gegen-
satz zum apostolischen «muB3» der universalen Verkiindigung. Wir
meinen also, dall der apostolische Auftrag, der von den Bischéfen iiber-
nommen wird, als solcher gottlichen Ursprungs ist, nicht aber die Form
der Verwirklichung dieses Auftrags im historisch bedingten, territorialen
Bischofsdienst. Auch hier wird deutlich, daB Apostolat und Episkopat
nicht zu verwechseln sind. Etwas vom Auftrag der Apostel geht auf die
Episkopen iiber. Seine konkrete Verwirklichung indessen im Episkopat,
wie er der heutigen Kirchenordnung entspricht, ist kontingent. Man kann
sich auch andere Verwirklichungen des apostolischen Auftrages denken.

67 Vgl. LG 22-23; CD 5.

68 LG 23.,4.

% CD 4,1.

70 .G 23,2: «sollicitudine pro universa Ecclesia ex Christi institutione et
praecepto tenentur». CD 3,1: «Episcopi, sollicitudinis omnium Ecclesiarum parti-
cipes...»

T LG 23,3: «Cura Evangelium ubique terrarum annuntiandi ad Corpus
Pastorum pertinet, quibus omnibus i%n commune Christus mandatum dedit impo-
nendo commune officiumy.

2 LG 27,1: «Haec potestas, qua nomine Christi personaliter funguntur
(Episcopi) est propria, ordinaria et immediata, licet... certis limitibus, intuitu utili-
tatis Ecclesiae vel fidelium, circumscribi possity.



Der kirchliche Dienst 49

1.6 Zusammenfassung

Die in diesem Abschnitt erzielten Ergebnisse diirften sich nun
thesenartig zusammenfassen lassen. Wir erinnern daran, dal3 es uns nur
darum ging, die vom II. Vatikanum vertretenen Gesichtspunkte darzu-
stellen. Die kritische und dogmengeschichtliche Beurteilung der ein-
zelnen Dienste stellt Probleme, die eingehend gepriift werden miilten.
Besondere Vorbehalte sind in dieser Beziehung beziiglich der These (d)
zum Presbyterdienst anzumelden.

a) Die Forstetzung des apostolischen Auftrages, das Evangelium
mit Vollmacht zu verkiinden, der Gemeinschaft der Glaubenden vorzu-
stehen, insbesondere die Feier der Erinnerungszeichen des Glaubens
(Sakramente) zu ordnen, geht auf den Willen Jesu Christi zuriick und
gehort zum Wesen der Kirche; die Aufteilung des kirchlichen Dienstes in
Presbyterat und Diakonat ist in nachapostolischer Zeit auf Anordnung
der Episkopen entstanden.

b) Der in frither Tradition begriindete Episkopat ist eine legitime
Verwirklichung des apostolischen Auftrages, jedoch, besonders in seiner
territorialen Begrenzung (als Vorsteheramt einer Lokalgemeinde), nicht
als einzige oder exklusive Art der Aktualisierung dieses Auftrages zu
betrachten.

c) Der Episkopat ist insofern als ein auf go6ttlicher Anordnung
beruhender Dienst zu verstehen, als er nicht bloB die oberste Stufe einer
dreifachen Diensthierarchie, sondern die Erfiillung des apostolischen
Auftrages, vornehmlich zur Erhaltung der Integritdt der Botschaft Jesu,
darstellt.

d) Der Presbyterat ist dem Epsikopat untergeordnet; die Presbyter
haben durch kerygmatische, liturgische und pastorale Funktionen Anteil
am apostolischen Auftrag der Episkopen.

e) Der Diakonat besteht in einem Gemeindedienst, der unter der
Aufsicht der Episkopen liturgische, karitative und administrative Auf-
gaben umfaft.

f) Die Kollegialitit der mit einem kirchlichen Dienst Beauftragten
ist Ausdruck der Briiderschaft in Christus und seinem Geist; sie ver-
bindet Hirten und Laien, ferner Bischof, Presbyter und Diakone, schlieB3-
lich die Gesamtheit der Episkopen zu gemeinsamem Dienen ; die kollegiale
Ausiibung des kirchlichen Dienstes entspricht der Weisung des Herrn
und ist fiir die Kirche unentbehrlich.

4



50 Der kirchliche Dienst

2. Verbleibende Schwierigkeiten

Nachdem im vorausgehenden Abschnitt die fiir den ékumenischen
Dialog positiven Seiten der AuBerungen des II. Vatikanums zum kirch-
lichen Dienst herausgestellt wurden, soll nun auf jene Punkte hingewiesen
werden, die auch weiterhin noch besondere Schwierigkeiten enthalten.

2.1 Besteht zwischen dem allgemeinen Dienst der Getauften und dem
besonderen Dienst der Ordinierten ein «wesentlichery Uniterschied.

Ein Passus, der immer wieder schockiert und zum Widerspruch
herausfordert, steht im 2. Kapitel von «Lumen gentium». Er behandelt
den Unterschied zwischen dem allgemeinen Priestertum aller Glaubenden
und dem besonderen Dienstpriestertum, und besagt, daBl zwischen beiden
ein «wesentlicher» und nicht nur ein «gradueller» Unterschied besteht 73.

Zunichst konnte man fragen: Was ist hier genau mit «Grad »und mit
«Wesen» gemeint ? Handelt es sich um aristotelische Kategorien? Um die
platonische Partipazitionstheorie ? Oder um eine Vermengung von beiden?
Auf diese philosophie- und theologiegeschichtlichen Fragen wollen wir an
dieser Stelle nicht eingehen . Wir begniigen uns mit einigen wenigen Bemer-
kungen, die sich an elementare Interpretationsregeln halten.

Der Satz: «obschon sie sich dem Wesen nach und nicht nur graduell
unterscheiden» 7#, ist grammatikalisch ein untergeordneter Nebensatz.
Der ganze zusammengesetzte Satz geht unmiBverstindlich darauf aus,
die Einheit und gegenseitige Zuordnung von allgemeinem und beson-
derem Priestertum zu betonen. «Das allgemeine Priestertum der Glau-
benden und das Dienstpriestertum... sind auf einander hingeordnet; das
eine und das andere hat... teil am einen Priestertum Christi» 3.

Nun wird aber gesagt, das allgemeine und das besondere Priester-
tum hitten, jedes «auf seine eigene Weise», teil am Priestertum Christi’®.
Wie ist das zu verstehen? Dies wird im folgenden Satz erldutert: «Der
Dienstpriester namlich bildet gemdf3 der ihm zukommenden geistlichen
Vollmacht das priesterliche Volk heran und steht ihm vor, er vollzieht in

73 LG 10,2: «essentia et non gradu tantum»

7 a.a. O.: «licet essentia et non gradu tantum differant».

75 a.a. 0.: «Sacerdotium autem commune fidelium et sacerdotium ministe-
riale... ad invicem... ordinantur; unum enim et alterum... de uno Christi sacerdotio
participant.

76 a.a.O.: ¢unum enim et alterum suo peculiari modo de uno Christi sacer-
dotio participant».



Der kirchliche Dienst 51

Stellvertretung Christi das eucharistische Opfer und bringt es im Namen
des ganzen Volkes Gott dar; die Glaubenden hingegen wirken kraft ihres
koniglichen Priestertums mit bei der Darbringung der Eucharistie und
iiben ihr Priestertum aus im Empfang der Sakramente, im Gebet, in der
Danksagung, im Zeugnis eines heiligen Lebens, durch Selbstverleugnung
und tdtige Liebe» 77. Selbstverstdndlich gilt das, was vom allgemeinen
Priestertum gesagt wird, aufgrund der Taufe ebenso fiir die Dienst-
priester. Das Besondere der Teilnahme am Priestertum Christi besteht
bei den Dienstpriestern darin, dafl sie in Stellvertretung Christi der
Gemeinde vorstehen, besonders auch bei der Feier der Eucharistie. Dazu
wird ihnen durch Handauflegung eine besondere geistliche Gabe zuge-
sprochen. Der Unterschied in der Teilnahme am Priestertum Christi
zwischen Laien und Dienstpriestern besteht also darin, daf} letztere im
besonderen Dienst «fiir die Gemeinde» stehen. Der «wesentliche» Unter-
schied ist ein Unterschied der Funktion und der dazu verliehenen
geistlichen Gabe.

Wenngleich die abstrakte Unterscheidungsformel — «wesentlichery,
nicht nur «graduellery Unterschied — auf nicht geringe Verstehens-
schwierigkeiten st6Bt, so ist sie doch auch aufschluBreich. Denn erstens
wird dadurch angedeutet, da8 der Unterschied zwischen allgemeinem
und besonderem Priestertum auf einer anderen Ebene liegt als der
zwischen dem «sacerdotium primi ordinis» (Episkopat) und dem «sacer-
dotium secundi ordinis» (Presbyterat), zwischen denen nur ein gradueller
Unterschied besteht. Zweitens wird durch die Verneinung eines gradu-
ellen Unterschiedes zwischen allgemeinem und besonderem Priestertum
der Vorstellung gewehrt, das besondere Priestertum sei etwas Hoheres
oder verleihe dem Dienstpriester eine vollkommenere Teilnahme am
Priestertum Christi. Der Unterschied bezieht sich nicht auf eine gréBere
oder geringere subjektive Teilnahme am Priestertum Christi. Der beson-
dere Dienst ist «fiir die Gemeinde», die dazu verliechene Gabe eine Gabe
«fiir den Dienst» 78, Subjektiv, d. h. in seiner existientiellen Beziehung

77 a.a. O.: «Sacerdos quidem ministerialis, potestate sacra qua gaudet, popu-
lum sacerdotalem efformat ac regit, sacrificium eucharisticum in persona Christi
conficit illudque nomine totius populi Deo offert; fideles vero, vi regalis sui sacer-
dotii, in oblationem Eucharistiae concurrunt, illudque in sacramentis suscipiendis,
in oratione et gratiarum actione, testimonio vitae sanctae, abnegatione et actuosa
caritate exercenty.

78 Zur klassischen Unterscheidung zwischen «gratia gratum faciens» (Gnade
zur personalen Heiligung) und «gratia gratis data» (Charisma oder Gabe zu einem
Dienst fiir andere) vgl. THoMAs voN AQuinN: Summa theologiae I/II, q. 111,
art. 1, c.: «Eine zweifache Gnade ist zu unterscheiden: eine, durch die der Mensch



52 Der kirchliche Dienst

zu Christus, hdngt auch fiir den Dienstpriester alles ab von der in der
Taufe empfangenen Berufung und Gnade.

Niemand wird behaupten, der Unterschied zwischen einem getauften
Laien und einem ordinierten Diener sei erheblicher oder bedeutsamer als
der zwischen einem Nicht-Getauften und einem Getauften. Der Sinn und
das Ziel der von Dienstpriestern ausgeiibten Funktionen besteht in der
Verwirklichung des allgemeinen Priestertums aller Glaubenden. Erst
wenn alle verkiinden, alle sich als Opfergabe darbringen, alle ihren Dienst
«fiir die Welt» verwirklichen, erreicht der «fiir die Gemeinde» verrichtete
Dienst der ordinierten Diener seine wahre Sinnfiille 7°. So hat also das
allgemeine Priestertum aller Getauften gegeniiber dem besondern Dienst-
priestertum der Ordinierten eine doppelte Vorrangstellung: Das Dienst-
priestertum setzt das allgemeine Pristertum als Grundlage voraus. Das
Dienstpriestertum ist auf den Dienst aller Glaubenden als Erfiillung
hingeordnet 8.

SchlieBlich kann man sich fragen, ob die Gegeniiberstellung: «all-
gemeines Priestertum» — «besonderes Dienstpriestertum» dem Gesamt-
kontext iiberhaupt gerecht wird. Denn sowohl die Taufe als auch die
Handauflegung verpflichtet zu einem dreifachen, dem dreifachen Amt
Christi entsprechenden Dienst. Allen, nicht nur den Ordinierten, sondern
auch den Getauften — und diesen sogar an erster Stelle — ist ein konig-
licher, ein priesterlicher und ein prophetischer Dienst aufgetragen. Dal
man aufgrund der Taufe von einem «koniglichen Priestertum» aller
Glaubenden spricht, ist in biblischer Ausdrucksweise begriindet . Ob
man neben diesem, das Kirchesein konstituierenden Priestertum noch —
eine Teilfunktion des gesamten Auftrages hervorhebend — von einem
besonderen Dienst-«priestertum» reden soll oder nicht, ist eine unter-
geordnete, terminologische Frage. Auf jeden TFall gibt es kein aposto-
lisches Zeugnis, das uns von einem besonderen Amts-«priestertumy»
zu sprechen verpflichtet.

selber Gott verbunden wird, die man ‘heiligmachende Gnade’ nennt; und eine,
durch die ein Mensch einem andern Menschen hilft, damit er Gott verbunden
werde, welche man ‘umsonst gegebene Gnade’ nennt».

% LG 30: «Sciunt enim Pastores se a Christo non esse institutos, ut totam
missionem salvificam Ecclesiae versus mundum in se solos suscipiant, sed praeclarum
munus suum esse ita pascere fideles eorumque ministrationes et charismata ita
recognoscere, ut cuncti suo modo ad commune opus unanimiter cooperenturs.

80 Vgl. dazu die sinnvolle Verbindung LG 10,2: «Sacerdos quidem ministe-
rialis... populum sacerdotalem efformat».

81 Vgl. vor allem 1 Petr 2,9; zitiert in LG 10,1; LG 34,2 wird auf 1 Petr 2,5
verweisen.



Der kirchliche Dienst 53

2.2 Was ist unter der durch Handauflegung vermittelten «geistlichen Voll-
machty zu verstehen?

Im soeben besprochenen Text, «Lumen gentium» 10. 2, wird gesagt,
der Vorsteher der Gemeinde bilde das priesterliche Volk heran kraft der
ihm verliehenen «geistlichen Vollmacht» 82, Mit diesem Stichwort «sacra
postestas» sind wir wohl beim Hauptpunkt der gegenwirtigen Diskussion
iiber den kirchlichen Dienst angelangt.

Der terminus «sacra potestas» kehrt an zahlreichen Stellen wieder 8.
Man iibernimmt diesen Ausdruck aus dem traditionellen Vokabular,
ohne ihn ndher zu erldutern. Von besonderem Gewicht ist die enge Ver-
bindung dieser «sacra potestas» mit dem Vorsitz bei der Feier der Eucha-
ristie 8. Man gewinnt den Eindruck, daB die Notwendigkeit einer
«sacra postestas» fiir den giiltigen Vollzug der Eucharistie irgendwie als
letztes Argument gegen das protestantische Dienstverstindnis angefiihrt
werde 8. So ist es begreiflich, daB manche evangelische Gldubige diese
Rede von einer «sacra postestasy» als provozierend empfinden. Wir wollen
versuchen, einige Wege zur kritischen Interpretation dieser Ausdrucks-
weise aufzuzeigen.

Wir setzen gleich beim schwierigsten Punkt ein. Weshalb braucht es
fiir den Vorsitz bei der Eucharistie nicht nur einen Auftrag, sondern
eine «geistliche Vollmacht»? Weshalb begann man, von einem durch
Handauflegung vermittelten «sakramentalen Charakter #, ja von einer
«potentia physica» zu sprechen? Die erschépfende Beantwortung dieser
Fragen wiirde eine sorgfdltige historische Untersuchung verlangen. Wir
begniigen uns hier mit einem kurzen Hinweis auf jenen Theologen, der
die mittelalterliche Lehrtradition wohl am stdrksten geprédgt hat: Thomas
von Aquin.

Das System des « Doctor communis» ist von erstaunlicher Geschlos-
senheit 8. Nur an wenigen Stellen finden sich Spuren einer Entwicklung.

82 .G 10,2: «Sacerdos quidem ministerialis, polestale sacra qua gaudet,
populum sacerdotalem efformaty.

8 Vgl. z. B. LG 18,1; 27,1; PO 2,2.

8 Vgl. z. B. LG 17; PO 2,2.

85 So vor allem UR 22,3, wo von den evangelischen Kirchen gesagt wird:
«... quamvis credamus illas, praesertim propter sacramenti Ordinis defectum,
genuinam atque integram substantiam Mysterii eucharistici non servasse...»

86 Vgl. dazu H. M. LEGRAND: Das «unausltschliche Merkmal» und die Theo-
logie des Weiheamtes. Concilium 8 (1972), 262-267.

87 Vgl. dazu TH. BoNHOEFFER: Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als



54 Der kirchliche Dienst

Eine der wichtigsten dieser Stellen betrifft die Christologie und die Sakra-
mentenlehre. In den Frithwerken vertritt Thomas die Ansicht einer
streng moralischen Kausalitit sowohl der Menschheit Christi (durch
Verdienst) als auch der Sakramente (durch bloBe Bezeichnung der von
Gott allein gewirkten Gnade). In den spdteren Werken, vor allem in der
Summa theologiae, versucht Thomas, die rein moralische Interpretation
des Heilsgeschehens in Christus zu tibersteigen. Was ist geschehen? Was
hat den sonst so sehr an metaphysischen Gesichtspunkten orientierten
Denker zu einer Revision seiner fritheren Ansicht veranlaft? Zwischen
den fritheren und spiteren Werken liegt eine intensive Beschiftigung
mit den Schriften der griechischen Viter 8. Aus der orientalischen Tradi-
tion iibernimmt Thomas den Begriff des «organon divinitatis» fiir die
Menschheit Christi und betrachtet nun auch die Sakramente als «media
salutis» und «instrumentay. Gott handelt nicht nur anldBlich der sakra-
mentalen Zeichen, sondern in und durch diese Zeichen des Glaubens fiir
den Glauben #. Das ist mehr als eine nur moralische Wirkweise.

Man kann diese neue Auslegung kaum fiir ein rein spekulatives
Ergebnis halten. Noch weniger gelingt der Nachweis, die Lehre einer
bloB moralischen Kausalitit der Sakramente komme dem biblischen
Zeugnis niher. Neuere Studien haben gezeigt, daBl der paulinische Be-
griff der Kirche als «Leib Christi» weder als bloBe Metapher noch im
Sinn einer rein moralischen Einheit zu verstehen ist ?°. In den paulinischen
Texten geht es stets um den wohl vom Pneuma erfiillten, jedoch realen
Leib Christi. Dieser — und nicht irgend eine gottliche Kraft — ist Quelle
des Heils. Dieser Leib des Erhohten wirkt in der Taufe und ist gegen-

Sprachproblem. Tiibingen 1961, bes. Einleitung, S.1-3, wo die odkumenische
Bedeutung des Thomas hervorgehoben wird: «Es gilt, Thomas als vorreformatori-
schen Theologen zu horen, nicht als eine Stimme im Chor der nachtridentinischen
Theologie... Wir miissen versuchen, mit unsern protestantischen Ohren auf den
Doctor communis zu horen» (S. 3).

88 T. Backes: Die Christologie des hl. Thomas v. Aquin und die griechischen
Viter. Paderborn 1931.

8 Vgl. dazu J.F. GALLAGHER: «Significando causant». A study of sacra-
mental efficiency. Fribourg 1965, bes. 221-261. — Eine besonders gliickliche For-
mulierung findet sich in Christus und die Kirche (vgl. Anm. 1), 35: «Die mysteria
oder Sakramente, wie Taufe und Herrenmahl, sind zusammenfassende Handlungen
des gesamten Handelns der Kirche und bringen auf diese Weise die Gnade Christi
nicht nur zum Ausdruck, sondern geben sie weiters.

9% Vgl. E. PErRcY: Der Leib Christi in den paulinischen Homolegoumena und
Antilegomena. Lund 1942; L. CErRFaUX: La théologie de I'Eglise suivant St. Paul.
Paris 1942, bes. 215-225; P. BEnoit: Exégese et théologie, vol. 11, Paris 1961, 107—
162.



Der kirchliche Dienst 55

wirtig in der Eucharistie. Vielleicht 14Bt sich in diesem Zusammenhang
auch der Satz Tertullians anfiihren: «Caro salutis est cardo»?!, «das
Fleisch ist der Wendepunkt des Heils», der denselben — schockierenden —
Realismus des christlichen Glaubens zum Ausdruck bringt? Mit diesen
Hinweisen — man verzeihe deren allzu fragmentarischen Charakter —
wollten wir nur andeuten, dafl die Diskussion um das «Ontische» in der
katholischen Theologie nicht ohne Beriicksichtigung des dogmen-
geschichtlichen Kontextes gefithrt werden kann °2. Vor allem geht es
nicht an, das sogenannte «Ontische» gleich mit « Physizismus» abzutun
und die rein «moralischen» oder «existentialen» Auslegungskategorien
als zum vornherein mit der biblischen Denkweise verwandter hinzustel-
len. Beide Male handelt es sich nur allzu oft um Schablonen. Auf dieses
aber zu verzichten, gebietet nicht zuletzt auch die 6kumenische Verpflich-
tung in der Theologie.

Damit ist jedoch das Problem der «sacra potestas» noch lange nicht
gelost. Sicher ist der terminus «potentia physica» (besonders wenn los-
gelost vom intendierten Gegensatz zu «potentia moralis») miBverstand-
lich. Ohne Zweifel ist die Ubertragung der Begriffe «Macht», «Gewalt»
und « Vollmacht» auf den kirchlichen Dienst, vor allem im Zusammenhang
der Eucharistie, problematisch. Ebenso steht indessen auller Zweifel, dal3
nach katholischem und orthodoxem Verstindnis Christus immer der
erste und eigentliche Handelnde ist und die ganze eucharistische Feier
epikletischen Charakter besitzt. Ist unter dieser Voraussetzung ein
besonderes Charisma 3 fiir den, der in Stellvertretung Christi den Vor-
sitz fithrt, — ein Charisma, das nie automatisch, sondern immer nur in
und unter dem Geiste Christi wirksam wird — als inaddquates Inter-
pretament auszuschlieBen? Geht es an, hier immer gleich Konkurrenz
zu Gott, Selbstbehauptung des siindigen Menschen zu wittern?

Kehren wir nun zuriick zu den Texten des II. Vatikanums. Wenn
der Ausdruck «sacra potestas» auch nie — wie wir bemerkten — eingehend

91 Tertullian: De carnis resurrectione, 8; CV 47, 36.

92 Wir méchten auch darauf hinweisen, da3 nach THOMAS VON AQUIN: Summa
theologiae, I1I, q. 63, a. 1 nicht nur das sakramentale Geschehen, sondern auch der
«character sacramentalis» zeichenhafte Bedeutung hat: «habet rationem signis.
Von dieser Zeichenbedeutung des Charismas des Gemeindevorstehers aus wire
wohl ein zur soeben von der griechischen Theologie (des «organon» oder Instru-
mentes) her angedeuteten Perspektive komplementirer, der evangelischen Theo-
logie ndher stehender Aspekt herauszuarbeiten.

93 Auch H. M. LEGRAND (im Anm. 84 zitierten) Concilium 8 (1972), 666 inter-
pretiert das mit «unauslgschlichem Merkmal» Gemeinte anhand des biblischen
Begriffes Charisma.



56 Der kirchliche Dienst

expliziert wird, so gibt doch die Verwendung des Terminus und der
Kontext, in dem er erscheint, einige Hinweise fiir eine sachgerechte
Auslegung. Das Konzil war, wie wir feststellten, bemiiht, den kirchlichen
Dienst vom apostolischen Gesamtauftrag her zu bestimmen und zu
begriinden. So steht auch allgemein die Ausiibung der Hirtenpflicht, und
nicht nur der giiltige Vollzug der Sakramentenspendung, unter einer mit
«geistlicher Vollmacht» ausgestatteten Sendung °¢. Ferner ist nicht nur
von «sacra postestas», sondern nuancierter von «postestas spiritualis»
die Rede 5, was mehr in die Richtung einer geistlichen Gabe weist. Die
Bischofe sind «vom Heiligen Geist» zu Hirten der Gemeinde bestellt
worden °®, ihr Auftrag stiitzt sich auf eine besondere «Dienstgnade»
oder «-gabe» ?7. Die Apostel wurden von Christus beauftragt, mit seiner
«Vollmacht» alle Volker zu Jiingern zu machen, die Glaubenden zu
heiligen und ihrer Gemeinschaft vorzustehen °®. Hinter der « Vollmacht»
des Dienstes fiir die Gemeinde steht also der biblische Begriff exousia —
die exousia Christi und der Apostel *°. Das alles wird jedoch nur dann
richtig verstanden, wenn die Ausiibung der Vollmacht darauf — und nur
darauf — abzielt, die Gemeinde Jesu Christi «durch das Evangelium und
die Eucharistie im Heiligen Geist zu sammelny 10,

2.3 In welchem Sinn sind die Episkopen « Nachfolgery der Apostel?

Eine Lehre, die die Kirchen evangelischer Tradition von den Kirchen
katholischer Uberlieferung bis heute trennt, ist die Lehre von der aposto-
lischen Nachfolge. Vatikanum II wiederholt nicht nur die dogmatischen

9 LG 27,1: «Episcopi Ecclesias particulares sibi commissas... regunt, consiliis,
suasionibus, exemplis, verum etiam auctoritate et sacra potestater. Vgl. auch LG
18,1.

95 PO 6,1: «Ad hoc autem ministerium exercendum... confertur pofestas spivi-
tualis, quae quidem ad aedificationem datury.

9% LG 20,2: «... ut attenderent universo gregi, in quo Spiritus Sanctus eos
posuit pascere Ecclesiam Dei».

97 LG 41,3: «Presbyteri in similitudinem ordinis Episcoporum, quorum spiri-
tualem coronam efformant, de eorum muneris gratia participantes per Christum...
in omni bono spirituali abundent atque vivum Dei testimonium omnibus praestent»,

98 LG 19: «Dominus Jesus... Apostolos... ad omnes gentes misit, ut suae
participes potestatis, omnes populos discipulos Ipsius facerent, eosque sanctificarent
et gubernarenty.

99 Vgl. dazu vor allem Mt 28, 18-20 u. 2 Kor 10,8; 13,10.

100 CD 11,1:«... ut, pastori suo adhaerens ab eoque per Evangelium et Eucharis-
tiam in Spirvitu Sancto congregato, Ecclesiam... constituat». Vgl. auch LG 19: «Apos-
toli autem praedicando ubique Evangelium, ab audientibus Spiritu Sancto coope-



Der kirchliche Dienst 57

Formulierungen fritherer Konzilien %!, sondern bietet auch einige An-
satzpunkte fiir ein besseres Verstehen der dogmengeschichtlichen Zusam-
menhénge.

Das Sein der Kirche griindet in Tod und Auferstehung Jesu und in
der Gabe des Heiligen Geistes 192, Die Kirche wird wesentlich durch das
Band des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe zusammengehalten 103:
des Glaubens an die Auferstehung Jesu, der Hoffnung auf das Kommen
des Menschensohnes und der Liebe als Praxis des Evangeliums. Diese
Botschaft aber erreicht uns nur durch das Zeugnis der Apostel. Deshalb
kann man auch sagen, die Kirche sei gegriindet worden durch die Sen-
dung der Apostel oder, «der ewige Hirt Jesus Christus» habe «die heilige
Kirche gebaut, indem er die Apostel sandte, wie er selbst gesandt war
vom Vater» 1%, Dieser Glaube an die Sendung der Apostel liegt der Lehre
von der Nachfolge der Apostel zugrunde.

Weil die Sendung zur bevollmichtigten Verkiindigung und Bezeu-
gung des Evangeliums bis zur Riickkehr des Messiar andauern muB,
sorgten die Apostel fiir die Fortsetzung ihres Auftrages 1%. «Ihren un-
mittelbaren Mitarbeitern» — so lesen wir in «Lumen gentium» — iiber-
trugen sie, «nach Art eines Vermidchtnisses, die Aufgabe, das von ihnen
begonnene Werk zu vollenden und zu bekriftigen» 1%. Ein zweiter
Schritt — und dies ist wohl zu beachten — fithrt dann zur Aussage: «Unter
den verschiedenen Diensten, die von den ersten Zeiten an in der Kirche
ausgeiibt wurden, nimmt nach dem Zeugnis der Uberlieferung die Auf-
gabe jener einen besonderen (vorziiglichen) Platz ein, die zu Episkopen

rante acceptum, Ecclesiam congregant...» Vgl. dazu auch W. Kasper: Einfithrung
in den Glauben, Mainz 1972, 128: «Das Amt steht innerhalb der Gemeinschaft der
Glaubenden, und es steht unter dem Wort der Offenbarung» (mit Verweis auf
DV 10,2).

101 Vgl. Konzil von Trient, Dekret iiber das Weihesakrament, Kap. 4, DS
1768; Vatikanum I, Konstitution tiber die Kirche, Kap. 3, DS 3061.

102 Vgl. LG 2-4.

103 Vatikanum I, Konstitution iiber die Kirche, Prolog, DS 3050: «Pastor
aeternus... sanctam aedificare Ecclesiam decrevit, in qua velut in domo Dei viventis
fideles omnes unius fide: et caritatis vinculo continerenturs.

104 TG 18,2: «... Pastorem aeternum sanctam aedificasse Ecclesiam, missis
Apostolis sicut Ipse missus erat a Patren.

105 .G 20,1: ¢«Missio illa divina, a Christo Apostolis concredita, ad finem
saeculi erit duratura... Quapropter Apostoli... de instituendis successoribus curam
gererunty.

106 .G 20,2: «... ut missio ipsis (i. e. Apostolis) concredita post eorum mortem
continuaretur, cooperatoribus suis immediatis, quasi per modum testamenti,
demandaverunt munus perficiendi et conformandi opus ab ipsis inceptumy.



58 Der kirchliche Dienst

eingesetzt wurden» 7. Was wir schon im ersten Abschnitt betonten,
wird hier bestdtigt: Der apostolische Auftrag geht auf Christus zuriick,
ist in einer unmittelbar «géttlichen Anordnung» begriindet. Die kon-
krete Form der Ubernahme dieses Auftrages und seine Verwirklichung
im Episkopat ist das Ergebnis einer geschichtlichen Entwicklung. Wenn
der Auftrag der Apostel, der weiter bestehen muB, tatsichlich weiter-
ging — so kénnen wir den eben angefiihrten Satz aus «Lumen gentiump»
paraphrasieren — dann haben wir unter allen aus frithester Zeit bekannten
kirchlichen Diensten vor allem den Dienst der Episkopen als den aposto-
lischen Auftrag weiterfithrenden Dienst zu betrachten. Das wiederum
will heiBen, daf3 der historische Episkopat wohl als legitime Fortsetzung
des apostolischen Auftrages, jedoch nicht als alle méglichen Formen der
Erfiillung dieses Auftrages erschopfende Verwirklichung anzusehen ist.
In Anbetracht der tatsichlichen Ubernahme des apostolischen Auftrages
indessen konnen die Episkopen «Nachfolger» der Apostel genannt wer-
den 108,

Der apostolische Auftrag impliziert den biblischen Begriff der Sen-
dung. Christus griindete die Kirche, «<indem er die Apostel sandte, wie er
selber vom Vater gesandt war» 1%°. Nach johanndischer Formulierung
sagte der Auferstandene zu den Aposteln: « Wie der Vater mich gesandt
hat, so sende ich euch» 1%, Wie ist das zu verstehen? Wie kann die
Sendung Jesu auf Menschen {iibertragen und von ihnen weitergefiihrt
werden? Nicht zu allem, wozu Jesus gesandt wurde, wurden die Apostel
gesandt. Jesus wurde vom Vater gesandt, um sich selber fiir das Leben
der Welt hinzugeben !, Die Apostel kénnen dieses einmalige Heils-
ereignis nicht wiederholen, sondern nur bezeugen und verkiinden. Des-

107 a. a. O.: «Inter varia illa ministeria quae inde a primis temporibus in
Ecclesia exercentur, feste traditione, praecipuum locum tenet munus illorum qui, in
episcopatu constituti...»

108 'Wohl sind im I. Clemensbrief Begriff und Wort der «Nachfolge» schon da,
doch bezieht sich die Nachfolge, von der Kap. 44,2 die Rede ist, nicht auf Nachfolger
der Apostel, sondern auf Nachfolger der durch den Tod entrissenen ersten Epis-
kopen. Die Nachfolge geht also nicht von den Aposteln zu den Episkopen, sondern
von den ersten zu den folgenden Episkopen. Ebenso wurden in den spéteren Bi-
schofslisten die Apostel nie mitgezahlt. Was man zdhlte, war die Distanz von den
Aposteln. Erst seit der Mitte des 4. Jahrhunderts werden die Apostel, als «primi
sedentes», in die Zdhlung der Bischofslisten einbezogen. Vgl. dazu E. CaspAr: Die
dlteste romische Bischofsliste. Berlin 1926.

109 TG 18,2.

110 Jo 20,21.

11 Jo 3,16 u. 6,51.



Der kirchliche Dienst 59

halb werden sie auch nie kraft ihres Auftrages «Nachfolger» Jesu
genannt 1!2, Trotzdem hidngt die Sendung der Apostel mit der Sendung
Jesu zusammen. Denn das Heil in Christus ist fiir alle Menschen bestimmt
und wird durch das Zeugnis der Apostel zu den Menschen getragen.
Wenn die Apostel, trotz der Einmaligkeit des Christusgeschehens, die
Sendung Jesu weiterfithren, dann scheint es nicht ausgeschlossen, da8
auch die Hirten der nachapostolischen Kirche, trotz der Einmaligkeit
des apostolischen Zeugnisses, die Sendung der Apostel weiterfiihren.
Einmalig ist der Apostolat: die Apostel wurden unmittelbar von Jesus
berufen, von Christus und dem Geist zu Zeugen der Auferstehung und
Griinder der Kirche bestellt. Diese einmalige Berufung ging nicht iiber
auf die Episkopen. Dennoch steht ihr Dienst in Zusammenhang mit dem
der Apostel. Da der Dienst der Episkopen, wie der Dienst der Apostel,
wesentlich in Bezeugung und Verkiindigung des in Jesus geschehenen
Heils besteht, kénnen die Episkopen aufgrund ihrer Hauptaufgabe als
«Nachfolger» der Apostel angesehen werden. Aus all diesen Uberlegungen
sollte klar geworden sein, dal3 die Lehre, die Episkopen seien Nachfolger
der Apostel, nur dann mit dem biblischen Zeugnis iibereinstimmt, wenn
dabei der wesentliche — nicht nur rein historische, sondern heilsgeschicht-
liche — Unterschied zwischen Apostolat und Episkopat gewahrt bleibt 113,

SchlieBlich ist auf die Art der Nachfolge hinzuweisen. Gewill haben
die Apostel einzelne zu Presbytern und Episkopen eingesetzt. Nach dem
I. Clemensbrief gaben die Apostel sogar die Weisung, dal die von ihnen
eingesetzten Hirten wiederum fiir «Nachfolger» sorgen sollten 4. Doch
ist diese Nachfolge nicht im Sinn eines individuellen Stammbaumes zu
verstehen. Das II. Vatikanum sagt ausdriicklich: das Kollegium der

112 Als Junger folgten sie zwar Jesus nach, doch bedeutet diese Nachfolge
nicht «an Stelle» Jesu treten, sondern treue Beobachtung der Weisungen Jesu.

13 .G 20,2 wird Tertullian zitiert, der in De praescriptione, 32 (PL 2,53) die
Episkopen «apostolici seminis traduces» nennt. Dieser bildliche Ausdruck ist vor-
ziiglich geeignet, das Verhiltnis Episkopen — Apostel zu veranschaulichen. « Tradux»
bedeutet ¢« Weingesenk», d. h. jene Stellen, der sich iiber den Boden ausbreitenden
‘Weinranken, wo diese wieder Wurzeln schlagen, um neue Zweige hervorzubringen.
Die Episkopen sind also nicht mit den Aposteln, dem « Wurzelstock», von dem sie
all ihre Kraft erhalten, zu verwechseln. Ebenso deutlich wahrt auch Cyprian den
fundamentalen Unterschied zwischen den Aposteln und den Episkopen, wenn er in
Brief 66,4 (CSEL 3/2, S. 729) sagt, die Episkopen folgen «vicaria ordinatione», auf
«stellvertretende» Weise, den Aposteln nach. Auch dieser Ausdruck zeigt, wie der
Dienst der Episkopen sich auf einer andern Ebene vollzieht als der der vom Herrn
als Griander der Kirche eingesetzten Apostel.

11+ . Clemensbrief, Kap. 44,2.



60 Der kirchliche Dienst

Bischofe folgt dem Kollegium der Apostel nach 115, der einzelne Bischof
ist nur als Glied des Bischofskollegiums Nachfolger der Apostel 116, Die
Nachfolge ist also eine kollegiale. Als solche ist sie auf die Gemeinschaft
mit den Briidern im Episkopat angewiesen.

Wir fassen zusammen: Die Lehre von der «Nachfolge» der Apostel
wird nur dann den biblischen Daten entsprechend verstanden, wenn:

1. durch die Nachfolge der einmalige und einzigartige Dienst der
Apostel als Griinder der Kirche nicht in Frage gestellt wird,

2. die Nachfolge als Ubernahme des apostolischen Auftrages zur
Sammlung der Gemeinde unter dem Evangelium und im Geiste Christi
bestimmt wird,

3. die Nachfolge einzelner die Verpflichtung zur kollegialen Zu-
sammenarbeit mit den Briidern in demselben Dienst und mit der ganzen
briiderlichen Gemeinde einschlieBt. In diesem Sinn ist die Nachfolge der
Apostel ein konstitutives Element der Kirche.

3. Thesen fiir einen 6kumenischen Dialog

Zum SchluB3 méchten wir, nach der Darlegung der durch die Texte
des II. Vatikanums entstandenen Situation, frei einige Thesen fiir das
okumenische Gesprich formulieren. Wir beschrinken uns auf das, was
uns wesentlich scheint fiir eine Verstindigung. In Anmerkung geben wir
einige Verweise auf biblische Stellen. Auf die Dokumente des Okume-
nischen Rates der Kirchen 7 und der rémisch-katholischen Kirche 118
wird nur dann Bezug genommen, wenn es sich um besonders relevante
Belange handelt.

15 LG 22,2: «Ordo autem Episcoporum, qui collegio A postolorum in magisterio
et regimine pastorali succedit...»

16 .G 23,2: «... qua membra Collegii episcopalis et legitimi Apostolorum suc-
cessores... sollicitudine pro universa Ecclesia... tenentur».

117 Es handelt sich vor allem um die beiden Berichte der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung « Das ovdinierte Ami» und « Christus und die Kivche»,
die wir durch Seitenverweis auf die in Anm. 1 angefithrte deutsche Ubersetzung
zitieren.

118 Es handelt sich vor allem um die Dokumente von Vatikanum II, die wir
nach den Angaben von Anm. 2 anfithren, und um das Schreiben der Bischife des
deutsch-sprachigen Raumes iiber das priesterliche Amt, zitiert nach der in Anm. 1 ver-
merkten Ausgabe.



Der kirchliche Dienst 61

3.1 Zum Verstandnis kirchlichen Dienstes

1. Der Dienst, der von und in der Kirche #m Glauben geschieht 119,
kann immer nur dienende Nachfolge 1?° und Teilnahme am Dienst des
Dienenden sein, der Jesus, der Christus ist 21

3.2 Der Dienst Jesu Christ

2. Jesus wurde vom Vater gesandt, um durch einen prophetischen,
priesterlichen und koniglichen Dienst die Welt mit Gott zu verséhnen 122,

3. Der prophetische Dienst Jesu bestand darin, daB er vor den
Menschen Zeugnis fiir die Wahrheit ablegte 123; der priesterliche darin, dal3
er sein Leben fiir das Leben der Welt dahingab '?*; der kénigliche darin,
daB er die Konigsherrschaft Gottes verkiindete und nahebrachte 125.

4. Als Erhohter iibt Jesus, der Christus, denselben prophetischen,
priesterlichen und koéniglichen Dienst durch die Sendung seines Geistes
an die Gemeinschaft der Glaubenden aus 1%,

119 Es kann natiirlich noch andere Dienste geben, die nicht aus dem Glauben
geschehen. Nach Rom 14,23 aber ist «alles, was nicht aus dem Glauben geschieht,
Stinden».

120 «Ein Jiunger ist nicht iiber dem Meister und der Knecht nicht iiber seinem
Herrn». Mt 10,24. Vgl. Lk 6,40; Jo 13,16; 15,20; ferner auch Lk 23,31.

12t Tk 22,57 wird Jesus «der Dienende», ho diakonon, genannt; Mk 20,28
u. Mt 10,45 ist vom «Dienen», diakonein, Jesu die Rede.

122 ¢ Denn Gott versohnte in Christus die Welt mit sich selbst». 2 Kor 5,19. -
Die Lehre vom dreifachen Amt oder Dienst Jesu Christi (der Apostel, der Kirche...)
gehort zu der von allen Kirchen rezipierten Tradition. Vgl. neben den zahlreichen
im ersten und zweiten Abschnitt dieses Artikels aufgefithrten Stellen aus den Doku-
menten des Vatikanum II bes. CALviN: Institution, II, 15; ferner Christus und die
Kirche, 18: in Christus haben «Prophetie, Priestertum und Konigtum fritherer
Jahrhunderte (der biblischen Geschichte) ihre Erfiillung und ihr Ziel erreicht». —
Wir sind uns bewuBt, daB die Rede vom «dreifachen Amt» auf zunehmenden
‘Widerstand stoBt. Sie kann ja leicht zu einer Leerformel werden. Trotzdem bedienen
wir uns im folgenden, wo es sich um knappe Thesen handelt, dieses Schemas. Wir
bemiihen uns jedoch bei jeder Anwendung, in engem Anschlufl an das Zeugnis der
Schrift den Inhalt méglichst konkret zu umschreiben. Im iibrigen geben wir gerne
zu, daB die dltesten, vor allem liturgischen Zeugnisse zum kirchlichen Dienst nicht
auf ein drei-, sondern zweifaches Amt Christi — « Kénig» und «Priester» — hinweisen.

123 Vgl. Jo 18,37.

12¢ Vgl. Jo 3,16; 6,51; 15,13; ferner: 1 Kor 11,24 f.; Lk 22,24 {.; Mk 14,24;
Mt 26,28.

125 Vgl. Mk 1,15; Mt 4,17; Lk 10,11; 11,20 u. Mt 12,28.

126 Nach der Riickkehr Jesu zum Vater sendet der Vater an Jesu Statt den
Geist zur Glaubensgemeinde. Vgl. bes. Jo 14,16-18; 14,26.



62 Der kirchliche Dienst

3.3 Der Dienst dev Kirche

5. Nach der Erhohung Jesu iibernimmt die Gesamigemeinschaft der
Glaubenden im Auftrag Jesu 1?7 und kraft seines Geistes 1?8 einen prophe-
tischen, priesterlichen und koéniglichen Dienst fiir die Welt zur Ver-
s6hnung mit dem Vater 1%,

6. Der prophetische Dienst besteht in der Verkiindigung des Evan-
geliums ; diese geschieht als Ruf zur Gesinnungsidnderung 13° im Auftrag
Jesu und kraft seines Geistes, der die Glaubenden an die Worte Jesu
erinnert 13! und in die Wahrheit einfiihrt 132,

7. Der priesterliche Dienst besteht darin, da die Glaubenden
gemidB der Weisung Jesu das Geddchtnismahl an seinen Tod und seine
Auferstehung begehen 3% und dabei kraft des Geistes, der das Gemein-
schaftsmahl zu einem gegenwirtigen Heilsgeschehen macht 34, sich
selber mit Christus zur Vers6hnung beim Vater darbringen 1%.

8. Der konigliche Dienst besteht darin, dal die Gemeinschaft der
Glaubenden Zeugnis ablegt vom Kommen der von Jesus verkiindeten
Golttesherrschaft 13%; der Geist fithrt dabei die Glaubenden zur Erkenntnis
der Zeichen der Zeit, zur Mitarbeit am Plane Gottes fiir Gerechtigkeit

127 «Gehet hin und machet alle Volker zu Jingern». Mt 28,19. Vgl. Mk 16,15.

128 «Thr werdet mit Kraft ausgeriistet werden, wenn der Heilige Geist auf
euch herabkommt, und meine Zeugen sein». Apg 1,8. Vgl. Lk 24,49; Jo 14,17.

129 ¢ Alle Glieder der Kirche sind Diener in dem Sinne, daB sie durch die
Gabe des Heiligen Geistes aus Gnade teilhaben an dem schopferischen und bestim-
menden Dienst Christi». Christus und die Kirche, 35. — Fiir die grundlegende Teil-
nahme der gesamten glaubenden Gemeinde am dreifachen Dienst Christi vgl. in
den Dokumenten von Vatikanum II bes. LG 10-13; 31,1; 34-36; AA 2;10,1.

130 Vgl. Mk 1,15.

131 Vgl. Jo 14,26.

132 Vgl. Jo 16,13.

133 Vgl. 1 Kor 11,24 1.; Lk 22,19.

13%+ Vgl. dazu das Studiendokument Die Eucharistie im okumenischen Denken,
in: Lowen 1971 (zit. nach Anm. 1), 74: « Wir sind uns einig, dal die ganze Handlung
der Eucharistie epikletischen Charakter hat; d. h. daB sie vom Wirken des Heiligen
Geistes abhidngty.

135 Fiir einen 6kumenischen Konsens beziiglich des Darbringungscharakters
der eucharistischen Handlung vgl. The Eucharist. A Lutheran-Roman Catholic
Statement. Washington | New York 1968, 188-190 u. Accord doctrinal sur I’eucha-
vistie in: Groupe des Dombes, Vers une méme foi eucharistique? Les Presses de
Taizé 1972, 19 1.

136 Vgl. Jo 12,36; Mt 5,16.



Der kirchliche Dienst 63

und Frieden in der Welt *¥7, zur Verwirklichung und Erfahrung der
Kraft der Liebe in der Nachfolge Jesu 138

9. Alle, die an Jesus, den vom Vater Gesandten und Erhé&hten,
glauben, sind zu diesem prophetischen, priesterlichen und koniglichen
Dienst befdhigt und gesandt; Grundlage dazu ist die Eingliederung in
Christus durch die Taufe 13.

10. Uberall, wo die Gemeinschaft der Glaubenden diesen dreifachen
Dienst zur Versohnung der Welt ausiibt, ist es Christus, der durch seinen
Geist in Fortsetzung seines irdischen Dienstes in und durch die Glauben-
den handelt 10,

3.4 Der Dienst in der Kirvche

11. Nach der Weisung Jesu gibt es nicht nur den Dienst der Glau-
benden, sondern auch einen Dienst fiir die Glaubenden 1**; alle Glaubenden
haben in gegenseitiger Verantwortung teil an diesem Dienst; Ziel und
MafBstab dieses Dienstes ist der dem Evangelium entsprechende Dienst
der glaubenden Gemeinschaft fiir die Welt.

12. Zur Erhaltung des Evangeliums und des ihm entsprechenden
Dienstes gilt ein besonderer Auftrag dem Gemeindedienst; Jesus bestellte
Hirten fiir seine Herde 2,

137 Vgl. Phil 4,8; Mt 5,9.

138 Vgl. Rom 5,5; 2 Kor 5,14.

139 «Wer in mir bleibt und ich in ihm, der trigt viel Frucht; denn ohne mich
vermdogt ihr nichts». Jo 15,5. « Wir sind durch die Taufe auf seinen Tod mit ihm
begraben worden...» Rém 6,4. Vgl. Kol 2,12.

— Vgl. dazu Das ordinierte Amt, 81: «Taufe und Konfirmation gliedern den
Christen wesentlich in den Leib Christi ein und geben ihm Anteil an seinem Prie-
stertumy. « Jeder Dienst geschieht durch charis, wird durch die Gnade bevollméchtigt
und in der Gnade ausgetibty.

140 Vgl. Christus und die Kivche, 34: «Das grundlegende Amt (ministry) der
Kirche ist Christus selbst in seinem Dienen, d. h. der auferstandene Herr, der am
Werk ist durch sein Volk und sogar trotz seines Volkes».

M Vel z. B. Mt 18,15f.; Lk 17,3 f. In diesen Texten zur briiderlichen Zu-
rechtweisung kommt in schlichter Weise die Pflicht zur Ubernahme der «Mitver-
antwortung» fiir die Gemeinde zur Sprache.

142 Beziiglich der Ermahnungen Jesu zu einer evangelischen Ausiibung des
Hirtendienstes vgl. bes. Mk 10,42 f.; Mt 20,25 {.; Lk 22,25 {f.; Jo 10,12. — Zur Ein-
setzung des Gemeindedienstes im besonderen vgl. Chvistus und die Kivche, 35:
«Um diesen umfassenden Dienst (der Gesamtgemeinschaft) zu erfiillen, gibt es
besondere Amter oder Dienste in der Kirche... Sie sind historisch und konkret auf
die Art und Weise bezogen, wie Christus selbst seinen irdischen Dienst geordnet
hat, haben sich aber zugleich auch daraus ergeben, wie durch Anrufung und Gabe
des Heiligen Geistes die apostolische Gemeinde geordnet wurde». Ferner Das ordi-



64 Der kirchliche Dienst

13. Die mit dem Gemeindedienst Beauftragten haben auf besondere
Weise, jedoch mit und fiir die Gemeinde, Anteil am dreifachen Dienst
Christi *3; der prophetische Dienst besteht in der Verkiindigung und
Bezeugung des Evangeliums, der priesterliche in der Ordnung und Ver-
waltung der von Jesus eingesetzten Glaubenszeichen, der konigliche in
der Anleitung zur Nachfolge Jesu fiir das Kommen der Herrschaft Gottes.

14. Dieser dreifache Dienst fiir die Glaubensgemeinde wurde im
Auftrag Jesu und kraft seines Geistes in einmaliger Weise von den
Aposteln als Griinder der Kirche ausgeiibt **; der Auftrag an die Apostel
soll in der Kirche fortdauern *3.

15. Die ganze Gemeinschaft der Glaubenden steht in ihrem Dienst
fiir die Welt in der Nachfolge der Apostel 1*¢; der Gemeindedienst der
Apostel verlangt gemidl dem Auftrag Jesu an die Apostel eine besondere
Nachfolge der Vorsteher und Hirten der Gemeinde in diesem Dienst 47,

16. Eine gegenseitige Anerkennung des Gemeindedienstes durch die
historisch getrennten Kirchen verlangt die Anerkennung der Fortsetzung
des apostolischen Auftrages durch die Vorsteher und Hirten der Gemein-
den 1%8; der dreigestufte Gemeindedienst — Episkopen, Presbyter und
Diakone — ist dazu nicht unbedingt notwendig *°.

nievte Amt, 82: «Indem Christus Menschen wihlte und sandte, die in seinem Na-
men handeln und reden sollten, fithrte er dieses personliche Amt (das er selber aus-
iibte) weiter; er schuf damit fiir die Kirche einen Prizedenzfall».

143 Vgl. Das ordinierte Amt, 83 f.: «Der ordinierte Amtstriger hat eine drei-
fache Funktion zu erfiillen...» — Fur Vatikanum II vgl. bes. LG 20,3; 21,2; CD 2,2;
11,27 '30,2; PO 2.3; 4=6; 7.1.

44 Vgl. Das ordinierte Amt, 82: «Das Zeugnis und Amt der Apostel in seiner
Einzigartigkeit ist in realem Sinn in der Kirche fiir alle Zeiten normativy. — Fiir
Vatikanum 11 vgl. bes. LG 18,2; 19.

145 Vgl. Das ordinierte Amit, 82: «Die Fortdauer des apostolischen Amtes ist
das Band der Einheit fiir die Kirche in allen Zeiten und an allen Orten». — Fiir
Vatikanum II vgl. bes. LG 20.

146 Vgl, Das ordinierte Amt, 85: « Alle Kirchen sind der Uberzeugung, daB die
Kirche apostolisch ist, d. h., daB sie zu allen Zeiten in Kommunio mit der aposto-
lischen Gemeinschaft und dem apostolischen Amt steht und stehen muB».

147 Vgl. Das ordinierte Amt, 81: « Die Auswahl der Apostel... schuf die Voraus-
setzung fiur die Vorstellung eines berufenen und ausgesonderten Amtes». — Fiir
Vatikanum II vgl. bes. LG 18,2; 20,1.

148 Vgl. Das ordinierte Amit, 82: «Das Amt in der Kirche in spéiteren Zeiten
ist nur insoweit wahres Amt, als es der apostolischen Botschaft treu bleibt und durch
diese Botschaft bevollmichtigt wird; als es in Ubereinstimmung steht mit Bot-
schaft und Amt der Apostel». A. a. O. 102, wo gesagt wird, da3 die Erneuerung des
kirchlichen Dienstes «die bewufB3te Bindung an und Bevollméachtigung durch das
apostolische Amt» verlange. Zur Notwendigkeit der Anerkennung des kirchlichen
Dienstes vgl. a. a. O. 96, wo von der « Uberzeugung» der Vollversammlung von Neu



Der kirchliche Dienst 65

17. Zur Anerkennung des weiterbestehenden apostolischen Auf-
trages ist erforderlich, dall der Gemeindedienst kollegialen Charakter
hat 159, und daB die Vorsteher und Hirten von der ganzen Gemeinde
prasentiert und von ihren Dienstkollegen unter Anrufung des Heiligen
Geistes durch Handauflegung in ihren Dienst eingewiesen werden 131,

18. DaB nur in dieser Weise Ordinierte der eucharistischen Ver-
sammlung vorzustehen haben, kann aus den neutestamentlichen Schrif-
ten nicht eruiert werden 152; es besteht jedoch eine im Gemeinschafts-
charakter der Eucharistie begriindete Angemessenheit 133, daB die fiir
die Gemeinde verantwortlichen Hirten, oder wenigstens von diesen beauf-
tragte Diener, der eucharistischen Feier vorstehen; es kann auch ordinierte
Diener geben, die der eucharistischen Feier nicht vorzustehen haben.

19. Bedingung fiir die Ordination sind Taufe und Glaubensgemein-
schaft,; es gibt keinen triftigen Grund, Verheiratete oder Frauen 3* vom
Gemeindedienst auszuschliefen; auch ein weltlicher Beruf oder zeitliche

Delhi berichtet wird, «daB die Einheit, wie sie zugleich Gottes Wille und seine Gabe
ist, ein von allen anerkanntes Amt umfaBt».

149 Vgl. dazu Das ordinierte Amt, 86; ferner unsere Ausfithrungen oben S. 000.

150 Vgl. Christus und die Kirche, 35: « Besondere Amter sind unentbehrlich als
Zeichen und Kristallisationspunkte fiir den gesamten Dienst des ganzen Leibes. Sie
sind ein wesentliches Organ dieses Dienstes dadurch, daB3 sie dem Dienst, den Chri-
stus fortwihrend in und durch die ganze Kirche ausiibt, strukturhaften Ausdruck
gebeny. Ferner unsere Ausfithrungen oben S. 000.

151 Vgl. Das ordinierte Amt, 82: «Die Handauflegung bei der Ordination kann
als Zeichen verstanden werden, das den Zusammenhang zwischen der Kirche,
ihrem Amt und Christus bezeugt». —«Man kann auch sagen, daB3 die Kirche dadurch,
daB sie immer wieder Menschen zum Amt im Namen Christi ordiniert, dem Auftrag
der Apostel zu folgen und ihrer Lehre treu zu bleiben sucht». A.a. O. 83: «Die
Ordination verleiht eine Autoritdt (exousia), die nicht die des Amtstrigers selber
ist...; sie ist Zeichen und Werkzeug Christi in dieser Gemeinschaft».

152 Vel. dazu das Schreiben dev Bischife des deutschsprachigen Rauwmes iiber
das priesterlich Amit, Trier 1970, 34.

153 Nach orientalischer und katholischer Auffassung ist der Vorsitz durch
einen ordinierten Diener conditio sine qua non fiur die sakramentale Wirklichkeit
des eucharistischen Geschehens. Galt diese Bedingung auch fiir die «erste Zeity?
Handelt es sich dabei um eine «kanonische» Bestimmung (vgl. dazu das Konzil von
Trient, Dekret aiber das Weihesakrament, Can 7; DS 1777)? Wie weit geht das
Gewicht auBerordentlicher Umstidnde? Alle diese Fragen konnen z. Z. nicht mit
einem apodiktischen Urteil beantwortet werden. Wir wiren erleichtert, wenn man
— in einem Skumenischen Dialog — sich zunichst auf die Anerkennung einer im
Gemeinschaftscharakter der Eucharistie begriindeten Angemessenheit des Vorsitzes
durch einen ordinierten, in der Nachfolge des apostolischen Auftrages stehenden
Dieners einigen konnte.

154+ Dieser Punkt wird besonders bei orthodoxen Theologen auf Widerspruch
stoBen. Vgl. B. BoBRINSKOY (im Anm. 3 zitierten Artikel) Concilium 8 (1972), 273.

5



66 Der kirchliche Dienst

Begrenzung des Auftrages sind keine Hindernisse fiir den Gemeinde-
dienst 1%,

20. Die Diener der Kirche bilden keinen sakralen Stand, keine sakrale
Ordnung *3%; ihre Heiligkeit besteht im Dienst fiir die Gemeinde im Sinne
des Evangeliums '%7; dazu ist ihnen der Heilige Geist verheiBen; ihr
Feind ist der «Sauerteig der Pharisder» 38

21. Es ist zu wiinschen, daB die bislang getrennten Kirchen nach
den Weisungen des Evangeliums fiir die Erneuerung des Rivchlichen
Dienstes zusammenarbeiten 15?; diese Zusammenarbeit und diese Erneue-
rung des Dienstes sind erste Schritte auf dem Weg zu einer gemeinsamen
Anerkennung des vom Herrn empfangenen Auftrages .

155 Vgl. Das ordinierte Amt, 91-93: « Wer soll ordiniert werden?» u. 93-96:
«Ordination, Amt und Beruf».

156 Vgl. Das ordinierte Amt, 90: ¢«Die Gabe des Amtes steht in einer wesen-
haften Beziehung zu dem, was Gott seiner Welt zugedacht hat...; dieses Amt hat
seine Existenz nicht in sich selbst, sondern fiir die Welt. Ein existentieller Wesenszug
des Amtes ist deshalb die tiefe Verbundenheit mit dem Geschick der Schépfung
und der Stellung des Menschen in dieser Schépfung.

157 Vgl. Mk 10,42 f.; Mt 20,25 {.; Lk 22,25 {.

158 Vgl. Mk 8,15; Mt 16,6. 11.

159 Dabei handelt es sich nicht nur um das Verhiltnis «Ordination, Amt und
Beruf», um «Berufung und kirchlichen Dienst», um «Gemeinschaftsformen im
‘Wandel», sondern vornehmlich um die «Legitimierung der Amtsautoritit» durch
eine den evangelischen Normen und dem apostolischen Auftrag entsprechende, im
Kontext der heutigen Gesellschaft glaubwiirdige Ausiibung des kirchlichen Dienstes.
Vgl. dazu Das ordinierte Amt, 86-96.

160 Vgl  dazu Das ordinierte Amt, 101 f. — Sicher ist ein gemeinsames Ver-
standnis des kirchlichen Dienstes, ein Verstindnis, das von keiner Kirche die Ver-
leugnung irgendeines Elementes ihrer eigentlichen Glaubenstradition verlangt,
kaum vom status quo der kirchlichen Praxis aus méglich. Das will aber nicht heiBen,
daB ein gemeinsames Verstindnis und eine gegenseitige Anerkennung des kirch-
lichen Dienstes nicht wiederum Ausgangspunkt fiir eine noch tiefere Erneuerung
der kirchlichen Praxis werden konnte.

P. S. Dieser Beitrag war beim Erscheinen des Buches: Reform und Amnerkennung
kirchlicher Amter. Ein Memorandung der Arbeitsgsmeinschaft ékumenischer Uni-
versititsinstitute. Miinchen — Mainz 1973 schon abgeschlossen.



	Der kirchliche Dienst

