
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 20 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: "Christus anziehen"

Autor: Venetz, Hermann-Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann-Josef Venetz

«Christus anziehen»

Eine Exegese zu Gal 3,26-27 als Beitrag
zum paulinischen TaufVerständnis

Einleitung

«Alle nämlich seid ihr Söhne Gottes durch den Glauben in Christus

Jesus; die ihr nämlich auf Christus getauft seid, habt Christus angezogen»
(Gal 3,26-27).

In diesen beiden Versen des Galaterbriefes erkennen die meisten

Interpreten das Problem des Verhältnisses zwischen Glaube und Taufe.

Je nach ihrem Standpunkt und ihrer exegetischen Methode versuchen

sie, beides miteinander in Einklang zu bringen. Die Wendungen «in

Christus Jesus» und «ihr habt angezogen» sind vielfach nichts anderes
als Erklärungen oder Veranschaulichungen für den «Glauben» oder das

«Söhne-Gottes-sein», beziehungsweise für das «Getauftwerden».
Die Frage wäre dann zusammengefaßt diese: Sind wir Söhne Gottes

auf Grund des Glaubens oder auf Grund der Taufe? - Die Lösung des

Problems zeichnet sich darin ab, daß man Glaube und Taufe nicht
gegeneinander ausspielt, sondern in Beziehung zueinander bringt. Dabei
darf man nicht übersehen, daß primär die Gotteskindschaft dem Glauben

zugeschrieben wird (Stà Tvjç 7uaTsft>ç) und daß dann die Erklärung dazu

(yap) erst in V. 27 folgt.
Für G. Delling ist der «Glaube» in V. 26 die «Heilsmöglichkeit, die

in Jesus Christus... gekommen und offenbart ist»1. Die Galater sind
Söhne Gottes «im Bestimmtsein von dem Heilsgeschehen in Christus

1 G. Delling, Die Taufe im Neuen Testament. Berlin 1963, 120.



4 Christus anziehen

Jesus» 2. Die Taufe ist dann einfach die konkrete Verwirklichung dieser

Heilsmöglichkeit und dieses Heilsgeschehens am Menschen.

In eine andere Richtung geht jener Lösungsversuch, für welchen
der «Glaube» nicht die «Heilsmöglichkeit» ist, auch nicht eine «göttliche
Setzung»3 oder das «Christusereignis» 4, sondern «die Annahme der
Botschaft von der Erlösung, die Gott durch Christus gewirkt hat, und als

solche Bekenntnis zur christlichen Religion» ist5. Dieser Glaube ist dann
«die Voraussetzung für den Empfang der Taufe, durch welche das

mystische Verhältnis hergestellt wird» 6.

Damit wenden wir uns einem neuen Problemkreis zu, der das «In-
Christus-sein» in die Mitte stellt. V. 27 gibt nicht die Erklärung für den

«Glauben» oder für die Gottessohnschaft, er begründet auch nicht den

ganzen V. 26, sondern das év Xpiprw 'Itjctoü 7. Nach A. Steinmann sind
die Galater Söhne Gottes durch die Vereinigung mit Christus; und diese

Vereinigung mit Christus erfolgt durch die Taufe 8.

Durch diese «mystische» Betrachtung des Problems erhält auch das

«Anziehen» eine besondere Aufmerksamkeit : es wird mit dem èvXpnjTÛ
'Itjctoü in Parallele gebracht und wird so zu einer näheren Bestimmung
der Taufe: «Sie sind 'in ihm' als solche, die 'auf ihn getauft' wurden:
in der Wassertaufe sind sie ihm zu eigen geworden und haben ihn
'angezogen'»9. Die Auffassung, nach welcher das «Anziehen» einfach eine

weitere Umschreibung des Taufgeschehens ist, «noch eine andere
Sinnbildlichkeit» besagt10, ist unter den Exegeten weit verbreitet. Für

2 Ebd. Fußnote 428. Nach Delling sollen die präpositionalen Wendungen Sià

TÎjç 7rlaTE(oç und lv XpicrT&S 'hrçcroû «am besten als gleichgeordnet verstanden»
werden (ebd.).

3 So W. Schmauch, In Christus. Eine Untersuchung zur Sprache und Theologie

des Paulus. Gütersloh 1935, 144.
4 So F. Neugebauer, In Christus. Eine Untersuchung zum paulinischen

Glaubensverständnis. Göttingen 1961, 164.
5 A. Wikenhauser, Die Christusmystik des Apostels Paulus. Freiburg 21956,

86.
6 Ebd. 85: «Das mystische Verhältnis ist das Sein in Christus».
7 So z. B. H. Schlier, Der Brief an die Galater. In: Kritisch-exegetischer

Kommentar über das Neue Testament. Göttingen 41965, 173; dagegen A. Oepke,
Der Brief des Paulus an die Galater. In: Theologischer Handkommentar zum
Neuen Testament. Berlin 21960, 88.

8 A. Steinmann, Die Briefe an die Thessalonicher und Galater. In: Die
Heilige Schrift des Neuen Testamentes. Bonn 41918, 96.

9 W. Beyer, Die kleineren Schriften des Apostels Paulus. In: Das Neue
Testament Deutsch, Teilband 8. Göttingen 81962, 20.

10 R. Schnackenburg, Das Heilsgeschehen bei der Taufe nach dem Apostel
Paulus. Eine Studie zur Paulinischen Theologie. München 1950, 73.



«Christus anziehen» 5

O. Kuss heißt «getauft werden»: «in Christus getaucht werden, Christus
anziehen» 11.

Die Auffassung, daß «auf Christus getauft werden» und «Christus
anziehen» formell etwas Verschiedenes bedeutet, ist äußerst selten
anzutreffen. - Das Anziehen ist freilich nicht nur «eine andere Sinnbildlichkeit»

für die Taufe, sondern hat auch eine gewisse Eigenständigkeit
und verfolgt eine bestimmte Wirkung, doch meistens besagt diese

Wirkung des «Anziehens» nichts anderes als eine genauere Präzisierung einer

bestimmten Wirkung der Taufe. So kann A. Wikenhauser sagen: «Das

'Anziehen' des himmlischen Christus in der Taufe bewirkt das 'Sein in
Christus'»12. Aber es ist doch die Taufe, die «den Täufling in solch

innige Beziehung und Seinsverbindung mit Christus (bringt), daß er als

ein 'in Christus' Befindlicher angesehen werden muß» 13.

Eine eigene Interpretation bietet H. Lietzmann, für welchen «Christus

anziehen» einfach «ein anderer Ausdruck für das Xocfißavsiv iweüfAa

uioôsmaç (Rom 8,14 ff.)» ist14. Und doch wird es ja die Taufe sein, die

sich mit diesem Geistempfang identifiziert, oder es ist dieser

Geistempfang doch der Taufe vornehmste Wirkung 15. M. Barth, dem diese

Interpretation von Lietzmann besonders sympathisch ist, stellt nach
den Untersuchungen über das Korrelativpronomen öcroi fest : «Die Galater
wurden wegen ihrer Bekleidung mit dem (mit Christus identischen) Kleid
und um dieses Kleides willen 'auf Christus' getauft»16.

Einzig scheint die Interpretation von I. de la Potterie dazustehen,
der in einem kurzen Artikel das Verhältnis dieser beiden Ausdrücke,
«auf Christus getauft werden» und «Christus anziehen» untersucht. Unter
dem Hinweis auf die Verschiedenheit des Genus dieser beiden Verben
und auf die Tatsache, daß das «Christus anziehen» den «Glauben» von
V. 26 erklären muß, schließt er, daß dieses «Christus anziehen» sich

formell in einem Glaubensakt vollziehen müsse. Der Akt des

Christusanziehens würde dann nicht durch den Empfang der Taufe als solcher

konstituiert, sondern durch das Bekenntnis des Glaubens in der Taufe 17.

11 O. Kuss, Der Glaube nach den paulinischen Hauptbriefen. In: ThGl 46
(1956), 20.

12 Christusmystik, 73.
13 Christusmystik, 72.
14 H. Lietzmann, An die Galater. In: Handbuch zum Neuen Testament.

Tübingen 21923, 23.
15 Ders., An die Korinther I-II. In: Handbuch zum Neuen Testament.

Tübingen 31931, 63.
16 M. Barth, Die Taufe - ein Sakrament Zollikon-Zürich 1951, 360.
17 I. de La Potterie, Foi et baptême d'après le Nouveau Testament. In:



6 « Christus anziehen »

Dieser kurze und eher schematische Überblick über die verschiedenen

Deutungsversuche der beiden Verse erhebt keineswegs den

Anspruch auf Vollständigkeit18, noch verfolgt er die Absicht, für die
verschiedenen Deutungen die HauptVertreter zu Worte kommen zu lassen.

Er will nur zeigen, wie verschieden diese Interpretationen sind, nicht
nur verschieden auf Grund des jeweils verschiedenen Standpunktes, den

man gegenüber der christlichen Taufe oder dem Glauben einnimmt. Noch
mehr rühren die Schwierigkeiten daher, daß die einzelnen Wörter dieser
Verse sehr verschieden gedeutet werden, sei es in sich und in ihrem
Zusammenhang, sei es in der verschiedenen syntaktischen Funktion, die
diese Wörter im Satzgefüge ausüben können. Häufige Unklarheiten,
besonders in Kommentaren, in welchen ja die Texte meistens nicht nach
einer bestimmten Problemstellung hin befragt werden, erklären sich
vielleicht gerade aus dem Fehlen eines klar umrissenen status quaestionis.

Der Satz «die ihr nämlich auf Christus getauft seid, habt Christus

angezogen» muß sicher auf das Verhältnis zwischen Getauftwerden und
dem Christusanziehen hin befragt werden. Aber der Wortlaut des Satzes

verweist uns auf das Vorausgehende (yocp). V. 26 lautet: «Denn ihr alle
seid Söhne Gottes durch den Glauben in Christus Jesus». Dabei rückt
nicht nur die Frage nach dem Glauben in den Vordergrund, sondern
auch die Frage, auf welches der Elemente dieses Satzes sich die Begründung

von V. 27 bezieht. Ebenso muß man feststellen, daß auch V. 26

eine Erklärung oder Begründung für das Vorausgehende gibt.
In unserer Untersuchung werden wir wie folgt vorgehen: In der

Einleitung haben wir gesehen, wie verschieden die Interpretationen der
beiden Verse sein können, und zwar hauptsächlich wegen der verschiedenen

Akzentuierung und verschiedenen Deutung der einzelnen Worte
und Wortgruppen. Wir werden deshalb in einem ersten Teil die beiden
Verse grammatikalisch und syntaktisch genau zu analysieren trachten,
wobei wir gleichzeitig versuchen, aus dem Zusammenhang und der
Struktur den einzelnen Wörtern die ihnen zukommende Bedeutung und
Funktion zuzuweisen (I). Im zweiten Teil werden wir die pauli-
nischen Parallelen für das siq Xpiacov ßocTrtl^scrOai und das Xpiovov

Repenser la Mission. Rapports et compte rendu de la XXVe semaine de Missiologie.
Louvain 1965, 160.

18 Zu einem einigermaßen vollständigen Bilde gehörte wenigstens noch die
Anführung der Kirchenväter und der großen Reformatoren. Anhand neuerer
Kommentare konnten wir feststellen, daß auch bei ihnen das Anziehen Christi allgemein
sakramental-mystisch gedeutet wird, so z. B. H. Schlier, Galater, 173, 6 für
Kyrill von Jerusalem; M. Barth, Taufe, 354 für Luther und Calvin.



Christus anziehen 7

sv86s(j0ai untersuchen und zwar in einer ständigen Gegenüberstellung

zu unserem Text, Gal 3, 26-27 (II), um dann im dritten Teil auf Grund
dieser Erkenntnisse noch einige weiterführende und abschließende

Überlegungen in bezug auf die paulinische Ekklesiologie und die paulinische
Ethik anzustellen (III).

I. GRAMMATIKALISCHE UND SYNTAKTISCHE ANALYSE VON GAL 3,26-27;
BEDEUTUNG UND FUNKTION DER EINZELNEN BEGRIFFE

Als erstes muß uns hier die Frage beschäftigen, welche Bedeutung
wir hier dem Begriff ma-ciq geben. Wir wissen, daß nianç bei Paulus ein

vielschichtiger Begriff ist, und daß ihm gerade im Galaterbrief eine zentrale

Bedeutung zukommt. Außer in V. 26 kommt nianç im Kapitel 3

noch 13 mal vor (abgesehen vom Verb Tucnreûstv, das 2 mal vorkommt).
In allen vier dem V. 26 vorausgehenden Versen steht dieses Wort, und
es wäre naheliegend, daß wir auch in V. 26 diesem Wort dieselbe Bedeutung

geben, die es im Vorausgehenden hat. In welchem Sinne wird aber

im Vorausgehenden das Wort niant; gebraucht? Im selben Sinn ist nianç
sicher in den Versen 23 und 25 gebraucht:

23 7tpo tou 8s sXOsw tyjv mcmv
25 èX0OUC7Y)Ç 8s TÎjç 7UGTSCÛÇ

Wenn die jeweiligen Übersetzungen im Zusammenhang auch verschieden

sind, so erkennt man doch allgemein an, «daß es sich nicht handelt um
den Glauben, wie ihn die Gläubigen betätigen» 19, sondern um eine

«göttliche Setzung» 20, um eine «objektive Größe» 21. nianç könnte hier
also wiedergegeben werden mit «Glaubensökonomie».

In den Versen 23 b und 24a kann man sich allerdings fragen, ob

unter nianç nicht weniger die «Norm», das«Prinzip» oder der Heilsweg 22

zu verstehen ist als eher «das in Christus gesetzte Heil selbst» 23 oder
die «fides quae creditur». Für F. Neugebauer ist nianç hier das «Christusereignis»

oder das «eschatologische Heilsereignis»24. H.Zimmermann
versteht hier unter «Glaube» «die neue, durch Christus gebrachte Heils-

19 W. Schmauch, In Christus, 44.
20 Ebd.
21 O. Kuss, Glaube, 20.
22 R. Bultmann, Art.: matiç, in: TWNT VI, 214.
23 G. Delling, Taufe, 120.
24 F. Neugebauer, In Christus, 164.



8 Christus anziehen

Ordnung, die so sehr mit Ihm verbunden ist, daß sie fast mit ihm identifiziert

werden kann» 25. Zu dieser Annahme kann die Gegenüberstellung
der beiden Verse 23 und 24 führen

23a lipo toü 8s sXGstv vyv maxiv
23b Ütco vogov scppoupotiptsGa auyxXeiôpiEvoi eiç zrjv fiéXXovaav tilgtiv

aTOxaXuçO^vai.
24a mute ô vop.oç 7tat.8ayMyoç ypiöv yÉyovsv eîç Xqlgtov,
24b Iva èx tilgtem ç SixaiwOwptEv.

A. Oepke bemerkt mit Recht, daß hier XpuiTOç und maxie, geradezu

Wechselbegriffe seien 26, wobei aber dann der «Glaube», aus welchem
wir gerechtfertigt werden sollen, sicher wieder eine andere Färbung hat.
Dies wird deutlich, wenn wir 24b mit 22b vergleichen:

22b Iva 7) È~ayyEÀta èx maxzaç, 'Iyaoö Xpiaroö So Oy tolç mcTsßou-

CTtV

24b tvoc èx t.Lgtscùç SixaicoGcopiEv.

In V. 22b ist klar, daß sich das «Heilsgut», die Verheißung, nicht mit
dem «Glauben» identifiziert, wird doch die Verheißung gerade auf dem

Wege des Glaubens denen zuteil, die glauben. «Glaube» bedeutet hier
sicher den Heilsweg und nicht die Verheißung oder das Heil selbst. So

doch auch in V. 24b, denn das tva SixatcoGfögEv entspricht dem Iva y
è-ayyE/da SoOy toZç mcrTsôouaiv, so daß auch die beiden sx tootecoç
einander entsprechen.

Wir sehen also, daß in den 3 Versen 22-24 marn; keineswegs ein

einheitlicher, klar begrenzter Begriff ist, so daß in V. 25, wo Paulus vom
Kommen des Glaubens spricht, wirklich schwierig zu entscheiden ist,
ob es sich nun um das neue Heilsprinzip handelt oder um das

Heilsereignis, Christus. Aber dem Apostel geht es hier in diesen heilsgeschichtlichen

Darlegungen nicht um ein genaues Abgrenzen dieser beiden
Begriffe, wird das Heil, die Verheißung, doch immer mit dem «Glauben»

(als Heilsweg) verbunden betrachtet, insofern eben nur dieser Glaube
die Verwirklichung des Heils ermöglicht, wie auch von diesem «Glauben»

nur gesprochen werden kann im Gedanken an jenes Heilsgut, zu welchem
der Mensch eben nur durch den Glauben Zugang hat.

Wie steht es nun in V. 26? Nimmt hier das Wort maxie; die Bedeu-

25 H. Zimmermann, Art.: «Glaube», in: Bibeltheologisches Wörterbuch (hrsg.
v. J. B. Bauer). Graz 1962, Bd. I, 528.

26 Galater, 85.



Christus anziehen 9

tung wieder auf, die es in den vorausgehenden Versen hatte, und welche

Nuancierung ist hier anzutreffen?
Auf zwei kleine aber wichtige Dinge muß hier aufmerksam gemacht

werden : Zuerst ist zwischen V. 24 und V. 26 eine deutliche Zäsur
festzustellen. Die allgemein heilsgeschichtlichen Betrachtungen werden
unterbrochen, oder besser, in V. 25 abgeschlossen. Vom damaligen Zustand vor
dem Kommen des Glaubens (èçpoupoô[xe6a, Imperfekt!) ging die Überlegung

zum heilsgeschichtlichen Ereignis des Kommens und den daraus sich

ergebenden Folgerungen (V. 25). Das Subjekt war das allgemeine «wir».

In V. 26 sind aber mit dem «ihr» plötzlich die ganz konkreten Galater

angesprochen, und es wird auf ihre ganz konkrete Situation oder ihren

ganz konkreten aus dem Vorausgegangenen sich irgendwie folgernden
(yap) Zustand hingewiesen.

Ein zweites Detail : die Präposition, die zu 7u<rn,ç gehört, ist nicht
mehr ex ohne Artikel, sondern 8ta mit Artikel: 8ià Tvjç TOffTetoç. Es geht
hier nicht darum, diesem 8tà Tvjç 7Ucjteg)ç gegenüber dem èx mcrrem? eine

besondere Färbung abzuringen; dieses Problem izt zu kompliziert, als

daß es in dieser Arbeit näher behandelt werden könnte 27. Die Tatsache
des Wechsels der Präpositionen dürfte aber erneut darauf hinweisen, daß

der Verfasser in V. 26 eine von V. 25 verschiedene Situation anvisiert.
Durch diese beiden Beobachtungen in V. 26 soll deutlich gemacht

werden, daß hier der «Glaube» nicht unbedingt die Wiederaufnahme des

«Glaubens» der vorausgehenden Verse sein muß, wobei, wie noch einmal

gesagt sein soll, in diesen Versen «Glaube» keineswegs als einheitlicher
und eindeutiger Begriff qualifiziert werden darf.

Ein Vergleich unseres Textes mit Gal 4,1-7 dürfte einiges zum
Verständnis beitragen:

3,23 TiQo tov ôs êWsïv tyjv mcmv
vjto vo/xov IcppoupoüpeOoc auyxXeioftevoi

eiç ty)v [xéXXouuav mcmv a7TOxaXi)<p09jvai.

27 H. Schlier, Galater, 122, spricht von einem Unterschied, wenn er V. 22

dem V. 24 gegenüberstellt: 8ià ty)ç maxecùç wäre dann der «Modus des Heilsempfanges»,

während sx mcrTecùç mehr die Nuancierung des «Prinzips der Heilsgabe»
hätte. - Tatsächlich ist man innerhalb dieses Kapitels 3 versucht, eine
Unterscheidung durchzuführen, stehen doch den 7 ex tcIctxscùç die 2 8ià xïjç 7tGtecùç (V. 14

und 26) gegenüber, die beide - wie es scheint - im Zusammenhang der konkreten
persönlichen Aktualisierung des Heils stehen. - Ein Blick auf das Gesamt der
paulinischen Briefe wird uns allerdings lehren, daß eine solche Unterscheidung
nicht immer sinnvoll vorgenommen werden kann, vgl. z. B. Rom 3,30 (s. dazu
O. Kuss, Der Römerbrief, 1. und 2. Lieferung, Regensburg 1957, 1959, S. 178:
«Der Wechsel der Präpositionen hat lediglich stilistische Bedeutung»),



10 Christus anziehen»

4.3 ore xjfiev vYjmoi
{mo xà axoi%eïa too xoapou 7j[ie0a SsSoüXwpivoi

4,2b ®XQl "^5 7tpo0£CT[tiaç toü 7taTpoç.
3.25 èkdovarjç ôè xvjç maxswç

ovxétL vjio jcaiôaycoyov sapsv.
4.4 ore f5è fjkOev to 7rXf)p<np.a too /pôvou

Das Ereignis, von dem die Aoriste berichten (im Unterschied zu den

Zuständen vor diesem Ereignis), ist das Kommen des Glaubens (3, 25),
das Kommen der Fülle der Zeit (4, 4). Was zugleich mit oder in diesem

Kommen des Glaubens und mit oder in diesem Kommen der Zeitenfülle
geschehen ist und mit welcher Zielrichtung dies geschehen ist, wird
4, 4-5 gesagt. Nach 3, 25 wird deshalb nicht mehr darauf zurückgekommen,

weil es vorher schon 3, 13-14 erwähnt ist28.

In beiden Textreihen wird nun auf einen präsentischen Zustand
hingewiesen, wobei an beiden Stellen das Subjekt ändert:

3.26 toxvtsç y<*P oioi. ösoü saxe
4,6 6tl 8s saxe ulol

Diese Sohnschaft wird 3,26 durch den Glauben bewirkt (8ià x% touts coç),

4, 6 durch den vom Vater gesandten Geist des Sohnes, der da ruft
(xpàÇov, Präsens!): Abba, Vater 29.

Dieser Vergleich mit einem so ähnlich strukturierten Text wie dem

unsern legt zumindest nahe, daß 3, 26 die Sohnschaft nicht nur
begründet ist «in dem Glauben als der Heilsmöglichkeit, die in Christus
Jesus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, gekommen und offenbart
ist »30, sondern daß die Galater Söhne Gottes sind durch die
gegenwärtige Aktualisierung jenes Glaubens, der mit Christus gekommen ist.
Es ist auch nicht so, daß mit der t.'igziç, von V. 26 «die mit Christus

gekommene neue Möglichkeit des Menschen als Wirklichkeit gemeint»
ist 31, daß es ein «von jeder Schwankung im persönlichen Glaubensstand

28 Es dürfte dabei nicht uninteressant sein, auf die Ähnlichkeit der Struktur
dieser beiden Verse hinzuweisen.

29 Wir gehen hier allerdings von der Annahme aus, daß es sich in 4,6 um
ein öti declarativum handelt (vgl. M. Zerwick, Graecitas Biblica. Rom 1960,
Nr. 419). Dies ist allerdings sehr diskutiert (vgl. I. Hermann, Kyrios und Pneuma.
Studien zur Christologie der paulinischen Hauptbriefe. München 1961, 94 ff. ;

H. Schlier, Galater, 139, 3), dürfte aber für unsere Gedankenführung von
untergeordneter Bedeutung sein.

30 G. Delling, Taufe, 120.
31 H. Schlier, Galater, 127.



«Christus anziehen» 11

des Einzelnen unabhängiges Faktum» sei, «daß der mit Christus
gekommene Glaube alle in Christus Jesus zu Söhnen Gottes gemacht hat»32.

Diese Bedeutung könnte das Wort manç in den vorausgehenden Versen

haben, hier aber, wo eine konkrete, präsentische Aussage der Gottes-
kindschaft von den Galatern gemacht wird, ist mit mariç nicht nur die

Wirklichkeit jener «mit Christus gekommenen neuen Möglichkeit des

Menschen» gegeben; die Galater haben sich mit dieser neuen Wirklichkeit

ganz persönlich auseinandersetzen, sie für sich konkretisieren müssen.

Darauf scheint klar V. 22b hinzuweisen :

wo. 7) s7tayys>Ja èx marecoç T/jcroC XptuTOu So0t) rolç marevovaiv.

Prinzipiell - kann man freilich sagen - liegt die Verheißung durch
das gekommene Glaubensprinzip vor; gegeben aber wird sie nur denen,
die sich dieses Prinzip zu eigen machen, d. h. die gläubig werden, gläubig
sind (Partizip Präsens).

Zusammenfassend darf also gesagt werden: Sicher nimmt der
Ausdruck Sià rye mazeox; V. 26 die Bedeutung (oder die Bedeutungen) des

Wortes mariç der vorausgegangenen Verse wieder auf, ringt aber dieser

Bedeutung eine neue Note ab im Sinne einer gegenwärtigen und aktuellen
Entsprechung auf diese «Glaubensökonomie». Gewiß ist der «Glaube»

«gekommen» und darum auch da in seinem Andauern, wie auch der

Pädagog, das Gesetz, andauernd da war; persönlich entsprochen - (und
darum geht es hier: èars) - wird diesem mit Christus gekommenen
Glauben eben nur in der aktiven Anwendung dieses Prinzips, im persönlichen

GlaubensVollzug. Die marie V. 26 ist nicht mehr so sehr eine

«heilsgeschichtliche Größe» als vielmehr die persönliche Entsprechung auf diese

Größe, das «Gläubigsein» der Galater selbst33. Worauf sich diese

gegenwärtige Entsprechung im Leben der Galater stützt, davon spricht V. 27.

Etwas klarer liegen die Dinge beim Ausdruck ulol Osoö. Wohl ist
es auffallend, daß Paulus hier das Sohnsein auf den Glauben der Galater
zurückführt, währenddem Rom 8,14 die vom Geiste Gottes Getriebenen
Söhne Gottes genannt werden, und Gal 4, 6 die Sohnschaft zurückgeführt

wird auf den Geist des Sohnes, den der Vater in unsere Herzen

32 H. Schlier, Galater, 127-128. Nach Schlier hat der Glaube den Galatern
die Gotteskindschaft ermöglicht, begründet aber hat diese Sohnschaft ihr neues
Verhältnis zu Christus, ihr In-Christus-sein.

33 Dadurch bleibt gewiß auch ausgesagt, daß dieser Glaube der Galater nur
dadurch möglich ist, daß Christus den neuen Heilsweg des Glaubens gebracht hat,
und es bleibt auch keineswegs ausgeschlossen, daß das «Beschreiten» dieses neuen
Heilsweges, des Glaubens, letztlich Gnade ist.



12 «Christus anziehen»

sandte, und der in unseren Herzen «Vater» ruft. Auf diesen Sachverhalt
werden wir in Abschnitt III noch zurückkommen.

Was uns hier jetzt beschäftigt, ist eher die Bedeutung und die

Stellung, die uiol 0soü in dem von uns zu besprechenden Satzgefüge
einnimmt. Dabei stellen wir als erstes fest, daß uiol 0soo wohl kaum den

Schwerpunkt der Gedankenführung ausmacht, d. h. : Paulus will den

Galatern in diesem Abschnitt nicht «beweisen», daß sie Söhne Gottes

sind; dies ist eher die Aufgabe von Gal4,1-7: cicrre 34 oùxéxi eI SouXoç

àXXà uloç.

Im Kontext von Gal 3 geht es dem Paulus eher darum aufzuzeigen,
daß die Galater «Einer» sind in Christus Jesus, daß sie zu ihm gehören,
in ihm - wie er - der Same Abrahams sind, auf Grund dieses Titels sie

auch Anrecht haben auf die Verheißung (3, 28-29).
Um dies aufzuzeigen ist es aber nicht einmal nötig, daß Paulus die

durch den Glauben Gerechtfertigten (vgl. 3, 24) ausdrücklich als «Söhne

Gottes» betitelt. Wie wir bereits gesehen haben, weist alles darauf hin,
daß Paulus in 3, 26 an den Galatern die konkrete Erfüllung von all dem

sieht, auf was heilsgeschichtlich das Gesetz vorbereitet hat (3, 23-24),
wofür Christus uns vom Fluche losgekauft hat (3,13-14), und wofür die

Galater selbst Christus angezogen haben und auf ihn getauft wurden
(3, 27) 35. Doch ist gerade in diesen Texten nirgends die Sohnschaft als

Ziel angegeben.
Vom Gesetz wird gesagt:

3,24 7taiSay&)yoç i](iwv ysyovev sîç Xniarov,
Iva SX TOCTTECOÇ 8IX OC16)0M [TSV.

Das Ziel des Gesetzes war also, auf Christus hinzuführen, damit wir
durch den Glauben gerechtfertigt werden. Das Ziel wird also konkret
für die Galater darin bestehen, daß sie (in Christus) Gerechtfertigte durch
den Glauben sind.

Von Christus wird gesagt, er hätte uns vom Fluch des Gesetzes

losgekauft, indem er selber für uns zum Fluche wurde (3,13) :

14a Iva sie zi e0vy] tj suXoyfoc toö 'Aßpaaij. yévyjTai, sv XolcttoI

'Itjnot),

14b Iva T7]v ÈxayyEXiav too nvsiijjiocTO? X<xß(op.Ev 8ià ttjç Ttlazstùç.

34 &>ate leitet einen koordinierten Satz ein, der eine logische Schlußfolgerung
enthält, vgl. F. Zorell, Lexicon Graecum, s. v.

35 Vgl. dazu Ragnar Bring, Christus und das Gesetz. Die Bedeutung des



Christus anziehen 13

Konkret ist hier das Ziel dieses: durch den Glauben im Besitz des

verheißenen Geistes zu sein.

Beide Ergebnisse sind allerdings noch zurückzuführen (yocp) auf die

Geschehnisse (Aoriste) V. 27 36.

Abschließend kann also gesagt werden, daß 3, 26 der Ausdruck uiol
0sou wesentlich die Absicht hat, auf das Gerechtfertigt-sein hinzuweisen.
Wenn Paulus dafür die Wendung «Söhne Gottes» braucht, dann ist das

nicht überraschend, ist doch diese Begrifflichkeit zur Genüge vorbereitet
durch die zweimalige Erwähnung des 7toci,§aycoy6ç und seiner Tätigkeit,
ein Ausdruck, der ja auch zur «Familie» gehört.

Nicht ohne Bedeutung ist die Frage, welche Funktion èv XpiuTW
'I^crou innerhalb der Aussage V. 26 und 27 ausübt. Ist es eine nähere

Bestimmung zu uiol 0sou, wie es die Großzahl der Kommentatoren
annimmt, oder ist es eine Ergänzung zu Sià TÎjç ttlcttsojc? In diesem zweiten
Fall gäbe es wieder verschiedenste Nuancierungen: Ist Christus Jesus
das Objekt des Glaubens 37, oder ist er der «Raum» oder das «Kraftfeld»,
«der Bereich, in dem allein Glaube möglich ist» 38, oder handelt es sich
hier um ein sv- instrumentale, wobei Christus Jesus «der Vermittler der

göttlichen Gabe» wäre 39, oder ist èv Xpio-rü 'Irjooù das vorherrschende
Element der Aussage, von welchem eigentlich alle anderen Termini
abhängen 40

Die Verse 24 und 25 dürften hier einige Klarheit schaffen:

24 ô voftoç 7taiSay(oyoç Yjixwv yéyovev slç Xpiaxov,
Iva sx 7U<JT£coç 8ixat.w00p.sv.

25 sX0Oti(7Y]Ç 8È T7)ç 7ÛC7TECO<;

oÛxstl U7TO 7tat8aywyov èapsv.

Das Gesetz als Pädagog hatte zu Christus zu führen, damit wir aus dem
Glauben gerechtfertigt würden. V. 25 wird darauf gesagt, daß der Pädagog
sein Werk vollendet habe, nachdem der Glaube gekommen sei. Das Ziel

Gesetzes des Alten Testaments nach Paulus und sein Glauben an Christus. Leiden
1969, bes. 93 ff.

36 Zu den beiden angeführten Texten könnte man noch 3,22b gesellen, der
zu 3,14b parallel steht.

37 So z. B. W. Mundle, Der Glaubensbegriff des Paulus. Leipzig 1932, 84; 124.
38 So z. B. O. Kuss, Glaube, 20 bezüglich der tûcîtiç èv Xpiarco im Kolos-

serbrief.
39 So F. Büchsel, «In Christus» bei Paulus. In: ZNW 42 (1949), 145.
40 So M. Bouttier, En Christ. Etude d'exégèse et de théologie pauliniennes.

Paris 1962, 36; 63; 94.



14 Christus anziehen

(sic, XpicjTov), auf welches hin der Pädagog führte, ist also erreicht:
Christus, und mit diesem Ziel dann auch die Folge: aus-dem-Glauben-

gerechtfertigt-sein. Ins Deutsche übertragen würde also V. 26 lauten :

In Christus seid ihr durch den Glauben gerechtfertigt.
Oder, da dieses «gerechtfertigt» durch «Söhne Gottes» umschrieben ist:

In Christus seid ihr durch den Glauben Söhne Gottes.
V. 26 ist - es wurde bereits gesagt - die Erfüllung all jener

Elemente, auf welche das Gesetz hinführen sollte (V. 24), und zwar die

Erfüllung, wie sie konkret gegenwärtig ist bei den Galatern: Christus

(oder der Bereich Christi), in welchem (oder durch welchen) sie Söhne

Gottes durch den Glauben sind. Wir haben keinen Anhaltspunkt, ein
einzelnes Element dieses Satzes besonders hervorzuheben. Diese

Feststellung ist insofern von Bedeutung, als sich das folgende yap in V. 27

und darum die ganze Erklärung, die in diesem Vers enthalten ist, nicht
allein auf uEol 0soü bezieht41, auch nicht auf das In-Christus-Jesus-sein42,
sondern auf die ganze, ungeteilte Aussage von V. 26. Und diese Aussage
lautet dahin, daß die Galater «in Christus Jesus Söhne Gottes durch den

Glauben» sind 43. Diese Feststellung erachten wir für die folgenden
Darlegungen für sehr bedeutsam.

Grammatikalisch sollte V. 27 an sich keine Schwierigkeiten bieten.
Das Satzgefüge besteht aus einem Hauptsatz (Xpiatov sveSbaaaGs)

und einem relativen bzw. korrelativen Nebensatz (Öctoi. elç Xpiorov
eßaTCTLcrÖTjTs). Es bedarf kaum der Erwähnung, daß das Subjekt von
V. 27 das gleiche ist wie das von V. 26, toxvteç 44, und sich logisch auf
die angesprochenen Galater bezieht. Das oaoi besagt nicht nur, daß

Haupt- und Nebensatz von V. 27 das gleiche Subjekt haben, sondern
daß darüber hinaus im Sinne einer Entsprechung (korrelativ) auch
eine gewisse gleiche Ausdehnung des Subjektes mitgemeint ist. Damit
werden freilich auch die beiden Verben zueinander in Beziehung
gebracht: vom gleichen Subjekt, von den Galatern, wird ausgesagt, daß

sie auf Christus getauft wurden und daß sie Christus angezogen haben.
Diese beiden Verben stehen umso näher zueinander, als sie beide im
Aorist stehen, strukturell einander entsprechen und darüber hinaus das

41 So etwa F. Sieffert, Der Brief an die Galater. In: Kritisch-exegetischer
Kommentar über das Neue Testament. Göttingen 91899, 227.

42 So fast die meisten katholischen Autoren.
43 Vgl. A. Oepke, Galater, 88-89.
44 Vgl. Blass-Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch.

Göttingen 121965, § 304.



Christus anziehen 15

gleiche Objekt haben, bzw. durch den gleichen Umstand näher
bestimmt sind:

ötjoi yàp ziç XptcTTÔv eßa7rdc707]Te

XpttjTOV evsSdcacrOs.

Dies alles kann nahelegen, daß es sich zeitlich oder historisch um
das gleiche Ereignis handelt; aber keineswegs kann der Satz besagen,
daß beide Aussagen ganz einfach auswechselbar sind. Vielmehr ist es so,

daß durch den Nebensatz das Subjekt näher bestimmt wird («ihr seid

auf Christus getauft worden»), bevor (logisch, nicht zeitlich) von ihm die

Hauptaussage («ihr habt Christus angezogen») gemacht wird. Eine
zeitliche, kausale, konditionale oder finale Subordination liegt im Satz selber

nicht vor.
Fassen wir zusammen: Die Aussage «in Christus seid ihr Söhne

Gottes durch den Glauben» findet ihre Erklärung (yàp) primär und zuerst
im Hauptsatz: ihr habt Christus angezogen. Was im Nebensatz näher
bestimmt ist, ist das Subjekt: die ihr auf Christus getauft worden seid.

Aus dem Satz, wie er steht, ist also keineswegs ersichtlich, daß der

Empfang der Taufe als solcher das Christusanziehen konstituiert und
auch nicht umgekehrt ; vielmehr unterscheiden wir bei diesem einmaligen
(Aorist) Ereignis ein Doppeltes : das Getauftwerden auf Christus und das

Anziehen Christi. Die erste Erklärung aber für das «Söhne Gottes sein

durch den Glauben» ist das Anziehen Christi, das zeitlich mit dem Empfang

der Taufe offenbar zusammenfällt. Dabei dürfen wir nicht
übersehen, daß dieses «Söhne Gottes sein durch den Glauben» ein präsentischer

Zustand ist, der sozusagen das Ergebnis ist jenes vergangenen
Tuns: Christus anziehen.

II. ERHELLUNG DES TEXTES

IM HORIZONT ANDERER PAULINISCHER AUSSAGEN

ÜBER TAUFE UND «ANZIEHEN»

Was bedeutet bei Paulus «Christus anziehen», und welches ist beim

Apostel der Sinn der Taufe?
Bevor wir diese beiden Fragen an die übrigen paulinischen Schriften

stellen, müssen wir uns der Schwierigkeiten bewußt werden, die
hervorgerufen werden durch die Vorstellungswelt, die mit diesen Ausdrücken
verbunden ist. Nicht nur, daß wir uns fragen müssen, inwiefern die



16 «Christus anziehen»

Vorstellung vom «Gewand», das angezogen werden soll, beim Apostel
selbst eine Rolle spielte: haben sich auch bei den Lesern die gleichen
Assoziationen eröffnet, so daß Christus als das Kleid vorgestellt wurde,
das angezogen wird? Je bildlicher nun dieses «Anziehen» vorgestellt wird,
desto größer ist auch die Versuchung, dem Getauftwerden selbst die

bildhafte Vorstellung vom Untertauchen angedeihen zu lassen. Daß wir
hier nicht nur berechtigt, sondern sogar verpflichtet sind, unserer Phantasie

freien Lauf zu lassen, wird scheinbar bestätigt durch die folgenden
Verse, besonders V. 28b :

TràvTeç yàp Û[xelç sïç Igte sv XpiaTtö 'Ivjcroü.

Dementsprechend fallen dann auch die Übersetzungen und

Erklärungen z. T. ziemlich phantasievoll aus 4ä. So lesen wir in der eben

erschienenen «Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift» 46: «Denn ihr alle,
die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus als Gewand angelegt».
«Die Gute Nachricht»47 übersetzt unseren Vers wie folgt: «Als ihr auf
den Namen Christi getauft wurdet, seid ihr gleichsam in seine Haut
geschlüpft». J. Zink 48 übersetzt unsere Stelle paraphrasierend: «Ihr alle,
die ihr auf Christus getauft seid (auf seinen Tod und seine Auferstehung),
habt nun seine lebendige Kraft um euch wie ein Gewand» 49. Es ist deutlich,

daß die Verschiedenheit der drei Übersetzungen vom Verb evSoectOkl

mit der Verbindung mit «Christus» herrühren. So betont bildhaft diese

Ausdrucksweise übersetzt wird («wie ein Gewand»), so wenig hat man
doch versucht, auch dem Getauftwerden im Sinne des Eintauchens den

entsprechenden Vorstellungshorizont zu geben. Es sei auch darauf
hingewiesen, daß die beiden zuletzt angeführten Übersetzungen in V. 27

nicht eine Erklärung (yap) für V. 26 sehen.

Nun besteht kaum ein Zweifel, daß Paulus ßcc7üTt^£(.v als terminus
technicus gebraucht, hinter welchem nur schwerlich die Vorstellung
eines Eintauchens gefunden werden kann. So dürfte es schwer fallen,
in den Wendungen ßoc7m^s(,v sîç to övofxa [HabXou] (IKor 1,13.15) oder

ßa7m£siv sie tov Mcüücrvjv (IKor 10,2) die Vorstellung des Eintauchens

45 S. oben S. 2 und 3 die Zitate von O. Kuss und M. Barth.
46 Das Neue Testament. Stuttgart 1972.
47 Das Neue Testament in heutigem Deutsch. Stuttgart 1971.
48 Das Neue Testament. Stuttgart 1969.
49 Die neueren französischen Bibelübersetzungen, La Bible de Jérusalem und

die eben erschienene Traduction œcuménique übersetzen hier entschieden
nüchterner und zurückhaltender.



Christus anziehen 17

mitzuvollziehen, ebenso bei den Stellen, in welchen Paulus das Verb
absolut bzw. mit Akkusativobjekt verwendet (IKor 1,16.17). Es ist
auch nicht anzunehmen, daß bei der Wendung ßocjrr^suOai sîç tov 0ava-

Tov aùxoij Rom 6,4 die plastische Vorstellung vom «Eintauchen in den

Tod des Christus» für das bessere Verständnis dieser Stelle etwas
hergibt, geschweige denn, daß eine solche Vorstellung vom Text auch schon

verlangt ist50. Die Wendung wird V. 5 erklärt, ohne eine solche

Vorstellung durchzuhalten oder abzuverlangen. Allgemein darf gesagt werden,

daß der Gebrauch der Ausdrücke ßa7CT^eiv, ßdwmcrfia bei Paulus die

Assoziation mit irgend einer Art von Untertauchen nicht nur nicht
verlangt, sondern sie in einigen Fällen sogar verbietet.

Etwas anders liegen die Dinge für das Verb èvSûscjOai. Wenn auch
Paulus dieses Verb immer im übertragenen Sinn gebraucht, so hat man
doch Gründe dafür anzunehmen, daß die Vorstellung des Überziehens
eines Kleides beim Gebrauch dieses Verbs mit eine Rolle spielt. Rom
13,12 sind es die Waffen des Lichtes, IThess 5, 8 ist es der Panzer des

Glaubens und der Liebe, der angelegt werden soll. Aber die Erwähnung
des Panzers besagt hier kaum etwas anderes, als daß sie eben innerhalb
der Vorstellung nachhinkt, und tatsächlich gibt es in der LXX mehrere

Beispiele dafür, daß die Erwähnung des «Kleidungsstückes» in einem
solchen Zusammenhang fehlen kann, so z. B. Ijob 8, 22; 29,14; Ps 35,26;
93,1; 104,1 usw. Das, womit sich der Mensch bekleidet, wird
naturgemäß verschieden angegeben: SvjXwcnç, àX7)0eioc (Esr 5, 40), Sixaioaiivv)

(Ijob 29,14), eÙ7tpéraia (Ps 93,1; 104,1 Spr 31, 25), o-cùtyjpla (Ps 132,16),
(Sir 17, 3) usw., aber auch atcyuvv) (Ijob 8, 22; Ps 35, 26), xaràpa

(Ps 109,18) o. ä. Alle Anzeichen deuten darauf hin, daß auf die
Vorstellung des Uberziehens eines Kleides kein Gewicht gelegt wird, daß
das Bild verblaßt, so daß man das Verb évSôsaOoa gut mit «übernehmen»,
«sich aneignen» übersetzen könnte51. Auch IKor 15, 53-54 dürfte die

Vorstellung vom Anziehen eines Kleidungsstückes kaum eine Rolle
spielen : wenn das Sterbliche Unsterblichkeit und das Vergängliche Unver-
gänglichkeit anziehen soll, wird die Vorstellung des Sichbekleidens innerhalb

des zweimaligen Trocvreç àXXayr)(j6[X£0a nicht mehr sehr groß sein.

Wie fraglich es ist, sich an irgendwelchen Vorstellungen festzuklammern,

dürfte aus 2Kor 5,1 ff. hervorgehen. Hier sehnt sich der Apostel

50 Gegen W. Bauer, Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und
der übrigen urchristlichen Literatur. Berlin 51963, s. v.

51 Eine ähnliche Funktion übt übrigens auch das Verb TtepiÇcovviivai aus,
vgl. z. B. Ps 18, 32. 39; 30,11 usw.

2



18 «Christus anziehen»

danach, eine ganze Behausung «anzuziehen», wenn er nicht als

«unbekleidet», als «nackt» befunden werden soll52.

Gewiß müßten im Zusammenhang der Taufe als eines Ritus auch

weitere religionsgeschichtliche Parallelen beigebracht werden. J. Leipoldt
erinnert an das Gewand des Osiris, das der Gläubige am Ende der Weihe

anlegt und durch das er selbst zu Osiris wird 53. Juvenal (60-140)
beschreibt einen Ritus, nach welchem der Täufling untertaucht, dabei aber

die im alten Jahr getragenen Gewänder dem Priester gibt54. Auch in
der indischen Bußtaufe verfällt das bis zum Eintritt in das Taufwasser

getragene Gewand dem Priester, währenddem der Täufling beim Heraussteigen

ein neues Kleid empfängt55. Ferner spielt das Bild vom Anziehen

von neuen Gewändern in den Beschreibungen von Himmelfahrten eine

gewisse Rolle: Apuleius (um 125 n. Chr.) wird während seiner Wanderung,

die die ganze Nacht hindurch dauert, durch 12 heilige Gewänder

geweiht, die die 12 göttlichen Tugenden oder Kräfte darstellen 56. Wir kennen

aus den Thomas-Akten (3. Jh. n. Chr.) auch das Bild vom Kleid, das,

abgelegt, mit den guten Taten wächst, um dann dem Träger als eigenes

Spiegelbild zu begegnen 57.

Indessen finden wir in den sonstigen Äußerungen des Paulus über
die Taufe kaum irgendwelche Anhaltspunkte, die die Vorstellungswelt der
hellenistischen Mysterienreligionen nahelegen würden. Erhellender dürften

die von Wettstein aus der griechischen und lateinischen («induere»)
Literatur entnommenen Beispiele sein, nach welchen «anziehen» mit
persönlichem Objekt die Bedeutung hat von «sich in die Rolle eines anderen
hineindenken und darnach handeln, sich wie ein anderer gebärden und
darstellen» 58, doch dürfte die relative Seltenheit dieses Sprachgebrauchs
es verbieten, daraus sichere Schlüsse zu ziehen.

So wird uns wohl nichts anderes übrig bleiben als Paulus selbst über

52 Ohne hier auf eine Exegese dieses schwierigen Verses eingehen zu wollen,
darf doch gesagt werden, daß dem Nackt-sein das Überkleidet-sein mit der
Behausung vom Himmel gegenübersteht.

53 Die urchristliche Taufe im Lichte der Religionsgeschichte. Leipzig 1928, 60 f.
54 Vgl. R. Reitzenstein, Die Vorgeschichte der christlichen Taufe. Berlin

1929, 42^-3.
55 Ebd.
56 Vgl. R. Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen. Berlin 1927,

266.
57 Vgl. R. Reitzenstein, Mysterienreligionen, 60-62.
58 Zit. bei Th. Zahn, Der Brief des Paulus an die Galater. In: Kommentar

zum Neuen Testament, 3. Aufl., durchgesehen von Fr. Hauck, Leipzig 1922, 188.



Christus anziehen 19

seine Vorstellungen zu befragen. Wir werden uns dabei wohl bewußt
bleiben müssen, daß er uns nicht alles sagt, was er sich beim Gebrauch

bestimmter Ausdrücke vorstellte. Dieses Problem stellt sich jeder
Textinterpretation von neuem, und hier wird wohl auch jede Interpretation
ihre Begrenzung anerkennen müssen.

A. Die Begrifflichkeit
des (Christus-) Anziehens im paulinischen Schrifttum

Die Wendung «Christus anziehen» findet sich sonst nur noch Rom
13,14, in einem paränetischen Kontext, in welchem die Römer aufgerufen
werden (Imperativ Aorist), Christus anzuziehen. Werfen wir einen Blick
auf den Zusammenhang von 13,11-14: Zwei Zeiten werden V. 11

unterschieden: das vSv, auf das sich die Römer besinnen sollen, und die Zeit
des Christlichwerdens, ein aoristisches Faktum: s7u.<jTeù(7!xp.ev. Daß hier
auch eine gewisse eschatologische Spannung vorliegt, beweist nicht nur
die Aufforderung, die Zeit zu bedenken, sondern auch der Hinweis, daß

das Heil, die Rettung (y) cromjpia) «jetzt» «näher» ist «als damals, als wir
gläubig wurden». Heilsgeschichtlich wird dies V. 12 so dargestellt: Die
Nacht ist vorüber (7ipoéxoij'EV, Aorist!), der Tag ist da (^yyixsv, Perfekt!).
V. 12b haben die Christen nun für ihr Leben die Konsequenzen zu ziehen

(oüv!): Die Werke der Nacht sollen sie ablegen und die Waffen (für die

Werke) des Tages (des Lichtes) sollen sie anziehen. Dem Lichte
entsprechend sollen sie ehrbar wandeln (V. 13a). Sie sollen aufhören mit
den Werken der Heiden und - jetzt auf die zusammenfassende, kurze
Formel gebracht - den Kyrios Jesus Christus anziehen.

Dieses Christus-anziehen in 13,14 kann sicher nicht die Bedeutung
haben von «gläubig werden», denn Paulus spricht von solchen, die gläubig

geworden sind (èmaTeùo'ap.ev V. 11). Auch bietet der Kontext keine

Veranlassung, hier eine Aufforderung zur Taufe zu sehen. Vielmehr geht
es hier um das neue Tun des Menschen in der neuen Lage angesichts
des seit dem Gläubigwerden sich nahenden Heils. Für dieses Tun auf
Grund der neuen Gegebenheit und angesichts der Parusie gebraucht
Paulus vielfach das Wort izzpuzaxziv, ein Ausdruck, der uns noch öfters

begegnen wird. Aufschlußreich ist hier auch noch die Gegenüberstellung
mit Gal 5,16:

Gal 5,16 IIvEtip.a'u "Kspmixxzixz
xcd £7u0u(iîav trapxoç où [J.rj zzhzxrfz '



20 Christus anziehen

Rom 13,14 sv86aa<70s tov Kôpiov Trpoov Xpicrrov,
xal TÎjç crapxoç -povoiav pà) r.oizloQz zip k~iQu[uac.

Die Berechtigung dieser Gegenüberstellung ergibt sich auch daraus,
daß Gal 5,19-21 die gleichen Laster aufgezählt werden wie Rom 13,13

(außer xomrj). Abgeschlossen wird diese Aufzählung Gal 5, 25: ei ÇôSpiev
/ t \ so

Ttveopiaxi, 7tvEup,aTi xou aTOV/u>\ie\i
Paulus ruft also die Gläubigen in Rom zu einem Tun auf, das die

Galater bei der Taufe schon vollzogen haben. Es ist ein Tun, das seine

Folge und seine Fortsetzung findet im 7tepi.7taTsïv. In Gal 3, 26-27 gibt
aber das bei der Taufe vollzogene Tun, das Christus-anziehen, die

Erklärung für einen Sachverhalt, der nicht mit •Kepiizu.-uelv umschrieben ist,
sondern mit dem Söhne-Gottes-sein-durch-den-Glauben.

Der zweite Text, den es zu untersuchen gilt, ist Eph 4, 24 60. Auch
hier findet sich das Verb svSüscrOai im Imperativ, auch hier ist der Kontext

deutlich paränetisch. Auch hier wird das christliche Leben dem
heidnischen gegenübergestellt: das Vorher dem Jetzt: wir sollen nicht
«wandeln» (xept7taTstv) wie die Heiden wandeln (V. 17), deren Einsicht
verdunkelt ist (ecrxoTcopivot V. 18) ; und V. 19 folgt dann wieder eine

kurze Aufzählung der Laster der Heiden. Die Epheser hätten nicht so

«Christus gelernt» (Aorist!). Es werden in diesem Zusammenhang drei
Ausdrücke genannt, die sonst oft im Zusammenhang der christlichen

Verkündigung zu finden sind: p.av0<xvstv, àxoûsiv, SiSoktxsiv (V. 20):

- ôjiodéoOai xarà ttjv -porépav àva<7Tpocp7)v tov nakaiov uvOqùjtiov

tov (pOeifjô/ÂSvov xarà tàç êmdv/iîaç rfjç àndrrjç,

- âvaveovaOai tù -veuiian tou vooç upiwv xal
- svôvaaaOai rov xaivov àvdnmnov

rov xarà deov XTiodévTa èv ôtxruoavvrj xal ôcnÔTfjTi Tfjç
âXrjdeiaç.

Das Objekt des Anziehens ist hier nicht mehr ausdrücklich Christus,
sondern tov xouvov avOpcoTrov tov xocrà 0sôv xtictOevtoc

Was besagt dieses xtiÇsiv?
Eine Antwort gibt uns Eph 2,10. Als Paralleltext zu Kol 2,12-13

findet sich Eph 2, 5-6, also im unmittelbaren Zusammenhang, deutlich

59 Nach H. Seesemann, Art.: tcocteco, in: TWNT V, 944, ist crroixetv ein
«Ersatz» für das häufigere 7repi7raT£tv.

60 Der methodischen Schwierigkeit, hier einen Text zuhilfe zu ziehen, dessen
Verfasser nicht mit Sicherheit mit Paulus identisch ist, müssen wir uns bewußt
bleiben. Das gilt auch für die Stellen aus dem Kolosserbrief.



«Christus anziehen» 21

die Terminologie der Taufe. Wir werden darauf noch zurückkommen.

10a ocÛtou yap saptsv 7TOiY)p.a xxiaös vxsçsv Xpiax« 'Iy)cjoî> èizi spyotç
àyaGotç.

Der «neue Mensch, nach Gott geschaffen» Eph 4, 24 ist der Eph 2,

5-6 durch Gott erlöste, «in Christus Jesus zu guten Werken 61 geschaffene
Mensch». Oder: der neue Mensch, der «in Christus» geschaffen ist zu
guten Werken, ist der Mensch «quatenus renovatus est per gratiam
Dei»62. Der neue Mensch, den wir anziehen sollen, ist «in Christus»

geschaffen, er ist von Gott her gegeben, er ist auch der «nach dem Bilde
Christi» (Kol 3,10) geschaffene, und in diesem Zusammenhang auch der
in der Taufe erlöste Mensch. Aber auch das Anziehen dieses «neuen
Menschen» geschieht im Hinblick auf die guten Werke:

lob olç 7Cp07)T0l(XaC7£V Ô 0SOÇ tVK èv OCUXOtÇ 7t£pi7taX7)e7WpteV.

Daß auch dieses 7rsput<xxsïv eine eschatologische Spannung aufweist, zeigt
der ganze Zusammenhang von Eph 2,1-10, besonders V. 6. - Es sei zu
diesem Text auch noch vermerkt, daß 2Kor 5,17 und Gal 6,15 63 diese

neue Schöpfung als sv Xpiaxcp gegeben bezeichnet wird, was ja sicher im
gleichen Sinn zu verstehen ist wie Gal 3, 26, wo dann diese neue
Schöpfung eben darin besteht, daß wir Söhne Gottes durch den Glauben sind.

Es ist wohl erlaubt, aus diesen beiden Texten zu schließen, daß

auch hier am Anfang des Christseins ein Doppeltes steht: die Taufe,
die den Menschen nach Gott neu erschafft zu guten Werken, und das

«Lernen Christi», diesen neuen Menschen anzuziehen und in ihm zu
wandeln. Wie diese beiden Elemente zeitlich oder kausal zueinander
stehen, ist dem Text und dem nächsten Zusammenhang kaum zu
entnehmen. Aber es dürfte sich Gal 3, 27 grundsätzlich um die gleichen
Momente handeln, wobei hier nicht vom «Lernen ...» die Rede ist,
sondern vom «Anziehen» selbst, das, wie der Text nahelegt, bei der Taufe

geschieht.

Die Übersetzungen von Kol 3,10 sind nicht alle einheitlich : sollen

die beiden aoristischen Partizipien in einem temporalen (oder gar
kausalen) Nebensatz in die Vergangenheit gesetzt werden 64, oder sollen sie von

61 ènl mit Dativ: «ad indicandum imemt, vgl. M. Zerwick, Graecitas
Biblica, Nr. 129.

62 So G. Estius, zitiert bei H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Düsseldorf

1965, 220.
63 besonders nach der von namhaften Textzeugen vertretenen Lesart sv yàp

Xp«rap Ty)ctoü xaivi) xxlcnç.
6+' So z. B. H. Schlier, Epheser, 218.



22 «Christus anziehen»

[i.7) tpsuSscrße abhängig als Imperative übersetzt werden? 65 Für welche
dieser beiden Übersetzungsmöglichkeiten man sich auch entscheidet, ein

paränetischer Einschlag wird dem Text nicht abzusprechen sein, ist doch
der neue Mensch, den man anzuziehen hat oder der angezogen wurde,
sich selbst stets erneuernd (Partizip Präsens) und zwar entsprechend dem
Bilde seines Schöpfers.

Es scheint daß gerade diese Stelle sehr viel zum rechten Verständnis

von Gal 3, 26-27 beiträgt : Das Christus-angezogen-haben besagt eine

große Spannung zwischen Erlösung bzw. Taufe und Vollendung. Es wird
in der Taufe Christus angezogen nicht als fertiges, endgültiges Kleid;
es wird ein neuer Mensch angezogen, der nicht einfach schon vollendetes
Bild Gottes ist, sondern der sich stets neu auszurichten und zu erneuern
hat entsprechend dem Bilde des Schöpfers, unter welchem Bild ja sicher
Christus selbst zu verstehen ist, wie es Kol 1,15 ausdrücklich heißt und
hier im Relativsatz erklärt ist: izivxa. xal èv naatv Xpicrroç.

Der Erwähnung wert ist hier auch die Parallele Kol 3,11 und Gal

3, 28 : an beiden Orten steht der sonst sehr seltene Ausdruck oùx svt.66

mit dem Aufzählen der Hellenen, Juden, Sklaven, Freien, wobei der
Abschluß lautet:
Gal 3,28 toxvtsç yàp ûjxeïç slç scits èv Xpicrrcö Tt]cto!j.
Kol 3,11 àXkà TOXVTa xal èv uauiv Xoicttoç.

Also das eine Mal to&vtsç èv Xptcrrö Tijcioö, das andere Mal Xpicrrôç èv

tocctiv, zwei Ausdrucksformen, die sicher beide eine analoge Realität deutlich

machen 67. Und gerade die Kolosserstelle in ihrem Kontext zeigt
deutlich an, daß es sich bei diesem «In-sein» nicht um «irgendeine
mythische Spekulation» handelt, auch nicht um etwas Statisches,
sondern daß es «auf die allerkonkreteste sittliche Folgerung abzielt, die aus
dem slxdiv-werden sich ergibt: daß man nicht hurt, nicht lästert und
nicht lügt (V. 5. 8. 9)» 68. Und in diesem Sinne fährt dann auch V. 12

fort : èvSûo-aaOs o5v und es werden die Tugenden aufgezählt : die
Barmherzigkeit, die Güte, die Bescheidenheit usw.

Einer näheren Untersuchung wären freilich auch noch wert die

beiden Stellen Eph 6,11-14 und IThess 5, 8. Unter dem Bilde der

65 So E. Lohmeyer, Die Briefe an die Kolosser und an Philemon. In :

Kritischexegetischer Kommentar über das Neue Testament. Göttingen 111961, 135. 139.
66 Außer an diesen beiden Stellen nur noch IKor 6,5 (und Jak 1,17).
67 Vgl. die Ausführungen bei A. Wikenhauser, Christusmystik, 37 ff.
68 R. Kittel, Art. sîxcôv, in: TWNT II, 395.



Christus anziehen 23

Waffenrüstung sollen hier die verschiedenen Tugenden angezogen werden,

vornehmlich Glaube, Liebe und Hoffnung. Grundsätzlich stehen

diese Texte in der gleichen Linie wie die behandelten.

Mit einem Seitenblick auf Gal 3, 27 können wir sagen, daß im pauli-
nischen Schrifttum das svSüsaOai ein terminus technicus der Paränese

ist. Paulus verlangt dieses «Anziehen» auf Grund der Entscheidung,
Christ zu werden oder auf Grund des Faktums, daß man Christ geworden
ist. Der neue Lebenswandel, der gegeben ist und sich weiter gibt als ein
Anziehen Christi, als ein Anziehen des neuen Menschen und damit als

ein Anziehen aller christlichen Tugenden und Werke, sieht sich aber

immer ausgerichtet auf eine letzte Vollendung.

Von dieser letzten Vollendung sprechen die Stellen IKor 15, 53-54
und 2Kor 5, 2-4. Es ist vielleicht nicht ganz zufällig, daß wir an beiden
Stellen die Begrifflichkeit des Anziehens wiederfinden. Eine nähere

Untersuchung dieser Texte in bezug auf das Anziehen soll einer anderen

Arbeit vorbehalten sein. Hier soll nur soviel festgehalten werden, daß an
beiden Stellen vom Ereignis der Vollendung her zurückgeblickt wird auf
das vorausgehende Leben, welches durch eigenes Mitwirken auf das Ziel
des Überkleidetwerdens zugeht (IKor 15,58; 2Kor 5, 6-9), wobei es

doch Gott selbst ist, der uns den Sieg gibt (IKor 15, 57 : SlSovti, Präsens!)
bzw. uns das Angeld des Geistes gegeben hat (Sodç, Aorist).

B. Das « Tun)) des Menschen in den paulinischen Tauftexten

Wir konnten im Vorausgehenden feststellen, welche «Färbung» in
den andern paulinischen Schriften das svSiiscßai hat, besonders das

Anziehen Christi und des «neuen Menschen», Ausdrücke, die unserm Text
besonders nahe stehen. Dieses «Anziehen» hat einen viel zu dynamischen,
viel zu sehr ins Leben weisenden Zug, als daß es beispielsweise nur eine

neue Sinnbildlichkeit der Taufe als Ritus beinhalten würde im Sinn etwa
eines Bekleidetwerdens mit dem «Christusbild» 69. Gal 3, 26-27 steht svS-

6e(j6 ai im Zusammenhang mit dem « Glauben » und der Taufe, und wenn wir
nun einige wichtige Tauftexte bei Paulus untersuchen, werden wir dabei
besonders aufmerksam bleiben für das Tun des Menschen, das in der
Taufe oder im Zusammenhang der Taufe erwähnt wird, ob wir dort
vielleicht in dieser Richtung irgendwelche Anhaltspunkte finden für das

£v8üse70oa von Gal 3, 27 70.

69 So etwa R. Schnackenburg, Heilsgeschehen, 21.
70 Selbstverständlich geht es nicht um eine vollständige Exegese dieser Texte,

sondern nur um ein paar Hinweise.



24 Christus anziehen

Rom 6: oaoi sßaxma07)[j.sv s le, Xolcttov Ttjctoüv

Was besagt nun in diesem Zusammenhang das einmalige Ereignis
des Getauftwerdens 71 Verschiedene Aoriste, die von eben diesem

einmaligen Ereignis handeln, deuten darauf hin: à7ts0àvopisv rr\ àp.ap-ûa

(V. 2), ouvsTa9Y)fJt.ev (V. 4), o 7taZaLoç 7]|t«v av0p«7ïoç <n>vscrTaupd!)0Y) (V. 6),

aTO0àvopisv cPJv XptuTM (V. 8), areOavsv scpa7xod;(V. 10). Es ist ein Sterben,
das im Totsein andauert: tTUjupuTot. ysy6vocp.ev tö ôp.oie'uj.aTL toö 0avaxou

auToü (V. 5), XoylÇsaOs èauvoùç sïvai vsxporic (V. 11). Die Auferstehung
und das neue Leben stehen noch bevor in der Zukunft (a), sind aber

jetzt schon wirksam (b) und sind auf jenes Ereignis zurückzuführen (c) :

a) abp/puTOt. tcov öpLoicopiaTi Tvjç àvac7Tà<j£(i)ç sa6p.s0a (V.5); au-
Çyjaopisv aù-rô (V. 8).

b) ïva... sv xaivÔTTjTt Çwîjç 7iepi7caTY]ao:>(rsv (V.4); o 8s Çyj> Çy) tw 0sw

(V. 10) ; ÇwvTaç 8è xw 0sw (V. 11).

c) die xcavoTïjç ist schon da (V.5 im Zusammenhang); o yàp
à-oOavwv SsStxaiwrai (V.7, Perfekt!); àusOavsv èçàtraç, - Çyj xw
0sm (V. 10); vsxpoùç ...tt) àp.apTt« - Çûvvaç xö 0s£> (V. 11).

Die Taufe und in ihr das Sterben wird als ein einmaliges Ereignis
hingestellt (sepaxa^). Das im Tode gegebene neue Leben ist wohl da, es

anzunehmen und zu verwirklichen ist Sache des Täuflings oder des

Getauften. Zwei Dimensionen finden sich also im Ereignis der Taufe:

- das einmalige Sterben zu einem neuen Leben,

- der Beginn, das Entgegennehmen und Vollziehen dieses neuen
Lebens in der Zeit.

Doch wird der Anteil des Menschen hier nicht im Aorist bezeichnet
wie das Getauftwerden, Begrabenwerden und Gestorbensein. Vielmehr
ist durch das, in was der Mensch hineinbezogen wurde, durch das Sterben

und Auferstehen, ein neues Leben möglich, das der Mensch auf Grund
eben dieser Taufe verwirklichen soll. Er soll 7xspt.7taT£W sv xgcwoty)-«
Çcoîjç. Dieses 7tspi7xaT£W ist der eigentliche paulinische Fachausdruck für
das sittliche Leben des Menschen zwischen Taufe und Vollendung und
findet sich, wie wir bereits an Beispielen beobachten konnten, fast
ausschließlich in paränetischen Texten. Für O. Kuss hat selbst Rom 6,1-11
eine «paränetische Spitze» 72, und auch für O. Michel besteht das Eigen-

71 Vgl. hierzu die Arbeit von H. Frankemölle, Das TaufVerständnis des
Paulus. Taufe, Tod und Auferstehung nach Rom 6. Stuttgart 1970 (Lit.).

72 O. Kuss, Römerbrief, 309.



Christus anziehen 25

artige des Kapitels in dem «Nebeneinander von Indikativen und Imperativen»,

die bei Paulus eine «unauflösliche Einheit» bilden 73.

Kol 2,11-13: cuvTaepévTsç oa>T<n èv xw ßaTmajxaTi
Iv 5> xal CTUV7)yép07)T£ Sià -r9jç kLgtsutç T7]ç èvEpys'iaç

Gerade durch die Beziehung dieses Auferwecktseins zum Glauben (an
die Kraft Gottes, die Christus auferweckt hat) öffnet dieser Aorist
(cruv7]y£p07)T£) die Sicht in die Gegenwart und in die Zukunft. Auch wenn
wir sagen, daß das Sterben und Auferwecktwerden in dem historisch
einmaligen und einzigen Ereignis der Taufe geschehen ist, so erhält doch
dieses auv7]ylp07)TS eine eigene Erklärung durch das Sià xîjç mazz<x>c,.

Diese 7u<mç, durch welche die Galater nach Gal 3, 26 in Christus Söhne

Gottes sind, bewirkt Kol 2,12 «in Christus»74 das Auferwecktworden-
sein. Dabei ist aber wichtig festzuhalten, daß der Leser dem Sterben und
Auferwecktwerden in dem historisch einmaligen und einzigen Ereignis
der Taufe zeitlich nicht gleich gegenübersteht: das Sterben kann sicher
ein punktueller Akt sein in der Geschichte, so auch das Auferwecktwerden

und das Lebendigmachen (V. 13 auvE^coo7xof7jC7£v), aber dieses

letztere ist mit dem Anheben eines neuen Zustandes (nämlich des Lebens)
verbunden, ob ich die Fortdauer dieses neuen Zustandes nun eigens
betone oder nicht. Sicher, auch das Tot-sein dauert an, doch nur deshalb,
weil das neue Leben übernommen wurde. Um den Zustand des Tot-seins

eigens ins Bewußtsein zu rufen, müßte man freilich zu den dafür
bestimmten stilistischen Mitteln greifen (z. B. das Perfekt in Rom 6, 5).

In diesem Sinne dürften die beiden Aoriste Kol 2,12 wohl nicht den

gleichen aoristischen Charakter haben. Diese grundsätzliche Überlegung

gilt auch für Rom 6. V. 9 wird von Christus gesagt: £y£p0Eiç Ix v£xpwv
ouxItl a7co0vf]crx£t, 0àvafoç auxoü ooxIti xupi£U£i.

Wenn die Auferstehung selbst auch ein einmaliges Ereignis ist, so

geht es hier doch deutlich um das Andauern des Zustandes des

Auferwecktseins, des Auferstandenen, so daß er nicht mehr stirbt, und der
Tod über ihn keine Macht mehr hat. Noch deutlicher zeigt das V. 10,

der die Erklärung gibt für V. 9 :

o yàp a7xl0av£v, ty) àp.apTta a7xs0av£v Itpdtaai;.
6 Sc Çîj> ^7) 0£tf>.

73 O. Michel, Der Brief an die Römer. In: Kritisch-exegetischer Kommentar
über das Neue Testament. Göttingen 101955, 128-129.

74 Das 5> bezieht sich eher auf Christus als auf die Taufe; vgl. auch E.
Lohmeyer, Kolosser, 111.



26 Christus anziehen

Dem betont einmaligen Sterben steht der Zustand des Lebens gegenüber,

das aus der Auferstehung oder Auferweckung resultiert.

Das Gleiche finden wir auch Eph 2, 5-7, dem Paralleltext zu Kol 2,

12-13 (mit umgekehrter Wort- und Gedankenfolge), wo das Mitauf-
erwecken und Mithinsetzen mit Christus auch im Aorist stehen - ovtooç

rjixäc vsxpoiSç -, aber doch deutlich in die Gegenwart (aeaciicrjjivoi V. 5)

und in die Zukunft weisen (îva evSei^ijtoc!. sv toïç alöatv toïç £7tspxo-
ptivoiç to OTOpßaXXov ttAootoç ...V 7).

Und noch zwei weitere bemerkenswerte Einzelheiten sind hier
festzuhalten :

- Tvj yàp x&pni ectte gsacpapisvoi Sià merretôç (V. 8) : die Epheser sind

gerettet (Perfekt) durch den Glauben - wie die Galater durch den

Glauben Söhne Gottes sind -; und man kann sich mit Fug und Recht
fragen, ob aus dem unmittelbaren Kontext heraus (V. 6 und 7) dieses

Tfl yaptTt nicht in die nämliche Richtung weist wie das sv XpiuTw 'Itjctoö
von Gal 3, 26.

- Zum Zweiten sei auch hier hingewiesen auf das zspiTuaTSÜv in
V. 10, auf das wir immer wieder aufmerksam werden.

Kehren wir zurück zu Kol 2,12. Es darf nicht verschwiegen werden:
Nicht nur aus der Tatsache des Auferwecktseins ergeben sich eine Reihe

von Imperativen, sondern auch aus der Tatsache des Gestorbenseins, des

Totseins 75. Und doch darf der große Unterschied zwischen beiden
Aussagereihen nicht übersehen werden, die auch keineswegs parallel zueinander

stehen. Das Ziel dieser paränetischen Aufforderungen (z. B. die

Glieder abzutöten, Kol 3, 5. 8 usw.) wie auch das Ziel der Taufe ist nicht
das völlige Tot-sein, das totale Abgetötet-haben der Glieder, das völlige
Abgelegt-haben des alten Menschen (z. B. Eph 4, 22), sondern das Leben

to 0£Ö (Rom 6,10; Gal 2,19), das In-den-Dienst-Gottes-stellen der
Glieder (Rom 6,13), das Anziehen bzw. das Angezogenhaben des neuen
Menschen (Eph 4, 24), was freilich alles erst bei der eigenen Auferstehung
zur Vollendung gelangen wird (Rom 6, 4-7.10).

Diesen Gedanken faßt sehr schön zusammen Kol 3, 3-4 :

âneddvere yàp, xal y Çcoy] ùiidrj tesxQVJtxai aùv tw XptcxTW èv tu Oegj.

OTOCV Ô XptCTTOÇ CpOCVEpü)0yj, 7) ÇtoT) 7][XWV,

tote y. ai, ij;j.e1ç gw auToi (paveQmOrjGea Èv Sopy.

75 Vgl. A. Feuillet, Mort du Christ et mort du chrétien d'après les Epîtres
pauliniennes. In: RB 66 (1959) 491; Ders., Le Mystère Pascal et la Résurrection
des chrétiens d'après les Epîtres pauliniennes. In: NRTh 79 (1957), 343; A. "Wiken-
hauser, Christusmystik, 100-101.



«Christus anziehen» 27

Vgl. aber auch Gal 2,19; 5, 24-25; Rom 8,17; 2Kor 4,10; 5,14-16: fast

an allen Stellen steht nach der Aufforderung oder der Tatsache des

Sterbens oder Absterbens oder Leidens usw. das finale tva, das hinweist
auf das Leben, die Herrlichkeit, die Auferstehung usw.

Wenn in Kol 2,12 das crovT<x<p£VTSç und das CTUVY)ylp07)Te vom gleichen
Ereignis berichten (auch wenn sich das sv $ nicht auf die Taufe sondern
auf Christus bezieht), und so beide mit einem Aorist übersetzt werden
können 76, so haben doch die beiden Ausdrücke aus dem Kontext heraus
für Paulus nicht die gleiche zeitliche Aktualität. Wenn wir nach unserem
Begrabensein uns auch weiterhin abtöten sollen (Kol 3, 5), so steht doch

von diesem Ereignis an nicht das Totsein, sondern das Leben im Vordergrund,

gegeben in der Taufe selbst (V. 12 : uuvv)Y£p07]TS vgl. a,ov£Cft>o7roi7)c,£V

V. 13), in der Gegenwart anwesend, wenn auch verborgen (3, 3) und in
der Zukunft in der Herrlichkeit erscheinend (3, 4).

Aus diesem Grunde hat auch die kIotiç in 2,12 zeitlich nicht einfach
die gleiche Punktualität wie die Taufe; beide dürfen weder völlig parallel
gesetzt noch miteinander in Konkurrenz gebracht werden. Das neue
Leben, das in der Taufe (im Sterben und Begrabenwerden) geschenkt
wurde, ist (in Christus) gegenwärtig durch den Glauben an die Macht
Gottes, der seinen Sohn auferweckt hat11. Richtig faßt E. Lohmeyer
zusammen: «Dieser Erweckung ist der Gedanke eschatologischer
Vollendung unlöslich verbunden; indes, die 'miterweckten' Gläubigen leben
noch 'im Fleisch' und harren 'der Offenbarung in Herrlichkeit' » 78.

Das c7uv7)YEp0Y]TE birgt also in sich schon alle Perspektiven der Gegenwart

und Zukunft, wie sie 3,1-4 dargelegt werden: eî ouv cuv7)Y£p0v)TS

(o5v paraeneticum!).
Dieser Gedanke läßt sich auch dadurch illustrieren, daß wir Kol

2,12 vergleichend neben Rom 6,4 stellen: Beide Sätze beginnen
überraschend ähnlich:

Kol 2,12 auvva<p£vT£ç ocÙtû sv t£> ßa7CTiCTjxaT(.

Rom 6,4 CTOvsTa<py)[XEv auTCO 8ià toö ßaTmafiocTO?

Auf Grund dieser Ähnlichkeit sei es auch erlaubt, die weitere Aussage

der Sätze nebeneinander zu stellen:

76 Das Partizip Aorist hat an sich keine ratio temporalis, wird hier aber dem
Sinn nach aoristisch zu übersetzen sein, vgl. M. Zerwick, Graecitas Biblica, Nr. 261.

77 ty); èvspYciaç kann auch als Genitiv der Herkunft aufgefaßt werden, vgl.
E. Lohmeyer, Kolosser, 112.

78 Ebd.



28 «Christus anziehen»

Kol sv $ xai awy)Yép07)TS Stà TÎjç maieoic, t9)ç svspysiaç too 0eoü (a)

toö sysîpavTOÇ aOTOV sx vsxpöv (b).
Rom iva o&axsp 7)ysp07) XpicrTOç sx vsxpcov §ià ttJç 8o£/)ç too xaTpôç (b)

ootcoç xal 7)[X£tç èv xaivOTYpn Ç<j)Y)ç 7tspixaT7)a'ft)p.sv (a).

Was Rom 6, 4 als Ziel des Begrabenwerdens in der Taufe angegeben

ist, nämlich das Wandeln im neuen Leben, ist Kol 2,12 im Begrabenwerden

selbst schon da und nimmt dort im Auferwecktwerden durch den

Glauben seinen Anfang, wie das aus dem Vorausgehenden ersichtlich ist,
wonach das covyyspOyTS 8ià ttjç mcrTswç deutlich eine futurische
Perspektive hat.

Fassen wir das Gesagte kurz zusammen, indem wir unsern Text
Gal 3, 26-27 gegenüberstellen :

In der Taufe seid ihr in Christus (sv <b) auferweckt worden durch
den Glauben.

Dieser Aussage entspricht Gal 3, 27 :

In der Taufe habt ihr Christus angezogen,
weis die Erklärung (yoep) sein soll für 3, 26 :

In Christus seid ihr Söhne Gottes durch den Glauben.

Wenn wir in diesen Tauftexten - wie wir in der Einleitung zu diesem

Abschnitt sagten - nach irgendwelchen Anhaltspunkten für das svSbsohai.

suchen, ist es wohl berechtigt, folgendes zu sagen: Das Xpiorov svs-
§tiaac70s, das die Erklärung ist für das «Söhne Gottes sein durch den

Glauben», liegt sicher in der Richtung des TovyyspÖyTS Sià Tïjç toutscoq,

das der Anfang - und man kann vielleicht auch sagen : die Erklärung -
ist für das «Wandeln im neuen Leben» (Rom 6, 4). Oder anders formuliert:

Wie das «Söhne Gottes sein durch den Glauben» das Ergebnis ist
aus der Tatsache, daß die Galater in der Taufe Christus angezogen haben,
so ist das «Wandeln im neuen Leben» das Ergebnis aus der Tatsache,
daß wir in der Taufe auferweckt wurden durch den Glauben. Oder noch
anders: Einerseits das Anziehen Christi, das sich im Glauben fortsetzt;
andererseits das Auferwecktwerden durch den Glauben, das sich im
neuen Wandel fortsetzt. - Aber es ist beidemal die Taufe der Ort, in
dem das Anziehen Christi wie das Auferwecktwerden durch den Glauben

vollzogen wird.

Einen weiteren äußerst wichtigen wie auch diskutierten Tauftext,
Tit 3, 5, können wir aus Raumgründen nicht mehr analysieren, obwohl
er wahrscheinlich auch auf diesen «sittlichen Vorgang» in der Taufe zu
befragen wäre, wird doch die àvaxafvcocriç -vsûpy.Toç àyiou auch weniger



Christus anziehen 29

eine «neue Sinnbildlichkeit» des XouTpöv TtaXtyYsveaLaç beinhalten als

eher in die Richtung des radikalen Beginns des neuen Wandeins im
Geiste weisen, wie das die Verse 8 ff. nahelegen.

in. gal 3, 26-27
IM VERSTÄNDNIS DER PAULINISCHEN EKKLESIOLOGIE

UND DER PAULINISCHEN ETHIK

Im vorausgehenden Abschnitt untersuchten wir ein paar wichtige
Tauftexte des paulinischen Schrifttums und gingen die Stellen durch,
in welchen vom Anziehen gesprochen wird; beides versuchten wir auf
dem Hintergrund der Verse Gal 3, 26-27 zu tun. Wir konnten dabei

feststellen, daß dieser aoristische Beginn des Christenlebens nicht nur
in einem passiven Erleiden des Menschen in der Taufe oder durch die
Taufe besteht, sondern (auch) in einem Tun des Menschen, das im Laufe
des christlichen Lebens, freilich auf Grund des ganzen anfänglichen
Geschehens, also einschließlich der Taufe, sich weiter entfalten und
intensivieren soll in der Gestalt des christlichen Wandeins im Geiste, als Söhne

Gottes, angesichts der Vollendung.
Auf Grund dieser Beobachtungen bekommt nun Gal 3, 26-27 besonderes

Relief : Es handelt sich hier - wie gesagt - um ein zeitlich einziges

Ereignis, wobei das einmalige Geschehen am Menschen und in diesem

Geschehen das Tun des Menschen hervorgehoben ist. Obwohl es der

gleiche geschichtliche Ort ist, ist doch nicht einfach der Empfang der
Taufe formell mit dem Anziehen Christi gleichzusetzen wie z. B. Kol 2,12
das Begrabenwerden durch die Taufe auch formell verschieden ist von
dem (in Christus) Auferwecktwerden durch den Glauben. Das «in Christus
Söhne Gottes sein durch den Glauben» findet seine Erklärung darum

primär nicht im Empfang der Taufe, sondern im Anziehen Christi. Dieses

Anziehen Christi könnte dann aber der Anfang des Glaubenslebens sein :

«Anfang», weil dies das Leben ist, das aus der Auferweckung durch den

Glauben herrührt; «Leben», weil «Anziehen» bei Paulus nicht (nur) einen

assensus intellectus bedeutet, sondern das lebendige Bekenntnis, das

Verwirklichen verschiedener Tugenden, die aus dem Glauben fließen,
bezeichnet, eben jenes Glaubens, durch den wir in Christus Söhne Gottes
sind. In der Taufe auf Christus hin geschieht die Annahme, die
Übernahme, das «Anziehen» Christi mit all seinen Forderungen und
Konsequenzen, an die Paulus die Christen immer wieder erinnert und durch
deren Erfüllung in Christus der Mensch zum Sohne Gottes wird.



30 Christus anziehen

Bevor wir aber diese Einsichten aus dem paulinischen Schrifttum
noch erhärten und vertiefen, müssen wir uns fragen, ob diese Erklärung
des £v§i)SG0ai Gal 3,27 auch wirklich in den Zusammenhang paßt. Und
hier scheint nun einiges gegen unseren Deutungsversuch zu sprechen. Im
Zusammenhang von Gal 3 geht es ja nicht um die Taufe, auch nicht um
den christlichen Lebenswandel, sondern um das, was V. 28b formuliert
ist mit toxvteç yàp ûp.stç sîç egte ev XpiaroS Ttjgoü; es geht um die

Zugehörigkeit zu Christus (XptGTOÖ slvca), wodurch eben auch die Galater
«Same Abrahams» sind, d.h. «Erben nach der Verheißung» (V. 29).
Gerade nicht der durch die Taufe und das Anziehen Christi eröffnete und
ermöglichte Lebenswandel des einzelnen scheint hier gefordert zu sein,

sondern das «Einer-sein in Christus».

Nun, es ist bei diesem Ausdruck ûp.EÏç eXc, egte sv XpiGTw Ttjgoü von
verschiedenen Interpreten an die Kirche erinnert worden, insbesondere

an die Darlegungen IKor 12,12 ff. Tatsächlich dürfte es von der
paulinischen Theologie her schwierig sein, an eine Einheit der Gläubigen und
der Getauften in Christus zu denken, ohne dabei den Paulus so

vertrauten Begriff des «Leibes Christi» ins Spiel zu bringen. Dabei braucht
man keineswegs wie W. Kümmel anzunehmen, daß «das Bild vom
Anziehen des Christus aus demselben geistigen Bereich wie das vom Leib
Christi» stamme, auch nicht, «daß Christus als der eine Universalmensch

vorgestellt ist, der die vielen einzelnen Menschen, die zu ihm in Beziehung
treten, umfaßt wie ein Gewand und mit ihnen zusammen die

Universalpersönlichkeit des Christus, den 'Leib Christi' bildet» 79. Ohne auf dieses

Problem weiter eingehen zu wollen und ohne eine «seinsmäßige»
Zuordnung oder Einordnung zu Christus in Frage zu stellen 80 : es dürfte
doch keinem Zweifel unterliegen, daß für Paulus, wenn er die Begrifflichkeit

des «Leibes Christi» gebraucht, nicht nur die Einheit der Kirche
in den Vordergrund tritt, die für ihn als Vorgegebenheit nicht in Frage
steht, sondern auch und nicht weniger die Verschiedenheiten derExistenz-
und Wirkmöglichkeiten dieses Einen Leibes 81. Es ist darum wichtig
festzuhalten, daß gerade an jenen Stellen, in denen Paulus ausführlicher
vom «Leib Christi» handelt, die unvermeidliche Vielfalt des Wirkens

79 W. Kümmel, Die Theologie des Neuen Testaments nach seinen Hauptzeugen

Jesus, Paulus, Johannes. In: Das Neue Testament Deutsch, Ergänzungsreihe

3, Göttingen 1969, 187.
80 H. Schlier, Galater, 175.
81 Vgl. dazu z. B. J. A. T. Robinson, Le corps. Etude sur la théologie de

saint Paul. Lyon 1966, 97 ff.



Christus anziehen 31

Christi betont wird: IKor 12, 4-31; Rom 12, 3-8; vgl. Eph 4, 1-16. Der

Feststellung von H. Schlier, daß das Xpiavou slvai bei Paulus nicht einen

moralischen Sinn habe, sondern den Besitz des sakramentalen rvsu(j.a
XpiuToü (mit Hinweis auf Rom 8, 8 f.; IKor 3,16; 12,16; Gal 5, 24 f.)
oder auch das Sein Christi «in uns» voraussetze 82, braucht nicht
widersprochen zu werden, doch ist auch hier zu fragen, ob die moralische und
die seinsmäßige Ordnung einfach so säuberlich getrennt werden dürfen.
Um nur die von H. Schlier erwähnten Stellen durchzugehen: auf Rom
8, 8 f. folgt V. 12 die daraus resultierende Paränese (apa oùv), wonach die

Römer mit dem Geist die Werke des Fleisches töten sollen. IKor 3,16
ist es der Geist Gottes, der in den Korinthern wohnt, die Tempel Gottes

sind, doch wissen wir gerade aus IKor, welche Bedeutung dem Geist

in der Gemeinde zukommt, ist es doch der eine und selbe Geist, der
«all das» wirkt, «indem er jedem nach seiner Art zuteilt, wie er will»
(12, 4-11). - Das Zugehören der Glieder zum einen Leib, wovon IKor
12,16 die Rede ist, darf gerade nicht in der Identifizierung mit dem Leib
bestehen, sondern jedes einzelne Glied soll in dem einen Leib seine eigene

Funktion und Aufgabe wahrnehmen, «so, wie er wollte» (V. 18; vgl.
auch V. 27 ff., wo das Bild auf die Gemeinde übertragen wird). - Wenn

es Gal 5, 24 heißt: «Die, welche Jesus Christus zugehören, haben das

Fleisch mit seinen Leidenschaften und Gelüsten gekreuzigt», besteht
doch die Zugehörigkeit zu Christus nicht im «Gekreuzigtsein», im
«Totsein», sondern im «Wandeln im Geiste» (V. 25 eî Çô[xev 7ws6p.ocTi, 7rv£ÛpLa-u

xoù UTOi^öpiev).

Möge man das eïç serve sv Xpicrrcp 'Itjctoü (Gal 3, 28) auf das soip.
hin deuten oder nicht, wir würden doch an den wesentlichen Aussagen
des Paulus über die «Einheit» hinweggehen, wenn wir sie nicht in einem

pneumatischen, das heißt doch aber auch dynamischen Sinn verstünden.
Auch kann nur eine so verstandene Einheit von sich behaupten, «Same

Abrahams» zu sein (Gal 3, 29), dürfen wir doch die unseren Versen

vorausgehende Argumentation nicht aus den Augen verlieren, wonach eben

«die aus dem Glauben» (oi sx izlatscoç) Kinder Abrahams sind (3, 7) und
daß daher «die aus dem Glauben» (oi sx tocjtscûç) mit dem gläubigen
Abraham (tü mar« 'Aßpaap.) gesegnet werden (3, 9).

So fügt sich unsere Interpretation des Xpicrrôv svSisaßai im Sinne
der gläubigen Übernahme und Annahme des Christus mit all seinen

Forderungen in der Taufe nicht nur gut in den Zusammenhang des Ab-

82 H. Schlier, Galater, 175.



32 «Christus anziehen»

Schnittes Gal 3, sondern auch in das Gesamt der paulinischen Theologie.

Zum Abschluß sollen noch ein paar Hinweise unsere Einsichten
erläutern und vertiefen.

Nach einer ähnlichen Aussage hin wie Gal 3, 26-27 wäre auch
Kol 2, 6 zu untersuchen :

cùç oûv uapsXaßsTS tov Xptarov 'Iyjaoüv tov Kûpiov, sv aOTCp TOpi7t<XTStTS.

Nur auf einige Einzelheiten soll hier aufmerksam gemacht werden:

7tapaXa(jtßav£iv ist bei Paulus ein terminus technicus im Zusammenhang
der Verkündigung und kann wiederum verschiedene Nuancierungen
haben. So besagt es z. B. das Empfangen der christhchen Überlieferung
«in fester Prägung in der Traditionskette» IKorll, 23; 15,1.3; aber
auch «die formulierbaren Gesetze christlicher Sittlichkeit» werden in
dieser Überlieferung angenommen, wie IThess 4,1 zeigt83. Es darf aber
bei diesem 7tapaXa[xßdtvsiv nicht nur an die verstandesmäßige Entgegennahme

geistiger Sachverhalte gedacht werden, sondern es besagt dieser

Ausdruck ein Annehmen im Sinne einer «Zustimmung» oder «Billigung»84
der Verkündigung, der Anerkennung des Verkündigten. In diesem Sinne

ist TtapaXagßavsLv sicher in unserm Vers zu verstehen, wo vom Annehmen
Christi selbst die Rede ist, einzige Stehe im paulinischen Schrifttum, in
welchem das Objekt des 7iapaXap.ßavew mit einer Person bezeichnet wird.
Es wird zudem Christus betont als der Kyrios dargestellt (NachsteUung
mit Wiederholung des Artikels), d. h. es handelt sich hier um ein Anerkennen

Christi, der als der Herr unseren Dienst in Anspruch nimmt, und um
ein Bekenntnis der eigenen Abhängigkeit 85. Wie wir uns nun zu diesem

Christus dem Herrn bekannt haben 86, so sollen wir in ihm wandeln.
Bemerken wir zudem noch, daß dieser Vers umrahmt ist von der

zweimaligen Erwähnung der matiç, wobei das oöv in V. 6 doch sicher
auch auf die Glaubensfestigkeit der Kolosser hinweist und zugleich an
die damalige Annahme Christi des Kyrios erinnern will, bevor es daraus
auf die Forderung zum sittlichen Wandel in Christus überleitet; und
man kann sich fragen, ob diese Glaubensfestigkeit nicht indirekt zurückgeführt

wird auf die Annahme Jesu Christi87. Wenn wir weiterhin noch

83 Vgl. G. Delling, Art. 7iapaXap.ßävstv, in: TWNT IV, 14.
84 Vgl. W. Bauer, Wörterbuch, s. v.
85 Vgl. W. Foerster, Art. xûpioç, in: TWNT III, bes. 1087 ff.
86 E. Lohmeyer, Kolosser 97, denkt dabei an die Überlieferung der alten

Bekenntnisformel : Herr ist Jesus Christus.
87 Eine innere Beziehung zwischen rncm? und mxpaXaptßävsiv tov XptOTOV

'Lrjaoüv tov Kupiov sieht z. B. auch G. Delling, in: TWNT IV, 15. Auch andere



«Christus anziehen» 33

feststellen, daß auch hier gleich darauf von der Taufe die Rede ist (2,11 ff.)

- wenn auch die Beziehung zwischen -apaXapßavsiv und der Taufe nicht
klar zutage tritt - so erinnert doch Kol 2, 6 sehr stark an die Aussage
Gal 3, 26-27, und das Xpicsrov èvSûscrOai kann eine neue Erklärung
erhalten durch das ~ap aXa p.ßâvs t,v tov Xpicsrov 'Itjctoüv tov Kfipiov: es geht
um das Annehmen und das Anerkennen Christi des Herrn mit all den

sittlichen Folgerungen, die sich zusammenfassen lassen als «Wandeln
in ihm», in welchem Wandeln das «Erstarken im Glauben» (Kol 2,7) die
vornehmste Rolle spielt.

Im Vorausgehenden sind wir immer wieder auf einen Ausdruck
gestoßen, nämlich auf 7repi7iaTSÏv, und wir haben zugleich feststellen
können, daß von diesem «Wandel» stets im Hinblick auf die Vollendung,
auf die Auferstehung oder auf die Earusie gesprochen wurde.

Würden wir alle paulinischen Stellen, in welchen von 7tepi7taTSÏv die
Rede ist, zusammenstellen, könnten wir außerdem noch folgendes
feststellen, das in enger Beziehung steht mit dieser eschatologischen
Färbung der Texte, nämlich die häufige Erwähnung der xX7)povopia und des

xvsüpa, die ihrerseits wieder in enger Beziehung zueinander stehen. Es
ist im Rahmen dieser Arbeit natürlich nicht möglich, diesen beiden sehr

wichtigen Begriffen auch nur ein klein wenig nachzugehen, obwohl beide

für unseren Text ungemein lehrreich sind.

Wir haben bereits auf die Ähnlichkeit der Strukturen Gal 3, 23-29
und 4,1-7 hingewiesen. Am Ende der beiden Textreihen steht das Wort
x/.Tjpovôixoç (xXYjpovopîoc), so auch in dem Gal 4, 6-7 parallelen Text Rom
8,14—17, eine Feststellung, die sicher unsere nähere Aufmerksamkeit
verdient.

Nach W. Foerster liegt der Inhalt der Wortgruppe xXyjpovôpoç, xXv;-

povo pico, x/.Tjpovo p[a«fast ganz im Gleichnis von den ungerechten Winzern
beschlossen, Mk 12,1-12 par». Der «Erbe» ist der «Sohn», das Erbe das

Reich Gottes. «Erbe sein heißt im Gleichnis von den bösen Winzern nicht,
das Erbe schon angetreten haben, sondern die Anwartschaft auf das

Erbe haben; der Sohn kommt noch nicht als der Herr des Weinbergs,
mit der Vollmacht des, der seinen Besitz schon angetreten hat» 88. Vor
diesem Antreten des Erbes unterscheidet sich der Erbe in nichts vom
Knecht, «obwohl er der Herr von allem ist» (Gal 4,1) bis zu der vom

paulinische Stellen, in denen 7rapaXoc[jißav£t.v vorkommt, weisen auf die Beziehung
zur 7ucmç hin: Gal 1,9.12; Phil 4,9; IThess 2,13.

88 W. Foerster, Art.: xXvjpovopoç, in: TWNT III, 781 ff.

3



34 Christus anziehen

Vater festgesetzten Zeit. W. Foerster schließt richtig, daß « xXv)pov6[xoç

ein eschatologischer Begriff» ist 89.

Worin besteht nun das Erbe? Im genannten Gleichnis wird es bei

Mt 21,43 formuliert als das«Reich Gottes». xXYjpovopia als ßacnXefa [toö]
Osoü findet sich auch bei Paulus: IKor 6, 9; 15, 50; Gal 5,21, vgl. auch

Eph 5, 5 ßamVefoc tou XpiuTOÜ xai 0eoü. Der Inhalt des Erbgutes wird
bei Paulus auch mit §o£a bezeichnet: Rom 6,17, vgl. Eph 1,18, s. auch

ÇtùY) oÙcûvioç Tit 3,7 (im Taufkontext).
Welches ist die Grundlage dafür, daß jemand zum Erbe eingesetzt

wird oder die Anwartschaft auf das Erbe erhält? Am deutlichsten zeigt
sich das in den beiden Texten Gal 4, 6-7 und Rom 8,14-17: Wenn
jemand Sohn Gottes ist, ist er auch Erbe. Das Sohnsein bzw. das
Sohnwerden beruht wiederum auf der Sendung des Geistes (Gal 4,6) bzw.
auf der Annahme des Geistes der Sohnschaft durch den wir getrieben
werden (Rom 8,14 ff.).

Gal 3, 26-29 ist der Gedankengang ähnlich: die Galater sind Erben,
weil sie zu Christus gehören, weil sie «einer» sind in Christus Jesus;
Söhne aber durch den Glauben in Christus Jesus sind sie auf Grund des

Anziehens Christi in der Taufe.
Daß das Erbe-werden im Augenblick des Christ-werdens oder auch

im Augenblick der Taufe geschieht, ist auch aus zwei weiteren Texten
ableitbar: Eph 1,13-14 und Tit 3, 5-7.

Wenn der Erbe auch x<ipioç toxvtmv ist (Gal4,l), so ist er doch noch

nicht im eigentlichen Vollbesitz der Erbschaft. Der Akt der eigentlichen
vollgültigen Übernahme der Erbschaft findet in der Zukunft statt,
genauer gesagt bei der Vollendung (Auferstehung, Parusie) und wird im
Griechischen bezeichnet durch das Verb xXy)povopéw. Nach IKor 6,9.10
und Gal 5, 21 werden die Gerechten das Reich Gottes erben, diejenigen
aber, die Böses tun, werden es nicht erben. Kol 3, 24 steht dafür der

vielleicht exaktere Ausdruck a7coXapßocvsa0ai tyjv ocvranoSoaiv tyjç xXy]-

povopiocç, das Entgegennehmen der Auszahlung des Erbes, das auch hier
der Verfasser für die Zukunft in Aussicht stellt, nachdem er in den Versen

zuvor zu guten Werken aufgemuntert hat.
Dieser Aspekt, daß die eigentliche Auszahlung des Erbes irgendwie

89 TWNT III, 782. - Ob gewisse Zweifel bezüglich des « eschatologischen
Klanges» besonders in den Galaterstellen zurecht angemeldet werden (ebd. Fußnote

30), vermögen wir nicht zu beurteilen. Sollte der Begriff in 3, 29 in sich
betrachtet auch nicht eschatologisch gemeint sein, so erhält er doch diese Färbung
aus der direkt sich anschließenden Betrachtungsweise des Begriffes 4,1 ff.



Christus anziehen 35

in Beziehung oder gar in Abhängigkeit steht vom Tun des Menschen,
ist in allen genannten paränetischen Texten deutlich vorhanden. Aber
auch im Zusammenhang mit den mehr lehrhaften Texten klingt dieser

Aspekt des menschlichen Bemühens mit 90, und hier zeigt sich zugleich
auch die Bedeutung der Rolle des Geistes im christlichen Leben.

Tit 3, 5-7 wird das Erbe-sein in engste Beziehung gebracht zum
Heiligen Geist, der in reicher Fülle über uns ausgegossen wurde durch
Jesus Christus. Doch gleich folgt die Mahnung, daß sich Titus mit allem
Nachdruck dafür einsetze, tva çpov-ûÇcûatv xaAöv è'pywv -po'iazzcOai
oi TtsmoTeuxoTeç 0sw (V. 8).

Eph 1,13-14 ist von der Besiegelung durch den Heiligen Geist die

Rede, wobei zu bemerken ist, daß dieses Besiegeln, crcppayf^siv, ein Wort
ist, das «unzweifelhaft» zur Taufterminologie gehört91. Dieser Heilige
Geist ist das Angeld (appaßwv) unserer Erbschaft. Und es folgt V. 15 die

Erwähnung des Glaubens und der Liebe der Epheser: Sià toüto xàyco,
àxoûcraç tï)v xa0' ûp.àç tootiv (vgl. dazu noch Eph 1,18 ff.).

Gewiß, der Begriff itvsöpia kommt in Gal 3, 26-27 direkt nicht vor.
Wir haben aber gesehen, daß Gal 3,26 das Ergebnis und die Erfüllung von
all dem ist, auf das das Gesetz, die frühere Ökonomie, hingeführt hat:
auf Christus und sein Werk, dessen Ziel folgendermaßen ausgedrückt ist :

3,24b «va èx iziarsox; Sixaiw0(öp,EV,

3,14b iva tt]v enayyeliav rov nvEVfxaxoq Aaßcou-sv Sià tilgtecùç.

Und es ist sehr wichtig festzuhalten, daß in dem Gal 3, 26-27 strukturell

parallelen Text Gal 4, 6 (bzw. Rom 8,14-15) die Sohnschaft nicht
zurückgeführt ist auf den Glauben, sondern auf den Geist, den der Vater
in unsere Herzen gesandt hat, nicht einfach, damit wir ihn «haben»,
sondern damit er in uns tätig sei.

0. Kuss spricht anschließend an den exegetischen Kommentar zu
Rom 8,12-17, daß Paulus hier in diesen Versen eine «Theologie einer
Zwischenzeit zu erarbeiten sucht», und er charakterisiert diese Zwischenzeit:

«Das Pneuma ist die Macht, welche die Zwischenzeit als Vorwegnahme

der Heilserfüllung beherrscht» 92. Diese Zwischenzeit wird - ähnlich

wie Rom 8,15 - Gal 4, 6 eröffnet durch die Sendung des Geistes

90 Vgl. u. a. Anton Grabner-Haider, Paraklese und Eschatologie hei Paulus.
In: Neutestamentliche Abhandlungen. Münster 1968.

91 I. de La Potterie, L'onction du chrétien par la foi, in : I. de la Potterie S. J.,
S. Lyonnet, S. J., La vie selon l'Esprit. Condition du chrétien. Paris 1965, 113 f.

92 O. Kuss, Römerbrief, 607 f.



36 Christus anziehen

und wird stets durchlebt durch die ständige Führung (Rom 8,14) und
das stete Rufen dieses Geistes (8,15). Als solche, die vom Geiste getrieben
Söhne Gottes sind, sind wir auch Erben.

Gal 3, 27, wo der Schwerpunkt der Beweisführung im Kontext eben

auf dem Glauben liegt, wird diese Zwischenzeit eröffnet durch das
Anziehen Christi in der Taufe und dauert fort im Glauben. Als solche, die
wir durch den Glauben Söhne Gottes sind in Christus Jesus, sind wir auch
Erben. Der vermeintliche Widerspruch: Sohnschaft durch den Glauben
und Sohnschaft durch den Geist erklärt sich leicht aus der verschiedenen

Betrachtungsweise dieser Zwischenzeit.
Nach Gal 3, 27 beginnt diese Zwischenzeit mit dem Xpicrrov èveSu-

uac70e in der Taufe, mit der Übernahme Christi mit all seinen

Forderungen, die zusammengefaßt sind im «Glauben», freilich in der manç
Si' àyobvqç, svepyou(i.s(j.Y), denn «m Christus» gilt nur der Glaube, der durch
die Liebe wirksam ist (Gal 5, 6), welche wiederum die erste Frucht des

Geistes ist (5, 22), des Geistes, in dem wir wandeln sollen (5,16).


	"Christus anziehen"

