
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Giele, M., Van Steenberghen, F., Bazän, B.: Trois commentaires
anonymes sur le Traité de l'âme d'Aristote. — Louvain: Publications universitaires;

Paris: Béatrice-Nauwelaerts 1971. 527 p. (Philosophes médiévaux. 11.)

Si l'histoire des doctrines psychologiques au XIIIe siècle est connue
dans ses grandes lignes, bien des points restent à préciser. C'est l'édition des

textes, notamment des commentaires sur les écrits psychologiques d'Aristote,
et singulièrement sur son Traité de l'âme qui permettra d'obtenir de nouveaux
progrès, et de suivre de plus près les changements provoqués par l'entrée
d'Aristote et de ses commentateurs. Les trois commentaires publiés dans le
tome XI des Philosophes médiévaux appartiennent tous au dernier quart du
13e siècle, donc au moment où l'influence d'Averroès a profondément
marqué la vie intellectuelle de l'Université de Paris. Us doivent donc
permettre de suivre de plus près les remous suscités par les thèses averroïstes
parmi les maîtres enseignant à Paris et plus particulièrement à la Faculté
des arts.

Dans l'avant-propos, Mgr Van Steenberghen présente le premier de

ces commentaires comme radicalement averroïste, le deuxième comme semi-
averroïste, le dernier comme anti-averroïste. Dans les trois cas il s'agit de
commentaires par manière de questions. Chacun est précédé d'une
introduction, qui donne la description des manuscrits et les caractéristiques du
commentaire, discute la date de composition et l'attribution possible et
donne les règles suivies dans l'édition.

Le premier commentaire est présenté par le regretté chanoine M. Giele.

Il comporte 21 questions sur le premier livre et 25 sur le deuxième. Pour se

convaincre du caractère nettement averroïste de ce commentaire, il suffit
de lire la question 4 du deuxième livre.

Le deuxième commentaire avait été publié en 1931 sous le nom de Siger
de Brabant. On lira, p. 129 ss., les raisons qui ont amené Mgr Van
Steenberghen à abandonner cette attribution, celles aussi qui le persuadent de

ne pas adopter les conclusions de M. Sajö et l'attribution à Boèce de Dacie.

Il préfère donc republier ici les questions sur le De anima «comme l'œuvre
d'un auteur jusqu'ici inconnu» (p. 133). A la différence de celle de 1931,

qui reproduisait le texte du manuscrit d'Oxford, la présente édition donne
intégralement le texte des deux manuscrits actuellement connus: celui
d'Oxford et celui de Munich. Pour les rapports entre les deux manuscrits,



432 Besprechungen

les raisons de leur ressemblance et de leurs divergences, voir la discussion,
p.125-128.

Le dernier commentaire enfin, qui comme le précédent, s'étend à tout
l'ensemble du De anima, est nettement anti-averroïste. L'éditeur, M. Bazân,
montre, par des arguments qui nous semblent décisifs, que ces Quaestiones
«ont été enseignées entre 1272 et 1277, à la Faculté des arts de Paris, au

paroxysme de la crise de 1'aristotélisme hétérodoxe» (p. 377). Il refuse
l'attribution à Pierre d'Auvergne (p. 377-385), aussi bien qu'à Jacques de
Douai (p. 385-387), préférant «laisser dans l'anonymat les Quaestiones in
De Anima)) qu'il édite sur la base du manuscrit Paris, Bibl. Nat. lat. 16.170

(p. 387).
Des tables générales, donnant l'index des noms de personnes (p. 519-

520), ainsi qu'une table bibliographique (p. 521-525), terminent le volume,
présenté avec le soin qu'on a pu apprécier pour les autres volumes de la
collection, et dont il n'est pas besoin de souligner l'intérêt et l'importance
pour tous ceux qui s'occupent de l'histoire de la philosophie médiévale.

Louis-Bertrand Geiger

Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hrsg. von Joachim Ritter
Völlig neubearbeitete Ausgabe des «Wörterbuchs der philosophischen
Begriffe» von Rudolf Eisler. Band 2: D-F. - Basel, Stuttgart: Schwabe 1972.

vi, 586 S.

Un an après le premier volume (recensé dans notre Revue, 1972, p. 153-
154), voici le deuxième volume du Historisches Wörterbuch der Philosophie.

Il contient, pour les lettres D-F, plus de 460 notices sur 1151 colonnes.
C'est dire l'abondance de la matière et la concision de la plupart des
contributions. Comme pour le volume précédent, on remarquera à côté de termes
nouveaux, formés depuis la dernière édition du Eisler-Lexikon, tels que
Daseinsanalyse ou Formgeschichte, la présence de termes, tels que Dämonologie,

Dankbarkeit, Demokratie, desiderium naturale, désintéressement ou
Erbsünde, où se traduit le souci d'ouvrir le champ de la recherche sur les

perspectives qui historiquement ont contribué à former effectivement notre
manière d'aborder un grand nombre de problèmes.

Parmi les articles les plus importants, qui ont reçu d'ailleurs les
développements les plus considérables, mentionnons: Denken (43 col.), Dialektik
(60 col.), Eine (das), Einheit (23 col.), Empfindung (20 col.), Entfremdung
(15 col.), Entwicklung (10 col.), Erkennen-Erkenntnis (38 col.), erklären,
Erklärung (10 col.), Ethik (50 col.), Form und Materie (Stoff) (52 col.),
Fortschritt (27 col.), Freiheit (34 col.). Une comparaison avec les articles
correspondants du Eisler révèle au premier coup d'œil la différence d'inspiration
et de méthode. Elle montre aussi l'avantage offert par la collaboration d'un
grand nombre de spécialistes, quand ils consentent à faire converger leurs
efforts, selon des directives précises et souples à la fois. Et si l'on songe à la
masse de travail qu'exige pareille œuvre de coordination, si le résultat ne
doit pas être trop disparate, on ne peut s'empêcher de penser aussi, avec



Besprechungen 433

admiration, au labeur incroyable que Eisler a dû déployer pour mener à

bonne fin et développer sans cesse le Lexikon, tel qu'il l'a finalement constitué,
et dont le Historisches Wörterbuch se montre le digne héritier.

Un détail, relevé au hasard de la lecture: col. 768, Literaturhinweise :

du Thomisme de E. Gilson une 6e édition revue a paru en 1965. Ibid.: c'est
Chenu qu'il faut lire, non pas Chénu.

Louis-Bertrand Geiger

Bärthlein, K.: Die Transzendentalienlehre der alten Ontologie. Teil I:
Die Transzendentalienlehre im Corpus Aristotelicum. - Berlin, New-York:
de Gruyter 1972. viu, 416 p.

Si le problème de l'être, sous une forme ou l'autre, a fait l'objet de
nombreuses études, il n'en va pas de même pour ses propriétés dites trans-
cendentales: l'un, le vrai et le bien. Leur importance cependant est
indiscutable pour l'intelligence de l'ontologie ou de la métaphysique où elles sont
exposées et discutées. Elles en éclairent la signification, comme elles sont
elles-mêmes dépendantes de la conception de l'être qui commande l'ontologie.

C'est donc une tâche très opportune qu'à entrepris M. Bärthlein en
se proposant d'étudier l'histoire des propriétés transcendentales, reprenant
sur de nouvelles bases l'ensemble du problème. Il estime notamment qu'il
y a lieu, d'une part, d'aborder l'étude à partir de l'une ou de l'autre des

formes de la philosophie transcendentale, libres encore de toute métaphysique,

et, d'autre part, d'accorder une importance plus grande à l'étude
d'Aristote et aux rapports que sa conception peut avoir avec les courants
néo-platonicien et augustinien, mieux connus et plus souvent explorés, par
les historiens de l'ancienne ontologie (p. 6). Son étude se limite à l'ancienne
ontologie, c'est-à-dire à la période qui prend fin avec l'avènement de la
philosophie kantienne. Le présent ouvrage en donne la première partie, qui
a fait l'objet de sa thèse d'habilitation à l'université de Bonn en 1969/70.
Elle a pour objet les écrits d'Aristote.

Après une introduction, qui donne un aperçu de l'histoire du problème
des propriétés transcendentales et précise les données du problème, trois
parties étudient sucessivement chacune des propriétés: le vrai transcendental

(p. 22-76), le bien transcendental (p. 77-108), l'un transcendental et
l'être transcendental (p. 109-370). L'ouvrage se termine par un résumé
(p. 371-379), un aperçu de quelques thèmes importants qui devront faire
l'objet de la suite de la publication (p. 380-388), deux appendices, consacrés
à la place du livre IV de la Métaphysique dans l'ensemble de l'œuvre (p. 389-
398) et au problème des nombres idéaux (p. 399-405), et l'index des noms
propres. L'index des matières ne paraîtra qu'avec la dernière partie de
l'ensemble projeté par M. Bärthlein.

Il est trop tôt sans doute pour se prononcer sur l'ensemble du dessein
de Bärthlein. Celui-ci se dégage cependant avec assez de précision grâce aux
éclaircissements donnés par l'auteur dans son introduction au problème
des transcendentaux. On ne peut en effet écrire l'histoire de la philosophie



434 Besprechungen

en général ni d'aucun de ses grands thèmes sans se faire une idée de l'objet
soumis à l'enquête. Point n'est besoin de faire appel à l'historisme pour
s'apercevoir à quel point peuvent varier les représentations avec lesquelles,
comme avec autant d'évidences, les historiens se mettent à leur tâche.
M. Bärthlein entend «l'être en tant que tel» comme l'être transcendental,
c'est-à-dire, comme le «minimum logique» (p. 10, 11, et souvent ailleurs),
c'est-à-dire le pensable, abstraction faite de toute détermination. Il devient
alors difficile de comprendre comment un tel objet peut posséder des
propriétés : celles de l'unité, de la vérité ou de la bonté. Il devient même difficile
de comprendre, à notre avis, comment un tel objet peut constituer l'objet
d'une discipline philosophique portant sur le réel. Une longue tradition a
certes défini l'objet de la métaphysique comme étant le concept d'être, le

concept en toute sa pureté et en toute sa généralité. C'est elle qui a abouti
finalement à l'ontologie de Wolfi, à la réaction de Kant et à la formation de
la philosophie transcendentale. Elle est un fait historique, et il est donc
légitime d'interroger à partir d'elle la philosophie d'Aristote, comme le fait
Bärthlein. C'est d'ailleurs l'intérêt certain de son travail, même pour ceux
qui ne partagent pas le jugement qui semble être le sien à l'égard de la
philosophie transcendentale.

On lira donc avec le plus grand intérêt et le plus grand profit l'analyse
savante des textes majeurs d'Aristote concernant aussi bien l'être que les

propriétés transcendentales. A vrai dire, ce sont presque tous les problèmes
majeurs concernant la métaphysique d'Aristote, l'interprétation des textes
majeurs concernant son objet, que l'auteur est amené à discuter, leur authenticité

et leur teneur, les rapports entre les livres et les chapitres, les
interprétations et les hypothèses proposées avant lui. Il est impossible de suivre
ici même un seul de ces développements et à plus forte raison de le discuter,
sans dépasser les limites raisonnables d'un compte rendu. Plusieurs corrections

proposées sont intéressantes, elles ne dépendent pas exclusivement ni
même principalement de considérations spéculatives: p. 125, 126, 141, 179
etc. En général, averti sans doute par l'abondance des hypothèses critiques
et de leur fragilité, Bärthlein se montre prudent dans l'énoncé et l'appréciation
de ses propres suggestions.

Pour ma part, je distinguerais volontiers, dans le travail de Bärthlein,
l'exégèse minutieuse des textes d'Aristote relatifs au problème des propriétés
transcendentales, et la thèse philosophique concernant ces mêmes
propriétés. Pour la première, il est relativement facile de discerner l'influence
de la philosophie transcendentale sur la lecture des textes, ses avantages,
pour le problème du principe de non-contradiction, p. e. (p. 210-271), mais
aussi ses dangers de gauchissements, par le rapprochement, naturel et
inévitable dans la perspective du «minimum logique», entre l'être et l'un, tout
au long de la troisième partie (C), la plus importante d'ailleurs de tout
l'ouvrage. Quoi qu'il en soit, seule une discussion serrée, aussi consciencieuse

que l'exégèse de Bärthlein, peut permettre de former un jugement fondé,
qui, de toutes manières, retiendra, à mon avis, bien des conclusions de B.

Quant à la position philosophique de l'auteur à l'égard du problème
des propriétés transcendentales, telle qu'on peut la dégager de l'introduction



Besprechungen 435

(surtout p. 7-17) aussi bien que du résumé final (p. 371-388), on peut se
demander si elle permettra de donner une idée juste de la suite de l'histoire
de ces propriétés. La référence à Dieu est indiscutable dans toute la pensée
médiévale. Mais il ne faudrait pas minimiser, au moins dans la pensée de
S. Thomas, une position qui n'est exactement, ni celle de la philosophie
transcendentale, ni uniquement celle que commande la perspective
«théologique» (métaphysique, au sens où semble l'entendre Bärthlein). Heidegger
a rappelé (SZ., p. 14) le texte de De Ver., 1.1, où S. Thomas donne une
«déduction» des propriétés transcendentales par les relations que peut
entretenir avec l'être cet autre universel qu'est l'âme humaine. Il existe au
moins un texte, plus significatif encore, où l'ordre entre les transcendentaux
est fondé directement sur l'ordre des actes par lesquels l'âme humaine entre
en contact avec l'être, donc sur une réflexion qui s'en tient au rapport
immédiat entre l'âme humaine et l'être. «Secundum hoc aliquid prius est in
ratione, quod prius cadit in intellectu. Intellectus autem per prius appre-
hendit ipsum ens, et secundario apprehendit se intelligere ens, et tertio
apprehendit se appetere ens. Unde prior est ratio entis, secunda ratio veri,
tertia ratio boni, licet bonum sit in rebus». (la, 16, 4 ad 2). Certes le fondement
dernier de l'être, comme de ses propriétés transcendentales, est à chercher
dans le principe créateur. Mais l'être, aussi bien que l'unité, la vérité ou la
bonté peuvent être et, sans doute, doivent être posés antérieurement à la
réduction au principe premier. La réflexion dont il est question dans le
texte cité plus haut, et qui n'est pas isolé dans l'œuvre de S. Thomas, n'est
certes pas la réflexion transcendentale par la réduction de l'être à un
minimum logique. Elle se tient en face de l'être réel, dont S. Thomas répète
souvent qu'il est l'objet de la métaphysique telle qu'il la conçoit: «deter-
minare de ente per se quod est extra animam, de quo est principalis consi-
deratio huius scientiae». (In met., vu, 1, n. 1245; cf. ibid., vi, 4, 1242-44). Les
propriétés transcendentales se placent alors du côté de l'être réel. Elles
posent le problème, toujours nouveau, de la cognoscibilité et de l'intelligibilité

de l'être réel, non pas seulement celui de la cohérence de nos
contenus de pensée, réduits de surcroît à un minimum logique.

Que cette conception des propriétés transcendentales soit plus
«métaphysique», au sens où Bärthlein entend ce mot, qu'ontologique et
transcendentale, c'est l'évidence même. Mais n'est-ce pas justement dans le

passage de l'une à l'autre, fondée sur les promesses de la philosophie
transcendentale, que consiste l'essentiel de l'histoire que Bärthlein se propose
d'aborder dans la suite de son travail? La qualité de la première partie,
consacrée à Aristote, fait attendre avec le plus grand intérêt les développements

promis, même, et peut-être surtout, par ceux qui ne partagent pas
les préjugés favorables à l'égard de la philosophie transcendentale. C'est un
aspect trop négligé de l'histoire de l'ontologie et de la métaphysique qu'ils
contribueront à mettre dans son vrai jour.

Louis-Bertrand Geiger



436 Besprechungen

Mansfeld, J.: The Pseudo-hippocratic Tract IIEPI 'EBAOMAADN,
Ch. 1-11 and Greek Philosophy. - Assen: Van Gorcum 1971. 271 p.
(Philosophical Texts and Studies. 20.)

Die pseudo-hippokratische Schrift «Die Siebenzahl (tuspi eß8opa8cov,

Hebd.) » bereitet den Philologen bei der Textrekonstruktion große Schwierigkeiten

angesichts der dürftigen Überlieferung, noch mehr aber den
Philosophiehistorikern, wenn sie die in dieser Schrift vorgetragenen Ideen in das
Gesamt der antiken Philosophiegeschichte einordnen und den Ursprung der
zugrundeliegenden Vorstellungen finden wollen, um auf diesem Weg das
Werk zu datieren. Während der 2. Teil von Hebd. (Kap. 12-53) mit seinen
Fragen nach Ursprung, Therapie und Sémiologie von Fieberkrankheiten
von geringerer philosophischer Bedeutung ist und eher einen Einblick in
das speziellere Gebiet griechischer Medizingeschichte gibt, wird im 1. Teil
(Kap. 1-11) versucht, auf zahlenspekulativer Grundlage, mit Hilfe der alles
beherrschenden Siebenzahl, eine Einheit von Makro- und Mikrokosmos zu
beweisen, eine Einheit des Universums mit seinen Teilen, besonders dem
menschlichen Körper und der menschlichen Seele. Diese Kapitel erweckten
seit der Jahrhundertwende das besondere Interesse namhafter Forscher, denn
sie entdeckten darin vorsokratisches Gedankengut zum Teil sehr früher Zeit,
so daß sie allgemein den Kern dieser Schrift um das Jahr 400 v. Chr.
ansetzten und sie für eine direkte Quelle der so spärlich überlieferten Vor-
sokratiker hielten.

Doch finden sich in diesem ersten Teil auch Vorstellungen aus reichlich
späterer Zeit. Welchen Wert soll man ihnen beimessen? Sind es nur
beiläufige Einschübe späterer Hand, so hat das wenig Bedeutung. Sollte sich
aber herausstellen, daß sie die ganzen elf Kapitel grundlegend bestimmen,
dann müßte man sich fragen, ob nicht das ganze Werk viel später anzusetzen
wäre auch auf die Gefahr hin, den Wert dieses Werkes als Quellenmaterial
für vorsokratisches Gedankengut herabzumindern. Diese Frage zu lösen,
nimmt sich J. Mansfeld vor, der sich in seinem 1964 erschienenen Werk
«Die Offenbarung des Parmenides und die menschliche Welt» (Philosophical
Texts and Studies, 9.) bereits als hervorragender Kenner der vorsokratischen
Philosophie ausgewiesen hat.

Die Frage paralleler philosophischer Vorstellungen bildet somit den
Kern seiner Arbeit, vor allem von Kap. IV, aber auch V und VI. Voraus
schickt er eine wortgeschichtliche Untersuchung des griechischen Textes von
Hebd. 1-5, sowie eine Überprüfung der von früheren Autoren hervorgehobenen

vorsokratischen Parallelen. Am Schluß wird noch ein Blick auf den
2. Teil von Hebd. (Kap. 12-52) geworfen, insoweit er für dieses Problem von
Bedeutung ist.

Der Autor untersucht im 4. Kap. eingehend diejenigen Ideen, die nur
aus der Zeit nach den Vorsokratikern stammen können und stößt dabei auf
platonische, aristotelische und vor allem stoische Einflüsse. So kann die in
Hebd. 1-11 vorausgesetzte Bewegungstheorie nicht vor Piaton angesetzt
werden, da er als erster in Charm. 168e9-10 die Theorie der Selbstbewegung
aufstellte (66), ja nicht einmal vor Aristoteles, weil bereits die doppelte



Besprechungen 437

Bewegung der elementaren Körper angenommen wird, die Bewegung aus
sich selbst und die Bewegung von einem ewig Seienden her (78). Zudem
weist aberHebd. 1—11 einen ganz bedeutenden Unterschied zur Elementenlehre

des Aristoteles und auch seiner Schule auf. Es ist die Idee des Vitalismus
(èv àXXyjXoiç Çcovra: Hebd. 2,48-9 R.) und die damit verbundene Vorstellung
der xpacriç (8C àXXyjXcov Snovra: Hebd. 2,50—1 R.); das heiße Element z. B.
existiert auch in den andern drei Elementen, der Luft, dem Wasser und der
Erde. Diese Anschauungen gehören zu den Grundlehren der Stoa. Die nähere
Untersuchung führt vor allem auf Poseidonios von Apamea (103 ff.). Dieses
vitalistische Weltbild, das teilweise auch hinter der Mikrokosmos-Makrokosmos-Theorie

von Hebd. steckt, ist nicht nur ein nebensächliches Moment
dieses Werks, sondern bestimmt grundlegend dessen Elemententheorie (107).
Mansfeld hat somit einen t. p. q. für die Abfassung von Hebd. 1-11
gefunden; es kann erst nach Poseidonios geschrieben sein; das für selbstverständlich

vorausgesetzte Weltbild kann nicht aus vorhellenistischer Zeit
stammen.

Außerdem zeigt die gründliche Untersuchung der vorsokratischen
Gedanken in Hebd. 1—11, die von verschiedenen Autoren als Argumente für
eine frühe Datierung vorgebracht wurden, daß sie nicht ausschließlich den
Vorsokratikern angehören, zwar von ihnen stammen können, aber nicht
müssen (55), im Detail eher auf eine spätere Zeit verweisen (65 und 107 ff.).
Das gilt besonders für die Zahlenspekulation, einen bisher wenig beachteten
Aspekt, der aber den Rahmen des ganzen ersten Teils ausmacht. Zur alles
erklärenden Macht wurde die Zahl trotz vereinzelter früherer Ansätze erst
bei den Pythagoreern, ohne daß freilich in der ersten Zeit die Siebenzahl
eine derartige Rolle gespielt hätte (65). Zahlenspekulationen dieser Art
finden sich auch später, und bei genauerem Hinsehen zeigt sich am ehesten
eine Abhängigkeit vom Timaioskommentar des Poseidonios. Kann somit
ein t. a. q. aufgrund vorsokratischer Parallelen schwerlich angegeben werden,
so läßt sich auch hier ein t. p. q. durchaus aufstellen.

Gestützt wird diese Argumentation durch die Aufdeckung weiterer
stoischer Parallelen in den kosmologischen Vorstellungen (107-129), ferner
durch Einzelvorstellungen wie die griechisch-römischen astrometeorologi-
schen Auffassungen vom Planeteneinfluß auf die Jahreszeiten (138-46) und
die der hellenistischen Zeit entstammende Windrose (146-55). Vom äußeren
Aufbau her steht Hebd. 1-11 den Placita des Aëtius so nahe, daß es «sehr
wahrscheinlich (very likely) » ist, daß auch Hebd. von den Vetusta Placita
abhängt. Ein bedeutendes äußeres Argument stellt die nachklassische
Färbung der Sprache der Kap. 1-5: «The language definitely has a postclassical
colouring» (52). 24 Substantive und 3 Verben werden hierfür in alphabetischer
Reihenfolge untersucht (36-52). Das Vokabular weist aufs ganze gesehen
Neologismen auf, künstliche jonische Formen, termini technici aus dem
philosophischen Vokabular und das Eindringen alltäglicher hellenistischer
Idiome, somit dieselben Kennzeichen wie andere Spätwerke des Corpus
Hippocraticum (53).

In diesem Zusammenhang wird auch der 2. Teil von Hebd. (Kap. 12-52)
interessant. Mansfeld führt die Untersuchung unabhängig von Teil 1 durch;

28



438 Besprechungen

gleichwohl zeigen sich hier dieselben linguistischen Eigenarten (213),
dieselbe Wärmelehre (206 fE.), die Zusammensetzung der menschlichen Seele
nach Art der stoischen Weltseele (211), die xpaatç der elementaren
Eigenschaften (207, 215) und in den ätiologischen und therapeutischen Anschauungen

deutliche Einflüsse der Pneumatischen Schule (213-27). Infolgedessen
deutet auch der 2. Teil ins erste vorchristliche Jahrhundert, und beide Teile
scheinen sprachlich wie inhaltlich gar nicht so weit auseinanderzuliegen,
sondern dürften eher ein weiteres Beispiel darstellen für den antiken Widerstreit

von quantitativer und qualitativer Naturinterpretation (228).
Alle diese Untersuchungsergebnisse konvergieren somit auf eine

Abfassung des Textes in hellenistischer, griechisch-römischer Zeit. Wollte man
dennoch bei etwa 400 v. Chr. verharren, dann müßte man entsprechend den
aufgezeigten späten Einflüssen eine Menge unannehmbarer Anachronismen
in Kauf nehmen (230), und es dürfte in der Tat kaum möglich sein, diese
Anachronismen zu beseitigen, will man nicht die Bedeutung der Vorstellungen

späterer Zeiten abschwächen oder gar leugnen. Mansfeld rechnet
daher Hebd. zur selben Literaturgattung wie die Placita des Aëtius, die
Pythagoreischen Hypomnemata des Alexander Polyhistor und den physikalischen

Teil aus dem Didaskalios des Albinos (131). Näherhin datiert er das
Werk auf die Zeit von 60-30 v. Chr. ; denn einerseits ist es ganz klar beeinflußt

von Poseidonios und der Pneumatischen Medizin, andererseits ist es

dem Varro bereits bekannt. Nicht zuletzt paßt es gut in die allgemeine
Geisteshaltung des ersten vorchristlichen Jahrhunderts, da man sich wieder
den klassischen Denkern zuwandte (229-30).

Die hervorragend mit Anmerkungen belegte Arbeit J. Mansfelds zeigt
wieder, daß ein Problem, das praktisch schon als abgeschlossen gelten konnte,
eine neue Wendung erhält, wenn es von einem ganz andern Standpunkt aus

angegangen wird. Freilich muß damit Hebd. als unabhängige Quelle für
vorsokratisches Gedankengut abgeschrieben werden, wie in den letzten Jahr-
zehnten schon andere Werke aus dem Corpus Hippocraticum, beispielsweise
Alim. und Cord. Dagegen wirft nun dieses Werk ein neues Licht auf die
Auswirkungen der philosophischen und medizinischen Schulen der
hellenistischen Zeit. Für die Erforschung der Stoa können womöglich Bestätigungen

umstrittener Thesen und neue Gesichtspunkte gewonnen werden.
Vor allem zeigt sich wieder, wie stark die Stoiker früheres Gedankengut
aufnahmen und verarbeiteten; der Kosmos war in ihrer Vorstellung nicht nur
irgendwie lebendig, ein Zookosmos, sondern geradezu ein Anthropokosmos.
Besonderes Licht fällt auf das schwierige Problem des Vitalismus bei Poseidonios

und dessen Timaioskommentar. Insgesamt übersteigt die vorliegende
Arbeit bei weitem die zunächst weniger bedeutend erscheinende Frage nach
der Datierung eines Zeugnisses griechischer Naturspekulation und liefert
einen wertvollen Beitrag zur Erhellung hellenistischen Denkens.

^Abschließend sei noch vermerkt, daß die Auswertung der Untersuchung
wesentlich erleichtert wird durch ein NamensVerzeichnis antiker und moderner

Autoren, durch ein Sachverzeichnis und einen Index der herangezogenen
Stellen antiker Schriftsteller. Ergänzt wird diese Hilfe noch durch zahlreiche
gegenseitige Verweise innerhalb der Arbeit selbst. Notker Wolf



Besprechungen 439

Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft. In
Verbindung mit dem Vorstand der Cusanus-Gesellschaft hrsg. von Rudolf
Haubst. Bd. 7. - Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1969. 192 S., 4 Taf.
(Die folgende Besprechung bezieht die Bände 1-6 mit ein.)

Seit dem Jahre 1961 legte die ein Jahr zuvor gegründete Cusanus-
Gesellschaft (Sitz in Bernkastel-Kues) bis zum Jahre 1965 jährlich, dann
mit einiger Verzögerung erneut wieder 1967 einen Band Mitteilungen und
Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft (bibliographische Sigle: MFCG)
vor, in denen ein beachtlicher Teil der deutschen und ausländischen Cusanus-
Forschung der genannten Jahre erschien. Die Hauptthemen waren: 1. Die
Biographie des Nikolaus. H. Hallauer berichtete in Bd. 1 über Eine
Denkschrift des Nikolaus von Kues zum Kauf der Ämter Taufers und Uttenheim
in Südtirol. In Bd. 2 handelten E. Meuthen über Die Pfründen des Cusanus
und A. Krchnäk über das kanonistische Studium des Cusanus in Padua und
die in Cod. Cus. 220 enthaltene Mitschrift einer Vorlesung des Prosdocimus
de Comitibus. V. Palm unterrichtete über die Familiengeschichte nach einem
Bernkasteler Weistum von 1431 (Bd. 3). E. Meuthen gab erneut Schlaglichter

auf das Leben des Nikolaus von Kues (Bd. 4). Zwei weitere Beiträge
von H. Hallauer beschäftigten sich mit Eine(r) Visitation des Nikolaus von
Kues im Benediktinerinnenkloster Sonnenburg (Bd. 4) und mit dem Thema
Nikolaus von Kues und das Brixener Klarissenkloster (Bd. 6). - 2. Ein weiteres
wichtiges Gebiet der Reihe war die Handschriftenforschung, soweit sie
Nikolaus von Kues betrifft (dazu s. u.). — 3. Von besonderem Interesse für
die Edition der Nikolaus-Werke sind die Untersuchungen zu Quellenfragen,
z. B. zu Thomas und Proklos (R. Haubst in Bd. 1 und 5), zu Bonaventura
(F. N. Caminiti), Raimund Lull (E. W. Platzeck), Meister Eckhart (J. Koch),
Petrarca (G. Santinello), Heimeric van den Velde (E. Colomer, wie die vier
vorgenannten in Bd. 4) und speziell zur mathematischen Quellenfrage (J. E.
Hofmann Bd. 5) sowie zum Fortleben der mathematischen Tradition von
Byzanz bei NvK (N. Stuloff Bd. 4). - 4. Studien zum Nachwirken des
Nikolaus z. B. bei M. Luther (R. Weier Bd. 4), R. Fleming und Th. Livingston
(M. Watanabe Bd. 6) oder Regiomontanus und Butéon (J. E. Hofmann
Bd. 6) ; schließlich eine Untersuchung F. Nagels zur Überlieferungsgeschichte
des Nicolaus Cusanus am Oberrhein (Hs. Schlettstadt 340; in Bd. 6). -
5. Für die Philosophie- und Theologiehistorie bedeutsam sind die zahlreichen
Untersuchungen zur Genese und Interpretation des Cusanischen Denkens
und seiner Schriften; dazu gehören u. a. M. Alvarez-Gömez, Die Frage nach
Gott bei NvK (Bd. 5; es handelt sich um eine Studie, die im Rahmen der
Vorbereitungen des 1968 vom gleichen Autor erschienenen Buches über Die
verborgene Gegenwart des Unendlichen bei NvK entstanden ist) ; G. von
Bredow, Der Gedanke der Singularitas in der Altersphilosophie des Nikolaus von
Kues und Der Sinn der Formel «meliori modo quo» (Bd. 4 und 6) ; W. Dupré,
Die Idee einer neuen Logik bei NvK (Bd. 4) ; M. de Gandillac, Die aristotelische

Erste Philosophie nach De venatione sapientiae (Bd. 6) ; R. Haubst,
Die leitenden Gedanken und Motive der cusanischen Theologie (Bd. 4); J. Meu-
rers, NvK und die Entwicklung des astronomischen Weltbildes (Bd. 4) ; E. W.



440 Besprechungen

Platzeck, Randbemerkungen zur via antiqua und via moderna im Spätmittelalter

(Bd. 6) und J. Stallmach, Zusammenfall der Gegensätze. Das Prinzip
der Dialektik bei NvK sowie Die cusanische Erkenntnisauffassung zwischen
Realismus und Idealismus (Bd. 1 und 6). - 6. Der im weitesten Sinn
politische Bereich mit den beiden Hauptkomponenten Kirchen- und Reichsreform

des Nikolaus ist durch Aufsätze vertreten von J. Bärmann, Cusanus
und die Reichsreform ; M. de Gandillac zum Problem der Völkerverständigung
bei NvK; G. Heinz-Mohr, NvK und der Laie in der Kirche; E. Iserloh, Reform
der Kirche bei NvK (alle in Bd. 4) ; schließlich P. E. Sigmund, Konzilsidee
und Kollegialität nach Cusanus (Bd. 5).

Auf die Beiträge der Bände 1-6, deren wichtigster wohl Bd. 4 mit den
wissenschaftlichen Referaten der Cusanus-Tagung im Jubiläumsjahr 1964
anläßlich des 500. Todestages in Bernkastel-Kues ist, kann in einer Rezension,

die dem nun vorliegenden 7. Band gilt, nicht näher kritisch
eingegangen werden. Jedoch sollte dem Leser die Reihe kurz vorgestellt werden.
Es bleibt noch zu erwähnen, daß die Bände 3, 5 und nun auch 7

Buchbesprechungen zur neuesten Cusanus-Literatur enthalten. Dieses
Unternehmen sollte unbedingt beibehalten werden und nach Möglichkeit in jedem
Band Platz finden. Es wäre vor allem wünschenswert, wenn die
Besprechungen den Publikationen schneller folgen könnten. Ein zweites Projekt
wird dagegen nur von Fall zu Fall notwendig: die Fortsetzung der in Bd. 1

begonnenen Cusanus-Bibliographie (für die Jahre 1920-1961, bearbeitet von
H. Kleinen und R. Danzer), die dann für die Jahre 1961-1963 und mit
Nachträgen zu den Jahren 1920-1961 von R. Danzer in Bd. 3 und erneut
in Bd. 6 für die Jahre 1964-1968 von W. Traut und M. Zacher weitergeführt
wurde. Bei diesem insgesamt nützlichen Unternehmen, das eines Tages einen
separaten, unifizierenden Neudruck erleben könnte, vermißt man jedoch
noch einige wertvolle Titel, die in einer Spezialbibliographie nicht fehlen
sollten. Die Bibliographie wird nach Themenkreisen (Editionen,
Übersetzungen, Handschriften, Philosophische - Theologische - Fachwissenschaftliche

Interpretationen, Biographische und historische Beiträge, Sonstiges)
geordnet; z. T. bietet sie auch eine Rezensionsbibliographie. Die Frage, ob
das gewählte Einteilungsschema oder eher eine chronologische, nach
Erscheinungsjahren und in diesen wiederum alphabetisch geordnete Anordnung

praktikabler ist, wird sicher von Verschiedenen auf verschiedene Weise
beantwortet werden. Ein Versäumnis der ersten Bände wurde mit Bd. 3

nachgeholt, in dem die fehlenden und oft vermißten Indizes (Personen- und
Orts-, Handschriftenverzeichnis, Verzeichnis der Abbildungen und Tafeln)
nachgetragen wurden. Seitdem gehören sie zu jedem Band. Sie helfen den
schnelleren Zugang zu speziellen Fragen zu gewinnen bzw. sie erübrigen
langwieriges und schließlich möglicherweise vergebliches Suchen. Zu einem
allerdings arbeitsaufwendigen Sach- oder Begriffsregister hat man sich leider
bisher noch nicht entschließen können.

Mit Bd. 7 wurde der jährliche Erscheinungsrhythmus wiederhergestellt.
In der gewohnten Weise enthält der Band : 1. Mitteilungen über die Cusanus-
Gesellschaft und über das von ihr getragene Institut für Cusanus-Forschung
an der Universität Mainz. (Beiträge von P. Kremer, K. Christoffel und



Besprechungen 441

R. Haubst S. 7-14). - 2. Der Besprechungsteil (S. 158-184 in petit-Satz) ist
diesmal besonders umfangreich geworden. Er bietet Rezensionen von
Editionen und Untersuchungen der letzten sechs Jahre, so zu den Editionen
des Compendium und der Concordantia catholica libri I—III und Indices der
großen Heidelberger Akademie-Ausgabe (Opera omnia Nicolai de Cusa
vol. XI, 3 und XIV, 1-4), zur Studien- und Jubiläumsausgabe hrsg. von
L. Gabriel (Nikolaus von Kues, Philosophisch-theologische Schriften Bd. 1-3,
Wien 1964-1967), ferner zu Heft 15a der Schriften des Nikolaus von Kues in
deutscher Übersetzung, De docta ignorantia - Die belehrte Unwissenheit Buch I
übers., Vorwort und Anmerkungen von P. Wilpert, Hamburg 1964. Hier
zeigt sich besonders deutlich, daß der Besprechungsteil aktualisiert werden
muß. Denn kurz nach Erscheinen der in Bd. 7 abgedruckten Besprechung
von De docta ignorantia wurde eine zweite, verbesserte und vermehrte Auflage

bereits vorgelegt. Weiter werden eine japanische Übersetzung der Docta
ignorantia des Nikolaus, ein kleines Bändchen ausgewählter Texte aus Nikolaus

von Kues, Von der allgemeinen Eintracht (K. G. Hugelmann, Salzburg
1966) und drei umfangreiche Publikationen aus den Jahren 1968 und 1969
kritisch besprochen (M. Alvarez-Gömez, Die verborgene Gegenwart des Unendlichen

bei Nikolaus von Kues; N. Henke, Der Abbildbegriff in der Erkenntnislehre

bei Nikolaus von Kues; A. Lübke, Nikolaus von Kues. Kirchenfürst
zwischen Mittelalter und Neuzeit). Eine Rezension der Rezensionen, die durchweg

den Sachverstand der Rezensenten dokumentieren, ist hier nicht
angebracht. Der Band 7 der MFCG schließt wieder mit einem Registerteil (185—

192). Dazu zwei Anmerkungen: Die Nomenklatur der lateinischen Schriftsteller

des Mittelalters ist uneinheitlich. Z.T. werden die latinisierten Namensformen,

z. T. die deutschen verwendet. Einheitlichkeit wäre hier wünschenswert.

Zum anderen scheint die Aufnahme z. B. der Wohnorte der Autoren
und Rezensenten überflüssig.

Kernstück der MFCG sind jeweils die Forschungsbeiträge, die diesesmal
zwei Schwerpunkte erkennen lassen: Probleme der Sermones-Edition und
die Rekonstruktion der von Nikolaus seiner Stiftung, dem St. Nikolaus
Hospital zu Bernkastel-Kues, übermachten Bibliothek sowie der nach dem
Tod des Nikolaus erworbenen Handschriften und Frühdrucke. Die Hospitalsbibliothek

mußte in den vergangenen Jahrhunderten einen kräftigen
Ausverkauf hinnehmen. Die Rekonstruktion des ehemaligen Bibliotheksbesitzes
ist nicht nur von bibliothekswissenschaftlichem Interesse sondern auch für
die Frage der Quellenkenntnisse des Nikolaus von großem Belang. Insofern

sind alle Cusanus-Editoren und Interpreten daran interessiert. Gerade
um dieses Problem haben sich die MFCG in den vergangenen Jahren verdient
gemacht. R. Danzer, R. Haubst, A. Krchnâk, G. Mantese, E. van de Vyver
und R. Winau berichteten in den Bänden 1-5, vor allem besonders in Bd. 3

der MFCG über Brüsseler, Londoner, Oxforder, Prager und Straßburger Hss.
aus ehemaligem Hospitalsbesitz. Die durch die Vielzahl der verstreuten
Beiträge unübersichtlich gewordenen Ergebnisse, die z. T. in späteren
Untersuchungen ergänzt oder korrigiert werden konnten, sollten - das wäre jedenfalls

zu wünschen - eines Tages nach Abschluß der jetzt noch anstehenden
Untersuchungen überarbeitet und in einem eigenen Band zusammengefaßt



442 Besprechungen

werden, der das Komplementärstück zu dem heute nicht mehr befriedigenden,

aber noch unersetzten Verzeichnis der Handschriften-Sammlung des

Hospitals zu Cues bei Bernkastel afMosel von J. Marx (Trier 1905) werden
könnte: ein Verzeichnis der ehemals in Besitz des NvK und des Hospitals
gewesenen, jetzt aber in anderen Bibliotheken aufbewahrten Hss. und Drucke.

Dieser 7. Bd. enthält nun zwei weitere Berichte zu diesem Forschungsgebiet:

1. Veremundus E. van de Vyver, Die Handschriften aus dem Besitz
des Nikolaus von Kues in der Königlichen Bibliothek zu Brüssel (129-145)
und 2. Hermann Hallauer, Neue Handschriftenfunde in London (146-157).
Nach dem seit Bd. 3 festgelegten und insgesamt bewährten Schema (I. Nachweis

der Herkunft aus Kues bzw. aus dem Besitz des Kardinals, Alters- und
Schriftbestimmungen; II. äußere Beschreibung der Manuskriptbände ; III.
inhaltliche Untersuchung der Texte; IV. Untersuchung der Marginalbemer-
kungen, vor allem der autographischen Bemerkungen des Nikolaus; vgl.
MFCG 3, 23) stellt E. van de Vyver in Fortführung des in Bd. 4 der MFCG
begonnenen Unternehmens (Die Brüsseler Handschriften aus dem Besitz des

NvK S. 323-335) drei Manuskriptgruppen aus dem ehemaligen Besitz des

Nikolaus oder wenigstens des Hospitals vor. Es handelt sich um die Codd.
Brüx. 3819-20, 3897-3919 und 3920-23 ; die beiden ersten enthalten Marginalien

des Nikolaus. U. a. finden sich folgende Texte darin: die für die
Concordantia catholica und die Böhmenbriefe des Nikolaus wichtigen Dekretbücher

des Burckhard von Worms, ausgewählte Konzilsdekrete und Kanones
(3819-20); das von van de Vyver erwähnte Burckhard-Zitat findet sich
jedoch in ed. Paris. II 2 nicht fol. 9v sondern lOr. Cod. Brüx. 3897-3919
überliefert u. a. den Liber historiarum des Guido von Pisa, Beschreibungen
Italiens und seiner Provinzen, eine Geschichte Roms und Auszüge aus Isidors
Etymologien sowie weitere historische und geographische Beschreibungen.
Cod. Brüx. 3920-23 schließlich enthält Apuleius, De philosophia; De Piatone
et eius dogmate libri II; De mundo; einen ma. Grammatik-Kommentar (zu
Priscianus Eine Fortsetzung des Katalogs wird angekündigt. (Sie wird
in einem Prospekt der MFCG für Bd. 10 in Aussicht gestellt.)

H. Hallauer konnte während eines Englandaufenthaltes 1966 die seinerzeit

von A. Krchnäk begonnenen aber nicht abgeschlossenen Nachforschungen
weiterführen. Über seine Ergebnisse berichtet er in oben genanntem Aufsatz.
Seine Aufgabe war es, 1. 7 Kodizes, auf die Krchnäk bereits aufmerksam
gemacht hatte (vgl. MFCG 3), zu beschreiben bzw. zu überprüfen; 2. nach
weiteren Kodizes aus dem ehemaligen Besitz des Nikolaus oder der Hospitalsbibliothek

zu suchen. Dabei war vor allem das 1966 gedruckte Tagebuch
des Humfrey Wanley (C. E. und R. C. Wright, The Diary ofHumfrey Wanley,
1715-1726, 2 Bde. London 1966) hilfreich. Wanley war der Bibliothekar von
Robert Harley, Earl of Oxford und seines Sohnes Edward. Man erfährt
Interessantes über den Weg, den die Bücher von Kues nahmen, über den
Einkäuferagent George Suttie, der für den Buchhändler Nathaniel Noel
arbeitete. Bisher konnten bereits 19 (vielleicht auch noch eine 20.) Hss., die
am 18. 1. 1724 dort eintrafen, identifiziert werden (A. Krchnäk MFCG 3).
Des weiteren wußte man von 23 Hss und einem Frühdruck, die wahrscheinlich

schon in den Jahren 1717-1722 dorthin gekommen waren. Hallauer



Besprechungen 443

identifizierte nun über Krchnâk hinaus fünf weitere Mss. aus der Bibliotheca
Harleiana als ehemaligen Kueser Besitz. Es handelt sich um die Codd. 2621,
2643, 2732, 3414 und 3631. Die Katalogisierung wird allerdings erst in Bd. 8

der MFCG erscheinen. Hallauer gibt jedoch bereits kurze Hinweise auf den
Inhalt. Danach enthalten diese Hss. u. a. eine Übersetzung von Theophra-
stus, De plantis (3414), Werke des Horaz (2621) und Scholien dazu (2731),
Sallusts Katelinarische Verschwörung und Bellum Iugurthinum (2643) und
Werke des Abu Ma'shar in der lat. Übersetzung des Johannes Hispanus.
Für zwei Londoner Hss., den Cod. Harl. 3535 und 7025, die nach Mitteilung
von R. Haubst von A. Krchnâk seinerzeit als Hss. vorgestellt wurden, die
möglicherweise ebenfalls aus dem Besitz des Hospitals stammen könnten
(vgl. MFCG 3, 17), kann Hallauer die Herkunft aus Kues ausschließen. Diese
Korrektur ist zu vermerken. Der Verf., der sich als bestens vertraut mit
Urkunden und Hss. erweist, macht mit seinem Beitrag deutlich, wie schwierig
oft der Provenienznachweis ist. Von den Erfolgen wird auch die
Quellenforschung profitieren.

Die Vorbereitung der ersten kritischen Edition des Predigtwerkes des

Nikolaus für die Heidelberger Ausgabe bringt nach Mitteilung des Editors,
R. Haubst, — verständlicherweise - eine Fülle von Problemen mit sich. Über
die wohl einschneidenste Problematik — die Chronologie — hatte Haubst
schon in Bd. 6 der MFCG, S. 65-74 berichtet: Die besonderen Editionsprobleme

bei den zwei ersten Cusanus-Predigten. Bereits im Jahre 1942 hatte
J. Koch eine Chronologie der überlieferten Predigten des NvK veröffentlicht

: Untersuchungen über Datierung, Form, Sprache und Quellen. Kritisches
Verzeichnis sämtlicher Predigten (Cusanus-Texte I. Predigten 7 ; Sitzungsberichte

der Heidelb. Akademie d. Wissensch., philos.-hist. Klasse, Jg. 1941/
1942. 1. Abh.). Nach dieser Datierung wurden bisher die Predigten gezählt,
und man wird auch für einige Zeit noch nicht darauf verzichten können,
jedenfalls je für die Teile nicht, die noch nicht kritisch ediert sind. Der erste
Faszikel der Sermones wurde inzwischen der Öffentlichkeit unterbreitet
(Opera omnia Nicolai de Cusa vol. XVI 1, Hamburg 1970). Er enthält
die Sermones I-IV neuer Zählung, die Koch als Sermo 19, 8, 3 und 1 numeriert

hatte. Ein Vergleich der Zählung macht schon die einschneidenden
Änderungen deutlich, die sich bereits vor längerer Zeit andeuteten, als
R. Haubst in seinen beiden früheren Studien, Das Bild des Einen und
Dreieinen Gottes in der Welt nach NvK, Trier 1952 und Die Christologie des NvK,
Freiburg 1956 (s. dort S. 11 bzw. 23 ff.) die Predigt 19 nach Kochs Zählung
als die erste überlieferte überhaupt vorstellte. Mit dieser Umdatierung kam
die Kochsche Chronologie z. T. ins Wanken, nach Meinung des Herausgebers
jedenfalls insoweit, als aus thematischen und quellenkritischen Kriterien
sich mit dieser Umdatierung eine Reihe der in der Überlieferung nicht
datierten Sermones datieren lassen soll. J. Koch hatte seinerzeit für einige
Predigten einen von-bis-Zeitraum angegeben. Dabei war er sich des hypothetischen

Charakters mancher Angabe durchaus bewußt.
Haubst gibt in einer Tabelle (MFCG 7, 17), die als eine Art Konkordanz

gedacht ist, einen Überblick über das Ausmaß der Umstellungen in den
ersten 18 Predigten, die eine Zählung bis immerhin Nr. 50 nach Koch



444 Besprechungen

erreichten. Über das ganze Ausmaß und die innere Begründung für die neue
Numerierung kann hier nicht berichtet werden. Es sind sehr komplizierte
und verflochtene Argumentationen. Soviel sei jedoch dazu angemerkt: Die
volle Rechtfertigung der neuen Chronologie kann sich erst aus der Vorlage
von Text und textkritischem Apparat in den Opera omnia ergeben. Denn
erst wenn diese zur Verfügung stehen, kann ein Rezensent den mühsamen
Wegen des Hrsg. folgen (oder gegebenenfalls nicht folgen). R. Haubst und
seine beiden Koeditoren, P. M. Bodewig OFM und W. Krämer, haben die
Mühe auf sich genommen, den verschlungenen Pfaden nachzugehen. Es ist
ihnen zu wünschen, daß diese Mühe anerkannt und ihr Ergebnis von der
sicher bald nach Erscheinen der Edition einsetzenden wissenschaftlichen
Diskussion bestätigt werden kann.

In dem vorliegenden Aufsatz Ein Predigtzyklus des jungen Cusanus über
tätiges und beschauliches Leben versucht Haubst einmal durch den kodikolo-
gischen Befund die Neuordnung der Sermones 48-50 und 9-12 nach Kochs
Zählung als Predigten V-X neuer Zählung zu rechtfertigen (Teil II und III
S. 18-27) ; zum anderen bemüht er sich, dieses Ergebnis nach inhaltlichen
Kriterien abzusichern. Denn er erkennt darin eine Art «Zyklus», der durch
ein «Leitthema», jedoch nicht im Sinne von «Vorspruch» sondern eher als
der besagte «rote Faden», gekennzeichnet ist (Teil IV, 27-33). Das Thema
«tätiges und beschauliches Leben» ist allerdings so weit gefaßt, daß sich ihm
in lockerer Verbindung eine ganze Reihe von Predigten zuordnen lassen.
Bei der Predigt V (nach Koch XLVIII)ist das genannte Thema zweifellos
gegeben. Schon bei Predigt VI über die Stichworte Demut und Hochmut
ist der thematische Zusammenhang fragwürdig. Immerhin rekurriert Sermo
VII über das Thema Sünde, Liebe, Vergebung auf den Begriff der Betrachtung

und erfährt so eine lockere Anbindung an Sermo V. Mit E. Vansteen-
berghe kann R. Haubst zu Recht dann wieder Sermo VIII als eine Predigt
über die Kontemplation werten. Während diese Predigt tatsächlich als eine

Einführung in die Kontemplation angesehen werden kann, ist der thematische

Zusammenhang bei den beiden folgenden Sermones IX und X nicht
eindeutig. Die Marienpredigt (IX) handelt über das Sieben-Tage-Werk und
die Ruhe bzw. Unruhe, die dann schnell zum Thema Habsucht übergeht;
Nr. X (Allerheiligenpredigt) deutet die Seligpreisungen der Bergpredigt und
handelt in deren Gefolge über Reinigung und Gotteserkenntnis. Wenn
überhaupt in diesem «Zyklus» das Leitthema erkannt werden kann, so muß
festgestellt werden, daß eher über die Kontemplation als über das «aktive Leben»
gehandelt wird. Wenn man den abschwächenden Charakter des
Zyklusbegriffs, den Haubst selbst betont - und man sollte den Hinweis des Verf.
beachten und nicht auf dem Begrifl insistieren -, in Ansatz bringt, lassen
sich sicher noch viele Texte als zyklisch bezeichnen. Denn über dieses Thema
handelt Nikolaus, wie Verf. selbst zugibt, eigentlich immer wieder in seinem
Werk. Die Korrespondenz mit den Mönchen vom Tegernsee ist dafür ein
treffendes Beispiel (ed. in BGPhM Bd. XIV H. 2-4). - Die Untersuchung schließt
mit einem Anhang (I) über die Datierung von weiteren Predigten, Nr. 3, 6, 7

und 8 nach Koch, in dem die Jahresangaben Kochs, die ca.-Angaben waren,
eingeschränkt werden, und einem Anhang (II), in dem eine erste Orts-



Besprechungen 445

bestimmung der frühesten Predigten gegeben wird, freilich weniger exakte
Bestimmungen als eher Vermutungen, die meist auf Koblenz gehen. Verf.
bittet auch hier ausdrücklich, auf den Mutmaßungscharakter zu achten.
Zwei (wahrscheinlich Bruck-) Fehler sind zu verbessern, um einem
Mißverständnis vorzubeugen. 1. S. 17 muß es bei Sermo XIII Koch Sermo 5 auch
für Kochs Zeitbestimmung 1432 heißen (vgl. Koch, Untersuchungen CT I,
7, 51). 2. S. 36 ist zu korrigieren: Predigt 6 (XFJ), wie es auch die Tabelle
auf S. 17 zeigt. Bei der Datierung der Predigt XII (Koch 4) fällt noch
auf, daß man von dem sonst angewandten Prinzip, der Selbstdatierung
des Nikolaus zu folgen, abgewichen ist und den Predigtentwurf nicht mit
der Hs. auf Ostern 1432, sondern ein Jahr früher datiert hat.

Die noch nicht abgeschlossene neue Datierung der Predigten und die
sukzessiv erscheinende kritische Edition bringen es mit sich, daß auf einige
Jahre Verwirrung bei der Zeitbestimmung und bei der Zitation herrschen
wird. Aber das ist nicht zu ändern. Es ist der Tribut für eine neue, erstmalig
vollständige Drucklegung des cusanischen Predigtwerkes.

Der zweite Beitrag zum Oberthema der Datierung der frühesten Cusanus-
Predigten stammt von Gerhard Piccard, der Die Papiermarken des Cod. Cus.
220 untersucht hat (47-66). G. Piccard vom Haupt-Staatsarchiv Stuttgart
legte eine genaue Beschreibung und chronologische Ordnung der Wasserzeichen

des Cod. Cus. 220 vor, die «eine überraschende Bestätigung» des

Ergebnisses von R. Haubst ergibt und das eigentliche Problem der frühen
Predigten, deren Datierung, «zuverlässig löst» (MFCG 7, 12). Ob das in
allen Fällen zutrifft? Die Absicherung der Datierung von Predigt II (Koch

8) z. B. durch die Papiermarke scheint mir nicht so schlüssig. Haubst
datiert den Sermo auf Epiphanie 1431 (Koch Epiphanie 1432-1437). Ein
wesentliches Moment für die Datierung ist nach Haubst eben das Wasserzeichen,

das für besagte Predigt auf fol. 31 einen Ochsenkopf mit Stern und
auf fol. 32 zwei Schlüssel (ohne Umkreis) sind. Nach der Untersuchung
Piccards (60 f.) ist ersteres für die Jahre 1430-33, das andere für 1430-31
nachweisbar. Daraus schließt Haubst (36 Anm. 64), daß also nur das Jahr
1431 als Abfassungszeit in Frage komme, da Nikolaus 1430 noch in Italien
geweilt habe. Inhaltliche Argumente der Predigt und Schriftbefund bzw.
Schriftvergleich werden mitherangezogen. Selbstverständlich sind
Inhaltsanalysen und deren Vergleiche einerseits und andererseits Schriftvergleich
gewichtige Argumente. Jedoch sind Entscheidungen hier schwierig zu treffen.
Denn kann man Schriftzüge auf ein oder zwei Jahre genau datieren, wenn
man mit Tagesschwankungen rechnen muß? Auch die Argumentation mit
Inhaltsanalyse kann bei der Dichte der Predigten nicht immer zu befriedigenden

Ergebnissen führen. Was nun die Papiermarke in diesem Fall betrifft,
sei folgendes erwähnt. Der von Piccard nachgewiesene Ochsenkopf mit Stern
findet sich, wenn mich nicht alles täuscht, auch in einer Hs. der Universitätsbibliothek

Basel, die ich vor einigen Jahren untersuchte. Cod. A IV 17
enthält auf fol. 134r-297r den Tractatus de auctoritate conciliorum et modo
celebrationis eorum des Iohannes de Ragusio, mit dem seitenweise De con-
cordantia catholica übereinstimmt. Dieser Traktat ist auf Papier mit dem
bezeichneten Wasserzeichen geschrieben, aber nicht vor 1434, möglicherweise



446 Besprechungen

sogar noch einige Jahre später (bis 1438 Unter dieser Voraussetzung würde
das erste Wasserzeichen nach wie vor eine Abfassung der Predigt II 8)

während der Jahre 1432-37 zulassen. Zum zweiten Wasserzeichen (Abb. 9

bei Piccard), das für die Jahre 1430 und 1431 nachgewiesen ist, gibt es ein
Pendant in Nr. 10, das noch 1432 in Basel und Bern nachgewiesen werden
kann. Barum erscheint mir die Festlegung des Sermo auf das Jahr 1431

nicht als einzige Batierungsmöglichkeit gegeben zu sein. Generell gilt, daß
die Belege der Wasserzeichen nur die positive Bestätigung für eine Batierung
bieten, nicht aber spätere Möglichkeiten ausschließen können. Warum sollte
nicht einmal Papier aus den Jahren 1431/32 liegen bleiben und später
verwendet werden? Für das Argument aus der Schriftanalyse gilt das oben
Gesagte. Ber inhaltliche Befund weist, wie Haubst (36 f.) zeigt, Bezüge mit
früheren Predigten auf. Ebenso lassen sich aber auch Bezüge nach «hinten»
nachweisen, z. B. die Hinweise auf die astrologischen Aspekte zu Ende der
Predigt. Mit diesen Fragen aber war Nikolaus besonders in den Jahren
1434-37 anläßlich seiner Mitarbeit an der auf dem Basler Konzil geplanten
Kalenderreform beschäftigt. Biese Hinweise hier seien aber nicht unbedingt
als Argumente für eine spätere Batierung gewertet. Sie sollen die Problematik

und die Fülle der Schwierigkeiten verdeutlichen, die einer
zuverlässigen Batierung sich entgegenstellen. Bie Mainzer Editoren sind ihnen
nicht ausgewichen. Ihr Mut verdient Achtung und Bank.

Wolfgang Jungandreas, der die kritische Edition der deutschen
Vaterunser-Predigt für die Sermones-Edition übernommen hat, veröffentlicht aus
den Vorarbeiten zur textkritischen Edition einen Beitrag Zur Überlieferung
und Sprache der deutschen Vaterunserauslegung des NvK (67-88). Bereits im
Jahre 1940 hatte H. Teske zusammen mit Josef Koch eine kritische Edition
mit nachfolgender Untersuchung der Hss. und der Sprache vorgelegt (Cu-
sanus-Texte I, Predigten 6. Bie Auslegung des Vaterunsers in vier Predigten,
SBH Jg. 1938/39, 4. Abh. Heidelberg 1940, 24-90), nachdem zwei frühere,
unkritische Ausgaben (A. Marx und J. Bach) und Auszüge (A. Scharpff) sich
als unzulänglich erwiesen hatten. Bie sprachphilologischen Untersuchungen
Jungandreas' bestätigen, daß die moselfränkische Heimatsprache des Nikolaus

sich in diesem Sermo 18, jedenfalls in der besten Handschrift (Trier,
Stadtbibliothek, Cod. germ. 813/1343), niedergeschlagen hat. Weitere Kopien
lassen mslfr. Bialekt durchscheinen, wiewohl sie sonst überwiegend in die
Sprache ihres Provenienzraumes eingeebnet sind. Lautliche, grammatische
und lexikalische Merkmale belegen die These von Jungandreas und Teske.
Eine interessante Beobachtung erscheint mir erwähnenswert. Verf. stellt
Rückwirkungen des lateinischen Sprach- und Benkstils auf das «Beutsch»
des Nikolaus fest. Ber umgekehrte Vorgang, Rückwirkungen des deutschen
Sprach- und Benkmodus auf das Latein des Nikolaus war bereits häufiger
festgestellt worden.

Der durch seine Studie Das Thema vom verborgenen Gott von NvK zu
Martin Luther (Münster 1967) und durch seinen Aufsatz Der Einfluß des

NvK auf das Denken Martin Luthers (MFCG 4, 214-229) den Cusanus-
Interessierten bekanntgewordene Reinhold Weier versucht unter dem Titel
Anthropologische Ansätze des Cusanus als Beitrag zur Gegenwartsdiskussion



Besprechungen 447

um den Menschen (89-102) die nach seiner Ansicht bestehende antithetische
Position von cusanischer und moderner Anthropologie darzustellen. Diese
bestehe darin, daß Nikolaus die Würde des Menschen, speziell unter
theologischem Aspekt gegeben durch dessen Existenz als Bild Gottes, betone,
während die Moderne (Darwin, Freud, Nietzsche) diese negiere oder nicht
anerkenne. Die Frage, ob zwischen beiden ein Dialog möglich sei,
beantwortet er mit dem Hinweis, daß Nikolaus die Antithese (homo animalis -
homo spiritualis) selbst synthetisch aufgelöst hat durch ein «Maximitäts-
prinzip» (nach Haubst), nach dem die Konstanten von Art und Gattung
evolutionär durch Teilhabe an der jeweils höheren Lebensweise überschritten
werden.

Paul E. Sigmund fragt nach dem Einfluß auf die Geschichte des
politischen Denkens durch NvK: Das Fortleben des NvK in der Geschichte des

politischen Denkens (120-128) und stellt fest, daß der Philosoph, Theologe
und Naturwissenschaftler durch die Jahrhunderte bekannter war und blieb
als der politische Denker. Nach einem kurzen Streifzug durch die Beziehung
zwischen Nikolaus' ReformVorschlägen von 1433 und dem 2. Vatikanum
(vgl. dazu Verf. in MFCG 5, 86-97 : Konzilsidee und Kollegialität nach Cusanus)
und dem Hinweis auf eine Fehleinschätzung der Rolle des Nikolaus bei der
Entwicklung der demokratischen Theorie bzw. der Volkssouveränität in der
englischsprachigen Literatur, möglicherweise veranlaßt durch O. v. Gierke,
geht Sigmund den greifbaren Spuren des Einflusses der Concordantia catho-
lica nach. Zwei Themen seien für die nachcusanische Zeit von Interesse
gewesen, seine Stellung zur Konstantinischen Schenkung und seine Position
zur Frage des Verhältnisses eines Konzils zu einem häretischen Papst. Die
Hauptgedanken des Werkes, Konsenslehre und Repräsentanzgedanke, seien
nicht bewußt geblieben. Den seltenen Spuren nachgehend weist Sigmund
auf Jacques Almain und John Major, Guillaume Postel, Theodor Beza im
französischen Raum, auf John White und William Barclay aus dem
englischen Raum hin. Allerdings sind deren Zitationen der Concordantia catho-
lica nicht allzu zahlreich. Verf. kann für den deutschen Sprachraum natürlich

auf Johannes Kymeus verweisen (vgl. O. Menzels Edition und Kommentar

zu Des Babsts Hercules wider die Deudschen, SBH 1940/41 Nr. 6, Heidelberg

1941). Es ist Sigmunds Verdienst, die Aufmerksamkeit auf Nachwirkungen

in einem Sprachraum gelenkt zu haben, der von der deutschen
Mediävistik vernachlässigt wird. Das gleiche gilt für die neuere Literatur
des angloamerikanischen Sprachraums. Man möchte sich wünschen, daß
öfter in dieser oder einer anderen Form darüber berichtet wird.

Der Vollständigkeit halber sei hier auf den Artikel M. Watanabe,
NvK — Richard Fleming — Thomas Livingston (MFCG 6, 167-177) verwiesen,
der den Einfluß des Nikolaus auf diese beiden Zeitgenossen betont. Leider
findet man bei Sigmund keinen Hinweis darauf. Zu der Feststellung
Sigmunds (122), daß bis vor kurzem von den vielen Werken des Nikolaus nur
De visione dei (London 1646) in englischer Übersetzung vorlag, sei der Hinweis

erlaubt, daß außerdem auch noch die Übersetzung der vier Bücher
Idiota (The Idiot in four books, London 1650, William Leake) und A treatyse
of the donation or gyfte and endowment of possessyons gyuen and graunted



448 Besprechungen

vnto Syluester pope of Rhome by Constantyne emperour of Rome, London
1534, erschienen waren. Immerhin erschien bereits im Jahre 1922 in Amerika
auch eine englische Übersetzung von De staticis experimentis von Henry
Viets (New York 1922).

Schließlich sei noch der letzte Beitrag des 7. Bandes der MFCG von
Wilhelm Dupré, Marginalien zu den Schriften des III. Bandes der Wiener
Cusanusedition (103-119) erwähnt, mit dem an dieser Stelle die sonst übliche
Einführung in die Schriften der drei Bände der «Jubiläumsausgabe», die in
Bd. 3 von dem Herausgeber, Leo Gabriel, gegeben worden war (NvK,
Philosophisch-theologische Schriften Lateinisch-deutsch, Bd. III, Wien 1967)
durch den Übersetzer nachgeholt wird. Nach einer nochmaligen Apologie der
Editionsprinzipien gibt Verf. kurze Vorbemerkungen zu den in jenem Band
enthaltenen Schriften (De beryllo, De visione dei, De ludo globi, De aequali-
tate, Idiota, Complementum theologicum, De pace fidei, Cribratio Alchoran),
die der «näheren Charakterisierung der einzelnen Schriften» (103) dienen
sollen.

Der Anlage der Edition entsprechend - das philosophisch-theologische
Werk des NvK wurde nach den in De venatione sapientiae Kap. 11

aufgestellten zehn Feldern der Weisheitsjagd geordnet - handelt Dupré über
die bisher in Bd. I und II noch nicht belegten Felder der Einheit, Gleichheit,
Grenze und Ordnung. Inwiefern De visione dei und De ludo globi über das
«Feld der Einheit» handeln, wird dem Leser in der Vorbemerkung nicht
klargemacht. Deutlich ist darauf hinzuweisen, daß Nikolaus an keiner Stelle
seines Werkes, auch nicht in De venatione sapientiae, seine Schrift De ludo
globi als ein «Werk über die Welt» bezeichnet. Wohl erwähnt er 1. c. eine
Schrift De figura mundi; wie Verf. mitteilt (108), herrscht in der Forschung
keine Einstimmigkeit darüber, ob damit das Globusspiel oder eine andere
Schrift gemeint ist. Die Gleichsetzung De ludo globi De figura mundi
darf Nikolaus jedenfalls nicht unterstellt werden.

Auch bei der Belegung des «Feldes der Ordnung» — Dupré tut es durch
De pace fidei, De concordantia catholica (allerdings in der Edition nicht
enthalten) und Cribratio Alchoran (nur teilweise in der Ausgabe) - zeigt sich
die Problematik, das cusanische Werk nach diesem Einteilungsschema zu
gruppieren, oder doch wenigstens die Schwierigkeit, diese Einteilung streng
durchzuhalten und zu belegen. Nach De venatione sapientiae Kapitel 30-32
ist das Feld des ordo ein das gesamte Universum und dessen Seinsgesetze
umspannendes Prinzip. Insofern darf es nicht auf den Bereich «menschlichen
Miteinanders und Zusammenlebens» (117) beschränkt werden. Stichworte
wie Ewigkeit, Anfang und Ende, Ursprung und Verursachtes, Hierarchie
und Kosmologie u. a. m. sind hier mitzubedenken, wie die genannten Kapitel
zeigen. Das Feld der Ordnung ist ein alle Schriften des Nikolaus
durchziehendes Prinzip, das nicht auf eine Schrift wie De pace fidei beschränkt
werden darf.

Abschließend sei noch die durchweg saubere redaktionelle Leistung
erwähnt, für die den Mitarbeitern des Cusanus-Instituts zu danken ist.

Hans Gerhard Senger



Besprechungen 449

Krauth, Lothar: Die Philosophie Carnaps. - Wien, New York: Springer
1970. x, 234 S. (Library of Exact Philosophy, hrsg. von Mario Bunge. Bd. 1.)

Um es gleich vorwegzunehmen: wir halten das Buch von Krauth in
jeder Hinsicht für ein ausgezeichnetes Werk, sachlich, informativ und
verständlich geschrieben. Dem weniger Belesenen bietet es eine zuverlässige
Einführung und Übersicht, dem Fachmann viele historische Bezüge und eine
kritische Auseinandersetzung.

In einer Einführung und in sieben Kapiteln behandelt Krauth sämtliche
Bereiche, mit denen sich R. Carnap (1891-1970) beschäftigt hat, angefangen
vom Konstitutionssystem der Begriffe über die Syntax und die Semantik
bis zur Wahrscheinlichkeitstheorie.

In der Einführung werden wir kurz und übersichtlich mit den
«geschichtlichen Koordinaten» bekannt gemacht (2-12). Carnaps Theorien
durchziehen empiristisch-positivistische, logische und szientistischeElemente.
Der «Logische Aufbau der Welt» (1928) wird vom « empiristisch-positivisti-
schen Programm» beherrscht. Von da vollzieht sich ein Übergang zum
Physikalismus (Protokollsprache, Einheitswissenschaft), später zur Syntax
(1934) und schließlich zur Semantik (1942). Im Mittelpunkt der semantischen
Theorie stehen die «L-Begriffe» («L» steht für «logisch»), Begriffe, die rein
logisch, d. h. nur aufgrund von semantischen Regeln definiert werden (24-
35). So z. B. L-wahr (analytisch), L-impliziert, L-äquivalent, u. a. Alle diese

Begriffe sind zwar schon bekannt, aber vage und zu wenig genau, weshalb sie

Carnap zu explizieren, d. h. neu zu beschreiben und soweit möglich exakt
zu definieren versucht. Die Begriffsexplikation hielt Carnap übrigens in
seinen früheren wie in seinen späteren Arbeiten als eine wichtige Aufgabe der
Philosophie (181-189).

In «Meaning and Necessity» (1947) machte er es sich zur Aufgabe, zur
bisher gebräuchlichen semantischen Methode derNamens- oder Bezeichnungsrelation

(G. Frege, W. V. Quine, A. Church) eine neue zu konstruieren, die
Methode der Extension und der Intension (35-50). Jedem Ausdruck bzw.
Designator des Systems S wird eine Extension (Begriffsumfang, z. B. die
Klasse der roten Gegenstände) und eine Intension (Begriffsinhalt, z. B. die
Eigenschaft rot zu sein) zugeschrieben. Hier und an vielen anderen Stellen
zeigt Krauth, daß er sich nicht mit einer bloßen Darstellung zufrieden gibt,
sondern Carnaps Thesen konsequent weiterdenkt.

Der Begriff der Intension stieß bei vielen Logikern (G. Bergmann,
W. V. Quine) auf Widerstand. Sie vermuteten dahinter eine versteckte
platonische Metaphysik. Auch wenn sich Carnap nicht mehr so polemisch
wie früher zur Metaphysik äußert, so sucht er sie doch bewußt mindestens
zu vermeiden (131-148). Jedoch kann er das Sinnkriterium in der früheren
Fassung nicht mehr aufrecht erhalten. Auf die damit verbundenen
Schwierigkeiten haben K. Popper, H. Reichenbach und W. V. Quine hingewiesen.
In «Testability and Meaning» (1936-1937) stellt Carnap als neues, toleranteres
Kriterium das Prinzip der Bestätigungsfähigkeit («confirmability») und der
Prüfbarkeit («testability») (58-104) auf. Eine bestätigte Aussage kann als
mehr oder weniger wahrscheinlich angenommen werden. Damit wurde



450 Besprechungen

Carnap auf ein neues Gebiet geführt, auf die Wahrscheinlichkeitstheorie
(«Logical Foundations of Probability», 1950).

Auch das modifizierte Sinnkriterium genügte noch, um metaphysische
Aussagen ausschließen zu können. Eine metaphysische Frage kann sich auch
als «externe Frage» erweisen, als Frage zum Rahmenwerk («framework»),
zum Ganzen eines Systems (195-209). So etwa viele Fragen über die Existenz
und Wirklichkeit von Gegenständen (im weiten Sinne) bzw. «abstrakten
Entitäten». Solche Fragen sind (wie schon in der radikaleren Fassung beim
frühen Carnap) Pseudo-Fragen. Sie sind theoretisch (kognitiv) nicht sinnvoll,
und die Antworten darauf sind nur als praktische Vorschläge («proposais»)
zu verstehen, als Entscheidungen zugunsten dieser oder jener Sprachform
(vgl. das Toleranzprinzip). Im Unterschied dazu werden die «internen
Fragen» aufgrund der Regeln und Axiome, also innerhalb des Systems gelöst.
Krauth weist mit Recht darauf hin, daß damit noch nicht alle Probleme
gelöst sind (207-208). Die philosophischen bzw. ontologischen Fragen werden
zu externen und diese wiederum zu pragmatischen Fragen. Gelöst sind sie
damit aber noch nicht. Carnaps Verdienst bleibt es jedoch, eine exakte
Methode und eine neue Formulierung alter Probleme gefunden zu haben.
Die konsequente Durchführung des Empirismus hat sich bisher nicht
bewährt.

Abschließend eine Bemerkung zum Aufbau des Buches. Warum steht
das Kapitel über die «Sinnlosigkeit der Metaphysik» zwischen Kap. III
(«theoretische Begriffe der Wissenschaft») und Kap. V (über die
«Wahrscheinlichkeitslogik») Es ließe sich doch ohne weiteres zwischen Kap. VI
(«grundsätzliche Auffassung der Philosophie») und Kap. VII («externe und
interne Fragen») einfügen. Vielleicht auch nach dem Abschnitt über die
«Logische Syntax der Sprache» (18-21). Die Darstellung der Syntax scheint
uns übrigens zu kurz gefaßt zu sein, auch wenn einzelne Probleme daraus
wieder in anderen Zusammenhängen zur Sprache kommen.

Martin Brander

Doignon, Jean: Hilaire de Poitiers avant l'exil. Recherches sur la
naissance, l'enseignement et l'épreuve d'une foi épiscopale en Gaule au milieu
du IVe siècle. - Paris: Etudes Augustiniennes 1971. 667 p., 4 pl.

Wie der Verfasser in der Einleitung ausführt, möchte er das Werk des
Hilarius von Poitiers vor dem Exil (356) nach seiner literarischen und
theologischen Eigenart untersuchen. Es geht ihm dabei um drei Fragen: Wie
kam Hilarius, dieser große Bischof im Gallien des vierten Jahrhunderts, zu
seinem Glauben Wie lehrte er den christlichen Glauben in seinem Kommentar

zum Matthäus-Evangelium? Wie verteidigte er den rechten Glauben in
den Wirren der Jahre 355/56 gegenüber den westlichen Arianern? Zur
Beantwortung dieser drei Fragen will der Autor die Denk- und Ausdrucksformen
des Hilarius sowohl im Zusammenhang mit ihren Vorbildern der klassischen
und christlichen Rhetorik, wie auch in ihrer eigenen Art zur Darstellung
bringen. Insoweit dabei vorausgesetzt wird, daß Hüarius vor dem Exil mit



Besprechungen 451

dem christlichen Osten keine unmittelbaren Kontakte hatte - eine
Voraussetzung, die dann auch begründet wird - muß sich daraus das Bild einer

sozusagen rein lateinischen «Eloquentia Christiana» ergeben.
Unter dem Titel «La naissance à la foi» umschreibt der erste Teil der

Untersuchung (25-156) die kulturelle und religiöse Umwelt des Hilarius,
stellt die Urteile der Nachwelt vom 4. Jahrhundert bis in unsere Tage
zusammen und führt mit einem sehr gediegenen Kommentar zum Prolog von
De Trinitate (mit lateinischem, kritischem Text und französischer
Übersetzung) in das Denken des Hilarius ein. Im zweiten Teil werden unter dem
Titel «La foi enseignée» folgende Fragen behandelt (157-420): Zur Bedeutung

des Matthäus-Kommentars im allgemeinen; exegetische und rhetorische

Vorbilder (besonders zu beachten die Ausführungen über Tertullian
und Cyprian) ; die Darlegungen über die vom Evangelium berichteten dicta
et facta; die Frage nach dem tiefern Sinn der evangelischen Erzählung;
Erläuterungen (tractatus) und Schwierigkeiten (quaestiones) ; die theologische
und sittliche Lehre des Evangeliums (fides et praecepta). Im dritten Teil
«L'épreuve de foi d'Hilaire » kommt schließlich zur Sprache, wie der Bischof
von Poitiers, besonders nach seinen eigenen Berichten in den Fragmenta
historica (CSEL 65, 42-193), die nizänische Orthodoxie gegenüber den
westlichen Arianern verteidigt hat (421-513). Es geht dabei im besondern um
das Urteil des Hilarius über Paulinus von Trier und die Synode von Mailand
(355), das Auftreten des Hilarius auf der Synode von Béziers (Frühling 356),
die literarische Verteidigung des Athanasius und die Verschickung ins Exil. -
In der Zusammenfassung (515-527) wird das Werk des Hilarius vor dem
Exil nochmals nach seiner literarischen, theologischen und seelsorgerlichen
Eigenart gewürdigt und das Neue darin besonders herausgehoben. Zwei
Exkurse, einer über Hilarius und das Griechische, ein anderer über die
Unterschiede seines Matthäus-Kommentars und desjenigen des Origenes, sowie
eine Reihe von Indizes (Bibel, Hilarius, alte Autoren, moderne Autoren,
analytischer Index mit französischen, griechischen und lateinischen
Stichwörtern), eine sehr umfangreiche Bibliographie und das allgemeine
Inhaltsverzeichnis beschließen das Ganze.

Aus diesem notwendig summarischen Überblick dürfte die ungemeine
Reichhaltigkeit dieser Untersuchung über Hilarius bereits ersichtlich
geworden sein. Es mag jedoch noch eigens unterstrichen werden, worin meines
Erachtens ihre unbestreitbare Bedeutung besteht. Was bisher mehr erahnt
als klar umschrieben, auf jeden Fall nicht bis in die Einzelheiten nachgewiesen

wurde, wird hier mit aller Klarheit aufgezeigt : es gibt eine lateinische
Bibelexegese, die fast unabhängig von der alexandrinischen Bibelerklärung
sich allein auf die lateinische, allerdings schon von Tertullian und Cyprian
übernommene Rhetorik stützt. Wenn andere, wie vor allem H. I. Marrou
in seinem «Saint Augustin et la fin de la culture antique» (1. Auflage 1938),
schon längst darauf hingewiesen haben, welche ungeheure Bedeutung die
antike Bildung für die lateinische Exegese besessen hat, wurde doch meines
Wissens nie unter Heranziehung von so viel Vergleichsmateria.1 dargelegt,
wie ein völlig der lateinischen, profanen wie christlichen, Tradition
verpflichteter Exeget den tiefern Sinn des Evangeliums aufzudecken, das heißt,



452 Besprechungen

hinter den res gestae die personae und causae, die rationes und exempta
freizulegen suchte. In einem gewissen Sinne allerdings muß dieses Urteil etwas
eingeschränkt werden. Wenn auch ohne weiteres zuzugeben ist, daß Hilarius
unabhängig von der alexandrinischen Exegese seine Bibelinterpretation
betrieb, hätte man doch der Frage weiter nachgehen müssen, wie weit seine
Lehrer Tertullian und Cyprian nicht nur von der römischen Rhetorik,
sondern auch von der judenchristlichen Exegese der ersten zwei Jahrhunderte
abhängig gewesen sind.

Noch ein paar kritische Bemerkungen von mehr oder weniger Bedeutung.

Einmal muß die Art, wie der Verfasser mehrmals von der Inkarnation
spricht, einem theologisch interessierten Leser etwas eigenartig vorkommen.
Ohne Zweifel beschäftigt sich Hilarius mit der Frage, wie Gott Fleisch
geworden ist oder wie er im Fleische war. Doch noch viel mehr geht es ihm
um die Gottheit und den ewigen Ursprung Christi. Diese beiden Fragen nun
scheinen vom Autor nicht immer genügend auseinandergehalten zu werden.
Jedenfalls werden die zwei Geburten, von denen er unter dem Titel «L'incarnation»

spricht, nicht klar unterschieden (370 ff. - Vgl. auch S. 12, mit
Anm. 1; 134. 366 ff. 374. 525: «La conception d'une orthodoxie doctrinale
relative à l'incarnation» bei Athanasius). - Im Kontext (114), wo von
den Bekehrungsberichten vor Hilarius die Rede ist, hätte man in bezug auf
Justinus auf N. Hyldahl, Philosophie und Christentum. Eine Interpretation
der Einleitung zum Dialog Justins, Kopenhagen 1966, hinweisen können. -
Die Apologetik von Laktanz, von der S. 116 die Rede ist, muß sicher auch
auf dem Hintergrund von 1 Thes 1,9 f. und der jüdischen Apologetik gesehen
werden. - Was das Thema der Ehre des Priesteramtes betrifft (154), dürfen
dabei die Texte von 1 Tim 5,17; 6,1 nicht übersehen werden. Im übrigen
ist es mir nicht klar geworden, wo Hilarius selbst von dieser Ehre spricht. -
Es ist nicht genau, wenn im Hinblick auf die Ordnung der vier Evangelien
gesagt wird, daß das Matthäus-Evangelium «dès la constitution d'un canon
des Ecritures, probablement dans la dernière décennie du second siècle»

(164) den Vorrang bekommen hat; denn selbst wenn man das Muratorische
Fragment in diese Zeit datiert, muß man doch, wie Adversus Haereses
beweist, die Konstituierung des Kanons der Evangelien früher ansetzen.
Vgl. A. Benoît, S. Irénée (Paris 1960), 111-122, und die dort zitierten
Arbeiten von Harnack, Lagrange und andern. - In bezug auf den politischen
Hintergrund des Themas consensus (448) hätte man auch auf K. Oehler,
Der consensus omnium als Kriterium der Wahrheit in der antiken
Philosophie und der Patristik (Antike und Abendland, 10 (1961), 103-129 Antike
Philosophie und byzantinisches Mittelalter (München 1969), 234-271)
verweisen können. Und für das Thema der subiectio und der traditio regni Christi
bei Marcel von Ancyra (486), siehe jetzt auch E. Schendel, Herrschaft und
Unterwerfung Christi, Tübingen 1971. - Es ist sicher wahr, daß die
Verwendung von juridischen Formeln zur Verteidigung des Glaubens seit dem
Apologeticum des Tertullian aufgekommen ist (523). Müßte man sich indes
nicht fragen, ob die Rechtssprache in der Zeit der beginnenden Reichskirche
in der Theologie noch eine größere Bedeutung bekommen hat? - Zu guter
Letzt soll nicht verschwiegen werden, daß der Leser von der in dieser Unter-



Besprechungen 453

suchung eingesetzten Gelehrsamkeit manchmal fast etwas erdrückt wird.
So vor allem in den mehr biographischen Abschnitten des ersten Teiles
(27-47) und dann wiederum bei den Darlegungen über das juridische und
politische Kolorit der Fragmente (444-454, mit den Hinweisen auf die Traditio

Legis). Gewiß, man ist dem Autor auch für die überreiche Fülle von
Anregungen und Hinweisen dankbar, die seine Arbeit zu einer wahren Fundgrube

für die lateinische Patristik und die Geschichte der lateinischen Exegese

machen. Aber man wird die Frage nicht ganz los, ob nicht bei einem
weniger großen Aufwand von Erudition das Resultat der Untersuchung noch
eindeutiger ausgefallen wäre. Doch selbst wenn man solche Bedenken sich
nicht gleich aus dem Kopf schlägt, wird man zugeben müssen, daß das ganze
Buch lebendig und äußerst interessant geschrieben ist und, was sicher noch
mehr wert ist, daß es von einer sozusagen ansteckenden Liebe zum ersten
bedeutenden lateinischen Exegeten und größten Bischof Galliens erfüllt ist.

Basil Studer

Simonis, Walter: Ecclesia visibilis et invisibilis. Untersuchungen zur
Ekklesiologie und Sakramentenlehre in der afrikanischen Tradition von
Cyprian bis Augustinus.-Frankfurt a. M. : Knecht 1970. xin, 133 S. (Frankfurter

Theologische Studien. 5.)

Es besteht kein Zweifel darüber, daß die Kirche im Mittelpunkt von
Augustins bischöflichem Wirken und theologischem Denken steht. Ebenso
ist es klar, daß die Frage nach dem KirchenVerständnis Augustins ungemein
vielschichtig ist, selbst wenn man sich dabei nur auf die Frage nach dem
Verhältnis von heiliger zu sündiger Kirche, von Sichtbarkeit zu Unsichtbar-
keit der Kirche, oder auf die Frage nach den Sakramenten in der Kirche
beschränkt. Jeder, der sich um die Ekklesiologie Augustins bemüht, muß
darum weit ausholen. Er hat sich mit dessen Persönlichkeit und geistiger
Eigenart auseinanderzusetzen. Er muß vor allem auf die Kontroverse mit
den Donatisten eingehen, in der sich die augustinische Ekklesiologie am
meisten entwickelte. Er darf aber auch die afrikanische Tradition nicht
übersehen, aus der die donatistische Kirchenlehre herausgewachsen ist. Man
könnte diesem schon weit gesteckten Programm, wie es der Verfasser der
vorliegenden Studie in der Einleitung entwickelt (xi f.), noch die
Berücksichtigung der römischen Tradition beifügen, von der dann mehrmals die
Rede ist (23. 27. 43. 104. 109).

Je mehr man indes der Auffassung des Autors von der Vielschichtigkeit
der Untersuchung beipflichtet, desto mehr wird man sich fragen, ob er die
Aufgabe auch bewältigen wird, die er sich vorgenommen, und, wenn ja, ob
er imstande sein wird, die Ergebnisse seiner Arbeit auf etwas mehr als 120

Seiten darzulegen. Tatsächlich kann man diesen etwas gedrängten
Darlegungen über die Grundstruktur der Kirche und Sakramente bei Augustin
und seinen Vorgängern die Anerkennung nicht versagen. Gewiß die
Darstellung bietet keine umwälzenden Resultate. Im übrigen wäre es sicher von
Vorteil gewesen, den status quaestionis schärfer zu umschreiben. Der kritische

29



454 Besprechungen

Hinweis auf W. Kamiah, Christentum und Geschichtlichkeit, 1951, und
J. Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, 1954,
ist dafür ungenügend (xn). Trotzdem muß zugegeben werden, daß der
Verfasser es verstanden hat, in einer persönlichen Art Wesentliches zur Frage
zu sagen.

Unter dem Titel «Zur ekklesiologischen Tradition der afrikanischen
Kirche vor Augustinus» berichtet der erste Teil über den Kirchenbegriff und
die Sakramentenlehre Cyprians, der Donatisten und des Optatus von Mileve
(1-49). Der zweite Teil: «Grundstruktur der Kirche und der Sakramente
nach Augustin» wird mit einem längeren Abschnitt über die Persönlichkeit
und geistige Haltung Augustins eingeleitet (51-75). Dabei verdient der
Paragraph über die allgemeine Religiosität Augustins im Hinblick auf das Ge-
samtthema am meisten Beachtung (69-75). Es folgen der zweite Abschnitt
zur Ekklesiologie und der dritte über die Taufe, Eucharistie und Buße
(75-124). Eine kurze Zusammenfassung und das Literaturverzeichnis
beschließen das Ganze.

Diese allzu knappe Übersicht mag in etwa beweisen, wie sehr der
Verfasser bestrebt war, die verschiedenen Gesichtspunkte zu berücksichtigen,
die zum Verständnis der augustinischen Ekklesiologie, um die es in der
Untersuchung in erster Linie geht, im Auge behalten werden müssen. Es
wird darin jedoch sogleich auch auffallen, daß dem Hauptthema, auf das
Ganze gesehen, verhältnismäßig wenig Platz eingeräumt wird. Besonders
der Abschnitt über die Persönlichkeit Augustins nimmt zu viel Raum ein.
Gewiß ist schon im ersten Teil viel von der Ekklesiologie Augustins die Rede.
Doch das ist insofern nicht sehr glücklich, als dabei dessen Stellung mit
derjenigen seiner Vorgänger in einer Weise verglichen wird, die die Ergebnisse
des zweiten Teiles der Untersuchung bereits weitgehend voraussetzt. Anderseits

ist der Zusammenhang zwischen dem, was über die afrikanische Tradition

und die Persönlichkeit Augustins gesagt wird, und der augustinischen
Kirchen- und Sakramentenlehre in vielem zu wenig deutlich herausgearbeitet.
Das gilt ganz besonders für einige Seiten über die Persönlichkeit Augustins.

Soweit indes die Gegenüberstellung der afrikanischen Tradition und
der Ekklesiologie Augustins ausdrücklich geschieht, kann man sich fragen,
ob die dabei verwendete Unterscheidung von «personal» und «institutionell»
sehr glücklich ist (vgl. 35. 39. 89. 102 ff. usw.). Wenn man nämlich
berücksichtigt, daß für Cyprian und die Donatisten, wie der Autor selbst festhält,
die Heiligkeit der Kirche nicht sosehr ethisch als vielmehr im Sinne einer
Feindschaft zur Welt zu verstehen ist (30), dann wird man kaum sagen
können, daß die afrikanische Tradition, anders als Augustin, «die Kirche
und ihre Sakramente primär personal und nicht sachlich institutionell»
versteht (35). Es ist klar, daß Augustin eine vorher nicht bekannte Unterscheidung

zwischen «communio sacramentorum» und «societas sanctorum»
eingeführt hat. Aber diese Unterscheidung darf nicht auf die zu vereinfachende
Unterscheidung von institutionell und personal zurückgeführt werden. Anderseits

hätte den verschiedenen Auffassungen von Heiligkeit viel mehr
Aufmerksamkeit geschenkt werden sollen. Dabei hätte auch der Ausdruck
«sacramentum per se sanctum» gründlicher untersucht werden sollen (103-



Besprechungen 455

107). Es hätte gezeigt werden sollen, worin nach den Donatisten und nach
Augustin die Heiligkeit des sakramentalen Vollzuges bestanden hat. Vor
allem aber hätte noch deutlicher herausgehoben werden müssen, daß für
die ganze afrikanische Tradition die Heiligkeit der Kirche im Gegensatz zur
Welt bestanden und daß Augustinus gerade diese Auffassung mit seiner
These von «mundus reconciliatus Ecclesia» überwunden hat. Vgl. nun dazu
R. A. Markus, Saeculum : History and Society in the Theology of St. Augustine

(Cambridge 1970), 105-132. Im übrigen hätte die Konfrontation
zwischen der voraugustinischen und augustinischen Ekklesiologie auch durch
einen Vergleich der Auffassungen von «intus» und «foris» gewonnen; denn
dieses Thema hatte schon bei Cyprian nicht wenig Bedeutung besessen (vgl.
dazu Y. Congar, in Bibliothèque Augustinienne, 29, 53).

Wenn man schulmeisterlich sein wollte, könnte man sich noch fragen,
wie weit die vielen zitierten Studien auch tatsächlich benützt worden sind
(vgl. z. B. S. 1, wo das im Text Gesagte wenig mit der in der in Anmerkung 2

zitierten Arbeit von R. Braun, Deus christianorum, zu tun hat). Ebenso
könnte man auf manche Ungenauigkeit in der Zitation der Vätertexte
hinweisen (vgl. z. B. 105: Gleichsetzung von «conversio cordis» und «Caritas»;
114: «Zeichen» für «sacrificium» in Parm. 2, 6, 1; 117: Texte in Anm. 95

stimmen nicht für den Satz: «bei Augustinus ist sie («excommunicatio») nur
noch der Ausschluß von der Teilnahme am Sakrament der Eucharistie»).
Doch solche Zweifel und kritische Bemerkungen hinsichtlich Einzelheiten
würden den Gesamteindruck nur wenig ändern. Aus dem oben Gesagten mag
nämlich genügend klar hervorgegangen sein, daß die Neuheit der augustinischen

Ekklesiologie gegenüber der Ekklesiologie der afrikanischen Tradition
noch mit feineren Nuancen umschrieben werden müßte als dies in der
besprochenen Arbeit geschehen ist.

Basil Studer

Graneris, Giuseppe: Grecia e Roma nella storia delle religioni. - Roma:
Città Nuova éditrice 1970. 393 p. (Studi e ricerche di scienze religiose. 1.)

Es handelt sich hier um eine an weitere Kreise sich wendende Darstellung

der griechischen und römischen Religionsgeschichte. In einer einfachen
und leicht verständlichen Sprache werden darin, in Anlehnung an die neuern
Standardwerke, die religiösen Auffassungen und Praktiken der Griechen und
Römer dargelegt. Dazu kommen einige mehr grundsätzliche Überlegungen
über das Verhältnis der Religion zu Philosophie, Literatur, Aberglauben und
Moral sowie über die Stellung der griechisch-römischen Religion in der
allgemeinen Religionsgeschichte. Die dabei vom Standpunkt der katholischen
Theologie gemachten kritischen Feststellungen sind im allgemeinen von einer
offenen Haltung gegenüber der christlichen «Vorgeschichte» inspiriert.

Es ist klar, daß bei einer eher gedrängten Darstellung die Dinge etwas
vereinfacht werden. Gerade weil das kaum zu umgehen ist, kann man sich
indes fragen, ob es nicht besser gewesen wäre, den Auffassungen über die
verschiedenen Gottheiten etwas weniger Raum zu gewähren und dafür die



456 Besprechungen

Linien der geschichtlichen Zusammenhänge etwas mehr hervortreten zu
lassen. Diese grundsätzliche Frage mag im besondern für den Zusammenhang
von Religion und politischer Ideologie gelten, der zu wenig behandelt und
auch zu wenig positiv bewertet wird. Im Hinblick auf die größeren
Zusammenhänge wäre es sicher auch gegeben gewesen, die Materie übersichtlicher

einzuteilen und nicht nur die Abschnitte zu numerieren. Es muß
allerdings zugegeben werden, daß der Index es erlaubt, die einzelnen Belange
leicht zu finden. Schließlich mag noch beigefügt werden, daß die einzelnen
Ausführungen mit vielen Texten aus heidnischen und christlichen Schriften
illustriert werden, die auch durch einen Index der antiken Autoren zugänglich

gemacht sind. Basil Studer

Verbeke, G.: Filosofie en Christendom in het mensbeeld van Nemesius
van Emesa. With an English summary. - Brüssel 1971. 34 p. (Mededelingen
van de Koninklijke Vlaamse Académie voor Wetenschappen, Letteren en
Schone Künsten van Belgie, Kl. d. Letteren, 33 (1971) Nr. 1.)

Der Aufsatz von G. Verbeke über Philosophie und Christentum im
Menschenbild des Nemesius von Emesa bietet eine vorzügliche Einführung
in dessen bekannten Traktat «De natura hominis». In einem ersten Teil
stellt der Verfasser diese Schrift vor und behandelt ihre Über lieferungs-
geschichte und ihre Nachwirkungen (3-14). Von besonderer Bedeutung sind
dabei ohne Zweifel die Hinweise auf die Autorität, die das Werk seit dem
11. Jahrhundert bei den mittelalterlichen Autoren erlangt hat. - Im zweiten
Teil kommt die Lehre des Traktates selbst zur Darstellung (14-31). Dabei
vertritt der Autor gegenüber W. Jaeger die Ansicht, daß die Auffassung des
Nemesius von der Mittelstellung des Menschen zwischen der sinnenfälligen
und geistigen Welt eher auf neuplatonische als auf stoische Einflüsse
zurückzuführen ist. Neuplatonische Züge zeigten sich auch in der Lehre über die
Vereinigung von Leib und Seele und über deren Unsterblichkeit. Unnötig
zu betonen, daß dabei auch auf den sog. anthropologischen Vergleich der
Christologie hingewiesen wird (30 f.). - In einer kurzen Zusammenfassung
wird schließlich die Frage beantwortet, wie weit Nemesius die christliche
Botschaft in griechische philosophische Kategorien übertragen hat, ohne sie

zu verzerren (31 f.). Die Antwort geht dahin, daß Nemesius keine originelle
Philosophie vorgelegt hat, aber auch nicht einfach alle Meinungen des Neu-
platonismus in gleicher Weise übernahm. Seine Auswahl traf er hinsichtlich
der biblischen Lehre von der Unsterblichkeit der Seele und der Auferstehung
des Leibes sowie vom Zusammenhang zwischen Tod und Sünde. Man muß
sich allerdings fragen, ob er damit die christliche Botschaft nicht allzu sehr
«platonisiert» hat.

Aus dieser kurzen Übersicht sollte klar geworden sein, daß der Aufsatz
von G. Verbeke von allen beachtet zu werden verdient, die sich für die
Anthropologie und die Christologie des vierten Jahrhunderts oder für das
Verhältnis von Christentum und Neuplatonismus interessieren.

Basil Studer



Besprechungen 457

Bellini, Enzo: La Chiesa nel mistero della salvezza in San Gregorio
Nazianzeno. - Venegono Inferiore <Varese> : «La Scuola Cattolica» 1970. Ill p.

In seiner Untersuchung, die der Theologischen Fakultät von Mailand
als Dissertation vorgelegt wurde und die hier in einem Auszug vorliegt,
bringt der Verfasser die Grundzüge der Ekklesiologie Gregors von Nazianz
zur Darstellung. Er legt dabei das Hauptgewicht auf die theologischen
Leitgedanken: Das Heilsgeheimnis und die Kirche, Die Heilsökonomie von
Adam bis zur Menschwerdung des Wortes, Die Erfüllung der Heilsökonomie
in Christus, Von Christus zur Kirche. In einem bedeutend kürzeren, zweiten
Teil wird dann die äußere Erscheinungsgestalt der Kirche, vor allem das
Verhältnis von Universalkirche und Lokalkirche und die Hierarchie behandelt.

Eine Zusammenfassung und zwei Anhänge, die der 2. resp. der 42. Rede
gewidmet sind, beschließen das Ganze. Die Bibliographie wird nicht gegeben,
da sie separat in «La Scuola Cattolica» 98 (1970), Suppl. bibl. 165*-181*
veröffentlicht worden ist.

Ohne Zweifel hat die Ekklesiologie Gregors von Nazianz eine eigene
Darstellung verdient. Lebte doch dieser Kirchenvater in einer Zeit, die in
mancher Hinsicht das Bild der Kirche für lange, wenn nicht für immer
geprägt hat. Denken wir nur an das Verhältnis zwischen Kirche und Staat,
an die Synoden, an die Entstehung der Liturgien oder an die Anfänge der
Patriarchate. Umso mehr wundert man sich, daß der Verfasser nicht auf
die Fragen des Bischofsamtes, der Liturgie und die Haltung der Christen
gegenüber dem römischen Reich eingehen wollte (3). Gewiß, bei der
theologischen Art des «Theologen» mußten dessen theologische Leitgedanken
auch für die Ekklesiologie von entscheidender Bedeutung sein. Aber kann
diese Bedeutung nicht erst dann richtig erfaßt werden, wenn man sehen
kann, wie diese Hauptideen sich in der Auffassung vom kirchlichen Leben
ausgewirkt haben? Jedenfalls kommt man bei der Lektüre dieser Darstellung

um den Eindruck nicht herum, daß sie allzu oft bei zu allgemeinen
Darlegungen über Heilsgeheimnis und Heilsgeschichte stehen bleibt.

Noch ein paar Einzelbemerkungen. Die methodischen Überlegungen,
die der Autor im Vorwort anstellt, sind gewiß zu beherzigen. Eine andere
Frage ist jedoch, ob es einen großen Wert habe, sie auch darzulegen. - Es
ist allzu anachronistisch und auch verwirrend, im Hinblick auf die Väter
des 4. und 5. Jahrhunderts von hypostatischer Union zu sprechen (29). -
Allzu schnell wird, gestützt auf Lampe, festgestellt, das Thema der
Nachahmung Christi sei in der Tradition nach Polykarp nicht bedeutend gewesen
(73). Wie steht es dann zum Beispiel mit Origenes? - Seite 74 wird auf eine
Dokumentation verwiesen, die noch folgen solle, die man indes auf den
folgenden Seiten vergeblich sucht. - Man frägt sich auch, ob Gregor seine

Auffassungen von der kirchlichen Hierarchie nur in der Oratio 32 dargelegt
hat, die auf den Seiten 77-80 allein ausgezogen wird. — Man darf auch kaum
sagen, im 4. Jahrhundert hätte De Trinitate den ganzen Glauben
ausgemacht (85). Beginnt sich doch gerade am Ende dieses Jahrhunderts die
Unterscheidung von Theologia und Oeconomia auszubilden Basil Studer



458 Besprechungen

Vecchiotti, Icilio: La filosofia di Tertulüano. Un colpo di sonda nella
storia del cristianesimo primitivo. - Urbino: Argalia editore 1970. 545 p.
(Pubblicazioni dell'Université di Urbino.)

In sarkastischer Weise macht der Verfasser dieser Studie die
Feststellung, daß Tertullian wie andere religiöse und philosophische Schriftsteller

seinen Gegnern häufig gerade das vorwirft, was seine eigenen Schriften
und Polemiken kennzeichnet (351). Man ist sehr versucht, diese Bemerkung
auf den Autor selbst zu beziehen. Wenn er nämlich bei einer Kritik gegenüber

Moricca von schlechter, auf katholischer Seite üblichen Analyse spricht
(«con cattiva analisi, come di consueto, da parte cattolica» - S. 313), gilt
das nicht weniger von ihm selbst. Vielleicht ist gar ein katholischer
Atavismus im Spiel. Tatsächlich kommt man nicht auf die Rechnung, wenn man
von dieser Untersuchung, die sich als philosophischer Kommentar der
Hauptschriften Tertullians darbietet, eine auf einer gründlichen Textanalyse
beruhende Einführung in dessen Philosophie erwartet. In einer gewundenen
Gelehrtensprache verbreitet sich der Verfasser vielmehr, unbekümmert um
die Stellungnahme von Tertullian-Kennern wie Waszink und Braun und
unbesorgt um eine genaue Dokumentation seiner Ansichten und seiner
Kritiken an andern, weitgehend über die Entstehung des Christentums in
den ersten drei Jahrhunderten. Dabei vertritt er gegen oder auch mit
Troeltsch, Harnack und Buonaiuti die These, das ursprünglich revolutionäre,
sich an die Armen Palästinas wendende Christentum sei durch die Helleni-
sierung (vor allem durch den Piatonismus) und die Romanisierung (Recht)
intellektualisiert und aristokratisiert und damit zum Machtinstrument der
herrschenden Klassen geworden (vgl. 153. 185. 198-201. 212 f. 215-220. 239.
315-319. 338 f. 381. 428 ff. 442 ff. 499). Da er mit der Ausrede, man könne
die ursprüngliche christliche Botschaft durch die bereits griechischen Zeugnisse

des NT hindurch nicht mehr rekonstruieren (204-207. 369 f.), auf eine
in einer soliden Textanalyse und einer eingehenden Konfrontation mit den
neutestamentlichen Schriften begründete Beweisführung verzichtet, erübrigt
sich auch eine genau belegte Kritik seiner Darstellung. Eine solche Kritik
ist auch deswegen überflüssig, weil es kaum viele sein werden, die sich durch
dieses langatmige, kaum gegliederte Buch zu beißen versuchen werden, um
die brauchbaren Anregungen zu suchen, die darin sicher nicht fehlen, die
aber anderswo viel leichter zu finden sind. Basil Studer

Dauvillier, Jean: Les temps apostoliques - Premier siècle Histoire du
Droit et des Institutions de l'Eglise en Occident, publiée sous la direction de
Gabriel Le Bras, T. II. - Paris: Sirey 1970. xvin, 744 p.

Heute, da die Grundlagen des Kirchenrechtes und im besondern die
institutionellen Elemente der Urkirche mehr denn je in Frage stehen, wird
man mit großen Erwartungen an die eingehenden Darlegungen herangehen,
die J. Dauvillier, Professor an der Rechtsfakultät von Toulouse, unter dem
Titel «Les temps apostoliques» den rechtlichen Einrichtungen und
gesellschaftlichen Strukturen der Kirche des ersten Jahrhunderts gewidmet hat.



Besprechungen 459

Um es indes gleich vorwegzunehmen, diese Erwartungen werden im Laufe
der Lektüre dieses umfangreichen Bandes bei weitem nicht erfüllt. Ohne
Zweifel hat J. D. mit unermüdlichem Fleiß ein ungeheures Material
zusammengetragen. Ja, zum Teil nimmt sein Werk die Ausmaße einer Enzyklopädie
an. Doch man darf ruhig sagen, weniger wäre mehr gewesen.

Ganz allgemein ist zu bemerken, daß die Ausführungen viel zu breit und
nicht ohne unnötige Wiederholungen sind. Diese Ausführlichkeit wird
besonders dort empfunden, wo es sich um mehr oder weniger hypothetische
Auffassungen oder auch um Fragen handelt, die nur entfernt zum Thema
gehören : zwei Seiten über die Reise des Apostels Paulus nach Spanien (197 ff.),
fünfzehn enggedruckte Seiten über den Prokonsul Gallion, Dionysius den
Areopagiten, den Prokurator Felix und andere Zeitgenossen Pauli (208-223).
Ebenso frägt man sich, welchen Sinn die langen Bibliographien haben. Ein
Exeget wird die angegebenen Studien anderswo leichter finden. Sollten
diese bibliographischen Zusammenstellungen einem Rechtshistoriker oder
auch nur einem Kirchenhistoriker dienen, dann wäre es doch viel nützlicher
gewesen, eine gute Auswahl zu treffen. Ganz abgesehen davon, daß gewisse
Studien mehrmals zitiert werden und dabei nicht einmal immer auf die
gleiche Weise. So wird eine Studie von Schmithals über Paulus und Jakobus
(252) in der englischen Übersetzung, vier Seiten später in der deutschen
Originalfassung zitiert. In der Bibliographie der Literatur über die Kirche
im allgemeinen (459 f.) werden eine ganze Reihe von Studien aufs neue
angeführt. Wäre es nicht viel besser gewesen, jene Untersuchungen anzugeben,
die dem Verfasser selbst von Nutzen gewesen sind, und das um so mehr,
als in den Ausführungen Arbeiten von andern ohne jegliche Referenz zitiert
werden (vgl. z. B. 509 ff.)

Mit dieser Überfülle könnte man sich jedoch noch abfinden, wenn die
Untersuchungen selbst auf einer solideren Methode beruhen würden. Aber
zunächst einmal ist schon die chronologische Abgrenzung mehr als problematisch.

Sicher läßt sich um das Jahr 100 ein gewisser Einschnitt annehmen.
Doch sollte das nicht aufgrund anachronistischer Prinzipien, wie Tod des
letzten Apostels oder Kanonizität der Quellen, geschehen. Auf jeden Fall
wundert man sich, daß im zweiten Teil, der über die Quellen handelt, die
Prima Clementis nicht erscheint. Sie wird allerdings in einem andern
Zusammenhang erwähnt. Die Didache, die sicher Material aus dem ersten
Jahrhundert enthält, wird mit dem Hinweis auf eine alte Auflage der Patro-
logie von B. Altaner ausdrücklich ausgeschlossen (112). Obwohl das Jahr 100

nicht ganz strikte gefaßt wird, werden auch die Ignatius-Briefe nicht
berücksichtigt. Was im übrigen Eusebius von Cäsarea angeht, ist es nicht ganz
exakt zu sagen, er hätte keine lateinischen Quellen gekannt. Tatsächlich
zitiert er wenigstens den Apologeticus von Tertullian (111).

Noch problematischer ist indes die Art, mit der der Verfasser entgegen
seiner Beteuerung in der Einleitung, die historische Methode mit aller Strenge
anwenden zu wollen, immer wieder die Quellen aus einer späteren Sicht
heraus überinterpretiert. Abgesehen von den unangenehm auffallenden
Vergleichen mit der späteren Rechtslage, ja selbst mit dem CJC und der
modernen liturgischen Praxis, muß man immer wieder feststellen, wie noch



460 Besprechungen

vage Texte in der Sprache und mit den Kategorien der neuzeitlichen Dog-
matik dargelegt werden. Es würde viel zu weit führen, wollte man in dieser
Kritik vollständig sein. Es mag genügen auf die Abschnitte über die Stellung
der Kirche Roms (294-300 unter dem Titel: «Clément de Rome et l'épiphanie
de la primauté romaine») und über die Sakramente hinzuweisen. Diese
Ausdrucksweise hat übrigens den Autor selbst zu Widersprüchen geführt.
So lesen wir auf der gleichen Seite: «Dans cette Ire épître aux Corinthiens,
s. Paul ne dit rien de celui ou de ceux à qui incombe la présidence de l'assemblée

chrétienne et qui sont dotés du pouvoir de consacrer Ce pouvoir
(la consécration) n'appartenait qu'aux Apôtres, ou aux missionnaires, qui
relevaient de la hiérarchie itinérante, ou encore aux presbytres, qui formaient
la hiérarchie locale: délégués 'apostoliques', auxiliaires des Apôtres ou
presbytres tenaient ce pouvoir de l'imposition des mains qui les avait constitués

prêtres» (494). Wenn der Apostel nichts gesagt hat, wie kann man dann
behaupten, daß die Konsekrationsvollmacht den Aposteln oder jenen, denen
die Hände aufgelegt worden waren, zukam? Im übrigen wird an dieser
Stelle und an manchen andern Stellen einfach vorausgesetzt, daß die
Entwicklung an den verschiedenen Orten je zur gleichen Zeit an denselben
Punkt angekommen war.

Schließlich darf nicht verschwiegen werden, wie selbst einem Nicht-
Exegeten es auffallen muß, wie wenig der Verfasser von den Ergebnissen der
modernen Bibelwissenschaft Kenntnis nimmt. Wie kann man heute noch
schreiben: «.... les écrits plus tardifs du NT, contemporains de la persécution
néronienne» (169) Oder wie kann man von Pfingsten und der Rede auf dem
Areopag sprechen, ohne auf die literarische und theologische Eigenart der
Apostelgeschichte Rücksicht zu nehmen? Von der Form- und Traditionsgeschichte

der Evangelien gar nicht zu reden. Vgl. dazu auch die kurzen
Bemerkungen von J. B. Bauer in Theol. Prakt.-Quart. 120/1 (1972) 72.

Basil Studer

Lohse, Bernhard: Askese und Mönchtum in der Antike und in der alten
Kirche. - München, Wien: Oldenbourg 1969. 236 S. (Religion und Kultur der
alten Mittelmeerwelt in Parallelforschungen, hrsg. von Carsten Colpe und
Heinrich Dörrie. 1.)

In der neuen Reihe «Religion und Kultur der alten Mittelmeerwelt in
Parallelforschungen» geht es den Herausgebern «um den Versuch, Kulturen
unter dem Gesichtspunkt bestimmter Themen im Durchblick miteinander
zu verbinden, ohne daß eine vollständige Übersicht über Religionen oder
Kulturen mit der üblichen Auffächerung aller wichtigen Dinge gegeben wird,
die als gesichert betrachtet werden können» (5). Als solche einführende
Zusammenschau legt B. Lohse im 1. Band der Reihe seine Untersuchung über
Askese in der Antike und in der alten Kirche vor. In seinem Vorwort betont
er selbst, daß es ihm nicht darauf ankam, «Vollständigkeit in der
Materialdarbietung sowie in der Auseinandersetzung mit der Sekundärliteratur
anzustreben». Er möchte vielmehr im Sinn der Reihe einen gewissen Gesamt-



Besprechungen 461

überblick geben, in dem freilich die einzelnen Konturen hinreichend deutlich
heraustreten (7). Diese Selbstbeschränkung ist bei der Lektüre und
Beurteilung der Arbeit wohl zu beachten.

Die Untersuchung beginnt mit einer kurzen Einleitung, in der der
vielschichtige Begriff der Askese provisorisch, im Sinne einer Arbeitshypothese,

umschrieben wird. Diese Umschreibung schließt mit folgenden Worten:
«Nicht jeder Verzicht auf bestimmte Dinge ist schon asketisch, vielmehr
erst derjenige, der aus religiösen oder philosophischen Motiven unternommen
ist, um den Menschen aus einem Zustand des Ungenügens oder der Unreinheit

bzw. Unheiligkeit zu läutern, so daß er der Gottheit nahen kann oder
seine höhere Bestimmung erfüllt» (15). Askese ist demnach vor allem
Verzicht. Selbst wenn sie aus positiven Motiven geschieht, ist sie selbst etwas
Negatives.

Unter diesem Leitgedanken werden im ersten Teil «Die Antike»
Auffassungen und Praktiken der alten griechischen und römischen Religion, der
Mysterienreligionen und der Philosophien behandelt. Für die weitere
Geschichte ist dabei die philosophische Askese von ganz besonderem Interesse.
Sind doch deren Einflüsse auf die christliche Askese von kaum abschätzbarer
Bedeutung. Der zweite und der dritte Teil sind dem Alten Testament und dem
Judentum resp. dem Neuen Testament gewidmet. Von fast gleichem Umfang

wie die ersten drei Teile zusammen ist schließlich der vierte Teil, in dem
die Askese der alten Kirche von der Zeit der apostolischen Väter bis zu
Benedikt von Nursia zur Darstellung kommt. Ein kurzes Schlußwort und
ein Sach- und Namenregister beschließen die Untersuchung.

Als erster Gesamtüberblick verdient diese Untersuchung über Askese
und Mönchtum in der Antike und alten Kirche ohne Zweifel anerkennende
Beachtung, und das umso mehr, als sie in einer leicht verständlichen und
angenehmen Sprache abgefaßt ist. Doch selbst wenn man dem Verfasser das
Recht zugesteht, seine Arbeit im Hinblick auf ihr besonderes Ziel stark zu
begrenzen, wird man einige Beschränkungen, wenn nicht beanstanden, doch
sicher bedauern. Einmal fällt auf, wie wenig in der benützten Literatur die
Studien in französischer Sprache zur Geltung kommen. Ich denke beispielsweise

an die einschlägigen Artikel des Dictionnaire de Spiritualité («encra-
tisme», etc.) sowie an die zahlreichen Studien über Philon von Alexandrien.
Einige wichtige Veröffentlichungen konnten allerdings nicht mehr verwendet
werden, weil sie zu spät erschienen sind. So L. Verheijen, La règle de
St. Augustin, Paris 1967; R. Veilleux, La liturgie dans le cénobitisme
pachômien au 4e siècle, Rom 1968; J. Fontaine, Sulpice Sévère, Vie de
S. Martin, Paris 1967-1969; vielleicht auch A. de Vogûé, La règle du maître,
Paris 1964 s. und J.-C. Guy, Jean Cassien, Institutions cénobitiques, Paris
1965. Die Bibliographie der Untersuchung ist nämlich nur bis 1966
nachgeführt, ja sie beschränkt sich weitgehend auf Studien, die vor 1960 erschienen
sind.

Mehr noch wird man vermissen, daß bei den Kirchenvätern Autoren
wie Ambrosius und auch Pelagius nicht behandelt werden. Evagrios Pontikos
wird gerade noch erwähnt. Über das frühe gallische Mönchtum mit Hilarius,
Martinus und Sulpicius Severus ist überhaupt nichts zu finden.



462 Besprechungen

Am schwerwiegendsten indes kommt mir die Beschränkung auf den zu
negativen Begriff der Askese als Verzicht vor. Diese Beschränkung führte
nämlich nicht nur dazu, gewisse biblische Themen zu vernachläßigen oder

ganz auszuschließen, sondern brachte es mit sich, die Askese als mehr oder
weniger bibelfremd hinzustellen. Wenn der Verfasser die Askese auch in
weiterem Sinne verstanden hätte, als stetes Sich-Bemühen um das eigene
Heil, als fortwährende Anstrengung, die Gnade Gottes zu bewahren, als
Ausharren beim Herrn, dann hätte er zu einer nuancierteren Auffassung der
christlichen Askese gelangen müssen. Es sei in diesem Zusammenhang an die
Themen der Nachahmung (Mt 5, 48), des Laufens (1 Kor 9, 24-27, usw.), des

Kampfes (Phil 1,27-30), der Bewahrung der von Gott erhaltenen Heiligkeit
(1 Th 4,3-8; Hbr 2,10 f.) erinnert. Vgl. zum Ganzen, F.Wulf, Aszese:
Hdb Theol Grundbegriffe I (1962) 111-120. Im übrigen werden selbst innerhalb

des Rahmens der Askese als Verzicht wichtige Texte nicht berücksichtigt,

wie z. B. Tobias 7-9; Mt 22,30 f.
Zum Schluß mag noch auf die Ungenauigkeiten im Abschnitt über Benedikt

von Nursia hingewiesen werden. Es ist nicht richtig zu sagen, Benedikt
hätte auf Monte Cassino den Benediktinerorden gegründet (227). Auch in
einer nur kurzen Darstellung müßte auf die Regula Magistri hingewiesen
werden, die heute als Vorlage der Regula Benedicti betrachtet wird. So

bekommen die Hinweise auf die Quellen einen andern Stellenwert.
Basil Studer

Aldama, José A. de: Maria en la patristica de los siglos I y II. - Madrid:
La Editorial Catölica 1970. xv, 380 p. (Biblioteca de Autores Cristianos.)

In einer knappen Einleitung umschreibt der Verfasser den Gegenstand
seiner Untersuchung. Er betont darin mit Recht die Notwendigkeit, die
patristischen Grundlagen der Mariologie neu zu sichern. Einerseits sind
nämlich die diesbezüglichen, nach dem Krieg erschienenen Arbeiten zu wenig
auf die Einzelfragen eingegangen. Anderseits hat die Literaturgeschichte der
frühchristlichen Schriften durch Entdeckungen (Qumran-Nag Hammadi) und
neue Forschungsrichtungen (Gnostizismus, Testimonia, Asiatische Schule)
eine tiefgehende Erneuerung erfahren. Für seine eigene Untersuchung hat
sich der Autor das Ziel gesetzt, die mariologischen Themen zu behandeln,
wie sie im gesamten christlichen Schrifttum bis zu Irenäus erscheinen. Es
versteht sich, daß die Lösung dieser Aufgabe manche Schwierigkeit mit sich
brachte. Die Quellenlage ist nicht immer recht klar. Die Ausdrucksformen
jener Zeit sind nicht immer leicht verständlich. Der Autor selbst ist sich
dessen voll bewußt. Er will darum in vielen Fällen sich mit dem Hinweis auf
die wahrscheinlichere Meinung begnügen. Er nimmt es auch in Kauf, sich
mit den Meinungen anderer eingehend auseinanderzusetzen, um so auf
Grund einer objektiven Analyse aller Möglichkeiten zu einer soliden Synthese
zu gelangen.

Die beiden ersten, mehr einleitenden Kapitel geben eine Übersicht
über die mariologischen Elemente in der Verkündigung der Frühkirche und



Besprechungen 463

in gewissen heterodoxen Strömungen. Die folgenden Kapitel bringen die
einzelnen mariologischen Themen zur Darstellung: die Mutterschaft Marias,
die jungfräuliche Empfängnis, das Zeugnis der Propheten, die Exegese von
Lk 1,35, jungfräuliche Empfängnis und Gottessohnschaft, die jungfräuliche
Geburt, die ewige Jungfrauschaft, die Gottesmutterschaft, Eva-Maria, die
geistige Mutterschaft, die Heiligkeit Marias, die Anfänge der MarienVerehrung.

Eine kurze Zusammenfassung und drei Indizes (Bibeltexte, Yätertexte,
Autoren) beschließen die Untersuchung. Das AutorenVerzeichnis, das
allerdings nicht vollständig ist (es fehlen z. B. Perler, Peterson), erlaubt, die
benützte Literatur nachzuschlagen und ersetzt so in etwa eine Bibliographie.
Im übrigen sind wenigstens die Quellen am Anfang der Arbeit zusammengestellt.

Es unterliegt keinem Zweifel, daß es dem Verfasser gelungen ist, in einer
auf einläßlichen Analysen begründeten Zusammenschau den unerwartet
großen Reichtum aufzudecken, der schon die frühchristlichen Anfänge der
Mariologie kennzeichnet. Er hat es sicher auch weitgehend verstanden,
seinem Vorsatz gemäß sachlich und kritisch zu bleiben. Manchmal wird man
allerdings mit seiner Art, theologische Aussagen zu formulieren oder Ansätze
zu spätem Entwicklungen herauszuheben, nicht einig gehen. Was das erste
angeht, denke ich vor allem an die an das chalzedonensische Dogma
anklingenden Formulierungen (zwei Naturen — eine Person), die für die christologi-
schen Aussagen von Ignatius von Antiochien, Justinus und Irenäus
verwendet werden (248-260). Beim zweiten verweise ich besonders auf die
Ausführungen über die geistige Mutterschaft und die Heiligkeit Marias (vgl. bes.
316. 326). - Im weitern sei bemerkt, daß im Kapitel über die Marienverehrung
die Malereien in der Priszilla-Katakombe zu früh datiert sind (361). Sie
können kaum vor 200 angesetzt werden. Dazu ist es auch fraglich, ob die sog.
Velatio eine Mariendarstellung ist. - Schließlich mag noch erwähnt werden,
daß gewisse fremdsprachige Texte (170. 174. 292. 332) und vor allem mehrere
Namen im AutorenVerzeichnis nicht fehlerlos wiedergegeben werden. Dazu
kann auch das Versehen auf S. 107 gerechnet werden, wo der gleiche Psalmvers

einmal als Ps 110,3 und einmal als Ps 109,3 zitiert wird.
Aufs Ganze gesehen, handelt es sich bei dieser Darstellung der

frühchristlichen Mariologie nicht nur um eine sehr fundierte Zusammenfassung
der neuesten Forschungen, sondern auch um ein vorzügliches Arbeitsinstrument,

für das jeder Mariologe, aber auch jeder Dogmengeschichtler dankbar
sind wird. Basil Studer

Crouzel, Henri: Origène et la philosophie. - Paris: Aubier 1962. 240 p.
(Coll. Théologie. 52.)

Dieses Werk ist eine wertvolle Ergänzung des Werkes des gleichen
Verfassers: Origène et la «connaissance mystique». Aus zahlreichen Texten
von Origenes wird dessen Stellung zur Philosophie analysiert. Was hat
Origenes von der Philosophie gedacht Welchen Gebrauch wollte er von ihr
machen? Das erste Kapitel geht auf die verschiedenen philosophischen



464 Besprechungen

Systeme ein, die Origenes bekannt waren. Origenes selber zählt sie in Contra
Celsum III, 75 in der Reihenfolge zunehmender Wertschätzung auf:
Epikureer, Aristoteles, Stoiker, Pythagoräer, Piaton. Er übernimmt aus allen
Systemen Theorien, die ihm richtig erscheinen, die Epikureer ausgenommen.
Aber er bewahrt auch gegenüber allen, selbst Piaton, seine Freiheit. Die
Griechen verstehen unter Philosophie nicht nur eine Lehrmeinung, sondern
auch eine Lebenshaltung. Das zweite Kapitel prüft die Stellungnahme des

Origenes zum sittlichen Ideal der philosophischen Schulen. Der Unterschied
zwischen der Ethik der Philosophen und der christlichen Moral besteht nicht
so sehr im objektiven Inhalt als im Motiv. Den Philosophen fehlt die Liebe
zu Gott, wie Christus sie lehrt. Deshalb können die Heiden nicht zur Anschauung

Gottes gelangen, wenn ihnen auch eine natürliche Seligkeit zuerkannt
wird. Das dritte Kapitel studiert die Einwände der Philosophen gegen das
Christentum: das geringe Alter der christlichen Lehre, der blinde Glaube,
die allegorische Exegese, die Armseligkeit der Sprache. Diese Einwände
werden widerlegt. Hauptsächliches Glaubwürdigkeitsmotiv für Origenes ist
die große Bekehrungswelle zum christlichen Glauben, die den Einfluß der
Philosophen bei weitem in den Schatten stellt. Das vierte Kapitel behandelt
den Nutzen der Philosophie für die Christen. Origenes ist in diesem Punkt
trotz seiner großen philosophischen Bildung pessimistisch. Die Philosophie
fördert zwar ein christliches Geistesleben durch Vermittlung einer Allgemeinbildung,

eines geistigen Trainings und der kritischen Methoden. Sie ermöglicht

dem Christen, die Einwände der Gegner zurückzuweisen. Aber sie stellt
trotz allem eine Gefahr dar. Wenn der Gläubige sich nicht ganz dem Worte
Gottes unterwirft, sondern das philosophische Gedankengut mit der
Offenbarung vermischt, entstehen leicht Häresien. Mit dem Auftreten des Christentums

hat für Origenes die Philosophie ihre Eigenständigkeit verloren. - Im
Anhang des Buches findet sich ein früher erschienener, überarbeiteter Artikel :

Origène est-il un systématique Viele falsche Auslegungen des Alexandriners
kommen daher, daß man in seinen Werken, vor allem in Peri Archon, ein
System gesucht hat. Man vergißt, was schon sein Schüler Gregor der Wundertäter

gesagt hat, daß er nach «sokratischer» Methode lehrte. Doch hat er ein
einheitliches Weltbild, das sein ganzes Denken beherrscht, nämlich das

platonische. Die irdische Welt ist Symbol der himmlischen Welt. Die geistige
Deutung des Sinnenfälligen wird so der Weg, der zur Schau der wahren
Wirklichkeit führt. Andreas Schmid

Crouzel, Henri: Origène et la «connaissance mystique». - Bruges:
Desclée De Brouwer 1961. 640 p. (Museum Lessianum. Section théologique,
56.)

Das Werk von H. Crouzel ist seit mehreren Jahren beim theologischen
Publikum bekannt, verdient aber heute noch eine Besprechung. Der
Verfasser hat in einem ersten Werk, Théologie de l'Image de Dieu chez Origène,
die Gottebenbildlichkeit des Menschen durch Vermittlung des Logos
dargestellt. In diesem Buche wird nun ihre moralische und aszetische Seite



Besprechungen 465

behandelt. Da die irdische Welt Symbol der göttlichen Welt ist, führt die
Erkenntnis der sichtbaren Dinge zur Schau der unsichtbaren, göttlichen
Dinge. Daher ist die Erkenntnis grundlegend für das geistliche Leben, das
die Gottebenbildlichkeit, Voraussetzung der Gotteserkenntnis, entfalten soll.

H. Crouzel ergänzt das epochemachende Werk von W. Völker: Das
Vollkommenheitsideal des Origenes, Tübingen, 1931. Völker hat als erster
den mystischen Charakter der Theologie des Origenes nachgewiesen. Die
Diskussionen, die dieses Buch aufgeworfen hatte, verlangten eine Neubearbeitung

des Themas, die H. Crouzel unternommen hat. Er untersucht
systematisch die gesamte Erkenntnislehre des Origenes, ohne aber das Wort
Gnosis zu gebrauchen. Er vermeidet diesen Ausdruck, weil er in der
Religionsgeschichte eine Art Geheimlehre bezeichnet, und, wenn es sich um die
christliche Gnosis handelt, diese meist häretischen Einschlag hat. Origenes
gehört keineswegs zu den Irrlehrern, die als christliche Gnostiker bezeichnet
werden.

Die Untersuchungen von H. Crouzel gliedern sich in drei Teile: 1. das
Mysterium, Gegenstand der Erkenntnis; 2. das Symbol, Ausgangspunkt der
Erkenntnis; 3. der Erkenntnisakt. Jeder Teil beginnt mit einer ausführlichen
Analyse der dazugehörigen Wörter.

Die Mysterien werden aufsteigend von den Geheimnissen der sichtbaren
Welt bis zu den Geheimnissen Gottes dargelegt. Das Mysterium ist paradox,
weil zugleich unerkennbar und erkennbar. Das Mysterium darf nicht
unterschiedslos allen mitgeteilt, sondern soll der Fassungskraft der Gläubigen
angepaßt werden. Doch kennt Origenes keine Geheimüberlieferungen.

Der Schlüssel zum Mysterium ist das Symbol. Alle sichtbaren Dinge
sind Symbole, das wichtigste davon ist die Hl. Schrift. Jedes Wort der Bibel
ist Symbol. Deshalb ist ihre Auslegung notwendig allegorisch. Der Gläubige
muß stets über das Symbol hinausgehen und zur Wirklichkeit des Mysteriums
vorzudringen suchen. Das Evangelium ist allerdings schon mehr als Abbild.
Es ist bereits die Wahrheit selber, aber erst schleierhaft erkennbar.

Der Erkenntnisakt verlangt vom Subjekt eine entsprechende Vorbereitung:

das Studium und die Meditation der Hl. Schrift sowie ein Tugendleben.
Der Fortschritt in der Erkenntnis hängt sowohl von der göttlichen Gnade
wie von unserer Mitwirkung ab. Die Grundlage der Erkenntnis ist der Glaube.
Jeder Christ ist berufen, in der Erkenntnis der göttlichen Geheimnisse
fortzuschreiten. Wenn Origenes auch die einfachen Gläubigen und die geistlichen
oder vollkommenen Christen unterscheidet, so will er nicht zwei Klassen
einander gegenüberstellen, sondern nur feststellen, daß sich nicht alle Christen
im gleichen Verhältnis zu Gott befinden.

In seinem Vorwort sieht Henri de Lubac ein bedeutendes Verdienst
des Verfassers in der Deutung einer schwierigen Stelle des Werkes gegen
Celsus (VI, 9). Celsus zitierte in der «Wahren Lehre» eine Stelle aus dem
siebenten Brief Piatons über die Erkenntnis. Es gibt vier Elemente der Erkenntnis:

«erstens der Name, zweitens der Logos, drittens das Abbild, viertens die
Erkenntnis selber». Origenes verwendet diesen Text und erklärt ihn auf seine
Weise. Dem Namen bei Piaton entspricht die Stimme des Rufenden in der
Wüste, Johannes der Täufer. Der Logos ist Jesus, das fleischgewordene Wort.



466 Besprechungen

Anstelle von efôcoXov nach Piaton, das Origenes im Sinn von Idol gebraucht,
setzt er tÙ7toç und versteht darunter das Abbild Christi in der Seele. Der
Erkenntnis bei Piaton entspricht Christus, die Weisheit, die sich in den
Vollkommenen findet. Piaton zählt vier Stufen der Erkenntnis auf. Origenes
tut dasselbe mit den vier Worten Piatons. Aber er spricht von einer wesentlich
verschiedenen Erkenntnis, nämlich von der Hl. Schrift, von der Erkenntnis
Christi. Sie vollzieht sich in vier Etappen: Altes Testament, symbolisiert
durch Johannes den Täufer, Christus im Evangelium, Christus in der Seele

durch die Aufnahme des Wortes Gottes, Christus, die Weisheit der
Vollkommenen. Origenes erwähnt kein Gegenstück zum fünften Element Piatons,
dem «Wahrhaft Seienden». Es gibt aber ein solches, nämlich Christus, der
Logos, in der seligen Anschauung Gottes : fünfte Stufe unserer Gotteserkenntnis.

Wer das Werk von H. Crouzel studiert, kann nicht mehr zweifeln, daß
Origenes ein christliches Erkenntnisideal lehrt, das mystischen Charakter
hat, das er aber nicht selber aufgestellt hat, sondern das auf das Neue
Testament, besonders auf Paulus und Johannes zurückgeht. Ist Origenes
selber ein Mystiker Ein absoluter Beweis kann nicht erbracht werden. Nur
selten verweist der Alexandriner ausdrücklich auf seine Erfahrung. In vielen
Texten aber, die in unserm Werk zitiert werden, schimmert sie durch. Die
geistliche Lehre, die Origenes zwar aus der Bibel geschöpft, aber allegorisch
ausgeweitet und vertieft hat, läßt auf persönliche Vertrautheit mit den
Mysterien, von denen er ständig spricht, schließen. Infolge des Schwunges
und der Tiefe seiner Gedanken darf er als einer der größten christlichen
Mystiker betrachtet werden.

Andreas Schmid

Harms, Wolfgang: Homo viator in bivio. Studien zur Bildlichkeit des

Weges. — München: Fink 1970. 320 S., 49 Abb. (Medium aevum.
Philologische Studien, hrsg. von F. Ohly, K. Ruh, W. Schröder. Band 21.)

Die mittelalterliche Bedeutungslehre mit ihrem spezifisch christlichen
Wort- und Dingverständnis sieht das Wort Gottes in der Bibel jenem in den
profanen Schriften überlegen; denn im Wort Gottes sind nicht nur die
Wortklänge, sondern auch die mit dem Wort gemeinten Dinge bedeutungshaltig.
Das Ding, in dem sich der Buchstabensinn erschöpft, ist sogar erst der
eigentliche Bedeutungsträger, da jedes mit einem Wortklang in die Sprache
gerufene Ding weiter deutet auf einen höheren Sinn, einen sensus spiritualis.
Diese Lehre, von Friedrich Ohly in trefflicher Kürze aufgearbeitet (Vom
geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter, Darmstadt 1966), hat nicht nur
das Hochmittelalter beherrscht, sondern auch die Folgezeit bis ins 19. Jh.
(noch J. G. Hamann verstand die Sprache der Bibel auf diese Weise), bis
man das Buch der Schöpfung nicht mehr meditierend zu lesen verstand.

In Harms' Studien wird die Geschichte des Buchstabens Y, der sich
unter der Bezeichnung littera Pythagorae in der Tradition erhalten bzw.
entwickelt hat, dargestellt als die Geschichte einer res significans im oben be-



Besprechungen 467

schriebenen Sinn, die zur Entzifferung des Buches der Welt beiträgt. Es
liegt dem Autor sehr daran zu zeigen, wie das schwindende Verständnis für
diese Verhältnisse mit dem Ende der Emblematik zusammenhängt, wie das
Y als ursprünglich antikes Zeichen seine significatio verliert und zwar
ausgerechnet während einer Zeit der allgemeinen Hinwendung zur Antike. Nicht
die Begeisterung für die Antike, sondern das Andauern der mittelalterlichen
Vorstellung von der Welt als einem Buch, dessen Buchstaben die Dinge sind,
beließen dem Y-Signum seine bedeutungstragende Kraft (157). Damit steht
die Arbeit in einer Reihe mit ähnlichen, wertvollen Studien, die die
Wirkungsgeschichte einer mittelalterlichen Denkform aufzeichnen und dabei
beweisen, wie andauernd das mittelalterliche (theologische) WeltVerständnis
die europäische Kultur durchdrungen und bereichert hat.

Diese als Habilitationsschrift der Philos. Fakultät der Universität
Münster verfaßten Studien zur Bildlichkeit des Weges behandeln also nicht
die Situation des Menschen am Scheideweg als Exemplum, sondern die
Funktionen der einzelnen 'res' und 'gesta', die einer solchen Situation beigegeben
sind. Dabei die Geschichte des pythagoreischen Weg-Signums aufzuzeichnen,
ist der bedeutendste Teil (II) des Werkes, dem einführende Erklärungen zur
Theorie und Hermeneutik (I) mittelalterlicher dingbezogener Bildlichkeit
vorausgehen. Im III. Teil untersucht Harms vergleichbare bivium-Situa-
tionen in ausgewählten mittelalterlichen Erzähldichtungen. Literaturverzeichnisse,

Autoren- und Sachregister, Abbildungen und Abbildungsverzeichnis

beschließen den Band.
Das Y-Signum bezeichnet aufgrund seiner Ähnlichkeit mit einer

Weggabelung die Situation des homo viator in bivio. Seit der Erzählung vom
wählenden Herakles am Scheideweg sind unzählige Formen dieses Bildes
überliefert, sei es als Emblem, als Illustration oder literarisch. Es sei hier
nur auf die theologiegeschichtlich interessanten Bezüge verwiesen. Da ist
vor allem die Bibelstelle Mt 7,13 f. von der engen und breiten Pforte bzw.
Straße maßgebend sowie die Lehre Thomas' von Aquin vom liberum arbi-
trium, das von sich aus auf das Gute gerichtet ist (38. 139). Während es bei
Mt 7,13 um die Wahl zwischen gutem und schlechtem Lebenswandel geht,
zeigt die Personifikation des liberum arbitrium die Fähigkeit zur Entscheidung

für Gott. Bei beiden Darstellungen bewegt sich die Interpretation nicht
im moralisch-ethischen Bereich, sondern hat eine anagogische Deutung. Die
in jedem Lebensalter mögliche, eschatologisch bestimmte Entscheidung für
oder gegen Gott kommt auch zum Ausdruck auf zwei Emblemen der
Benediktinerregel von 1780 (137). Das Y auf der Erdkugel als Wegweiser ist
bereits vom Schaft her geteilt in eine schmale, lichte rechte und eine breite,
dunkle linke Hälfte. Wiederum geht es hier nicht so sehr um die Möglichkeit
des Wählens als vielmehr um die Notwendigkeit, sich mit Hilfe der Ordensregel,

der Askese, des christlichen Tugendstrebens für den Weg zu Christus
zu entscheiden. Das wird außerdem oft betont, wenn für den Wanderer das
Gehen zu Fuß, nicht zu Pferd, gefordert wird: nur auf dem mühsameren
Weg wird das Ziel erreicht (79. 240). Die Entscheidung für rechts ist sehr
oft die Entscheidung für die schwierigere Leistung im Sinn einer christlichen

Askese.



468 Besprechungen

Zur vertikalen Scheidung in rechts und links vom Schaft her und zur
ganzen Thematik des bivium ließe sich noch eine interessante Feststellung
von J. A. Cuttat beiziehen: Die Symbolik der Vertikalen lege nahe, den
Menschen als Abbild Gottes dank seiner absoluten sittlichen Freiheit zu
verstehen. 'Gottförmig' oder 'gottflüchtig' werde ein Mensch durch eine
wiederholte Entscheidung angesichts einer Alternative, für die das einzig
angemessene Gleichnis die 'Rechte' und die 'Linke' sei. Ein Gutes und ein
Böses stellen sich dem Menschen keineswegs als Oben und Unten vor,
sondern auf derselben Ebene (Asiatische Gottheit - christlicher Gott, Einsiedeln
o. J. Paris 1965). Gut und Bös bieten sich nach Cuttat auf derselben Ebene
dar, wenn der Mensch noch nicht oder nicht mehr in seinem Herzen restlos
mit dem persönlichen Gott konfrontiert ist. Einzig diese Konfrontation vor
der Entscheidung befähigt, Gottes Schönheit und des Bösen Häßlichkeit zu
sehen. Diese Aussage macht m. E. erst recht die Darstellungen des homo
viator in bivio verständlich, auf denen die Menschen blind ins Höllenfeuer
rennen, z. B. bei Harms Abb. 12. 27. 44. Gerade die letzterwähnte Abbildung
zeigt aber auch die Möglichkeit einer Umkehr. Harms weist diesen Vorgang
an mehreren Beispielen auf, wonach ein Mißbrauch des liberum arbitrium
nicht notwendigerweise eine endgültige Verdammnis des homo viator
bedeutet, sondern Anlaß zu wahrer Buße, zur Wendung in einen neuen
Menschen werden kann (173 fl. 204).

Auch der Viator Dante erlebt diese Situation, und damit sei ein letztes
theologisch relevantes Thema angeschnitten (wenn ich hier absehe von
vielen weiteren aufschlußreichen Ausführungen des Buches über das Y-
Signum als Baum, als Kruzifix, als Schiffsmast, als Höllenfahrt, z. T. Zeichen,
die uns seit Hugo Rahners «Symbole der Kirche» eine ganze patristische
Welt in Erinnerung rufen, und von dem Y-Signum als Zeichen der
Entscheidung zwischen vita contemplativa und vita activa). Im III. Teil wählt
der Autor für die Wirkung der bivium-Bildlichkeit in literarischen Texten
das 'Inferno' der «Divina Comedia» Dantes, den «Parzival» Wolframs von
Eschenbach und den (deutschen) «Prosa-Lancelot». Dabei zeigt Harms von
der Wegbildlichkeit aus, daß auch profane Literatur des Mittelalters in
Analogie zur Bibel auf einen vierfachen Schriftsinn (17. 12. 132. 220)
gedeutet werden könne, bzw. müsse (was ja schon Dante von seiner Dichtung
gefordert hat), daß sie also auch einen spirituellen Sinn habe. Inbezug auf
Wolframs Parzival hat A. M. Haas den Nachweis meisterhaft geliefert
(Parzivais tumpheit, Berlin 1964), was übrigens von Harms wenig beachtet
wird. So wäre u. a. bei Dante außer der Umkehr noch der Sündenschlaf
(207, s. Boccaccios Auslegung des sonno de' peccati) zu nennen, wobei man
unwillkürlich an IWeins Irrsinns-Nacht bei Hartmann von der Aue denkt.
Bei Wolfram ist Parzivals Auf-dem-Wege-Sein als Analogie zur
Heilsgeschichte des Menschen zu verstehen (223). Was dabei für die Zweiweg-
Bildlichkeit besonders auffällt und von Harms mit Recht stark
hervorgehoben wird, ist die von Wolfram durchkomponierte Absicht, seinen Helden
nur selten in eine alternativisch strukturierte bivium-Situation zu führen,
sondern aus der scheinbaren Alternative Gralsreich/Artuswelt eine Zuordnung

beider Bereiche zu schaffen. Dieses dem ganzen Roman zugrunde-



Besprechungen 469

liegende gradualistische WeltVerständnis auch von dieser Seite her
aufgezeigt zu haben, ist ein weiteres Verdienst des vorliegenden Werkes.

Beim Reichtum und bei der profunden Deutung der vorgelegten Schätze
bedauert man eine gewisse äußere Nachlässigkeit, meistens im Detail:
Mangelnde Sorgfalt des Stils, die das Verständnis mehrmals erschwert;
irreführender Abbildungskommentar (128) ; falsche Beschriftung der Abbildung

41 ; wenn schon zitiert wird, hätte S. 231 das Zitat treffender gewählt
werden müssen: statt 224, 26 f.: 224, 19-21. Neben solchen kleinen Mängeln
sticht dann wieder in technischer Hinsicht die sorgfältige Textüberlieferung
hervor, die der Autor durch ausgedehnte Hss.-Forschungen am Ort, u. a.
über Tory in Paris, zustandebringt (z. B. 120 Anm. 5, 130/37, 135/3). Von
der Zielstrebigkeit dieser Forschungsarbeit zeugt auch der wiederholt
gewonnene Einblick in die wahre Entwicklung der Y-Signum-Bildlichkeit:
nicht die «Vorstellung einer Bild-Fortpflanzung nach Art von Filiationen
oder fließenden Quellen» ist hier am Platz, sondern die Vorstellung von
Polygenese, und zwar aufgrund der «von Form und Bedeutung der 'res
significans' veranlaßten Affinität von Ding zu Ding» (295 u. passim). Zuletzt
seien noch die vorzüglichen 49 Abbildungen erwähnt, die der Lektüre sehr
bekömmlich sind und das Bild einer hervorragenden Forscherarbeit
abrunden. Man kann W. Harms für diese Grundlagenforschung, wie er sie
selbst nennt, nur dankbar sein und hoffen, daß die Mediävistik sie nicht
nur zur Kenntnis nimmt, sondern auf dieser Basis weitere Früchte zu Tage
fördert. Raphaela Gasser

Strunk, Gerhard: Kunst und Glaube in der lateinischen Heiligenlegende.
Zu ihrem Selbstverständnis in den Prologen. — München: Fink 1970. 169 S.

(Medium aevum. Philologische Studien, hrsg. von F. Ohly, K. Ruh, W. Schröder.

Band 12.)

Diese unter der Leitung von Friedrich Ohly entstandene Kieler Dissertation

(1965) zeigt einmal mehr, daß literarische Dokumente des Mittelalters

nie nur aus historischer und philologischer Sicht interpretiert werden
können. Literarische Zeugnisse der Art, wie Strunks Arbeit sie untersucht,
müssen stets von ihrem christlichen Selbstverständnis her angegangen, an-
sonst sie in ihrem Wesen verfehlt werden.

Mit zielbewußter Durchführung seines Themas und unbeirrbarer
Überzeugung interpretiert Strunk aus diesen Voraussetzungen heraus. Es ist
geradezu wohltuend, wie oft er dabei die beinahe schon ehrwürdige (obwohl
erst etwa 25jährige) Autorität E. R. Curtius' in der Toposforschung angreifen
muß. Laut Vorwort sieht er seinen kritischen Ansatz in der Kontroverse
Curtius - J. Schwietering, und die ganze Arbeit bestätigt, daß die Curtiussche
Topik eben nicht ausreicht, den «Ausdruck eines genuin christlichen
Verständnisses von Dichtung und Dichter» (30) zu erklären.

Die Einleitung umreißt das Thema exakt: es geht in dieser Exordial-
topik um das Selbstverständnis der Hagiographen, und da es sich um geistliche

Werke handelt, bildet die theologische Reflexion das zentrale Problem,
30



470 Besprechungen

das alle poetologischen Überlegungen umgreift. Darin liegt auch das spezifische

Problem des Hagiographen: die «paradoxe Verknüpfung von
literarischer Kontinuität und religiöser Diskontinuität» (12) im Bezug auf die
Antike, was nun in den einzelnen Kapiteln ausgehandelt wird. Wovon hier
immerfort die Rede ist (sein muß!), sei im folgenden vorausgenommen:

Die rhetorischen Topoi wie captatio benevolentiae, excusatio, Dichtergebet

als Musenanruf oder Bitte um Inspiration; dann die alte Stilforderung

nach Inhalt-Ausdruck-Entsprechung, die sich - vereinfacht gesagt -
beim christlichen Dichter zum quälenden Zwiespalt zwischen Liebe zur
Antike (Form) und christlichem Glauben (Inhalt) ausweitet, im Bekenntnis
zum sermo humilis jedoch seine Lösung findet; damit eng verbunden Demut
und Gehorsam des Hagiographen, der Werkzeugcharakter seiner Person,
gewöhnlich unter dem biblischen Bild von Bileams Eselin, die Preisung der
docta ignorantia (nicht Rhetoren, sondern Fischer, nicht die Weisheit dieser
Welt, sondern die Torheit Gottes haben hier Geltung) ; das durch die typo-
logische Denkweise zustandegekommene Überlegenheitsgefühl des Christen
gegenüber der Antike; ferner die erst christliche Forderung nach
Allgemeinverständlichkeit und vor allem nach Wahrheit; letzteres in einem kerygma-
tischen, nicht historischen Sinn, da die Hagiographie eine zweite Offenbarung
bedeutet (oder mit J.Leclerq: «verlängerte Inkarnation»); dies erklärt die
letzte Intention der Heiligenlegende : die Nachfolge Christi.

Der Aufbau des Buches ist klar: in einem I. Teil behandelt Strunk die
lat. Heiligenlegende in Spätantike und Frühmittelalter, in einem II. Teil
jene im Mittelalter (8.-12. Jh.). Die Kapitel im I. Teil sind chronologisch
aufgegliedert, die einzelnen Hagiographen (Sulpicius Severus, Paulinus v. Nola,
Hieronymus, Paulinus v. Périgueux, Ennodius v. Pavia, Venantius Fortu-
natus, Gregor v. Tours u. a.) sowie einige anonyme Vitenprologe werden
ausführlich behandelt. Gleichzeitig zeichnet Strunk den Wandel nach, den
die Hagiographie in ihrer Einstellung zur antiken Rhetorik bzw. zur christlich

verstandenen rusticitas erfährt: es ist ein Hin und Zurück im Verlauf
der ca. 400 Jahre. Dabei führt Strunk genau an, was (im Prolog) jede
Heiligenvita von der andern unterscheidet. Es entsteht so ein hoch differenziertes

Bild (gut herausgestellt in der Zusammenfassung S. 74 f.) dieser

ganzen Problematik, nicht zuletzt dank der durchgehend sorgfältigen
Textzitierung mit ungezählten Erweiterungen und Egänzungen in den
Anmerkungen.

Im II. Teil kann der Verfasser (und die im Mittelalter unübersehbare
Legenden-Überlieferung zwingt ihn dazu) auf eine erschöpfende Präsentierung

der Viten verzichten: die christliche Topik der ersten Jahrhunderte
und die genannte zwiespältige Beziehung zur antiken Überlieferung bleiben
maßgebend. Strunk erfaßt die Probleme hier in einer systematischen
Darstellung, indem er zunächst die theologischen Voraussetzungengen und hierauf

die poetologischen Konsequenzen darlegt.
Was man an der Arbeit vorbehaltlos anerkennt und mit hohem Lob

bedenkt, ist die Tatsache, daß Strunk dem untersuchten Gegenstand voll
gerecht wird, indem er primär die Frage nach den geistlich-theologischen
Gründen stellt. Beispiele: «Nicht literarische Bildung um ihrer selbst willen



Besprechungen 471

charakterisiert die karolingische Reform, sondern ihre Einordnung und
Zuordnung zur alles begründenden Heilsbotschaft Christi, die Zentrum und
Quellpunkt eines neuen universalen Kosmos wurde» (78), «Angesichts der
Offenbarung Gottes haben die Vorschriften der antik-heidnischen Überlieferung

ihre Geltung verloren» (149), «Erhabenes Vorbild dieser Umkehrung
aller Maßstäbe ist die Christi sublimissima humilitas, der in seiner Geburt,
seinem Leiden und Sterben (Phil 2,7/8) das Leitbild christlichen Lebens
gesetzt hat. In der Nachfolge dieses Lebens begründen die Hagiographen
die eindrucksvolle Einheit ihres Seins- und Kunstverständnisses» (162). In
dieser erwiesenen Stärke der Arbeit liegt aber auch eine Schwäche. Sie besteht
darin, daß der Verfasser diese zentralen Dinge immer wiederholen muß, bis
der Leser glaubt, die gleichen Abschnitte mehrmals gelesen zu haben. Eine
gewisse Straffung wäre wohl möglich gewesen. Weitere (geringfügige) Kritik:
In der Bibliographie wäre H. de Lubac, La foi chrétienne, Paris 1969 (Aubier),
mit dem Kapitel 'Les solécismes chrétiens' (255-283) nachzutragen. Zuweilen
scheint der Verfasser zu vergessen, daß die gesamte geistliche Literatur des

Mittelalters von der Liturgie und damit u. a. von den Psalmen durchtränkt
ist (s. Leclerqs 'Wissenschaft und Gottverlangen'!), denn sonst würden als

Vergleich für die S. 101 zitierten Verse Walahfrids (9-10) wohl zuerst Ps 50
und Ps 6 herangezogen, statt der Verse in Anm. 63. Ähnliches gilt für den
Hinweis S. 102 f. auf ein «persönliches Bekenntnis» eines Hagiographen, denn
auch die zit. Stelle steckt voller liturgischer Reminiszenzen.

Die Arbeit enthält nicht wenige fruchtbare Anregungen und Ausblicke,
etwa in Anm. 60, S. 100 f., die (lat.) Legende sei besser als geistliche
Erzählgattung denn als historisches Werk zu betrachten, wie es mit ihren
volkssprachlichen Denkmälern längst geschehen sei. Und hier ließe sich ergänzen,
daß die volkssprachliche geistliche Dichtung gerade von ihrem Selbstverständnis

her in ihren Ansätzen der Exordialtopik der lat. Legende um etwas
voraus ist: Strunk erwartet in der lat. Legende für die unter dem Bild des
Hochzeitswunders von Kana geheilte menschliche Rede keine künstlerische
Sprachgebung (87), wohl ist aber für den von Strunk auch erwähnten Otfried
v. Weißenburg solches aus II, 10 zu lesen. In diese Richtung deutet Strunks
Hinweis auf die sozusagen überrundeten antiken Dichter durch Juvencus
und Sedulius, dank der schönen Form (137). Und deshalb versteht man
nicht ganz, wie Strunk S. 157 von den lebendig gebliebenen antiken
Stilidealen trotz der geistlichen Autoren reden kann : vielmehr gerade weil Geistliche

die Träger waren, mußte die schöne Form überdauern. Daß dies neben
und mit dem sermo humilis gehen kann, zeigt ja das ganze, ich möchte
wiederholen : sehr reichhaltige und anregende Buch von G. Strunk.

Raphaela Gasser


	Besprechungen

