Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Die Freiheit und das Bose

Autor: Mainberger, Gonsalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760934

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GONSALV MAINBERGER

Die Freiheit und das Bose

Diachronische und synchronische Lektiire der Werke von Paul Ricceur

1. Der Einstieg

Ein vielfiltiges Gesamtwerk, dessen Rahmen weitgespannt ist und
dessen einzelne Teile in die Disziplinen der Psychoanalyse, der Mytho-
logie, der Religionswissenschaft und der Exegese iibergreifen, bedarf der
besonderen interpretatorischen Sorgfaltspflicht. Um ihr einigermalBen
nachzukommen, bietet sich die Unterscheidung der diachronischen und
synchronischen Lektiire an.

Die diachronische Lesung eines Werkes verlduft seiner Entstehung
entlang und ist kursiv; sie hilt sich an jene Regeln, die den Text oder
einen Teil des Gesamtwerkes eines Autors mit allen Ubergingen, Neu-
ansdtzen und Transformationen zu einem Ganzen machen. Die synchro-
nische Lesart abstrahiert von der zeitlichen Entstehung; sie deutet den
Text, sofern er die verschiedensten Wahrheiten, Gesichtspunkte und
Resultate disparater Disziplinen simultan kombiniert. Dieses Verfahren
ermittelt durch Abstraktion jene Differenzen, die sich nicht mehr weiter
synthetisieren lassen, als Differenzen freilich die Kriterien fiir den Wahr-
heitsgehalt der einzelnen Aussagen auf den verschiedenen Ebenen sind.

Diese Unterscheidung soll hier auf die Lektiire des Gesamtwerkes
von Paul Ricceur angewandt werden. Die diachronische Lesart wird
anhand der Phdanomenologie der Schuld ' durchprobiert. Die synchro-

! P. Ric®UR, Die Fehlbarkeit des Menschen. Phanomenologie der Schuld I. —
Symbolik des Bosen. Phinomenologie der Schuld II. Ins Deutsche iibersetzt von
Maria Otto. Freiburg i. Br. 1971. — Die Ubersetzung 148t sozusagen nichts zu
wiinschen iibrig. Der sprachliche Duktus des ricceurschen Franzdsisch, spielerisch
und auf einen «Text» jenseits des Geschriebenen hin iiberbordend, nimmt sich frei-
lich im Deutschen ab und zu eher holperig aus. Zit.: Phinomenologie I u. II.



Die Freiheit und das Bése 411

nische Lesung dringt sich von der Qualitdt des Gesamtwerkes her auf.
Jeder Punkt der perspektivisch ausgefalteten Problematik des reflexiven
Denkens steht mit allen andern Gesichtspunkten, etwa der Ethik, der
konkreten Mythik und der Sprache in Beziehung. Das frithe Werk
Ricceurs (Paris 1960) ist also im Zusammenhang mit allen spiteren
Arbeiten des Autors zu lesen. Dieses Interpretationsverfahren scheint
auch deshalb angemessen, weil das Gesamtwerk Ricceurs auf ein noch
nicht realisiertes Ziel, nimlich auf eine Philosophie der Schuld, hinten-
diert. Die Schuld ist fiir Ricoeur der ausgezeichnete Ort, an dem die
originire Frage der Ethik zum Awustrag kommt; sie ist der Hohe-
punkt einer Philosophie der Reflexion, sofern das Cogifo, das denkende
Ich nicht nur der Stringenz des Denkens unterworfen ist, sondern auf
seinen Wunsch zu sein hin befragt wird und sich in der Begierde zu
existieren konstituiert. Die Philosophie, dermaBen mit der Schuld kon-
frontiert, erhidlt von daher ihre Aufgabe und ihre Qualifikation. Sie hat
den Ubergang von der Pflichtmoral zur Ethik der Liebe, der Zirtlichkeit
und der Hoffnung zu leisten 2.

Die diachronische Lektiire der Phdnomenologie der Schuld vermag
nicht aufzuzeigen, in welchem Verhiltnis dieses Werk zum Gesamt-
entwurf der Philosophie Ricceurs steht. Erst die synchronische Inter-
pretation macht deutlich, daB}, obschon praktisch nie von Freud die
Rede ist, die Phdnomenologie der Schuld ihrer ganzen Anordnung und
der thematischen Intention nach auf die spiter verdffentlichte Ausein-
andersetzung mit Freud vorbereitet 3. «Das Freudsche Werk ist die
tiefste Analyse dessen, was die Geschichte je von dem erkannt hat, was
im Menschen nicht das Menschlichste ist», schrieb 1936 Ricceurs erster
Philosophielehrer Roland Dalbiez 4, dem der Autor, zusammen mit
H. Marcuse, Ph. Rieff und J. C. Flugel, seine Verbundenheit bezeugt 5.

Es scheint deshalb vielversprechend und von der Sache her zwin-
gend, die Phdanomenologie der Schuld gleichzeitig mit der Freud-Inter-
pretation sowie mit dem Conflit des interprétations, den gesammelten
Aufsitzen aus den Jahren 1960 bis 1969 ¢ zu lesen. Das Vorhaben der

2 Vgl. Conflit (s. Anm. 6), 426, 341; Interpretation (s. Anm. 3) 59, 526-564;
Sexualitit. Wunder - Abwege - Rétsel. Frankfurt (Fischer Biicherei 811), 1967,
8-19; Phianomenologie I, 167 f.

3 Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud. Frankfurt 1969 (Paris 1965).
Zit.: Interpretation.

* Zit. in Interpretation, 10.

5 Ibid.

6 Le conflit des interprétations. Essais herméneutiques. Paris 1969. Zit. : Conflit.



412 Die Freiheit und das Bose

doppelten Lektiire kann nicht im ganzen Umfang durchgefiihrt werden;
es beschriankt sich auf jene Punkte, die fiir das Thema der Schuld ein-
schligig sind.

2. Das Gestindnis als philosophisches Problem

Wer vom Bosen reden will, muf3 die Geschichte der bosen Taten
erzihlen. In dieser Geschichte gibt es immer Tédter und Opfer. Ein
Midchen wurde im Wald, nahe einer Wegkreuzung, von einem Mann
iiberfallen und erschlagen ... Das Bose passierte, es fiel iiber den Téter
her, brach aus ihm heraus und forderte sein Opfer. Die Kripo rekon-
struiert jeweils nur noch den duBleren Ablauf des Geschehens. Beim
Lokaltermin wird er Schritt fiir Schritt nach Zeit und Ort aufgezeichnet.
Der Augenschein macht also nur den empirischen Sachverhalt der Tat
deutlich. Wie es beim Titer so weit kam, daB3 er das Bose setzte, dal3
er zuerst unschuldig war und nachher schuldig, bleibt ungekliart. Erst
die Gerichtsverhandlungen versuchen, es an den Tag zu bringen: der
Anwalt des Opfers klagt an, der Richter urteilt, der Téter wird ge-
stehen. Aber Urteil und Gestdndnis bleiben zweideutig. Der Téter
handelte zwar vorsitzlich, kam zu einem Entschluf3 und setzte eine bdse
Tat. Zugleich aber war er getrieben, wie von einer unsichtbaren Macht
gezwungen, gab nach und kam auf die schiefe Bahn. Er war frei und
gezwungen zugleich — auch er Tater und Opfer. Sein boser Wille ist und
bleibt ein Rétsel. Die Geschichte dieses Rétsels ist der Mythus.

Diese fundamentale Unterscheidung wird fiir Ricceur zum metho-
dischen Ansatzpunkt. Der frithe, nicht {iibersetzte Erste Teil seiner
Philosophie de la volonté ist eine Eidetik, eine Wesensbeschreibung des
Willentlichen und Unwillentlichen 7. Die Schuld 148t sich nicht als einer
unter andern Faktoren, wie Motive, Vermégen, Anla und Umstand, in
die Fundamentalontologie des Willens einreihen. Das dunkle und ab-
surde Moment, dafl ndmlich die Leidenschaften iiber den Menschen her-
fallen, daB er eine bose Tat setzt und zugleich auf etwas hereinfillt, daB
er es gewollt hat und darunter zugleich leidet, ohne es gewollt zu haben,
das «bleibt ein Fremdkoérper in der Eidetik des Menschen» (I, 7). Es

7 Du Volontaire et de l’'Involontaire. Paris 1950. Zur Biographie Paul Ricceurs
vgl. jetzt M. PHILIBERT, Ricceur ou la liberté selon 1’espérance. (Philosophes de
tous les temps. 72.) Paris 1971.

Vollstandige Bibliographie der Schriften Ricceurs: D. N. VANSINA, in: Rev.
Phil. de Louvain Nr. 60, 1962; Nr. 66, 1968.



Die Freiheit und das Bose 413

wurde deshalb in der Studie Du Volontaire et de I'Involontaire einge-
klammert.

Im 1. Band der Phdnomenologie dev Schuld 6ffnet Ricceur nun diese
Klammer. Gleich zu Beginn wird die These formuliert, auf der die ganze
Untersuchung beruht und deren Weg sie bestimmt: « Der Ubergang von
der Unschuld zur Schuld ist einer empirischen Beschreibung nicht zu-
ginglich, dafiir jedoch einer konkreten Mythik. Aber warum eigentlich
kann man von den ‘Leidenschaften’, die den Willen befallen, nicht anders
sprechen als in der Chiffresprache einer Mythik? Wie soll diese Mythik
in der philosophischen Reflexion unterkommen? Wie kann der philo-
sophische Gedankengang wiederaufgenommen werden, nachdem man
ihn durch den Mythus unterbrochen hat?» (I, 7)

Die Schuldfrage versetzt also den Philosophen, der darauf acht-
gibt, wie iiber die Schuld gesprochen wird, in den Mythus. Das klingt
in unserem scheinbar so aufgekliarten Zeitalter beinahe ldacherlich. Hat
denn etwa ein Bultmann nicht endgiiltig mit dem Mythus abgerechnet?
Haben wir den Mythus nicht hinter uns gebracht? Sind wir nicht {iber
den rohen, griiblerischen und archaischen Zustand des primitiven Men-
schengeschlechts hinaus? Ricceur zeigt, dal diese Behauptung einer
AnmafBung gleichkommt. Um sie zu iiberwinden, nimmt Ricceur den
Mythus beim Wort 8. Er kann es sich zudem als Ethiker nicht leisten,
das Problem der Schuld einfach unter den Tisch zu wischen und als
erledigt zu deklarieren. Nach wie vor steht die Frage auf der Tages-
ordnung, wie denn das Bose in die Welt gekommen sei. Zwar l6sen sich
die Erzdihlungen vom Urchaos, vom Siindenfall, vom tragischen und
verblendenden Gott und von der exilierten Seele vor dem Tribunal der

8 Uber den Mythus kann nur noch kritisch, d. h. entmythisierend gesprochen
werden. Die Entmythisierung ist bei Ricceur stets ein ProzeB in zweifacher Rich-
tung, aber mit dem einen Resultat, den Mythus als solchen zu nehmen, die Mythen
als das, was sie sind, zu begreifen. Der Mythus ist als Mythus erkannt, wenn man
auf ihn erst verzichten lernt; dann spricht man von Demystifikation : der denkende
und wollende Mensch macht sich von den durch das eigene BewufBtsein erzwun-
genen Entfremdungen, d. h. von den notwendigen Illusionen frei. Zum andern zielt
die Entmythisierung darauf ab, die allen Mythen zugrunde liegenden Symbole
freizulegen. Ricceur spricht dann von Ewntmythologisierung im strengen Sinn: der
Mythus wird als zweite Rationalisierung, als Pseudo-Logos entlarvt und von seinen
eigenen Verdrehungen befreit. Der Mythus ‘erkldrt’ nichts mehr. «Die Triebfeder
dieser Entdeckung ist die Aneignung der offenbarenden Kraft, die der Mythus
unter der Maske der Objektivation verbirgt; diese Destruktion hat etwas Positives,
nidmlich die Stiftung der menschlichen Existenz von einem Ursprung her, iiber den
sie nicht verfiigt, der ihr aber symbolisch in einer griindenden Rede angezeigt
wird.» Conflit, 330.



414 Die Freiheit und das Bose

Vernunft in Nichts auf. Aber als symbolische Konstellationen zwingen
sie uns nach wie vor zu fragen, woher wir kommen und wohin es uns
treibt. Die Antwort versucht Ricceur iiber die symbolische Interpreta-
tion der Mythen. Mit Hilfe einer Kriteriologie des Symbols stellt er die
gebrochene Sprachwelt der Mythen wieder her °. Es entsteht eine exem-
plarische Entzifferung der einzelnen Mythen, deren Stilisierung dann zur
dynamischen Einheit der Mythenzyklen fithrt. Auf diesem Wege gelangt
die Mythologik, von Lévi-Strauss erstmalig konstruiert, zur Wahrheit des
Mythus als Differenz des einen Mythus zum andern Mythus 9,

Bei diesem Verfahren kommen nicht nur Phantastereien heraus, mit
denen vielleicht, wenn’s hoch kommt, die historische Neugierde befrie-
digt werden kann. Es geht vielmehr darum, philosophisch iiber die
Schuld reden zu kénnen. Der Mythus ist nun aber der Ort, an dem uns
das Ritsel des bosen Willens aufgegeben ist. Er ist gefesselter Wille,
sich selber Qual und Gefingnis, aber auch Entschlufl und Tat. Dariiber
zu reden ist etwas anderes als einen logischen Schlul zu ziehen oder
eine Klassifizierung von Seiendem vorzunehmen. Die Selbstdarstellung

9 Das Symbol hat auch auf der Ebene der Triebe und der Phantasie wieder-
herstellende Kraft. Seine Funktion besteht darin, die Bedingungen einer Epigenese
von Trieb und Phantasie zu ermoglichen. (Epigenese hei3t: eine Teilentwicklung
innerhalb des Organismus kann zeitweise das Ubergewicht haben, pendelt sich dann
jedoch wieder in das nach einem Gesamtplan funktionierende Ganze ein.) Die eine
Teilentwicklung des Triebes verlauft nach riickwiarts: Regression in die kindliche
Libido; die andere vorwirts: Teleologie, Aneignung des Daseins als Wunsch.
Ricceur ist der Auffassung, daB ein angemessenes Verstindnis von Sprache als
Symbol die Epigenese des Triebes ermogliche, daB jedoch die beschrinkte Sprach-
auffassung Freuds — unsymbolisch und nur als Spurelement — die Triebinterpreta-
tion ‘nach vorn’, also in Richtung des Sagens des Heiligen verunmdogliche. «Diese
Auffassung (Freuds) konnte einer Epigenese des Sinns keine Stiitze liefern; wenn
es stimmt, daB die Phantasie alle ihre Abstufungen nur im Element der Sprache
zu entfalten vermag, dann mufB sich das ‘Gehérte’ auch vom ‘Gesehenen’ unter-
scheiden. Das ‘Gehorte’ ist aber in erster Linie ‘Gesagtes’, und das ‘Gesagte’ ist
in den Mythen vom Ursprung und Ende das genaue Gegenteil von Spuren und
Uberlebsel : es interpretiert Urszenenphantasien, um die Situation des Menschen im
Heiligen zu sagen». Interpretation, 556. Dagegen: J. DERRIDA, Freud und der Schau-
platz der Schrift. In: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a. M. 1972, 302-350.

10 Beispiele: die dynamische Interpretation der drei Mythen-Zyklen Theo-
gonie - Fall - Verbannung (Phdnomenologie I, 349, bes. 376) ; der Vergleich des Vater-
Mythus mit der Mutter-Figur (Interpretation, 554). «... die mythische Intentiona-
litdt beruht auf einer Reihe der Interpretationen und Neuinterpretationen, durch
die der Mythus seinen eigenen archaischen Kern korrigiert. Auf diese Weise kon-
stituieren sich die Symbole des Bosen, die zu denken geben und anhand deren ich
die Idee des schlechten oder des unfreien Willens prigen kann ... Mit Hilfe dieser
indirekten Methode kénnte die Idee der nicht-infantilen, nicht-archaischen, nicht-
neurotischen Quelle der Schuld erarbeitet werden». Interpretation, 559, 560.



Die Freiheit und das Bose 415

des servum arbitrium geschieht und gelingt nur in der verschliisselten
Redensart des Mythus und des Symbols. Es ist Aufgabe des imagina-
tiven und sympathisierenden Nachdenkens (II, 27), diese Symbole zu
deuten und sie auf dem langen Wege der Mythenvergleiche in den ver-
niinftigen Kontext der mythischen Rede selbst zu verlegen. So erst
kommt die hinféllige, zerbrechliche, unschuldig-schuldige Situation des
Menschen ans Licht. Ricceur rekonstruiert mit Hilfe einer kritischen
Symbolik die konkrete Mythik des Bosen. Diese Arbeit hat nicht blof
historischen Wert und dient nicht nur dem kritischen Abbau von mytho-
logischen Pseudo-Erkldrungen. Sie bereitet vielmehr die Selbsterkenntnis
des Menschen vor: «So beginnt eine Symbolik des Bésen die Mythen an
die philosophische Denkweise heranzubringen. Diese Symbolik beschéif-
tigt den II. Band der vorliegenden Arbeit. Die Sprachprobleme nehmen
hier einen wichtigen Platz ein; die Eigentiimlichkeit der Bekenntnis-
sprache erschien ndmlich mehr und mehr als eines der merkwiirdigsten
Ritsel des SelbstbewuBtseins: wie wenn der Mensch zu seiner eigenen
Tiefe nur auf dem koéniglichen Weg der Analogie gelangte und wie wenn
das SelbstbewuBtsein sich nur im Réitsel auszudriicken vermdéchte und
einer Hermeneutik grund- und nicht zusitzlich bediirfte» (I, 8).

Die Philosophie begniigt sich nicht mit Tatsachen — schon gar nicht
damit, daf es Boses gibt. Wie war es denn moéglich, dal das Bose in die
Welt kommen konnte? Wer sind die Tater und wer die Opfer? Diese
Frage trifft den Menschen in seinem Kern. Die Lehre vom Menschen
kann davon nicht abstrahieren — es sei denn um den Preis der Illusion,
es gibe den Menschen jenseits von Gut und Bos. Die Mythen von den
Ungeheuern, die Geschichten von Fall und Verderbnis, von Wieder-
herstellung und Verheilung sind fiir eine philosophische Anthropologie
unentbehrlich, wenn sie den Menschen selbst als das Einfallstor des
Bosen zu verstehen geben will: «Um diese Frage zu beantworten, gibt der
Band I. den Aufril einer philosophischen Anthropologie; die Studie
kreist um das Thema der Fehlbarkeit (faillibilité), das heit der kon-
stitutionellen Schwiche, die das Bose erst moglich macht» (I, 8 f.).

3. Die ethische Vision

Ricceur hat mit diesem Ansatz einige wichtige Entscheidungen
getroffen. Er legt eine Anthropologie vor, die sozusagen unter dem
Diktat der Ethik geschrieben ist. Unter der ethischen Vision versteht
er «das Bemiihen, die Freiheit und das Bose immer enger wechselseitig



416 Die Freiheit und das Bose

zu erklidren. Die Grofe der ethischen Weltanschauung ist, in dieser
Richtung so weit wie moglich zu gehen» (I, 11).

Diese Anthropologie zielt somit darauf ab, durch die enge Pforte
der menschlichen Realitdt die denkerische Auseinandersetzung um das
Bose und mit dem Bésen zu eréffnen. Das ist nicht der hohe Standpunkt
etwa der Theodizee, die auBerhalb des Bosen dem Schicksal, dem Satan
oder der Konkupiszenz, d. h. der bosen Lust die Schuld in die Schuhe
schiebt und den metaphysischen Gott als den unbeweglichen Motor aus
der Dramatik von Freiheit und Bosheit sorgfiltig und ebenso einfiltig
heraushilt 1. Ricceur wihlt einen Bezugspunkt, auf den hin sich das
Bose und die Freiheit verklammern, wo die Symbole der Abweichung,
der Irrung und der Gefangenschaft das Wirkliche enthiillen, wo die
Mythik des Chaos, der Verblendung, der Mischung und des Falles die
Schlechtigkeit des Daseins als Empirie der geknechteten Freiheit '* her-
ausstellen (IT, 404). Worauf eine solche Philosophie sich einld8t, wird
deutlich formuliert: «diese Entscheidung, das Bése durch die Freiheit
zu begreifen, ist selbst eine Bewegung der Freiheit, die das Bése auf sich
nimmt; die Wahl des Bezugspunktes ist bereits die Erkldrung einer Frei-
heit, die sich als verantwortlich erkennt, die versichert, dafl sie das
Bose fiir begangenes Boses hilt und bekennt, dal es von ihr abhing,
es nicht geschehen zu lassen» (I, 12).

4. Poetik der Freiheit statt tragische Seinsanschauwung

Das Bekenntnis des Bosen bringt das Bose mit dem Menschen zu-
sammen, sofern er nicht nur «Erscheinungsfeld» boser Ereignisse, son-
dern Urheber des Bosen ist. Was ein solcher Gesichtspunkt einbringt,

11 Es handelt sich hierbei um einen Objektivierungsvorgang, der «die Geburt
sowohl der Metaphysik (ist), wie der Religion, — der Metaphysik, die Gott zu einem
héchsten Wesen macht, wie der Religion, die das Heilige als eine neue Sphire von
Objekten, Institutionen, Krédften behandelt, die in die Welt der Immanenz, des
objektiven Geistes eingeschrieben sind, neben den Objekten, Institutionen und
Kriften der 6konomischen, politischen und kulturellen Sphéire. Wir wiirden sagen,
daB innerhalb der menschlichen Sphire eine vierte Objektsphire entstanden ist.
Es gibt nun heilige Objekte und nicht mehr nur Zeichen des Heiligen, heilige Objekte
neben der Welt der Kultur». Interpretation, 541.

12 Die eigentliche Knechtschaft ist das Gefangensein des Willens unter der
Herrschaft der falschen Transzendenz des Gesetzes, der Illusion des Uber-Ich. Es
gilt, diesen falschen Imperativ zu entmystifizieren. Conflit, 331.



Die Freiheit und das Bose 417

zeigt sich vor allem dort, wo der Mythus selbst diese Urheberschaft
erzihlt. Das geschieht in der Theogonie. Sie setzt den Ursprung des
Bosen zur Erzeugung der Gottheit koextensiv. Das bedeutet, dafl das
Chaos der Ordnung vorgespannt, das Bose dem Heil vorgeordnet und
der Gotterkampf dem Menschenkrieg voraufgegangen ist. Die dullerste
Spitze dieses Mythus ist die Theologie des heiligen Krieges: «nach dieser
Theologie ist der Feind bdése, der Krieg ist seine Ziichtigung, und bdose
Menschen gibt es, weil es zuerst das Bose gibt und dann die Ordnung;
letztlich ist das Bose kein Unfall, der frithere Ordnung verstort; es
gehort konstitutionell zur Griindung der Ordnung. Es ist sogar zweimal
origindr: einmal in der Rolle des Feindes, den die Michte des Chaos,
obgleich sie am Ursprung der Welt zerschlagen wurden, immer wieder
inkarniert haben, ein zweitesmal in der Figur des Konigs, der gesandt
ist, ‘die Bosen und das Bose zu vernichten’, und zwar durch dieselbe
zwiegesichtige Macht der Verwiistung und der Klugheit, die einst die
Ordnung errichtet hat» (11, 226).

Ricceur versucht nun, in zweiter Lesung, den Mythus vom Chaos
sich anzueignen, weil es sein erkldrtes Ziel ist, die Mythik kontrolliert
und schopferisch zugleich in die philosophische Anthropologie als logischen
Diskurs einzubringen. Er begibt sich resolut auf den Standpunkt des
Tragischen; um aber nicht bloB eine Neuauflage der Theogonie zu liefern,
setzt er dem Zwang des tragischen Seins die « Zdrtlichkeit der Vernunft»
entgegen, um auf diesem Weg eine Poetik der Freiheit und der Mensch-
lichkeit anzeigen zu koénnen. Diese auszuarbeiten oder auch nur im Um-
ri vorzulegen, sieht sich Ricceur freilich auBerstande.

Wie liest sich nun diese Theogonie in zweiter Lesung? Sie ist ver-
fithrerisch: auf der Ebene der Erfahrung mit dem Bdsen, das der Mensch
setzt und erduldet, kann man ihr nicht entrinnen. Auf der Ebene Gottes
kann man sie nicht denken, weil der ‘bose Gott’ seit dem ethischen
Monotheismus zerschmettert ist. Ist indes der theogonische Mythus tot
und stumm? Das hiefle, die menschliche Erfahrung mit dem Tragischen
verstiimmeln und sie auf Kosten der blof aufgeklirten Vernunft aus-
léschen. Es hieBe auch, den Eingottglauben endgiiltig fixieren und ihn
seiner nach wie vor wirksamen Kraft, das SelbstbewuBtsein der Frei-
heit hervorzutreiben, berauben. Gerade der Eingottglaube hat aber fol-
gende Dynamik der Widerspriichlichkeit zu seinem Grund: «Weil Gott
heilig ist, ist der Mensch allein schuldig; weil der Mensch schuldig ist,
ist Gott schuldlos. Und doch ist das letzte Wort nicht gesagt. Das Durch-
denken des Tragischen 1iBt vermuten, dal der ethische Monotheismus



418 Die Freiheit und das Bose

selber iiberholt werden mul3; er muB es, sofern er ethisch ist 13; vielleicht
mul3 er es auch, insofern er Monotheismus ist. Weshalb dieses letzte
Zaudern?»

Ricceur zaudert also einen Moment, den Monotheismus anzutasten.
Er tut es dennoch, und zwar im Namen einer von der Ethik bestimmten
Anthropologie. Sie versetzt in die Lage, die Zusammenhidnge zwischen
der Seinslehre und der Gotteslehre als tragische, weil dem eigenen Schein
verfallene Selbstdarstellung der Vernunft zu entlarven: « Wenngleich die
naive Theogonie Babylons und des archaischen Griechenland tot ist, hat
sie in Wirklichkeit nicht aufgehort, verfeinerte Ontotheologien herauf-
zurufen, nach denen das Bose ein Urmoment des Seins ist; die kosmi-
schen Fragmente Heraklits, die deutsche Mystik des 14. Jahrhunderts,
der deutsche Idealismus legen philosophische und gelehrte Aquivalente
der Theogonie vor: das Bose hat da seine Wurzeln im Leid des Seins,
in einer Tragik, die eben die Tragik des Seins ist. Der Tatbestand, daf
die Theogonie unter immer neuen Formen aufersteht, gibt zu denken»
(I1, 372).

Die Logik der tragischen Seinsanschauung verharmlost somit die
Erfahrung des Menschen mit dem Bdésen, von der sie gerade ausgegangen
war. Der ‘bose Gott’, ein Postulat der Tragik, wird zu einem durch-
schaubaren Moment der Dialektik des Seins. Was Gott an Heiligkeit
und Unantastbarkeit gewinnt, das ist im Grunde nur ein Gewinn der
spekulativen Vernunft. Auf der Ebene Gottes schien es undenkbar, daf3
Gott selber und urspriinglich bése wére; von der Seite des Menschen

13 Der Unterschied des religiosen Redens vom Bésen zum moralischen Reden
tiber das Bose zeigt, weshalb dieser ‘Gott’ beseitigt werden muB. Im religisen
Diskurs iiber das Bose «hdngt alles innerhalb des Umkreises der VerheiBung zu-
sammen und steht im Zeichen der Hoffnung. Diese Rede versetzt zuerst das Bose
vor Gott (zum coram vgl. Phianomenologie II, 60 ff.). Gegen dich, gegen dich allein
habe ich gesiindigt, ich habe vor deinen Augen gefehlt. Die Anrufung, die das mora-
lische Gestdndnis in ein Bekenntnis der Siinden verwandelt, erscheint auf den
ersten Blick wie eine Mehrbelastung des BewuBtseins vom Bésen. Das ist aber eine
Illusion, und zwar die moralisierende Illusion des Christentums; vor Gott gesetzt,
ist das Bose bereits in die Bewegung der VerheiBung hineingestellt; die Anrufung
ist schon der Beginn der Wiederherstellung eines Bandes, der Anfang einer Neu-
schopfung. Die ‘Leidenschaft des Moglichen’ (d. h. die Kraft der Hoffnung, Verf.)
hat sich bereits des Gestdndnisses des Bosen bemichtigt; die Reue, die wesentlich
auf die Zukunft gerichtet ist, hat sich bereits vom Gewissensbi3, der bloBe Erinne-
rung an das Vergangene ist, getrennt». Culpabilité, éthique et foi. In: Conflit, 428.
Die These Ricceurs lautet: der eigentliche religiése Diskurs iiber das Bose ist der
Diskurs iber die Hoffnung. Er begriindet seine Position dort, wo er zeigt, wie die
ethische Dimension des Schuldgefiihls in die religiése Dimension iibergeht. Ibd.,426f.



Die Freiheit und das Bose 419

schien es zwingend, sich den Menschen als dem Bdésen verfallen vorzu-
stellen. Die Tragilogik des Seins holt nun aber das «Nicht-zu-Recht-
fertigende» (I, 15) wieder ein und spricht von Heiligung und Aufhebung
des ‘bosen Gottes’ als von einer Moglichkeit der spekulativen Ver-
nunft ¥, Soweit die eine Weise, sich die Theogonie anzueignen und
Anthropologie als absolutes Wissen voranzutreiben.

Die andere Weise wire die absolute Hingabe, das reine Opfer, wie
es die ‘Christologie’ 15 lehrt und auf ihre Weise das Bose zu iiberwinden
versucht: «Die Tragodie ist vollendet, denn das Ungliick ist in Gott:

14 Ricceur spricht der spekulativen Vernunft die Fahigkeit ab, die Phéano-
menologie des Geistes ohne weiteres als Phidnomenologie des Heiligen weiterzu-
fithren. Die Verschrinkung besteht gleichwohl, aber sie «stellt sich fiir die Reflexion
als ein Bruch dar: die Phdnomenologie des Heiligen verlangert ndmlich nicht ein-
fach die Phinomenologie des Geistes (Ubers. ist hier ungenau. Verf.); eine Teleo-
logie, im Hegelschen Stil gefithrt, hat zu ithrem Eschaton, als letzten Terminus
nicht das vom Mythus, vom Ritus und vom Glauben getragene Heilige. Worauf
diese Teleologie abzielt, ist das absolute Wissen, nicht der Glaube; und das absolute
Wissen bietet keine Transzendenz, sondern das Aufgehen jeglicher Transzendenz
in einem vollkommen vermittelten Selbst-Wissen. Das ist der Grund, weshalb man
diese Phinomenologie des Heiligen anstelle des Eschaton nicht in die Struktur des
Horizontes einfiigen kann, ohne die AnmaBung (nicht ‘Anspruch’, in der deutschen
Ub. Verf.) des absoluten Wissens in Frage zu stellen». Interpretation, 538.

15 Im Rahmen einer ‘Anschuldigung der Anschuldigung’ (Démythiser I'accu-
sation. In: Conflit, 330-347) kommt Ricceur auf folgendem Wege zur Christologie:

Die genealogische Analyse Freuds dient Ricceur dazu, den formellen Moralis-
mus Kants zu denunzieren und zu demystifizieren. Wo Freud ‘Vater’ sagt, da sagt
Kant ‘Gesetz’. Die Illusion des Gesetzesmoralismus ist durch Freud entlarvt.
Ricceur arbeitet die philosophische Bedeutung der freudschen Kritik an der ‘An-
schuldigung’ heraus und resiimiert in der Formel: «von der Pflichtmoral zu einer
Ethik des Wunsches zu sein oder zum Antrieb (conatus Spinozas, Verf.) zu exi-
stieren aufsteigen» (ibd., 334). Ricceur findet sich dann aber mit Kant wieder einig,
sofern dessen Analysen in der Religion innerhalb der Grenzen der veinen Vernunft
selber mit dem typisch kantschen Formalismus nicht mehr tibereinstimmen, son-
dern ihn tiberholen und tber ihn hinausgehen. Denn die allgemeinste Erméglichung
von Religion griindet ja im Satz: « Was darf ich hoffen?» Das bloBe Postulat eines
Gottes macht noch keine wirkliche Religion aus. Es braucht dazu eine ‘Vorstellung’
des ‘guten Prinzips’ in einem ‘Archetyp’. Genau an diesem Punkt wird nun die
Christologie, als Geschichte, an den Willen herangebracht. Wenn die Heilsereignisse
christologisch interpretiert und zum System gefiigt werden, handelt es sich um
Theologie. Die Glaubens- und Religionsphilosophie hingegen ist etwas anderes:
«was die Theologie dem christologischen Brennpunkt der Zeugenschaft zuordnet,
das ordnet die Religionsphilosophie dem Wunsch zu sein des Menschen zu. Die
zentrale Frage der Religionsphilosophie heiBt also: wie ist ein Wille in seinem
intimsten Wiinschen von der Vorstellung dieses Modells, dieses vor Gott ange-
nehmen Archetyps, den der Glaubende den Sohn Gottes nennt, angetan und von
ihm affiziert?» Die Religionsphilosophie hat also die Aufgabe, «den Schematismus
des guten Prinzips in einem Archetyp» aufzuarbeiten. Conflit, 340.



420 Die Freiheit und das Bose

‘WuBtet ihr nicht, dal der Menschensohn ausgeliefert werden mufte?’
Dieses ‘mullte’ erhoht das Schicksal und schliefit es in das gottliche
Leben ein. Aber die Tragodie ist aufgehoben, weil sie umgekehrt wurde:
in der Theogonie verstiimmelte Kronos seinen Vater, und Marduk hieb
die michtige Tiamat, das Monstrum, in Stiicke. Statt dessen wird der
Christus der Evangelien als absolutes Opfer verherrlicht, d. h. im Sein
erhoht» (11, 374) .

Mit aller gebotenen Vorsicht tastet sich Ricceur an diese duBerste
Moglichkeit heran, um sie sogleich, als Moglichkeit einer philosophischen
Anthropologie, auszuschlieBen: ¢«Die Figur des ‘Knecht Jahwes’ erhellt
das Innerste des Menschen vom AuBersten des Menschen her; darum
kann sich eine philosophische Reflexion tiber die Symbole des Knechtes
Jahwes belehren lassen. Hingegen gehort die Lehre, die das Leiden als
Argernis, in seiner Wendung als Hingabe, in Gott hypostasiert, nicht
mehr zur Symbolik der menschlichen Existenz, weil sie nicht mehr eine
— wenn auch noch so extreme Moglichkeit des Menschen — offenbart»
(ibd. 374) 17.

An diesem Punkt angelangt bleibt zu fragen, ob wir zwischen diesen
beiden Moglichkeiten wihlen kénnen. Die Vernunft bietet die Logik des
tragischen Seins an — der Glaube lehrt, die Figur des leidenden Knechts
sei in das Leben Gottes selbst eingeschlossen und ruhe dort als iiber-
wundene Tragik des Dreifaltigen. Ricceurs Philosophie der Schuld geht
dahin, einen dritten Weg zu zeigen. Er ist ungewohnt, der Philosophie
eher zuwider, weil er immer wieder aus ihr herausfithrt und das Denken
in die Zweideutigkeit verweist. Einerseits geht das endliche Denken iiber
die Grenzen der menschlichen Hinfilligkeit hinaus und zerreiBt das im
19. Jahrhundert errichtete «Zaubergehege des SelbstbewuBtseins». Als

16 Die Problematik der ‘Versohnung’ hat ihren prazisen philosophischen Ort
in der Kriteriologie des Symbols: «... die Symbole des Bosen (legen) Zeugnis ab
vom uniiberwindlichen Charakter der gesamten Symbolik; zur gleichen Zeit, da
sie uns vom Scheitern unseres Daseins und unserer Kraft dazusein erzdhlen, ver-
kiinden sie auch das Scheitern jener Denksysteme, welche die Symbole in ein abso-
lutes Wissen eintauchen méchten. Aber die Symbolik des Bosen ist auch eine Sym-
bolik der Versthnung; gewil wird diese Versohnung nirgendwo anders gegeben
denn in Zeichen, die sie verheilen; zumindest gibt sie diesem Verstindnis des
Glaubens, das ich oben das Verstdandnis der Schwelle genannt habe, stets zu denken;;
dieses Verstindnis annulliert nicht seinen symbolischen Ursprung; es ist kein alle-
gorisierendes Verstdndnis, sondern eines, das in Symbolen denkt. Das Denken,
sagt Nabert, hilt sich immer in der ‘Ndhe der Rechtfertigung’». Interpretation, 539.

17 Ricceur ist sich also durchwegs bewult, «wie hinfillig in einer Philosophie
der Reflexion eine solche Verschrankung der Gestalten des Geistes und der Symbole
des Heiligen ist». Interpretation, 540.



Die Freiheit und das Bose 421

Philosoph der Reflexion stiirzt Ricceur zugleich das Privileg der Refle-
xion, weil nach ihm die Reflexion immer auch schon ein Moment der
Geschichte des Wiinschens ist und dieses Wiinschen unser Sein konsti-
tuiert. Zum andern ist der Mensch nicht radikal bose. Es gibt eine
Unschuld des Menschen, durch die hindurch das Denken an das «vor-
menschliche Bose» zu rithren vermag.

Ricceur erkldrt die Alternative als ungeldst, ja er macht eben
diese Zweideutigkeit, die wie ein roter Faden das ganze Werk durch-
zieht, zur Voraussetzung und zum Grundri seiner philosophischen
Anthropologie unter Fithrung von Symbolen und Mythen des mensch-
lichen Bosen. Er gibt dennoch einen ebenso knappen, wie vielsagenden
Hinweis. Die Frage, die von der Tragik des Bosen, von der Verblendung,
dem Fehl und dem Bekenntnis eingebracht wurde, kann in einer ‘Poetik
der Freiheit’ ® und des Menschseins (II, 373, 375) beantwortet werden.
Sie allein vermdéchte die Moglichkeiten einer philosophischen Anthropo-
logie zu iibersteigen. In spateren Aufsdtzen zeigt Ricoeur dann, der Zart-
lichkeit und Andacht seines Denkens folgend, den Ort dieser Poetik an
und nennt sie die Predigt *°.

18 Die Religionsphilosophie denkt die ‘religiése Idee’ genau in dem Mal@e,
als sie den menschlichen Willen affiziert. Der Archetyp vermittelt sie und zwar
gibt er ganz konkret an, wo das ‘gute Prinzip’ sich verwirklichen soll. Mit Kant ist
Ricoeur der Auffassung, daB eine solche ‘Idee’ bzw. deren historische Verwirk-
lichung im Archetyp nicht das Resultat der Vernunft sein kann: wir konnen nicht
einmal verstehen, daB3 die menschliche Natur auch nur imstande sein sollte, fihig
sei, diese Idee aufnehmen zu koénnen. «So geht uns denn der Christus von Kant
nur etwas an als Gegenstand der Meditation in dem MaBe, als er nicht der Held
der Pflicht, sondern das Symbol der Erfullung ist; er ist nicht das Beispiel fiar
Pflicht, sondern das Beispiel des héchsten Guts. In meiner Sprache wiirde ich
sagen: fiir den Philosophen ist Christus das Schema der Hoffnung; er untersteht
der mythisch-poetischen Imagination, die die Erfallung des Wunsches zu sein be-
trifft». Conflit, 341; 428 f. — Die gleiche Problematik nimmt Ricceur wieder auf in
dem Aufsatz, der mir das dialektisch-hermeneutische Denken innerhalb der Aus-
einandersetzung mit Freud und den Propheten am allerweitesten voranzutreiben
scheint: La paternité, du fantasme au symbole. In: Conflit, 458-486.

19 «Sollte es eine authentische Problematik des Glaubens geben, so unter-
steht sie einer neuen Dimension, die ich einmal, in einem anderen philosophischen
Zusammenhang, eine Poetik des Willens genannt habe, weil sie den radikalen
Ursprung des Ich will, das Vermachtnis der Macht an der Quelle seiner Wirksam-
keit angeht. Diese neue Dimension nenne ich im besonderen Zusammenhang dieses
Buches Anrufung, Kerygma, an mich gerichtetes Wort». Interpretation, 536. Vgl.
Conflit, 336-341 (Der kerygmatische Kern der Ethik); 431447 (Das Bose als
kerygmatisches Problem); 361-369 (Vom Figurativ des Gerichts zum Memoriale
der Strafe); 395401 (Das Kerygma der Freiheit); 426-430 (Religiose Dimension
des Schuldgefiihls).

27



422 Die Freiheit und das Bose

5. Das Symbol vermittelt Denken und Mythen

Die Art und Weise, wie Ricceurs Symbolik des Bisen sich die Theo-
gonie, die Tragik und die Dialektik des Seins aneignet, zeigt die GroBe
und das Elend der ethischen Vision. Die Gréfe und Stirke einer solchen
Anthropologie besteht darin, das Bekenntnis des Bosen und das Ge-
stindnis der Schuld als einen Ort auszumachen, an dem die Freiheit
entdeckt und das SelbstbewufBtsein in die Tiefe und Holle der Anschuldi-
gung gerit 20, aber zugleich auf die H6he seiner selbst kommt 2L,

Diese GroBe hat ihre Kehrseite. Die Vernunft selbst erfihrt ndm-
lich im Akt des Bekennens und Gestehens ihre eigene Beschrinkung.
Die Religionsgeschichte hat zwar bei Babyloniern, bei Griechen und
Hebrdern und schlieBlich in der paulinischen Theologie die verschieden-
sten Gestdndnisformen zu Tage gefordert. Aber was soll die Philosophie
damit anfangen ??? Ricceur gibt sich in diesem Punkt bescheiden. Es
kann sich nur um eine Propiddeutik handeln, also um eine Art Vor-

20 Die Lektiire der Symbolik des Bosen auf der Seite des Gestindnisses mul3
durch eine Lektiire auf der Seite der Anschuldigung ergdnzt werden. Vgl. Démythi-
sation de l’accusation. In: Conflit, 330-347.

21 Diese Dialektik findet sich wieder in der Auseinandersetzung mit Freud.
Riceeurs Hypothese, die in seinem Werk immer neue Varianten und entsprechende
Verifikationen findet, lautet: Die Reflexion impliziert eine Archiologie und eine
Eschatologie des BewuBtseins (Interpretation, 350, 470-504, 537 ; Conflit, 326 u. 6.).
Bei Freud hat nun, nach Ricceur, dieser dialektische Umschwung nicht statt-
gefunden. Freud stieB zwar im Zuge der — auch fiir Ricceur unwiderruflichen —
Genesis des religiosen Gefithls bis zur Illusion als Produkt der Furcht und der
monotonen Wiederholung der eigenen Urspriinge vor. Die Epigenese des religidsen
Gefuhls indes, d. h. den Umschwung der Furcht und des Wunsches in den Eros
und in den Wunsch zu sein hat Freud abgewiesen, eine Weigerung, die Ricceur
«durch die Analyse nicht begriindet zu sein (scheint), sondern lediglich den Un-
glauben des Menschen Freud ausdriickt» (Interpretation, 546). Auf dem langen
Wege der Hermeneutik sowohl der Symbole der Ethik wie auch der Symbole der
Religion, vorab des ‘Vaters’ (Interpretation. 543-564) kommt Ricceur zum ent-
scheidenden SchluB, der Glaube bewirke auf dem doppelten Weg uber die Ent-
mystifizierung von Gebot und Belohnung den Aufschub der Ethik. «Indem der
glidubige Mensch die Stinde des Gerechten entdeckt, verla3t er die Ethik des Ver-
dienstes; indem er den unmittelbaren Trost seines NarziBmus verliert, verld3t er
jede ethische Weltanschauung. Auf diesem doppelten Weg tiberwindet er die
Gestalt des Vaters; doch indem er sie als Idol verliert, entdeckt er sie vielleicht als
Symbol wieder». Interpretation, 561.

22 Im Rahmen der Philosophie der Reflexion spielt die Phantasie eine &hn-
liche, limitative Rolle dem Denken gegeniiber wie das zweifache, griechisch-jiidische
Gedédchtnis innerhalb der philosophischen Anthropologie. Vgl. Phinomenologie I,
26-32. In Anlehnung an Husserl nennt Ricceur die Phantasien die Hyletik der



Die Freiheit und das Bose 423

schule zur Philosophie der Schuld, die als Drifter Band des Werkes
immer noch aussteht 23, «Diese Propadeutik bleibt auf der Ebene einer
rein deskriptiven Phdnomenologie, sie 146t den Glaubenden sprechen,
und der Philosoph macht sich vorldufig dessen Motivationen und Inten-
tionen zu eigen; nicht in ihrer ersten Naivitdt ‘fithlt’ der Philosoph diese
Regungen, er ‘fiihlt sie nach’ in neutralisierter Weise, nach der Art des
als ob. In diesem Sinne ist die Phdnomenologie eine Wiederholung in
Imagination und Sympathie» (II, 27).

Man wird bei der Lektiire dieser Beschreibungen (II, 33-348), die
in alle Richtungen schwirmen und sich dann tiiberraschend wieder
irgendwo verkniipfen, den Eindruck nicht los, es handele sich um ein
kaum tiiberschaubares Arsenal von Beliebigkeiten. Kénnte man die Be-
schreibungen von Makel, Stinde und Schuld (II, 33 ff.) z. B. nicht auch
‘anders herum’ bewerkstelligen ?

Dem Einwand ist erst mit einem methodischen Hinweis zu begegnen.
Ricceur stellt seiner Symbolik des Bdsen eine Kriteriologie des Symbols
voran. Er zeigt, daB sich der Wortsinn und der Symbolsinn nicht wie
Zeichen und Gezeigtes verhalten. Das Symbol verbindet zwar einen
wortlichen, handgreiflichen und ersten Sinn mit einem Zweitsinn. Aber
die Beziehung zwischen beiden 148t sich nicht objektivieren. Wenn ich

mytho-poetischen Imagination. Sie hat die gleiche Funktion wie die Mythen. «‘An’
Urszenenphantasien ‘formt’, ‘interpretiert’, ‘meint’ der Mensch Bedeutungen einer
andern Ordnung, die zu Zeichen jenes Heiligen werden kénnen, das die Philosophie
der Reflexion nur erkennen und am Horizont ihrer Archéologie und Teleologie
begriiBen kann». Interpretation, 552 f.

23 In der Philosophie der Schuld wird durchgehend die eine Bewegung in
doppelter Richtung festzustellen sein: Destruktion und Rekonstruktion. Die
Empirie des Willens wird in die Reflexion hereingeholt und dort als Ontologie des
Bosen und der Endlichkeit aufscheinen. Im Laufe dieses Prozesses werden die
Symbole zu existentialen Begriffen aufgewertet (Phdnomenologie II, 406). Die Sym-
bole fungieren dann als Forderer des BewufBtseins und seiner Archiologie und
gleichermaBen als Anruf, sich besser ins Sein einzulassen, besonnen zu sein, nicht
nur ‘sich selbst zu erkennen’.

Desgleichen in der Lektiire Freuds: Destruktion und Rekonstruktion sind
hier Archiologie und Teleologie, Regression und Progression. Das Denken muB
dann begreifen, «daB Progression und Regression von den gleichen Symbolen
getragen werden, — kurz, daBl die Symbolik der Ort der Identitdt von Progression
und Regression ist. Dies verstehen hiefle, zur konkreten Reflexion selbst vor-
stoBen». Interpretation, 504. Wo ‘vereinigen’ sich also Archédologie und Teleologie ?
Im Gemischt-Konkreten, d. h. im Symbol. « Auf eigene Gefahr hin mache ich mich
anheischig zu zeigen, daB das, was die Psychologie ‘Uberdeterminierung’ nennt,
seinen vollen Sinn in einer Dialektik der Interpretationen findet, deren Pole
Archzologie und Teleologie sind». Ibd., 505.



424 Die Freiheit und das Bise

sage: Das Kleid hat einen Flecken, dann bezeichnet der Flecken wort-
lich die schmutzige Stelle im Kleid. Das Wort ‘Flecken’ ist aber selbst
nicht ‘schmutzig’, sondern verweist auf etwas anderes. Auf dieser Ver-
weisstruktur baut nun das Symbol auf. Es ist der nicht objektivierbare
Zusammenhang zwischen einer ersten und einer zweiten Intention des
Zeigens und Bedeutens 2¢: «Uber der ersten Intentionalitit baut sich
eine zweite auf, die durch den physischen ‘Schmutz’ hindurch eine be-
stimmte Situation des Menschen im Sakralen meint, ndmlich die, befleckt,
unrein zu sein; der wortliche und handgreifliche Sinn meint also iiber
sich hinaus etwas, das wze ein Flecken ist ... Die symbolischen Zeichen
sind undurchsichtig, weil der wortliche, augenscheinliche Erstsinn ana-
logisch einen Zweitsinn meint, der nicht anders als durch ihn gegeben
wird. Diese Undurchsichtigkeit macht die Tiefe des Symbols aus, die
schier unerschépflich ist» (II, 22 £.).

Das Symbol gibt den Sinn. Es verweist den Menschen in die Emp-
fainglichkeit und Erwartung von etwas, woriiber er nicht verfiigt. Aber
das Symbol gibt auch zu denken. Nachdem alles schon im Rétsel gesagt
ist, mull gleichwohl alles wieder in der Dimension des Denkens auf-
gefangen und wiederbegonnen werden (II, 397). Der eben formulierte
Einwand, Ricceurs Hermeneutik sei nicht straff und zwingend genug,
kann noch von der Sache her widerlegt werden. Die Erfahrung zeigt,
daB Gestdndnisse nie direkt, sondern stets nur auf Umwegen erfolgen.
Die Mythen und Symbole sind dafiir der Weg, den das Denken ein-
geschlagen hat. In einer wagemutigen Wette (II, 403) sprengt Ricoeur
den hermeneutischen Zirkel von Ritsel und Begriff, von Glauben und
Denken %5, Er setzt auf die Logik der Symbole und die im Symbol ver-

24 Ricceur setzt dann auch bei der Vermittlung der zwei Hermeneutiken das
Symbol wieder in seine spezifische Funktion ein. Vgl. die Interpretation des Vater-
und Mutter-Symbols, Interpretation, 554 f.

25 Ricceur ‘itbernimmt’ als Philosoph den ‘Glauben’ stets nur, insofern er
durch die konkreten Kulturgestalten des Habens, Herrschens und Geltens (vgl.
Phanomenologie I, 140 ff.; Interpretation, 517 ff.) vermittelt ist. « Nur durch seine
Beziehung zur immanenten Teleologie der Kulturgestalten betrifft das Heilige jene
Philosophie; ihre Eschatologie ist das Heilige; es ist der Horizont, den die Reflexion
nicht begreift, nicht umschlieBt, aber als das begrii3t, was sich ihr ndhert. Damit
wird eine andere Abhingigkeit des Cogito, des Selbst entschleiert, die ihm nicht
in erster Linie durch die Chiffre seiner Geburt, sondern durch die Chiffre eines
Eschaton, eines Letzten verkiindet wird, auf das die Gestalten des Geistes zielen.
Diese Abhdngigkeit vom Letzten, wie soeben die Abhéngigkeit von seiner Geburt,
seiner Natur, seinem Wunsche, wird ihm nur auf symbolische Weise kund». Inter-
pretation, 540 f.



Die Freiheit und das Bose 425

ankerte Sinnhaftigkeit des Mythus. Gerade weil damit der ethischen
Vision uniiberschreitbare Grenzen gesetzt sind, erprobt der Philosoph
daran die Vernunft. Denn erst im Vollzug dessen, was sie vermag und
nicht vermag %, also in der Demonstration ihrer radikalen Zweideutig-
keit und Ambivalenz, offenbart sich die Menschlichkeit des Menschen:
«Einerseits kommt das Bose in die Welt, sofern der Mensch es setzt, aber
er setzt es nur, weil er der Umgarnung des Feindes nachgibt: das Bose
setzend, fillt die Freiheit einem andern anheim ».

Es wird Aufgabe der philosophischen Erorterung sein, die Andeu-
tungen dieser Symbolik wiederaufzunehmen, sie iiber alle Register des
menschlichen BewuBtseins durchzuspielen, von den Humanwissenschaf-
ten bis zur Spekulation iiber den unfreien Willen.

Wenn das ‘Symbol zu denken gibt’, so bezeichnet das, was die
Symbolik des Bésen zu denken gibt, die GroBe und Grenze jeder ethischen
Weltanschauung, denn der Mensch, den diese Symbolik enthiillt, ist
nicht nur «schuldiger Urheber, sondern ebensosehr ein Opfer des Bosen»
(IT, 16). Im Zusammenhang mit der Disproportion des Denkens und mit
der Zerbrechlichkeit des Fiihlens heilt das: «Ich denke den Menschen
nicht geradehin, sondern ich denke ihn durch die Zusammensetzung, als
das ‘Mixtum’ der Urbejahung und der existentialen Verneinung. Der
Mensch, das ist die Freude des Ja in der Trauer des Endlichen» (I, 182).

6. Das Bédse — Skandal der Vernunft

Der Stachel des Bosen und die Last der Schuld, das Nichts der
Stinde und ihre Knechtschaft halten das ganze Werk in Schwung. Parallel
dazu verlduft immer die Reflexion iiber die Freiheit, also iiber Inner-
lichkeit und Verantwortlichkeit. SchuldbewuBtsein ist nicht nur das
Resultat von Verworrenheit des Affekts, von Entfremdung durch Herr-
schaft und von Regression in archaische Tabuvorstellungen. Genau so
wenig wie «ein Lustprinzip und ein Wahnprinzip zusammen noch keine
Leidenschaft ergeben» (I, 169). Das BewuBtsein, schuldig zu sein, leistet

26 Die praktische Vernunft findet nicht im Gesetz ihre letzte Grenze. Ricceur
zeigt, wie sich im Zuge der Entmystifizierung gerade die Transzendenz der Pflicht
als Mythus entpuppt. Die Destruktion des Mythus der Pflicht impliziert aber auch
den positiven ProzeB3: das symbolische Potential des Kerygmas wird befreit. Die
Ethik Spinozas dient Ricceur als Modell, an dem er die Ethik als Aneignung des
Konatus zu existieren erprobt. Nur eine so entschrankte Ethik macht das ethische
Prinzip der Urbejahung zum ProzeB der Befreiung aus der Knechtschaft zum
Glick. Conflit, 335; Interpretation, 539 zeigt die begrenzende und befreiende Kraft
der Symbolik des Bosen.



426 Die Freiheit und das Bose

etwas Positives, nimlich die Befoérderung des BewuBtseins zum Gewissen
(IL, 121).

Freilich erscheint die Schuld wiederum nicht als eindeutige Kate-
gorie 27, sondern ausgefaltet in den drei Momenten der «Individuali-
sierung des Vergehens im strafrechtlichen Sinn, im feinen Gewissen des
Skrupuldsen, und vollends in der Hoélle der Verdammnis» (II, 122). Die
Freiheit des Gestdndnisses ist auch da gebrochen und gefesselt. Sie wird
vom archaischsten Typus der Mythologie, von der Theogonie, ver-
schlungen. Oder aber sie wird von der rationalisierenden spekulativen
Theologie abgesetzt und als Instanz zum Verschwinden gebracht. Diese
Verdrehungen entlarvt Ricceur und er bemerkt zur Erbsiindetheologie:
«Sonach ist es falsch, den Adamsmythos als den SchluBistein des jiidisch-
christlichen Gebdudes aufzufassen ... Es kann nie genug vom Schaden
gesprochen werden, der in so vielen christlichen Jahrhunderten den
Seelen angetan wurde zuerst durch die wortliche Interpretation der
Adamsgeschichte, dann durch die Vermengung dieses wie ein historischer
Bericht behandelten Mythos mit der spiteren und zwar vor allem mit
der augustinischen Spekulation iiber die Erbsiinde; mit der Zumutung
an die Glaubigen, diesen mythisch-spekulativen Block zu bekennen und
ihn als eine selbstgenugsame Erkldrung hinzunehmen, haben die Theo-
logen ungebiihrlicherweise ein sacrificium intellectus (eine Art Selbst-
verbrennung), gerade da gefordert, wo es galt, die Gldubigen zu einer
durch Symbolik vertieften Einsicht in ihre gegenwirtige Verfassung zu
erwecken» (II, 272 f.) 28, Diese vom Symbol getragene und gestiftete
Verfassung kann die Philosophie freilich nicht ohne weiteres hinnehmen.
Die Mythen und Symbole, ihre Lebendigkeit und die von ihnen ange-
zeigten konkreten Existenzverhdltnisse miissen vom denkerischen Dis-
kurs artikuliert und begriffen werden.

27 Ebensowenig ist die Anschuldigung eine eindeutige Kategorie. Im Gegen-
teil: «Es ist die Aufgabe des Philosophen, die Demystifikation der Anschuldigung
zu artikulieren aufgrund einer Problematik des urspriinglich-Ethischen (I’ originaire
éthique), dessen Horizont durch die Destruktion der falschen Transzendenzen
geliiftet wurde». Conflit, 334 f.

Ebensowenig ergibt die freudsche Kritik der verschiedenen entfremdenden
BewuBtseinsstrukturen des sich Schuldigfiithlens bereits einen philosophischen Sinn.
«Was bedeutet denn die genetische Filiation, wenn die Quelle der Moralitit dem
Wunsch (désir) fremd bleibt, wie das beim Vater des 6dipalen Phantasmas der Fall
ist?» Vgl. Conflit, 461-463; Interpretation, 560.

28 Vgl. Le ‘péché originel’, étude de signification. In: Conflit, 265-282. — Der
Mythus der Religion besteht gerade darin, den Kern der Ethik als Gebot zu denken.
Dieser Mythologisierung leistet die Erbsiindetheologie Vorschub.



Die Freiheit und das Bose 427

Die ethische Vision gibt wiederum den entscheidenden Emsatz:
Die Rechnung zwischen Freiheit und Bosheit geht nicht auf. Das Bose
ist das Nicht-zu-Rechtfertigende (I, 15), die Freiheit geniigt sich selbst.
Wie kann Unbegriindbares begriindet werden? Ricceur behauptet, die
reine Reflexion biete einen Begriff an, der einen Teilaspekt der mensch-
lichen Realitit und zugleich ihren Gesamtcharakter erfasse; einen Be-
griff, der zudem deutlich mache, daB dieser Gesamtcharakter darin
bestehe, der Mensch sei in sich mit sich selbst geteilt, ein heimlicher Rif3
spalte ihn mit sich selbst und er sei der gelebte und verinnerlichte Kon-
flikt. Das ist nun freilich eine alte, fast banal gewordene Wahrheit.
Ricoeurs originaler Beitrag besteht darin, den Begriff der Fehlbarkest
zur Arbeitshypothese zu machen, um ihn dann der reinen Reflexion als
Gegenstand vorzustellen; im Durchgang durch die Analyse des Denkens,
des Wollens und des Fiihlens kann gezeigt werden, was ‘Fehlbarkeit’ als
Begriff hergibt, nimlich: «... der Zwist, den der Mensch lebt und leidet,
gelangt in die Wahrheit logischer Rede erst am Ausgang einer konkreten
Dialektik, welche die zerbrechliche Synthesis des Menschen als das
Werden einer Gegensetzung erscheinen ldBt: der Gegensetzung von
Urbejahung # und existentialer Differenz» (I, 183).

Von hier aus gelingt es der reinen Reflexion, das Einfallstor des
Bosen in die menschliche Realitit auszumachen und den Ubergang von
der Unschuld zur Schuld, von der Fehlbarkeit zum Akt des Fehls als
einen Ort zu bestimmen, an dem auch die Vernunft am Ende ist. Das
Bose geht aus der Urschwiche des beschrankten Wesens Mensch hervor;
aber «aus unmerklichem Gleiten (und) dunklem Hinbiegen der Unschuld
zum Bosen» (I, 188) tatsichlich entspringen und konkret hervorgehen
kann das Bose nur, «weil es gesefzt wird» (I, 189). Mit diesem Paradox
hat es die Symbolik des Bésen zu tun.

29 Die ‘Urbejahung’ ist eine Kategorie der reflexiven Philosophie als Ethik,
von Jean Nabert, dem philosophischen Meister Ricceurs, erstmals gebraucht und
von ihm weiterentwickelt. Vgl. Phinomenologie I, 13-16, 176 ff. — Das ‘Ich-bin’
ist eine Setzung, die einerseits in unserer Macht des Urteilens liegt, andererseits
uns voraufgeht und unteilbar ist. Was es aber dabei zu verstehen gilt, ist dies, dal
die Bejahung den Charakter des conatus hat und zugleich Eros ist. Eros ist Wunsch-
kraft dessen, was uns fehlt. «Die Bejahung des Seins im Fehlen von Sein, das ist
der Drang in seiner origindrsten Struktur». Dieses Auslangen begriindet nun aber
eine Ethik in dem Sinne, daB sie den Ubergang von der Pflichtmoral zur Liebes-
ethik ermoglicht und in dem Sinne, als das ‘Ich-bin’ sich selbst gegeniiber eine
Verpflichtung darstellt: «jeder hat das zu sein, was er anfanglich bereits schon war».
Conflit, 336.



428 Die Freiheit und das Bése

7. Die Schuldfrage entlarvt die Idole des Bewuftseins

Wir gehen zum SchluBl noch einer Frage nach, die uns wie ein un-
heimlicher Gast begleitet hat und unser Gefiihl, das zwischen Schuld
und Unschuld schwankt, beschleicht. Mit der Frage lieBe sich das Ganze
Werk Ricceurs unterwandern und vielleicht sogar aus den Angeln heben:
Gibt es denn tiiberhaupt so etwas wie Schuld? Oder noch schirfer:
Ich begegne Schuld immer nur als Produkt einer herrschenden Moral.
Schuld ist das Produkt meines gestérten BewulBtseins. Sie ist die List
des unterdriickten Triebs, dessen Befreiung zugleich das bare Nichts
der Schuld bedeutet 3°.

Einem Exposé, das Ricceur 1966 vor der Société frangaise de philo-
sophie unter dem Titel «Une interprétation philosophique de Freudy
gehalten hat 3!, entnehme ich die kurze und biindige Antwort: «Zu
gleicher Zeit, da ich sage: der philosophische Ort des analytischen Dis-
kurses ist durch den Begriff der Archiologie des Subjekts definiert, sage
ich auch: nach Freud ist es unméglich, eine Philosophie des Subjekts in
Form einer Philosophie des BewuBtseins zu erstellen; Reflexion und
BewuBtsein fallen nicht mehr iiberein; man mul3 das BewuBtsein ver-
lieren, um das Subjekt zu finden ... So wie der Sinn einer Sache, obwohl
aus andern Griinden, ist auch der Sinn meiner Existenz vorweggenommen
oder vorwegnehmend».

So wie Descartes die Argumente der Skeptiker gegen den Dogma-
tismus der Dinghaftigkeit benutzte, so benutzt Ricceur Freud gegen die
IMusion des BewuBtseins. Am Ende dieses Prozesses bekommt das
BewuBtsein nun einen andern philosophischen Stellenwert: es ist nicht
mehr einfach gegeben, sondern wird zur Aufgabe, zum Auftrag, bewuBt
zu werden. Aus der Asche dieser Kritik steigt ein schwer verwundetes
Ich herauf, ein Ich-denke, das sich setzt aber nicht besitzt, ein Cogito,
das seine eigene originire Wahrheit nur versteht im und durch das
Gestindnis der Nicht-Ubereinkunft mit sich selbst, im und durch das
Bekenntnis der Illusion, des Lugs und Trugs des aktuellen, rohen Be-

30 Fine rein antithetische Hermeneutik hilft hier nicht weiter, sondern fiithrt
lediglich zum billigen Eklektizismus. Deshalb instauriert Ricceur die umgreifende
Dialektik, in der sowohl das Denken wie der Glaube, die Archidologie wie die
Eschatologie in die dempystifizierende Auslegung hineingenommen sind. Inter-
pretation, III. Buch: Dialektik. Erst im Subjekt liegt die Verséhnung der beiden
Hermeneutiken. Ibd., 555.

3t In: Conflit, 160-176, zit. 171 {.



Die Freiheit und das Bose 429

wuBtseins (ibd.) 2. Genau in dieser Richtung arbeitet und tastet sich
die Phdnomenologie des Bdsen vor. Wer nun aber sagt, er sei der Schuld
noch nicht begegnet, der postuliert entweder eine Unschuld, von der
er sich durch Freud sagen lassen mul3, daB es sie nie gegeben hat und
nie mehr geben wird. Oder aber er ist so sehr in seine eigene Rationalitédt
eben des BewuBtseins verstrickt und darin verblendet, dal3 er die Besei-
tigung der Schuld unbewufit zum Gegenstand seiner Begierde macht.
Diese gaukelt ihm vor, er sei mit sich selbst, mit der Welt, mit dem
eigenen Ich und dem Ich der andern schon immer in Ubereinstimmung
gewesen.

Diese Illusion wird ihm griindlich vergehen, wenn er erfihrt, daf
sich zwei endliche Wesen zwar ganz gut vertragen, solange jeder des
andern Endlichkeit in permissiver Autoritdt zugesteht. Sobald jedoch
der Wille des einen am Willen des andern sich zu messen bekommt, wenn
also Konflikte auf der Ebene des Gefiihls und der meinetwegen legitimen
Herrschaft ausbrechen, wird ihn die Schuld schon erreicht haben. Denn
seine unverwechselbare Ichheit, seine Individualitit und Personlichkeit
wird er nur darin erfahren, dafl er sich durchsetzt — und wire es gegen
seinen eigenen bosen Willen oder gegen den gufen Willen eines andern.
Er setzt sich frei und ist in seiner Freiheit bereits angetastet.

Ricceur zeigt, am SchluB der Erérterung iiber die Ursymbole Makel -
Siinde - Schuld, dafl die Symbolik des Bosen in den Begriff des unfreien
Willens eingesammelt werden mufi. Die Lesart aber des unfreien Willens
geschieht anhand des reinen Symbols der Befleckung, und zwar in drei-
facher Richtung:

1) Befleckung ist etwas Positives: «Das Bodse ist nicht nichts; es ist
nicht bloBer Mangel, nicht bloBe Abwesenheit von Ordnung; es ist
die Macht der Finsternis» (II, 179).

32 J. Derrida handelt das Problem des in der Struktur aufgegangenen und
entmachteten BewuBtseins als ‘Verlust des Zentrums’ ab. Der Strukturalismus hat
«die Dezentrierung als Denken der Strukturalitit der Struktur» heraufgefiihrt.
Derrida setzt die «traurige, negative, nostalgische, schuldige und rousseauistische»
Seite, auf die er Lévi-Strauss stellt, der frohlichen, zukunftsgerichteten Seite gegen-
itber, auf die Nietzsches Bejahung zu stehen kommt. «Diese Bejahung bestimmt
demnach das Nicht-Zentrum anders denn als Verlust des Zentrums. Sie spielt,
ohne sich abzusichern. Denn es gibt ein sicheres Spiel: dasjenige, das sich beschrankt
auf die Substitution vorgegebener, existierender und priasenter Stiicke». J. DERRIDA,
Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen. In: Die Schrift und die Differenz, a. a. O., Zit. 441.



430 Die Freiheit und das Bose

2) Befleckung kommt von auBen: « Wie innerlich auch das Schuldgefiihl
sein mag, es reflektiert sich nur im Symbol seiner eigenen AuBerlich-
keit ... Das ist das Schema der Versuchung; es bedeutet, daBl das
Bose, wiewohl gesetzt, bereits da ist und anzieht» (ibd.).

3) Unreines steckt an: «Diese Vorstellung mag auf den ersten Blick
kaum zu retten sein; sie scheint auf immer mit der Beriihrungsmagie
verschlungen zu sein. Gleichwohl ist dies das letzte Symbol des un-
freien Willens, des schlechten Waihlens, das sich selber bindet»
(I1, 180).

Wie tief und weit zuriick eine Archiologie des BewuBtseins auch
gehen mag, das Bdse «kann aus dem Menschen nie etwas anderes machen
als einen Menschen» (ibd.). Das Bose ist mit dem Guten symmetrisch.
Es ist nicht mehr die Harmonie des Seins und Sollens eines Thomas
von Aquin, der die Schuld am Fehlen des Guten, das die Kreatur haben
solle, orientiert 33. Es ist die dynamische Symmetrie einer Disproportion
und Mischung, die im Riickgang den Aufgang, in der Archiologie eine
symbolische Eschatologie erahnt. Sie ist der Horizont an dessen ver-
letzlicher Grenzlinie die Grausamkeit des Lebens, «das stets jemandes
Tod ist» (Antonin Artaud), auftaucht. Dieser Aufgang ist die tragische
Notwendigkeit der Wiederholung, der erst der Akt des Erbarmens ein
jeweils vorliufiges Ende setzt.

33 Tromas, Summa theol. I, qu. 12, art. 4 ad 2.



	Die Freiheit und das Böse

