
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Die Freiheit und das Böse

Autor: Mainberger, Gonsalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gonsalv Mainberger

Die Freiheit und das Böse

Diachronische und synchronische Lektüre der Werke von Paul Ricceur

1. Der Einstieg

Ein vielfältiges Gesamtwerk, dessen Rahmen weitgespannt ist und
dessen einzelne Teile in die Disziplinen der Psychoanalyse, der Mythologie,

der Religionswissenschaft und der Exegese übergreifen, bedarf der
besonderen interpretatorischen Sorgfaltspflicht. Um ihr einigermaßen
nachzukommen, bietet sich die Unterscheidung der diachronischen und
synchronischen Lektüre an.

Die diachronische Lesung eines Werkes verläuft seiner Entstehung
entlang und ist kursiv; sie hält sich an jene Regeln, die den Text oder
einen Teil des Gesamtwerkes eines Autors mit allen Übergängen,
Neuansätzen und Transformationen zu einem Ganzen machen. Die synchronische

Lesart abstrahiert von der zeitlichen Entstehung; sie deutet den

Text, sofern er die verschiedensten Wahrheiten, Gesichtspunkte und
Resultate disparater Disziplinen simultan kombiniert. Dieses Verfahren
ermittelt durch Abstraktion jene Differenzen, die sich nicht mehr weiter
synthetisieren lassen, als Differenzen freilich die Kriterien für den

Wahrheitsgehalt der einzelnen Aussagen auf den verschiedenen Ebenen sind.
Diese Unterscheidung soll hier auf die Lektüre des Gesamtwerkes

von Paul Ricceur angewandt werden. Die diachronische Lesart wird
anhand der Phänomenologie der Schuld 1 durchprobiert. Die synchro-

1 P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen. Phänomenologie der Schuld I. -
Symbolik des Bösen. Phänomenologie der Schuld II. Ins Deutsche übersetzt von
Maria Otto. Freiburg i. Br. 1971. - Die Übersetzung läßt sozusagen nichts zu
wünschen übrig. Der sprachliche Duktus des ricœurschen Französisch, spielerisch
und auf einen «Text» jenseits des Geschriebenen hin überbordend, nimmt sich freilich

im Deutschen ab und zu eher holperig aus. Zit. : Phänomenologie I u. II.



Die Freiheit und das Böse 411

nische Lesung drängt sich von der Qualität des GesamtWerkes her auf.

Jeder Punkt der perspektivisch ausgefalteten Problematik des reflexiven
Denkens steht mit allen andern Gesichtspunkten, etwa der Ethik, der
konkreten Mythik und der Sprache in Beziehung. Das frühe Werk
Ricceurs (Paris 1960) ist also im Zusammenhang mit allen späteren
Arbeiten des Autors zu lesen. Dieses Interpretationsverfahren scheint
auch deshalb angemessen, weil das Gesamtwerk Ricœurs auf ein noch
nicht realisiertes Ziel, nämlich auf eine Philosophie der Schuld, hintendiert.

Die Schuld ist für Ricœur der ausgezeichnete Ort, an dem die

originäre Frage der Ethik zum Austrag kommt; sie ist der Höhepunkt

einer Philosophie der Reflexion, sofern das Cogito, das denkende

Ich nicht nur der Stringenz des Denkens unterworfen ist, sondern auf
seinen Wunsch zu sein hin befragt wird und sich in der Begierde zu
existieren konstituiert. Die Phüosophie, dermaßen mit der Schuld
konfrontiert, erhält von daher ihre Aufgabe und ihre Qualifikation. Sie hat
den Übergang von der Pflichtmoral zur Ethik der Liebe, der Zärtlichkeit
und der Hoffnung zu leisten 2.

Die diachronische Lektüre der Phänomenologie der Schuld vermag
nicht aufzuzeigen, in welchem Verhältnis dieses Werk zum Gesamtentwurf

der Philosophie Ricceurs steht. Erst die synchronische
Interpretation macht deutlich, daß, obschon praktisch nie von Freud die
Rede ist, die Phänomenologie der Schuld ihrer ganzen Anordnung und
der thematischen Intention nach auf die später veröffentlichte
Auseinandersetzung mit Freud vorbereitet 3. «Das Freudsche Werk ist die
tiefste Analyse dessen, was die Geschichte je von dem erkannt hat, was
im Menschen nicht das Menschlichste ist», schrieb 1936 Ricœurs erster
Phüosophielehrer Roland Dalbiez 4, dem der Autor, zusammen mit
H. Marcuse, Ph. Rieff und J. C. Flügel, seine Verbundenheit bezeugt 5.

Es scheint deshalb vielversprechend und von der Sache her zwingend,

die Phänomenologie der Schuld gleichzeitig mit der Freud-Interpretation

sowie mit dem Conflit des interprétations, den gesammelten
Aufsätzen aus den Jahren 1960 bis 1969 6 zu lesen. Das Vorhaben der

2 Vgl. Conflit (s. Anm. 6), 426, 341; Interpretation (s. Anm. 3) 59, 526-564;
Sexualität. Wunder - Abwege - Rätsel. Frankfurt (Fischer Bücherei 811), 1967,
8-19; Phänomenologie I, 167 f.

3 Die Interpretation. Ein Versuch über Freud. Frankfurt 1969 (Paris 1965).
Zit. : Interpretation.

4 Zit. in Interpretation, 10.
5 Ibid.
6 Le conflit des interprétations. Essais herméneutiques. Paris 1969. Zit. : Conflit.



412 Die Freiheit und das Böse

doppelten Lektüre kann nicht im ganzen Umfang durchgeführt werden;
es beschränkt sich auf jene Punkte, die für das Thema der Schuld
einschlägig sind.

2. Das Geständnis als philosophisches Problem

Wer vom Bösen reden will, muß die Geschichte der bösen Taten
erzählen. In dieser Geschichte gibt es immer Täter und Opfer. Ein
Mädchen wurde im Wald, nahe einer Wegkreuzung, von einem Mann
überfallen und erschlagen Das Böse passierte, es fiel über den Täter
her, brach aus ihm heraus und forderte sein Opfer. Die Kripo
rekonstruiert jeweils nur noch den äußeren Ablauf des Geschehens. Beim
Lokaltermin wird er Schritt für Schritt nach Zeit und Ort aufgezeichnet.
Der Augenschein macht also nur den empirischen Sachverhalt der Tat
deutlich. Wie es beim Täter so weit kam, daß er das Böse setzte, daß

er zuerst unschuldig war und nachher schuldig, bleibt ungeklärt. Erst
die Gerichtsverhandlungen versuchen, es an den Tag zu bringen: der
Anwalt des Opfers klagt an, der Richter urteilt, der Täter wird
gestehen. Aber Urteil und Geständnis bleiben zweideutig. Der Täter
handelte zwar vorsätzlich, kam zu einem Entschluß und setzte eine böse

Tat. Zugleich aber war er getrieben, wie von einer unsichtbaren Macht

gezwungen, gab nach und kam auf die schiefe Bahn. Er war frei und

gezwungen zugleich - auch er Täter und Opfer. Sein böser Wille ist und
bleibt ein Rätsel. Die Geschichte dieses Rätsels ist der Mythus.

Diese fundamentale Unterscheidung wird für Ricœur zum
methodischen Ansatzpunkt. Der frühe, nicht übersetzte Erste Teil seiner

Philosophie de la volonté ist eine Eidetik, eine Wesensbeschreibung des

Willentlichen und Unwillentlichen 7. Die Schuld läßt sich nicht als einer

unter andern Faktoren, wie Motive, Vermögen, Anlaß und Umstand, in
die Fundamentalontologie des Willens einreihen. Das dunkle und
absurde Moment, daß nämlich die Leidenschaften über den Menschen
herfallen, daß er eine böse Tat setzt und zugleich auf etwas hereinfällt, daß

er es gewollt hat und darunter zugleich leidet, ohne es gewollt zu haben,
das «bleibt ein Fremdkörper in der Eidetik des Menschen» (I, 7). Es

7 Du Volontaire et de l'Involontaire. Paris 1950. Zur Biographie Paul Ricœurs
vgl. jetzt M. Philibert, Ricœur ou la liberté selon l'espérance. (Philosophes de
tous les temps. 72.) Paris 1971.

Vollständige Bibliographie der Schriften Ricœurs: D. N. Vansina, in: Rev.
Phil, de Louvain Nr. 60, 1962; Nr. 66, 1968.



Die Freiheit und das Böse 413

wurde deshalb in der Studie Du Volontaire et de l'Involontaire
eingeklammert.

Im 1. Band der Phänomenologie der Schuld öffnet Ricœur nun diese

Klammer. Gleich zu Beginn wird die These formuliert, auf der die ganze
Untersuchung beruht und deren Weg sie bestimmt: «Der Übergang von
der Unschuld zur Schuld ist einer empirischen Beschreibung nicht
zugänglich, dafür jedoch einer konkreten Mythik. Aber warum eigentlich
kann man von den 'Leidenschaften', die den Willen befallen, nicht anders

sprechen als in der Chiffresprache einer Mythik? Wie soll diese Mythik
in der philosophischen Reflexion unterkommen? Wie kann der

philosophische Gedankengang wiederaufgenommen werden, nachdem man
ihn durch den Mythus unterbrochen hat?» (I, 7)

Die Schuldfrage versetzt also den Philosophen, der darauf achtgibt,

wie über die Schuld gesprochen wird, in den Mythus. Das klingt
in unserem scheinbar so aufgeklärten Zeitalter beinahe lächerlich. Hat
denn etwa ein Bultmann nicht endgültig mit dem Mythus abgerechnet
Haben wir den Mythus nicht hinter uns gebracht? Sind wir nicht über
den rohen, grüblerischen und archaischen Zustand des primitiven
Menschengeschlechts hinaus? Ricœur zeigt, daß diese Behauptung einer

Anmaßung gleichkommt. Um sie zu überwinden, nimmt Ricœur den

Mythus beim Wort 8. Er kann es sich zudem als Ethiker nicht leisten,
das Problem der Schuld einfach unter den Tisch zu wischen und als

erledigt zu deklarieren. Nach wie vor steht die Frage auf der
Tagesordnung, wie denn das Böse in die Welt gekommen sei. Zwar lösen sich

die Erzählungen vom Urchaos, vom Sündenfall, vom tragischen und
verblendenden Gott und von der exilierten Seele vor dem Tribunal der

8 Über den Mythus kann nur noch kritisch, d. h. entmythisierend gesprochen
werden. Die Entmythisierung ist bei Ricœur stets ein Prozeß in zweifacher Richtung,

aber mit dem einen Resultat, den Mythus als solchen zu nehmen, die Mythen
als das, was sie sind, zu begreifen. Der Mythus ist als Mythus erkannt, wenn man
auf ihn erst verzichten lernt; dann spricht man von Demystifikation : der denkende
und wollende Mensch macht sich von den durch das eigene Bewußtsein erzwungenen

Entfremdungen, d. h. von den notwendigen Illusionen frei. Zum andern zielt
die Entmythisierung darauf ab, die allen Mythen zugrunde liegenden Symbole
freizulegen. Ricœur spricht dann von Entmythologisierung im strengen Sinn: der
Mythus wird als zweite Rationalisierung, als Pseudo-Logos entlarvt und von seinen
eigenen Verdrehungen befreit. Der Mythus 'erklärt' nichts mehr. «Die Triebfeder
dieser Entdeckung ist die Aneignung der offenbarenden Kraft, die der Mythus
unter der Maske der Objektivation verbirgt; diese Destruktion hat etwas Positives,
nämlich die Stiftung der menschlichen Existenz von einem Ursprung her, über den
sie nicht verfügt, der ihr aber symbolisch in einer gründenden Rede angezeigt
wird.» Conflit, 330.



414 Die Freiheit und das Böse

Vernunft in Nichts auf. Aber als symbolische Konstellationen zwingen
sie uns nach wie vor zu fragen, woher wir kommen und wohin es uns
treibt. Die Antwort versucht Ricœur über die symbolische Interpretation

der Mythen. Mit Hilfe einer Kriteriologie des Symbols stellt er die

gebrochene Sprachwelt der Mythen wieder her 9. Es entsteht eine

exemplarische Entzifferung der einzelnen Mythen, deren Stilisierung dann zur
dynamischen Einheit der Mythenzyklen führt. Auf diesem Wege gelangt
die Mythologik, von Lévi-Strauss erstmalig konstruiert, zur Wahrheit des

Mythus als Differenz des einen Mythus zum andern Mythus 10.

Bei diesem Verfahren kommen nicht nur Phantastereien heraus, mit
denen vielleicht, wenn's hoch kommt, die historische Neugierde befriedigt

werden kann. Es geht vielmehr darum, philosophisch über die
Schuld reden zu können. Der Mythus ist nun aber der Ort, an dem uns
das Rätsel des bösen Willens aufgegeben ist. Er ist gefesselter Wille,
sich selber Qual und Gefängnis, aber auch Entschluß und Tat. Darüber
zu reden ist etwas anderes als einen logischen Schluß zu ziehen oder
eine Klassifizierung von Seiendem vorzunehmen. Die Selbstdarstellung

9 Das Symbol hat auch auf der Ebene der Triebe und der Phantasie
wiederherstellende Kraft. Seine Funktion besteht darin, die Bedingungen einer Epigenese
von Trieb und Phantasie zu ermöglichen. (Epigenese heißt: eine Teilentwicklung
innerhalb des Organismus kann zeitweise das Ubergewicht haben, pendelt sich dann
jedoch wieder in das nach einem Gesamtplan funktionierende Ganze ein.) Die eine
Teilentwicklung des Triebes verläuft nach rückwärts: Regression in die kindliche
Libido; die andere vorwärts: Teleologie, Aneignung des Daseins als Wunsch.
Ricœur ist der Auffassung, daß ein angemessenes Verständnis von Sprache als

Symbol die Epigenese des Triebes ermögliche, daß jedoch die beschränkte
Sprachauffassung Freuds - unsymbolisch und nur als Spurelement - die Triebinterpretation

'nach vorn', also in Richtung des Sagens des Heiligen verunmögliche. «Diese
Auffassung (Freuds) konnte einer Epigenese des Sinns keine Stütze liefern; wenn
es stimmt, daß die Phantasie alle ihre Abstufungen nur im Element der Sprache
zu entfalten vermag, dann muß sich das 'Gehörte' auch vom 'Gesehenen'
unterscheiden. Das 'Gehörte' ist aber in erster Linie 'Gesagtes', und das 'Gesagte' ist
in den Mythen vom Ursprung und Ende das genaue Gegenteil von Spuren und
Überlebsel : es interpretiert Urszenenphantasien, um die Situation des Menschen im
Heiligen zu sagen». Interpretation, 556. Dagegen: J. Derrida, Freud und der Schauplatz

der Schrift. In: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a. M. 1972, 302—350.
10 Beispiele: die dynamische Interpretation der drei Mythen-Zyklen Théogonie

- Fall - Verbannung (Phänomenologie I, 349, bes. 376) ; der Vergleich des Vater-
Mythus mit der Mutter-Figur (Interpretation, 554). «... die mythische Intentiona-
lität beruht auf einer Reihe der Interpretationen und Neuinterpretationen, durch
die der Mythus seinen eigenen archaischen Kern korrigiert. Auf diese Weise
konstituieren sich die Symbole des Bösen, die zu denken geben und anhand deren ich
die Idee des schlechten oder des unfreien Willens prägen kann Mit Hilfe dieser
indirekten Methode könnte die Idee der nicht-infantilen, nicht-archaischen,
nichtneurotischen Quelle der Schuld erarbeitet werden». Interpretation, 559, 560.



Die Freiheit und das Böse 415

des servum arbitrium geschieht und gelingt nur in der verschlüsselten
Redensart des Mythus und des Symbols. Es ist Aufgabe des imaginativen

und sympathisierenden Nachdenkens (II, 27), diese Symbole zu
deuten und sie auf dem langen Wege der Mythenvergleiche in den

vernünftigen Kontext der mythischen Rede selbst zu verlegen. So erst
kommt die hinfällige, zerbrechliche, unschuldig-schuldige Situation des

Menschen ans Licht. Ricceur rekonstruiert mit Hilfe einer kritischen
Symbolik die konkrete Mythik des Bösen. Diese Arbeit hat nicht bloß
historischen Wert und dient nicht nur dem kritischen Abbau von
mythologischen Pseudo-Erklärungen. Sie bereitet vielmehr die Selbsterkenntnis
des Menschen vor: «So beginnt eine Symbolik des Bösen die Mythen an
die philosophische Denkweise heranzubringen. Diese Symbolik beschäftigt

den II. Band der vorliegenden Arbeit. Die Sprachprobleme nehmen

hier einen wichtigen Platz ein; die Eigentümlichkeit der Bekenntnissprache

erschien nämlich mehr und mehr als eines der merkwürdigsten
Rätsel des Selbstbewußtseins: wie wenn der Mensch zu seiner eigenen
Tiefe nur auf dem königlichen Weg der Analogie gelangte und wie wenn
das Selbstbewußtsein sich nur im Rätsel auszudrücken vermöchte und
einer Hermeneutik grund- und nicht .zusätzlich bedürfte» (I, 8).

Die Philosophie begnügt sich nicht mit Tatsachen - schon gar nicht
damit, daß es Böses gibt. Wie war es denn möglich, daß das Böse in die

Welt kommen konnte? Wer sind die Täter und wer die Opfer? Diese

Frage trifft den Menschen in seinem Kern. Die Lehre vom Menschen

kann davon nicht abstrahieren - es sei denn um den Preis der Illusion,
es gäbe den Menschen jenseits von Gut und Bös. Die Mythen von den

Ungeheuern, die Geschichten von Fall und Verderbnis, von
Wiederherstellung und Verheißung sind für eine philosophische Anthropologie
unentbehrlich, wenn sie den Menschen selbst als das Einfallstor des

Bösen zu verstehen geben will: «Um diese Frage zu beantworten, gibt der
Band I. den Aufriß einer phüosophischen Anthropologie; die Studie
kreist um das Thema der Fehlbarkeit (faillibilité), das heißt der
konstitutionellen Schwäche, die das Böse erst möglich macht» (I, 8 f.).

3. Die ethische Vision

Ricœur hat mit diesem Ansatz einige wichtige Entscheidungen
getroffen. Er legt eine Anthropologie vor, die sozusagen unter dem

Diktat der Ethik geschrieben ist. Unter der ethischen Vision versteht
er «das Bemühen, die Freiheit und das Böse immer enger wechselseitig



416 Die Freiheit und das Böse

zu erklären. Die Größe der ethischen Weltanschauung ist, in dieser

Richtung so weit wie möglich zu gehen» (I, 11).

Diese Anthropologie zielt somit darauf ab, durch die enge Pforte
der menschlichen Realität die denkerische Auseinandersetzung um das

Böse und mit dem Bösen zu eröffnen. Das ist nicht der hohe Standpunkt
etwa der Theodizee, die außerhalb des Bösen dem Schicksal, dem Satan
oder der Konkupiszenz, d. h. der bösen Lust die Schuld in die Schuhe

schiebt und den metaphysischen Gott als den unbeweglichen Motor aus
der Dramatik von Freiheit und Bosheit sorgfältig und ebenso einfältig
heraushält n. Ricoeur wählt einen Bezugspunkt, auf den hin sich das

Böse und die Freiheit verklammern, wo die Symbole der Abweichung,
der Irrung und der Gefangenschaft das Wirkliche enthüllen, wo die

Mythik des Chaos, der Verblendung, der Mischung und des Falles die

Schlechtigkeit des Daseins als Empirie der geknechteten Freiheit12
herausstellen (II, 404). Worauf eine solche Philosophie sich einläßt, wird
deutlich formuliert: «diese Entscheidung, das Böse durch die Freiheit
zu begreifen, ist selbst eine Bewegung der Freiheit, die das Böse auf sich

nimmt ; die Wahl des Bezugspunktes ist bereits die Erklärung einer Freiheit,

die sich als verantwortlich erkennt, die versichert, daß sie das

Böse für begangenes Böses hält und bekennt, daß es von ihr abhing,
es nicht geschehen zu lassen» (I, 12).

4. Poetik der Freiheit statt tragische Seinsanschauung

Das Bekenntnis des Bösen bringt das Böse mit dem Menschen

zusammen, sofern er nicht nur «Erscheinungsfeld» böser Ereignisse,
sondern Urheber des Bösen ist. Was ein solcher Gesichtspunkt einbringt,

11 Es handelt sich hierbei um einen Objektivierungsvorgang, der «die Geburt
sowohl der Metaphysik (ist), wie der Religion, - der Metaphysik, die Gott zu einem
höchsten Wesen macht, wie der Religion, die das Heilige als eine neue Sphäre von
Objekten, Institutionen, Kräften behandelt, die in die Welt der Immanenz, des

objektiven Geistes eingeschrieben sind, neben den Objekten, Institutionen und
Kräften der ökonomischen, politischen und kulturellen Sphäre. Wir würden sagen,
daß innerhalb der menschlichen Sphäre eine vierte Objektsphäre entstanden ist.
Es gibt nun heilige Objekte und nicht mehr nur Zeichen des Heiligen, heilige Objekte
neben der Welt der Kultur». Interpretation, 541.

12 Die eigentliche Knechtschaft ist das Gefangensein des Willens unter der
Herrschaft der falschen Transzendenz des Gesetzes, der Illusion des Über-Ich. Es

gilt, diesen falschen Imperativ zu entmystifizieren. Conflit, 331.



Die Freiheit und das Böse 417

zeigt sich vor allem dort, wo der Mythus selbst diese Urheberschaft
erzählt. Das geschieht in der Theogonie. Sie setzt den Ursprung des

Bösen zur Erzeugung der Gottheit koextensiv. Das bedeutet, daß das

Chaos der Ordnung vorgespannt, das Böse dem Heil vorgeordnet und
der Götterkampf dem Menschenkrieg voraufgegangen ist. Die äußerste

Spitze dieses Mythus ist die Theologie des heiligen Krieges: «nach dieser

Theologie ist der Feind böse, der Krieg ist seine Züchtigung, und böse

Menschen gibt es, weil es zuerst das Böse gibt und dann die Ordnung;
letztlich ist das Böse kein Unfall, der frühere Ordnung verstört; es

gehört konstitutionell zur Gründung der Ordnung. Es ist sogar zweimal

originär: einmal in der Rolle des Feindes, den die Mächte des Chaos,

obgleich sie am Ursprung der Welt zerschlagen wurden, immer wieder
inkarniert haben, ein zweitesmal in der Figur des Königs, der gesandt
ist, 'die Bösen und das Böse zu vernichten', und zwar durch dieselbe

zwiegesichtige Macht der Verwüstung und der Klugheit, die einst die

Ordnung errichtet hat» (II, 226).
Ricœur versucht nun, in zweiter Lesung, den Mythus vom Chaos

sich anzueignen, weil es sein erklärtes Ziel ist, die Mythik kontrolliert
und schöpferisch zugleich in die philosophische Anthropologie als logischen
Diskurs einzubringen. Er begibt sich resolut auf den Standpunkt des

Tragischen; um aber nicht bloß eine Neuauflage der Theogonie zu liefern,
setzt er dem Zwang des tragischen Seins die «Zärtlichkeit der Vernunft»
entgegen, um auf diesem Weg eine Poetik der Freiheit und der Menschlichkeit

anzeigen zu können. Diese auszuarbeiten oder auch nur im Umriß

vorzulegen, sieht sich Ricœur freilich außerstande.
Wie liest sich nun diese Theogonie in zweiter Lesung? Sie ist

verführerisch : auf der Ebene der Erfahrung mit dem Bösen, das der Mensch

setzt und erduldet, kann man ihr nicht entrinnen. Auf der Ebene Gottes
kann man sie nicht denken, weil der 'böse Gott' seit dem ethischen
Monotheismus zerschmettert ist. Ist indes der theogonische Mythus tot
und stumm? Das hieße, die menschliche Erfahrung mit dem Tragischen
verstümmeln und sie auf Kosten der bloß aufgeklärten Vernunft
auslöschen. Es hieße auch, den Eingottglauben endgültig fixieren und ihn
seiner nach wie vor wirksamen Kraft, das Selbstbewußtsein der Freiheit

hervorzutreiben, berauben. Gerade der Eingottglaube hat aber
folgende Dynamik der Widersprüchlichkeit zu seinem Grund: «Weil Gott
heilig ist, ist der Mensch allein schuldig; weil der Mensch schuldig ist,
ist Gott schuldlos. Und doch ist das letzte Wort nicht gesagt. Das
Durchdenken des Tragischen läßt vermuten, daß der ethische Monotheismus



418 Die Freiheit und das Böse

selber überholt werden muß ; er muß es, sofern er ethisch ist13 ; vielleicht
muß er es auch, insofern er Monotheismus ist. Weshalb dieses letzte
Zaudern »

Ricceur zaudert also einen Moment, den Monotheismus anzutasten.
Er tut es dennoch, und zwar im Namen einer von der Ethik bestimmten

Anthropologie. Sie versetzt in die Lage, die Zusammenhänge zwischen
der Seinslehre und der Gotteslehre als tragische, weil dem eigenen Schein

verfallene Selbstdarstellung der Vernunft zu entlarven: «Wenngleich die

naive Theogonie Babylons und des archaischen Griechenland tot ist, hat
sie in Wirklichkeit nicht aufgehört, verfeinerte Ontotheologien
heraufzurufen, nach denen das Böse ein Urmoment des Seins ist; die kosmischen

Fragmente Heraklits, die deutsche Mystik des 14. Jahrhunderts,
der deutsche Idealismus legen philosophische und gelehrte Äquivalente
der Theogonie vor: das Böse hat da seine Wurzeln im Leid des Seins,

in einer Tragik, die eben die Tragik des Seins ist. Der Tatbestand, daß

die Theogonie unter immer neuen Formen aufersteht, gibt zu denken»

(II, 372).
Die Logik der tragischen Seinsanschauung verharmlost somit die

Erfahrung des Menschen mit dem Bösen, von der sie gerade ausgegangen
war. Der 'böse Gott', ein Postulat der Tragik, wird zu einem
durchschaubaren Moment der Dialektik des Seins. Was Gott an Heiligkeit
und Unantastbarkeit gewinnt, das ist im Grunde nur ein Gewinn der

spekulativen Vernunft. Auf der Ebene Gottes schien es undenkbar, daß

Gott selber und ursprünglich böse wäre; von der Seite des Menschen

13 Der Unterschied des religiösen Redens vom Bösen zum moralischen Reden
über das Böse zeigt, weshalb dieser 'Gott' beseitigt werden muß. Im religiösen
Diskurs über das Böse «hängt alles innerhalb des Umkreises der Verheißung
zusammen und steht im Zeichen der Hoffnung. Diese Rede versetzt zuerst das Böse
vor Gott (zum coram vgl. Phänomenologie II, 60 ff.). Gegen dich, gegen dich allein
habe ich gesündigt, ich habe vor deinen Augen gefehlt. Die Anrufung, die das moralische

Geständnis in ein Bekenntnis der Sünden verwandelt, erscheint auf den
ersten Blick wie eine Mehrbelastung des Bewußtseins vom Bösen. Das ist aber eine
Illusion, und zwar die moralisierende Illusion des Christentums; vor Gott gesetzt,
ist das Böse bereits in die Bewegung der Verheißung hineingestellt; die Anrufung
ist schon der Beginn der Wiederherstellung eines Bandes, der Anfang einer
Neuschöpfung. Die 'Leidenschaft des Möglichen' (d. h. die Kraft der Hoffnung, Verf.)
hat sich bereits des Geständnisses des Bösen bemächtigt; die Reue, die wesentlich
auf die Zukunft gerichtet ist, hat sich bereits vom Gewissensbiß, der bloße Erinnerung

an das Vergangene ist, getrennt». Culpabilité, éthique et foi. In: Conflit, 428.
Die These Ricœurs lautet: der eigentliche religiöse Diskurs über das Böse ist der
Diskurs über die Hoffnung. Er begründet seine Position dort, wo er zeigt, wie die
ethische Dimension des Schuldgefühls in die religiöse Dimension übergeht. Ibd.,426f.



Die Freiheit und das Böse 419

schien es zwingend, sich den Menschen als dem Bösen verfallen
vorzustellen. Die Tragilogik des Seins holt nun aber das «Nicht-zu-Recht-
fertigende» (I, 15) wieder ein und spricht von Heiligung und Aufhebung
des 'bösen Gottes' als von einer Möglichkeit der spekulativen
Vernunft 14. Soweit die eine Weise, sich die Theogonie anzueignen und

Anthropologie als absolutes Wissen voranzutreiben.
Die andere Weise wäre die absolute Hingabe, das reine Opfer, wie

es die 'Christologie' 15 lehrt und auf ihre Weise das Böse zu überwinden
versucht: «Die Tragödie ist vollendet, denn das Unglück ist in Gott:

14 Ricœur spricht der spekulativen Vernunft die Fähigkeit ab, die
Phänomenologie des Geistes ohne weiteres als Phänomenologie des Heiligen weiterzuführen.

Die Verschränkung besteht gleichwohl, aber sie «stellt sich für die Reflexion
als ein Bruch dar: die Phänomenologie des Heiligen verlängert nämlich nicht
einfach die Phänomenologie des Geistes (Übers, ist hier ungenau. Verf.) ; eine Teleo-
logie, im Hegeischen Stil geführt, hat zu ihrem Eschaton, als letzten Terminus
nicht das vom Mythus, vom Ritus und vom Glauben getragene Heilige. Worauf
diese Teleologie abzielt, ist das absolute Wissen, nicht der Glaube; und das absolute
Wissen bietet keine Transzendenz, sondern das Aufgehen jeglicher Transzendenz
in einem vollkommen vermittelten Selbst-Wissen. Das ist der Grund, weshalb man
diese Phänomenologie des Heiligen anstelle des Eschaton nicht in die Struktur des

Horizontes einfügen kann, ohne die Anmaßung (nicht 'Anspruch', in der deutschen
Üb. Verf.) des absoluten Wissens in Frage zu stellen». Interpretation, 538.

15 Im Rahmen einer 'Anschuldigung der Anschuldigung' (Démythiser
l'accusation. In: Conflit, 330-347) kommt Ricœur auf folgendem Wege zur Christologie:

Die genealogische Analyse Freuds dient Ricœur dazu, den formellen Moralismus

Kants zu denunzieren und zu demystifizieren. Wo Freud 'Vater' sagt, da sagt
Kant 'Gesetz'. Die Illusion des Gesetzesmoralismus ist durch Freud entlarvt.
Ricœur arbeitet die philosophische Bedeutung der freudschen Kritik an der
'Anschuldigung' heraus und resümiert in der Formel: «von der Pflichtmoral zu einer
Ethik des Wunsches zu sein oder zum Antrieb (conatus Spinozas, Verf.) zu
existieren aufsteigen» (ibd., 334). Ricœur findet sich dann aber mit Kant wieder einig,
sofern dessen Analysen in der Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft
selber mit dem typisch kantschen Formalismus nicht mehr übereinstimmen,
sondern ihn überholen und über ihn hinausgehen. Denn die allgemeinste Ermöglichung
von Religion gründet ja im Satz: «Was darf ich hoffen?» Das bloße Postulat eines
Gottes macht noch keine wirkliche Religion aus. Es braucht dazu eine 'Vorstellung'
des 'guten Prinzips' in einem 'Archetyp'. Genau an diesem Punkt wird nun die
Christologie, als Geschichte, an den Willen herangebracht. Wenn die Heilsereignisse
christologisch interpretiert und zum System gefügt werden, handelt es sich um
Theologie. Die Glaubens- und Religionsphilosophie hingegen ist etwas anderes:
«was die Theologie dem christologischen Brennpunkt der Zeugenschaft zuordnet,
das ordnet die Religionsphilosophie dem Wunsch zu sein des Menschen zu. Die
zentrale Frage der Religionsphilosophie heißt also: wie ist ein Wille in seinem
intimsten Wünschen von der Vorstellung dieses Modells, dieses vor Gott
angenehmen Archetyps, den der Glaubende den Sohn Gottes nennt, angetan und von
ihm affiziert?» Die Religionsphilosophie hat also die Aufgabe, «den Schematismus
des guten Prinzips in einem Archetyp» aufzuarbeiten. Conflit, 340.



420 Die Freiheit und das Böse

'Wußtet ihr nicht, daß der Menschensohn ausgeliefert werden mußte?'
Dieses 'mußte' erhöht das Schicksal und schließt es in das göttliche
Leben ein. Aber die Tragödie ist aufgehoben, weil sie umgekehrt wurde:
in der Theogonie verstümmelte Kronos seinen Vater, und Marduk hieb
die mächtige Tiâmat, das Monstrum, in Stücke. Statt dessen wird der
Christus der Evangelien als absolutes Opfer verherrlicht, d. h. im Sein

erhöht» (II, 374) 16.

Mit aller gebotenen Vorsicht tastet sich Ricœur an diese äußerste

Möglichkeit heran, um sie sogleich, als Möglichkeit einer philosophischen
Anthropologie, auszuschließen: «Die Figur des 'Knecht Jahwes' erhellt
das Innerste des Menschen vom Äußersten des Menschen her; darum
kann sich eine philosophische Reflexion über die Symbole des Knechtes

Jahwes belehren lassen. Hingegen gehört die Lehre, die das Leiden als

Ärgernis, in seiner Wendung als Hingabe, in Gott hypostasiert, nicht
mehr zur Symbolik der menschlichen Existenz, weil sie nicht mehr eine

- wenn auch noch so extreme Möglichkeit des Menschen - offenbart»
(ibd. 374) 17.

An diesem Punkt angelangt bleibt zu fragen, ob wir zwischen diesen

beiden Möglichkeiten wählen können. Die Vernunft bietet die Logik des

tragischen Seins an - der Glaube lehrt, die Figur des leidenden Knechts
sei in das Leben Gottes selbst eingeschlossen und ruhe dort als
überwundene Tragik des Dreifaltigen. Ricceurs Philosophie der Schuld geht
dahin, einen dritten Weg zu zeigen. Er ist ungewohnt, der Philosophie
eher zuwider, weil er immer wieder aus ihr herausführt und das Denken
in die Zweideutigkeit verweist. Einerseits geht das endliche Denken über
die Grenzen der menschlichen Hinfälligkeit hinaus und zerreißt das im
19. Jahrhundert errichtete «Zaubergehege des Selbstbewußtseins». Als

16 Die Problematik der 'Versöhnung' hat ihren präzisen philosophischen Ort
in der Kriteriologie des Symbols: «... die Symbole des Bösen (legen) Zeugnis ab
vom unüberwindlichen Charakter der gesamten Symbolik; zur gleichen Zeit, da
sie uns vom Scheitern unseres Daseins und unserer Kraft dazusein erzählen,
verkünden sie auch das Scheitern jener Denksysteme, welche die Symbole in ein absolutes

Wissen eintauchen möchten. Aber die Symbolik des Bösen ist auch eine Symbolik

der Versöhnung; gewiß wird diese Versöhnung nirgendwo anders gegeben
denn in Zeichen, die sie verheißen; zumindest gibt sie diesem Verständnis des

Glaubens, das ich oben das Verständnis der Schwelle genannt habe, stets zu denken;
dieses Verständnis annulliert nicht seinen symbolischen Ursprung; es ist kein alle-
gorisierendes Verständnis, sondern eines, das in Symbolen denkt. Das Denken,
sagt Nabert, hält sich immer in der 'Nähe der Rechtfertigung'». Interpretation, 539.

17 Ricœur ist sich also durchwegs bewußt, «wie hinfällig in einer Philosophie
der Reflexion eine solche Verschränkung der Gestalten des Geistes und der Symbole
des Heiligen ist». Interpretation, 540.



Die Freiheit und das Böse 421

Philosoph der Reflexion stürzt Ricceur zugleich das Privileg der Reflexion,

weil nach ihm die Reflexion immer auch schon ein Moment der
Geschichte des Wünschens ist und dieses Wünschen unser Sein konstituiert.

Zum andern ist der Mensch nicht radikal böse. Es gibt eine

Unschuld des Menschen, durch die hindurch das Denken an das

«vormenschliche Böse» zu rühren vermag.
Ricœur erklärt die Alternative als ungelöst, ja er macht eben

diese Zweideutigkeit, die wie ein roter Faden das ganze Werk durchzieht,

zur Voraussetzung und zum Grundriß seiner philosophischen
Anthropologie unter Führung von Symbolen und Mythen des menschlichen

Bösen. Er gibt dennoch einen ebenso knappen, wie vielsagenden
Hinweis. Die Frage, die von der Tragik des Bösen, von der Verblendung,
dem Fehl und dem Bekenntnis eingebracht wurde, kann in einer 'Poetik
der Freiheit' 18 und des Menschseins (II, 373, 375) beantwortet werden.
Sie allein vermöchte die Möglichkeiten einer philosophischen Anthropologie

zu übersteigen. In späteren Aufsätzen zeigt Ricceur dann, der
Zärtlichkeit und Andacht seines Denkens folgend, den Ort dieser Poetik an
und nennt sie die Predigt19.

18 Die Religionsphilosophie denkt die 'religiöse Idee' genau in dem Maße,
als sie den menschlichen Willen afhziert. Der Archetyp vermittelt sie und zwar
gibt er ganz konkret an, wo das 'gute Prinzip' sich verwirklichen soll. Mit Kant ist
Ricœur der Auffassung, daß eine solche 'Idee' bzw. deren historische Verwirklichung

im Archetyp nicht das Resultat der Vernunft sein kann: wir können nicht
einmal verstehen, daß die menschliche Natur auch nur imstande sein sollte, fähig
sei, diese Idee aufnehmen zu können. «So geht uns denn der Christus von Kant
nur etwas an als Gegenstand der Meditation in dem Maße, als er nicht der Held
der Pflicht, sondern das Symbol der Erfüllung ist; er ist nicht das Beispiel für
Pflicht, sondern das Beispiel des höchsten Guts. In meiner Sprache würde ich
sagen: für den Philosophen ist Christus das Schema der Hoffnung; er untersteht
der mythisch-poetischen Imagination, die die Erfüllung des Wunsches zu sein
betrifft». Conflit, 341; 428 f. - Die gleiche Problematik nimmt Ricœur wieder auf in
dem Aufsatz, der mir das dialektisch-hermeneutische Denken innerhalb der
Auseinandersetzung mit Freud und den Propheten am allerweitesten voranzutreiben
scheint: La paternité, du fantasme au symbole. In: Conflit, 458-486.

19 «Sollte es eine authentische Problematik des Glaubens geben, so untersteht

sie einer neuen Dimension, die ich einmal, in einem anderen philosophischen
Zusammenhang, eine Poetik des Willens genannt habe, weil sie den radikalen
Ursprung des Ich will, das Vermächtnis der Macht an der Quelle seiner Wirksamkeit

angeht. Diese neue Dimension nenne ich im besonderen Zusammenhang dieses
Buches Anrufung, Kerygma, an mich gerichtetes Wort». Interpretation, 536. Vgl.
Conflit, 336-341 (Der kerygmatische Kern der Ethik) ; 431-447 (Das Böse als

kerygmatisches Problem) ; 361-369 (Vom Figurativ des Gerichts zum Memoriale
der Strafe) ; 395-401 (Das Kerygma der Freiheit) ; 426-430 (Religiöse Dimension
des Schuldgefühls).

27



422 Die Freiheit und das Böse

5. Das Symbol vermittelt Denken und Mythen

Die Art und Weise, wie Ricœurs Symbolik des Bösen sich die
Théogonie, die Tragik und die Dialektik des Seins aneignet, zeigt die Größe

und das Elend der ethischen Vision. Die Größe und Stärke einer solchen

Anthropologie besteht darin, das Bekenntnis des Bösen und das
Geständnis der Schuld als einen Ort auszumachen, an dem die Freiheit
entdeckt und das Selbstbewußtsein in die Tiefe und Hölle der Anschuldigung

gerät 20, aber zugleich auf die Höhe seiner selbst kommt 21.

Diese Größe hat ihre Kehrseite. Die Vernunft selbst erfährt nämlich

im Akt des Bekennens und Gestehens ihre eigene Beschränkung.
Die Religionsgeschichte hat zwar bei Babyloniern, bei Griechen und
Hebräern und schließlich in der paulinischen Theologie die verschiedensten

Geständnisformen zu Tage gefördert. Aber was soll die Philosophie
damit anfangen22? Ricœur gibt sich in diesem Punkt bescheiden. Es
kann sich nur um eine Propädeutik handeln, also um eine Art Vor-

20 Die Lektüre der Symbolik des Bösen auf der Seite des Geständnisses muß
durch eine Lektüre auf der Seite der Anschuldigung ergänzt werden. Vgl. Démythi-
sation de l'accusation. In: Conflit, 330-347.

21 Diese Dialektik findet sich wieder in der Auseinandersetzung mit Freud.
Ricceurs Hypothese, die in seinem Werk immer neue Varianten und entsprechende
Verifikationen findet, lautet: Die Reflexion impliziert eine Archäologie und eine
Eschatologie des Bewußtseins (Interpretation, 350, 470-504, 537 ; Conflit, 326 u. ö.).
Bei Freud hat nun, nach Ricœur, dieser dialektische Umschwung nicht
stattgefunden. Freud stieß zwar im Zuge der — auch für Ricœur unwiderruflichen -
Genesis des religiösen Gefühls bis zur Illusion als Produkt der Furcht und der
monotonen Wiederholung der eigenen Ursprünge vor. Die Epigenese des religiösen
Gefühls indes, d. h. den Umschwung der Furcht und des Wunsches in den Eros
und in den Wunsch zu sein hat Freud abgewiesen, eine Weigerung, die Ricœur
«durch die Analyse nicht begründet zu sein (scheint), sondern lediglich den
Unglauben des Menschen Freud ausdrückt» (Interpretation, 546). Auf dem langen
Wege der Hermeneutik sowohl der Symbole der Ethik wie auch der Symbole der
Religion, vorab des 'Vaters' (Interpretation. 543-564) kommt Ricœur zum
entscheidenden Schluß, der Glaube bewirke auf dem doppelten Weg über die
Entmystifizierung von Gebot und Belohnung den Aufschub der Ethik. «Indem der
gläubige Mensch die Sünde des Gerechten entdeckt, verläßt er die Ethik des
Verdienstes; indem er den unmittelbaren Trost seines Narzißmus verliert, verläßt er
jede ethische Weltanschauung. Auf diesem doppelten Weg überwindet er die
Gestalt des Vaters; doch indem er sie als Idol verliert, entdeckt er sie vielleicht als

Symbol wieder». Interpretation, 561.
22 Im Rahmen der Philosophie der Reflexion spielt die Phantasie eine

ähnliche, limitative Rolle dem Denken gegenüber wie das zweifache, griechisch-jüdische
Gedächtnis innerhalb der philosophischen Anthropologie. Vgl. Phänomenologie I,
26-32. In Anlehnung an Husserl nennt Ricœur die Phantasien die Hyletik der



Die Freiheit und das Böse 423

schule zur Philosophie der Schuld, die als Dritter Band des Werkes
immer noch aussteht 23. «Diese Propädeutik bleibt auf der Ebene einer
rein deskriptiven Phänomenologie, sie läßt den Glaubenden sprechen,
und der Philosoph macht sich vorläufig dessen Motivationen und
Intentionen zu eigen; nicht in ihrer ersten Naivität 'fühlt' der Philosoph diese

Regungen, er 'fühlt sie nach' in neutralisierter Weise, nach der Art des

als ob. In diesem Sinne ist die Phänomenologie eine Wiederholung in
Imagination und Sympathie» (II, 27).

Man wird bei der Lektüre dieser Beschreibungen (II, 33-348), die
in alle Richtungen schwärmen und sich dann überraschend wieder

irgendwo verknüpfen, den Eindruck nicht los, es handele sich um ein
kaum überschaubares Arsenal von Beliebigkeiten. Könnte man die

Beschreibungen von Makel, Sünde und Schuld (II, 33 ff.) z. B. nicht auch
'anders herum' bewerkstelligen

Dem Einwand ist erst mit einem methodischen Hinweis zu begegnen.
Ricceur stellt seiner Symbolik des Bösen eine Kriteriologie des Symbols
voran. Er zeigt, daß sich der Wortsinn und der Symbolsinn nicht wie
Zeichen und Gezeigtes verhalten. Das Symbol verbindet zwar einen

wörtlichen, handgreiflichen und ersten Sinn mit einem Zweitsinn. Aber
die Beziehung zwischen beiden läßt sich nicht objektivieren. Wenn ich

mytho-poetischen Imagination. Sie hat die gleiche Funktion wie die Mythen. «'An'
Urszenenphantasien 'formt', 'interpretiert', 'meint' der Mensch Bedeutungen einer
andern Ordnung, die zu Zeichen jenes Heiligen werden können, das die Philosophie
der Reflexion nur erkennen und am Horizont ihrer Archäologie und Teleologie
begrüßen kann». Interpretation, 552 f.

23 In der Philosophie der Schuld wird durchgehend die eine Bewegung in
doppelter Richtung festzustellen sein : Destruktion und Rekonstruktion. Die
Empirie des Willens wird in die Reflexion hereingeholt und dort als Ontologie des
Bösen und der Endlichkeit aufscheinen. Im Laufe dieses Prozesses werden die
Symbole zu existentialen Begriffen aufgewertet (Phänomenologie II, 406). Die Symbole

fungieren dann als Förderer des Bewußtseins und seiner Archäologie und
gleichermaßen als Anruf, sich besser ins Sein einzulassen, besonnen zu sein, nicht
nur 'sich selbst zu erkennen'.

Desgleichen in der Lektüre Freuds: Destruktion und Rekonstruktion sind
hier Archäologie und Teleologie, Regression und Progression. Das Denken muß
dann begreifen, «daß Progression und Regression von den gleichen Symbolen
getragen werden, - kurz, daß die Symbolik der Ort der Identität von Progression
und Regression ist. Dies verstehen hieße, zur konkreten Reflexion selbst
vorstoßen». Interpretation, 504. Wo 'vereinigen' sich also Archäologie und Teleologie?
Im Gemischt-Konkreten, d. h. im Symbol. «Auf eigene Gefahr hin mache ich mich
anheischig zu zeigen, daß das, was die Psychologie 'Überdeterminierung' nennt,
seinen vollen Sinn in einer Dialektik der Interpretationen findet, deren Pole
Archäologie und Teleologie sind». Ibd., 505.



424 Die Freiheit und das Böse

sage: Das Kleid hat einen Flecken, dann bezeichnet der Flecken wörtlich

die schmutzige Stelle im Kleid. Das Wort 'Flecken' ist aber selbst

nicht 'schmutzig', sondern verweist auf etwas anderes. Auf dieser
Verweisstruktur baut nun das Symbol auf. Es ist der nicht objektivierbare
Zusammenhang zwischen einer ersten und einer zweiten Intention des

Zeigens und Bedeutens24: «Über der ersten Intentionalität baut sich
eine zweite auf, die durch den physischen 'Schmutz' hindurch eine
bestimmte Situation des Menschen im Sakralen meint, nämlich die, befleckt,
unrein zu sein; der wörtliche und handgreifliche Sinn meint also über
sich hinaus etwas, das wie ein Flecken ist Die symbolischen Zeichen
sind undurchsichtig, weil der wörtliche, augenscheinliche Erstsinn
analogisch einen Zweitsinn meint, der nicht anders als durch ihn gegeben
wird. Diese Undurchsichtigkeit macht die Tiefe des Symbols aus, die

schier unerschöpflich ist» (II, 22 f.).
Das Symbol gibt den Sinn. Es verweist den Menschen in die

Empfänglichkeit und Erwartung von etwas, worüber er nicht verfügt. Aber
das Symbol gibt auch zu denken. Nachdem alles schon im Rätsel gesagt
ist, muß gleichwohl alles wieder in der Dimension des Denkens

aufgefangen und wiederbegonnen werden (II, 397). Der eben formulierte
Einwand, Ricœurs Hermeneutik sei nicht straff und zwingend genug,
kann noch von der Sache her widerlegt werden. Die Erfahrung zeigt,
daß Geständnisse nie direkt, sondern stets nur auf Umwegen erfolgen.
Die Mythen und Symbole sind dafür der Weg, den das Denken
eingeschlagen hat. In einer wagemutigen Wette (II, 403) sprengt Ricceur
den hermeneutischen Zirkel von Rätsel und Begriff, von Glauben und
Denken 25. Er setzt auf die Logik der Symbole und die im Symbol ver-

24 Ricceur setzt dann auch bei der Vermittlung der zwei Hermeneutiken das
Symbol wieder in seine spezifische Funktion ein. Vgl. die Interpretation des Vater-
und Mutter-Symbols, Interpretation, 554 f.

25 Ricoeur 'übernimmt' als Philosoph den 'Glauben' stets nur, insofern er
durch die konkreten Kulturgestalten des Habens, Herrschens und Geltens (vgl.
Phänomenologie I, 140 ff.; Interpretation, 517 ff.) vermittelt ist. «Nur durch seine

Beziehung zur immanenten Teleologie der Kulturgestalten betrifft das Heilige jene
Philosophie ; ihre Eschatologie ist das Heilige ; es ist der Horizont, den die Reflexion
nicht begreift, nicht umschließt, aber als das begrüßt, was sich ihr nähert. Damit
wird eine andere Abhängigkeit des Cogito, des Selbst entschleiert, die ihm nicht
in erster Linie durch die Chiffre seiner Geburt, sondern durch die Chiffre eines

Eschaton, eines Letzten verkündet wird, auf das die Gestalten des Geistes zielen.
Diese Abhängigkeit vom Letzten, wie soeben die Abhängigkeit von seiner Geburt,
seiner Natur, seinem Wunsche, wird ihm nur auf symbolische Weise kund».
Interpretation, 540 f.



Die Freiheit und das Böse 425

ankerte Sinnhaftigkeit des Mythus. Gerade weil damit der ethischen

Vision unüberschreitbare Grenzen gesetzt sind, erprobt der Philosoph
daran die Vernunft. Denn erst im Vollzug dessen, was sie vermag und
nicht vermag 26, also in der Demonstration ihrer radikalen Zweideutigkeit

und Ambivalenz, offenbart sich die Menschlichkeit des Menschen:
«Einerseits kommt das Böse in die Welt, sofern der Mensch es setzt, aber

er setzt es nur, weil er der Umgarnung des Feindes nachgibt: das Böse

setzend, fällt die Freiheit einem andern anheim».
Es wird Aufgabe der philosophischen Erörterung sein, die Andeutungen

dieser Symbolik wiederaufzunehmen, sie über alle Register des

menschlichen Bewußtseins durchzuspielen, von den Humanwissenschaften

bis zur Spekulation über den unfreien Willen.
Wenn das 'Symbol zu denken gibt', so bezeichnet das, was die

Symbolik des Bösen zu denken gibt, die Größe und Grenze jeder ethischen

Weltanschauung, denn der Mensch, den diese Symbolik enthüllt, ist
nicht nur «schuldiger Urheber, sondern ebensosehr ein Opfer des Bösen»

(II, 16). Im Zusammenhang mit der Disproportion des Denkens und mit
der Zerbrechlichkeit des Fühlens heißt das: «Ich denke den Menschen

nicht geradehin, sondern ich denke ihn durch die Zusammensetzung, als
das 'Mixtum' der Urbejahung und der existentialen Verneinung. Der
Mensch, das ist die Freude des Ja in der Trauer des Endlichen» (I, 182).

6. Das Böse - Skandal der Vernunft

Der Stachel des Bösen und die Last der Schuld, das Nichts der
Sünde und ihre Knechtschaft halten das ganze Werk in Schwung. Parallel
dazu verläuft immer die Reflexion über die Freiheit, also über
Innerlichkeit und Verantwortlichkeit. Schuldbewußtsein ist nicht nur das

Resultat von Verworrenheit des Affekts, von Entfremdung durch
Herrschaft und von Regression in archaische TabuVorstellungen. Genau so

wenig wie «ein Lustprinzip und ein Wahnprinzip zusammen noch keine
Leidenschaft ergeben» (I, 169). Das Bewußtsein, schuldig zu sein, leistet

26 Die praktische Vernunft findet nicht im Gesetz ihre letzte Grenze. Ricœur
zeigt, wie sich im Zuge der Entmystifizierung gerade die Transzendenz der Pflicht
als Mythus entpuppt. Die Destruktion des Mythus der Pflicht impliziert aber auch
den positiven Prozeß: das symbolische Potential des Kerygmas wird befreit. Die
Ethik Spinozas dient Ricœur als Modell, an dem er die Ethik als Aneignung des
Konatus zu existieren erprobt. Nur eine so entschränkte Ethik macht das ethische
Prinzip der Urbejahung zum Prozeß der Befreiung aus der Knechtschaft zum
Glück. Conflit, 335 ; Interpretation, 539 zeigt die begrenzende und befreiende Kraft
der Symbolik des Bösen.



426 Die Freiheit und das Böse

etwas Positives, nämlich die Beförderung des Bewußtseins zum Gewissen

(II, 121).

Freilich erscheint die Schuld wiederum nicht als eindeutige Kategorie

27, sondern ausgefaltet in den drei Momenten der «Individualisierung

des Vergehens im strafrechtlichen Sinn, im feinen Gewissen des

Skrupulösen, und vollends in der Hölle der Verdammnis» (II, 122). Die
Freiheit des Geständnisses ist auch da gebrochen und gefesselt. Sie wird
vom archaischsten Typus der Mythologie, von der Theogonie,
verschlungen. Oder aber sie wird von der rationalisierenden spekulativen
Theologie abgesetzt und als Instanz zum Verschwinden gebracht. Diese

Verdrehungen entlarvt Ricceur und er bemerkt zur Erbsündetheologie:
«Sonach ist es falsch, den Adamsmythos als den Schlußstein des

jüdischchristlichen Gebäudes aufzufassen Es kann nie genug vom Schaden

gesprochen werden, der in so vielen christlichen Jahrhunderten den

Seelen angetan wurde zuerst durch die wörtliche Interpretation der

Adamsgeschichte, dann durch die Vermengung dieses wie ein historischer
Bericht behandelten Mythos mit der späteren und zwar vor allem mit
der augustinischen Spekulation über die Erbsünde; mit der Zumutung
an die Gläubigen, diesen mythisch-spekulativen Block zu bekennen und
ihn als eine selbstgenugsame Erklärung hinzunehmen, haben die Theologen

ungebührlicherweise ein sacrificium intellectus (eine Art
Selbstverbrennung), gerade da gefordert, wo es galt, die Gläubigen zu einer

durch Symbolik vertieften Einsicht in ihre gegenwärtige Verfassung zu
erwecken» (II, 272 f.) 28. Diese vom Symbol getragene und gestiftete
Verfassung kann die Philosophie freilich nicht ohne weiteres hinnehmen.
Die Mythen und Symbole, ihre Lebendigkeit und die von ihnen
angezeigten konkreten ExistenzVerhältnisse müssen vom denkerischen
Diskurs artikuliert und begriffen werden.

27 Ebensowenig ist die Anschuldigung eine eindeutige Kategorie. Im Gegenteil:

«Es ist die Aufgabe des Philosophen, die Demystifikation der Anschuldigung
zu artikulieren aufgrund einer Problematik des ursprünglich-Ethischen (Voriginaire
éthique), dessen Horizont durch die Destruktion der falschen Transzendenzen
gelüftet wurde». Conflit, 334 f.

Ebensowenig ergibt die freudsche Kritik der verschiedenen entfremdenden
Bewußtseinsstrukturen des sich Schuldigfühlens bereits einen philosophischen Sinn.
«Was bedeutet denn die genetische Filiation, wenn die Quelle der Moralität dem
Wunsch (désir) fremd bleibt, wie das beim Vater des ödipalen Phantasmas der Fall
ist?» Vgl. Conflit, 461-463; Interpretation, 560.

28 Vgl. Le 'péché originel', étude de signification. In: Conflit, 265-282. - Der
Mythus der Religion besteht gerade darin, den Kern der Ethik als Gebot zu denken.
Dieser Mythologisierung leistet die Erbsündetheologie Vorschub.



Die Freiheit und das Böse 427

Die ethische Vision gibt wiederum den entscheidenden Einsatz:
Die Rechnung zwischen Freiheit und Bosheit geht nicht auf. Das Böse

ist das Nicht-zu-Rechtfertigende (I, 15), die Freiheit genügt sich selbst.

Wie kann Unbegründbares begründet werden? Ricœur behauptet, die

reine Reflexion biete einen Begriff an, der einen Teilaspekt der menschlichen

Realität und zugleich ihren Gesamtcharakter erfasse; einen

Begriff, der zudem deutlich mache, daß dieser Gesamtcharakter darin
bestehe, der Mensch sei in sich mit sich selbst geteilt, ein heimlicher Riß

spalte ihn mit sich selbst und er sei der gelebte und verinnerlichte Konflikt.

Das ist nun freilich eine alte, fast banal gewordene Wahrheit.
Ricoeurs originaler Beitrag besteht darin, den Begriff der Fehlbarkeit

zur Arbeitshypothese zu machen, um ihn dann der reinen Reflexion als

Gegenstand vorzustellen ; im Durchgang durch die Analyse des Denkens,
des Wollens und des Fühlens kann gezeigt werden, was Tehlbarkeit' als

Begriff hergibt, nämlich: «... der Zwist, den der Mensch lebt und leidet,
gelangt in die Wahrheit logischer Rede erst am Ausgang einer konkreten
Dialektik, welche die zerbrechliche Synthesis des Menschen als das

Werden einer Gegensetzung erscheinen läßt: der Gegensetzung von
Urbejahung 29 und existentialer Differenz» (I, 183).

Von hier aus gelingt es der reinen Reflexion, das Einfallstor des

Bösen in die menschliche Realität auszumachen und den Übergang von
der Unschuld zur Schuld, von der Fehlbarkeit zum Akt des Fehls als

einen Ort zu bestimmen, an dem auch die Vernunft am Ende ist. Das
Böse geht aus der Urschwäche des beschränkten Wesens Mensch hervor;
aber «aus unmerklichem Gleiten (und) dunklem Hinbiegen der Unschuld
zum Bösen» (I, 188) tatsächlich entspringen und konkret hervorgehen
kann das Böse nur, «weil es gesetzt wird» (I, 189). Mit diesem Paradox
hat es die Symbolik des Bösen zu tun.

29 Die 'Urbejahung' ist eine Kategorie der reflexiven Philosophie als Ethik,
von Jean Nabert, dem philosophischen Meister Ricoeurs, erstmals gebraucht und
von ihm weiterentwickelt. Vgl. Phänomenologie I, 13—16, 176 ff. — Das 'Ich-bin'
ist eine Setzung, die einerseits in unserer Macht des Urteilens liegt, andererseits
uns voraufgeht und unteilbar ist. Was es aber dabei zu verstehen gilt, ist dies, daß
die Bejahung den Charakter des conatus hat und zugleich Eros ist. Eros ist Wunschkraft

dessen, was uns fehlt. «Die Bejahung des Seins im Fehlen von Sein, das ist
der Drang in seiner originärsten Struktur». Dieses Auslangen begründet nun aber
eine Ethik in dem Sinne, daß sie den Übergang von der Pflichtmoral zur Liebesethik

ermöglicht und in dem Sinne, als das 'Ich-bin' sich selbst gegenüber eine
Verpflichtung darstellt: «jeder hat das zu sein, was er anfänglich bereits schon war».
Conflit, 336.



428 Die Freiheit und das Böse

7. Die Schuldfrage entlarvt die Idole des Bewußtseins

Wir gehen zum Schluß noch einer Frage nach, die uns wie ein
unheimlicher Gast begleitet hat und unser Gefühl, das zwischen Schuld
und Unschuld schwankt, beschleicht. Mit der Frage ließe sich das Ganze

Werk Ricceurs unterwandern und vielleicht sogar aus den Angeln heben :

Gibt es denn überhaupt so etwas wie Schuld? Oder noch schärfer:
Ich begegne Schuld immer nur als Produkt einer herrschenden Moral.
Schuld ist das Produkt meines gestörten Bewußtseins. Sie ist die List
des unterdrückten Triebs, dessen Befreiung zugleich das bare Nichts
der Schuld bedeutet30.

Einem Exposé, das Ricœur 1966 vor der Société française de

philosophie unter dem Titel « Une interprétation philosophique de Freud»

gehalten hat31, entnehme ich die kurze und bündige Antwort: «Zu

gleicher Zeit, da ich sage: der phüosophische Ort des analytischen
Diskurses ist durch den Begriff der Archäologie des Subjekts definiert, sage
ich auch: nach Freud ist es unmöglich, eine Philosophie des Subjekts in
Form einer Philosophie des Bewußtseins zu erstellen; Reflexion und
Bewußtsein fallen nicht mehr überein; man muß das Bewußtsein
verlieren, um das Subjekt zu finden So wie der Sinn einer Sache, obwohl
aus andern Gründen, ist auch der Sinn meiner Existenz vorweggenommen
oder vorwegnehmend».

So wie Descartes die Argumente der Skeptiker gegen den Dogmatismus

der Dinghaftigkeit benutzte, so benutzt Ricœur Freud gegen die

Illusion des Bewußtseins. Am Ende dieses Prozesses bekommt das

Bewußtsein nun einen andern phüosophischen Stellenwert: es ist nicht
mehr einfach gegeben, sondern wird zur Aufgabe, zum Auftrag, bewußt
zu werden. Aus der Asche dieser Kritik steigt ein schwer verwundetes
Ich herauf, ein Ich-denke, das sich setzt aber nicht besitzt, ein Cogito,
das seine eigene originäre Wahrheit nur versteht im und durch das

Geständnis der Nicht-Übereinkunft mit sich selbst, im und durch das

Bekenntnis der Illusion, des Lugs und Trugs des aktuellen, rohen Be-

30 Eine rein antithetische Hermeneutik hilft hier nicht weiter, sondern führt
lediglich zum billigen Eklektizismus. Deshalb instauriert Ricœur die umgreifende
Dialektik, in der sowohl das Denken wie der Glaube, die Archäologie wie die
Eschatologie in die demystifizierende Auslegung hineingenommen sind.
Interpretation, III. Buch: Dialektik. Erst im Subjekt liegt die Versöhnung der beiden
Hermeneutiken. Ibd., 555.

31 In: Conflit, 160-176, zit. 171 f.



Die Freiheit und das Böse 429

wußtseins (ibd.) 32. Genau in dieser Richtung arbeitet und tastet sich
die Phänomenologie des Bösen vor. Wer nun aber sagt, er sei der Schuld
noch nicht begegnet, der postuliert entweder eine Unschuld, von der

er sich durch Freud sagen lassen muß, daß es sie nie gegeben hat und
nie mehr geben wird. Oder aber er ist so sehr in seine eigene Rationalität
eben des Bewußtseins verstrickt und darin verblendet, daß er die
Beseitigung der Schuld unbewußt zum Gegenstand seiner Begierde macht.
Diese gaukelt ihm vor, er sei mit sich selbst, mit der Welt, mit dem

eigenen Ich und dem Ich der andern schon immer in Übereinstimmung

gewesen.
Diese Illusion wird ihm gründlich vergehen, wenn er erfährt, daß

sich zwei endliche Wesen zwar ganz gut vertragen, solange jeder des

andern Endlichkeit in permissiver Autorität zugesteht. Sobald jedoch
der Wille des einen am Willen des andern sich zu messen bekommt, wenn
also Konflikte auf der Ebene des Gefühls und der meinetwegen legitimen
Herrschaft ausbrechen, wird ihn die Schuld schon erreicht haben. Denn
seine unverwechselbare Ichheit, seine Individualität und Persönlichkeit
wird er nur darin erfahren, daß er sich durchsetzt - und wäre es gegen
seinen eigenen bösen Willen oder gegen den guten Willen eines andern.

Er setzt sich frei und ist in seiner Freiheit bereits angetastet.
Ricœur zeigt, am Schluß der Erörterung über die Ursymbole Makel -

Sünde - Schuld, daß die Symbolik des Bösen in den Begriff des unfreien
Willens eingesammelt werden muß. Die Lesart aber des unfreien Willens
geschieht anhand des reinen Symbols der Befleckung, und zwar in
dreifacher Richtung:

1) Befleckung ist etwas Positives: «Das Böse ist nicht nichts; es ist
nicht bloßer Mangel, nicht bloße Abwesenheit von Ordnung; es ist
die Macht der Finsternis» (II, 179).

32 J. Derrida handelt das Problem des in der Struktur aufgegangenen und
entmachteten Bewußtseins als 'Verlust des Zentrums' ab. Der Strukturalismus hat
«die Dezentrierung als Denken der Strukturalitât der Struktur» heraufgeführt.
Derrida setzt die «traurige, negative, nostalgische, schuldige und rousseauistische»
Seite, auf die er Lévi-Strauss stellt, der fröhlichen, zukunftsgerichteten Seite gegenüber,

auf die Nietzsches Bejahung zu stehen kommt. «Diese Bejahung bestimmt
demnach das Nicht-Zentrum anders denn als Verlust des Zentrums. Sie spielt,
ohne sich abzusichern. Denn es gibt ein sicheres Spiel: dasjenige, das sich beschränkt
auf die Substitution vorgegebener, existierender und präsenter Stücke». J. Derrida,
Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen. In: Die Schrift und die Differenz, a. a. O., Zit. 441.



430 Die Freiheit und das Böse

2) Befleckung kommt von außen: «Wie innerlich auch das Schuldgefühl
sein mag, es reflektiert sich nur im Symbol seiner eigenen Äußerlichkeit

Das ist das Schema der Versuchung; es bedeutet, daß das

Böse, wiewohl gesetzt, bereits da ist und anzieht» (ibd.).
3) Unreines steckt an: «Diese Vorstehung mag auf den ersten Blick

kaum zu retten sein; sie scheint auf immer mit der Berührungsmagie
verschlungen zu sein. Gleichwohl ist dies das letzte Symbol des

unfreien Willens, des schlechten Wählens, das sich selber bindet»

(II, 180).

Wie tief und weit zurück eine Archäologie des Bewußtseins auch

gehen mag, das Böse «kann aus dem Menschen nie etwas anderes machen
als einen Menschen» (ibd.). Das Böse ist mit dem Guten symmetrisch.
Es ist nicht mehr die Harmonie des Seins und Sollens eines Thomas

von Aquin, der die Schuld am Fehlen des Guten, das die Kreatur haben

solle, orientiert33. Es ist die dynamische Symmetrie einer Disproportion
und Mischung, die im Rückgang den Aufgang, in der Archäologie eine

symbolische Eschatologie erahnt. Sie ist der Horizont an dessen

verletzlicher Grenzlinie die Grausamkeit des Lebens, «das stets jemandes
Tod ist» (Antonin Artaud), auftaucht. Dieser Aufgang ist die tragische
Notwendigkeit der Wiederholung, der erst der Akt des Erbarmens ein

jeweils vorläufiges Ende setzt.

33 Thomas, Summa theol. I, qu. 12, art. 4 ad 2.


	Die Freiheit und das Böse

