Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Das "Leben Jesu" von David Friedrich Strauss und die Hegelsche
Philosophie

Autor: Breuss, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760933

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JoseEF Breuss

Das «Leben Jesu» von
David Friedrich Strauf} und die
Hegelsche Philosophie

Im Jahre 1835 erschien bei Osiander in Tiibingen «Das Leben Jesu
kritisch bearbeitet» von D. Fr. Straufl. Dieses Buch wirkte so macht-
voll, «daBl man sagen kann, 1835 als das Jahr seines Erscheinens sei da-
durch zum Schicksals- oder, wenn man lieber sagen will, das Revolutions-
jahr der modernen Theologie geworden» !. Nach der herrschenden An-
sicht ist das «Leben Jesu» von D. Fr. Straufl aus der Anwendung der
Hegelschen Philosophie auf die Hl. Schrift hervorgegangen. Diese An-
sicht findet sich dezidiert ausgesprochen bei H. J. Wach: «Straul ist
ein spekulativer Denker. Schon seine erste theologische Arbeit zeigt ihn
als Hegelianer: die kluge und temperamentvolle Rezension der theo-
logischen Enzyklopddie von Rosenkranz. Seine Mythentheorie, aus der
Spekulation hervorgegangen, ist auf sie aufgebaut» 2.

In neuester Zeit versuchte G. Miiller in einer sehr griindlichen und
wertvollen Arbeit «wenigstens einiges von jenem Dunkel aufzuhellen,
das bis heute iiber dem Denkweg liegt, den Straull bereits gegangen war,
als er das ‘Leben Jesu’ verfalite» 3. Durch die Analyse der Dissertation
des D. Fr. StrauB, die Jahrzehnte hindurch verschollen war, ist G. Miiller
zur Uberzeugung gekommen, daf3 die Identit4dtsphilosophie von Schelling

! TH. ZIEGLER, David Friedrich StrauB. In: Realenzyklopiddie fiir protestan-
tische Theologie und Kirche XIX, Leipzig 1907, 81.

2 H. J. Wacs, Das Verstehen. Geschichte der hermeneutischen Theorie im
19. Jahrhundert, Bd. 2. Tiibingen 1929, 272 {.

3 G. MULLER, Identitit und Immanenz. Zur Genese der Theologie von David
Friedrich Strauf3. Ziirich 1968, 3.

2b



300 Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie

fiir die geistige Entwicklung des revolutiondren Theologen von groBter
Bedeutung war. Tatsdchlich kam Strauf} bereits in Blaubeuren durch
seinen Lehrer F. Chr. Baur unter den Einflu des monistischen Natur-
philosophen. G. Miiller schitzt den Einflul Schellings auf Strau3 so
hoch ein, dafl er meint, in der geistigen Welt, in die Strau3 in Blau-
beuren hineingefiihrt wurde, lieBen sich bereits keimhaft alle entscheiden-
den formalen und inhaltlichen Komponenten seiner spiteren Leben-
Jesu-Konstruktion nachweisen *.

I. KRITISCHE PRUFUNG
DER THESEN VON H. J. WACH UND G. MULLER

Wir gehen bei unserer Untersuchung von der Beobachtung aus, da3
das beriihmte Leben Jesu von 1835/36 nach dem Urteil von Strauf3 aus
zwei theologischen Strémungen hervorgegangen ist: 1. Aus jener Rich-
tung der Theologie, die «das Positive, Tatsichliche im Christentume zu
Ideen — nach der einen Ansicht zu vergeistigen, nach der andern zu ver-
fliichtigen» suchte und 2. aus der neutestamentlichen Kritik der «neue-
sten Zeit», die die Echtheit der Evangelien in Frage gestellt hat 5.

1. Das idealistische Geschichisverstindnis

Im Gefolge der ersten Richtung steht die spekulative Christologie,
die StrauB3 in der «SchluBabhandlung» des «Leben Jesu» dargelegt hat.
In diesem dogmatischen Teil iibertragt StrauB jene Priadikate, die die
Kirche Christus zuschreibt, auf die Menschheit: «Zur Idee im Faktum,
zur Gattung im Individuum, will unsere Zeit in der Christologie gefiihrt
sein: eine Dogmatik, welche im Locus von Christo bei ihm als Indivi-
duum stehen bleibt, ist keine Dogmatik, sondern eine Predigt» ©.

Auch der romantisch-idealistische Mythosbegriff, den wir als eines
der tragenden Motive im «Leben Jesu» finden, ist sehr eng verwandt
mit der ersten theologischen Richtung. Strauf3 definiert den Mythos als

+ A a, O. 196.

5 Verteidigungsschrift des Repetenten Dr. STrRAUSS in Sachen meines Buches
«Das Leben Jesu», eingereicht beim Wiirttembergischen Studienrate. In: A. HAUs-
RATH, David Friedrich Strau3 und die Theologie seiner Zeit, I. Heidelberg 1876,
Beilagen, 10-14. 10 (zit.: « Verteidigungsschrift»).

¢ D. Fr. STrRAUSS, Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, II. Tiibingen 1836, 738
(zit.: «Leben Jesu 1835»).



Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie 391

«geschichtsartige Einkleidungen urchristlicher Ideen, gebildet in der ab-
sichtslos dichten Sage» 7. Der Wert der neutestamentlichen Wunder-
geschichten liegt nach Strauf} darin, daB sich in ihnen die Idee der Ein-
heit von gottlicher und menschlicher Natur spiegelt. Diese Idee war
frither nicht bewul3t vorhanden, «sondern erst mit und in diesen Erzih-
lungen kam sie, und zwar nicht rein als Idee, sondern eben nur in
geschichtlicher Form» 8.

Die zweite theologische Richtung, die neutestamentliche Kritik, hat
das «Leben Jesu» wesentlich stirker geprdgt. StrauB3 sucht in der Ein-
leitung dieses Buches den Nachweis zu erbringen, dal von keinem der
Verfasser unserer Evangelien die Augenzeugenschaft zu beweisen ist und
daB 30 Jahre zwischen dem Tode Jesu und der Entstehung der Evange-
lien zur Sagenbildung ausreichten °. Aus dem «Widerspruch» zwischen
den Synoptikern und Johannes folgert er die Unglaubwiirdigkeit beider,
spielt die Evangelien gegeneinander aus und erklirt die neutestament-
lichen Wunderberichte als Mythen. So ist der Name Strauf fiir immer
mit den Begriffen Kritik und Auflésung verbunden. Dabei war Straul3
allen Ernstes davon iiberzeugt, das Wesen des Christentums nicht an-
getastet zu haben — im Gegenteil: Durch die Vernichtung der geschicht-
lichen Hiille sollte sich die Wahrheit, die Idee, erst recht zeigen.

Die beiden theologischen Richtungen, von denen Straul} spricht,
stehen so im «Leben Jesu» in engem Zusammenhang.

Bei der Erwdhnung jener theologischen Richtung, die das positiv
Geschichtliche zu «vergeistigen» sucht, verweist nun D. Fr. Straul} auf
die Hegelsche Religionsphilosophie, wo dieser ProzeB «in allen Haupt-
stiicken des christlichen Glaubens» durchgefiihrt sei 1°. Tatsdchlich wurde
das «Leben Jesu» schon zur Zeit seines Erscheinens als Kind der Hegel-
schen Philosophie betrachtet. G. Miiller hat nun nachgewiesen, daBl man
den EinfluB Hegels auf das «Leben Jesu» im allgemeinen iiberschitzt
hat. Er betrachtet mit A. Wandt ! und A. Hausrath !# die Mystik, in

7 Leben Jesu 1835, I, 75.

8 D. Fr. STrRAUSS, Streitschriften zur Verteidigung meiner Schrift @iber das
Leben Jesu und zur Charakteristik der gegenwartigen Theologie, ITI. Tiibingen 1838,
168 (zit.: «Streitschriften»).

9 Leben Jesu 1835, I, 66.

10 Verteidigungsschrift, 10.

11 A, WanpT, D. Fr. Strau3’ philosophischer Entwicklungsgang und Stellung
zum Materialismus. Miinster 1902, 9.

12 A. HausraTH, David Friedrich StrauB und die Theologie seiner Zeit, I.
Heidelberg 1876, 20 (zit.: « HAUSRATH, StrauB»).



392  «Das Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie

deren Strahlungsbereich Straull aufwuchs, als Ausgangspunkt der philo-
sophischen Entwicklung des Ludwigsburgers 13. In der Klosterschule zu
Blaubeuren (1821-25) wurde Strauf} «nicht nur zu einem orthodoxen
Christen erzogen, sondern der mystische Zug seines Vaters beherrschte
ihn sogar eine Weile vollstindig» '*. In Blaubeuren hatte Strauf} das
Gliick, von den beiden hervorragenden Lehrern F. Chr. Baur und Kern
unterrichtet und in ihre eigene Entwicklung hineingezogen zu werden 5.
Hier kam StrauBl durch Baur unter den Einflul des monistischen Natur-
philosophen Schelling, fiir dessen Lehre der junge Ludwigsburger die
beste Disposition mitbrachte.

Der Beginn des Universitdtsstudiums (1825) in Tiibingen brachte
zundchst eine groBe Enttduschung: Die philosophischen Vorlesungen
fielen gegen das, was Baur und Kern geboten hatten, sehr ab 16. Strauf3
und seine Freunde griffen zur Selbsthilfe und lasen Kant. Straul}, der
mit dem Mystiker und Geisterseher Eschenmeyer freundschaftliche Be-
ziehungen pflegte, konnte aber mit diesem Philosophen nichts anfangen
und kam tiiber Jacobi zu Schelling 7. G. Miiller sieht richtig, daB3 Straull
in seinem Denken durchweg auf dem Schelling der Identitdtsphilosophie
fuBt, besonders in der spekulativen Christologie 8. Schelling erkennt nur
eine Wirklichkeit an und schlieBt jedes Gegeniiber von Gott und Welt
aus; die Geschichte als ganze erhidlt Offenbarungscharakter 1°. Dieser
Offenbarungsbegriff setzt einen pantheistischen Gottesbegriff voraus und
148t kein Fortleben des Menschen nach dem Tod zu.

Straufl verfiel am Beginn seines Studiums in Tiibingen auch jener
weit verbreiteten Epidemie, die Schellings Naturphilosophie hervor-
gerufen hatte: der Sucht nach parapsychologischen Phinomenen. Im
Jahre 1826 wurden F. Chr. Baur und Kern, die Straul3 als Lehrer in der
Klosterschule Blaubeuren geschitzt hatte, nach Tiibingen berufen. Baur

13 G. MULLER, Identitit und Immanenz, 234 {£.

14 HAUSRATH, Straul3, 8.

15 D. Fr. Strauss, Christian Mairklin. Ein Lebens- und Charakterbild aus
der Gegenwart. In: Gesammelte Schriften von David Friedrich Straul3, hrsg. von
E. Zeller, 10. Band. Bonn 1878, 175-359. 190 (zit.: «STrAUSS, Markliny).

16 STrRAUSS, Marklin, 203 {.

17 ¢Man las Kant und verzog das Gesicht iber den sauren Apfel, in den man
gebissen hatte; man las Jacobi, der schmeckte schon siiBer, und man meinte,
wenn das Philosophie sei, schon eher mittun zu kénnen; man las Schelling, und wer
die Jugend zumal eine so wie wir erzogene, zu begeistern weil3, der hat sie. So hatte
uns nun Schelling» (STRAUSs, Méarklin, 205).

18 G. MULLER, Identitdt und Immanenz, 145, Anm. 98.

19 F. W. ScHELLING, Werke III, hrsg. von M. Schriter. Miinchen 1927, 312.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie =~ 393

fiihrte gleich die Schleiermachersche Theologie ein. Thr Grundgedanke,
daB Religion Sache des Gefiihls ist, mulBite Straull zusagen, doch durch
die «Glaubenslehre» gelangten Straull und seine Freunde auf einen ganz
neuen Boden 2°. Schleiermachers Ableitung der kirchlichen Lehren aus
dem frommen BewuBtsein, den Versuch, «die Dogmen, wie sie da sind,
gleichsam mit Haut und Haaren in den Himmel der Idee» kommen zu
lassen, konnte Strauf3 bald nicht mehr billigen. Straull dullert den Ver-
dacht, dall Schleiermacher die meisten seiner Sdtze nicht aus dem from-
men BewulBtsein abgeleitet, sondern auf deduktivem Wege dialektisch
gefunden habe ?!. Schleiermacher wisse im Grunde sehr gut, dal} die
Dogmatik Produkt der spekulativen Tatigkeit des menschlichen Geistes
sel.

Schleiermachers «Glaubenslehre» ist ein revolutionires Element in
der geistigen Entwicklung von StrauB}: Er lernte «ganz neue Krifte» in
sich kennen, entdeckte seine dialektische Begabung, loste seine Bezie-
hung zur Geisterseherei und machte von dieser Zeit an «reilend schnelle
Fortschritte» 22 Der Bruch mit der Lehre der Kirche erfolgte nicht von
Seiten der historisch-kritischen Untersuchung der Bibel, sondern von
Seiten der spekulativen Theologie her 23. Als «ersten Wendepunkt» be-
zeichnet Straul3 eine Preisaufgabe der Katholisch-theologischen Fakultit
Tiibingen aus dem Jahr 1828: «Ich bewies exegetisch und naturphilo-
sophisch mit voller Uberzeugung die Auferstehung der Toten, und als
ich das letzte Punktum machte, war mir klar, dafl an der ganzen Ge-
schichte nichts sei» 2%,

StrauB hatte von Schleiermacher eine der Schellingschen Philo-
sophie entsprechende Theologie erwartet und war enttduscht. Er fand
Schleiermacher zu wenig kritisch und sah in der «Glaubenslehre» einen

20 ¢Ein Stiick reflektierender Vermittlung um das andere schob sich unbe-
merkt in unser Bewufltsein, und ehe wir’s uns versahen, standen wir auf einem
ganz neuen geistigen Boden, von welchem aus uns das alte Zauberland des Hell-
sehens, der Magie und Sympathie, wenn wir auf dasselbe zuriickblickten, wie auf
den Kopf gestellt erscheinen muBte» (D. Fr. STrRAUSS, Gesammelte Schriften, I.
Bonn 1876, 131).

21 D. Fr. StrAauss, Charakteristiken und Kritiken. Eine Sammlung zerstreuter
Aufsitze aus den Gebieten der Theologie, Anthropologie und Asthetik. Leipzig
1844, 173 (zit.: «Charakteristiken und Kritikeny).

22 D. Fr. StraUss, Gesammelte Schriften, I, Bonn 1876, 12.

23 «Schleiermachers Einflull war es, der StrauB} aus einem glaubigen Studenten,
nach dem Sprachgebrauch des wiirttembergischen Pietismus, zu einem Ungldubigen
machte» (HAUSRATH, StrauB3, 34); G. MULLER, ldentitit und Immanenz, 215.

2+ D. Fr. Strauss, Ausgewdhlte Briefe, hrsg. von E. Zeller. Bonn 1895, 51 {.



394  Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie

Vermittlungsversuch zwischen spekulativer Deduktion und dogmatischen
Lehrsdtzen. Straul wandte sich Hegel zu, in der Hoffnung, bei ihm die
endgiiltige Uberwindung des dualistischen Standpunktes und den Schliis-
sel zur Aufhebung der Religion zu finden. In der 1831 verfalten Disserta-
tion vertritt Straull die Thesen, die wahre Wiederbringung aller Dinge
sei in der Hegelschen Philosophie verwirklicht; die Religion kénne nicht
alle Widerspriiche des frommen BewuBtseins l6sen 2.

Die Dissertation von 1831 und die spekulative Christologie von 1836
weisen Straull als Hegelianer aus, der unter dem Einflu Schellings die
«Phidnomenologie» rein monistisch deutet. Fiir die spekulative Christo-
logie und den romantisch-idealistischen Mythosbegriff trifft die These
von G. Miiller zu.

2. Die Kritik am Neuen Testament

Auch von der Evangelienkritik her wurde auf ein Werk wie das
«Leben Jesu» von 1835 hingearbeitet. Der Kirchenhistoriker F. Chr. Baur,
ein Lehrer von D. Fr. Straul3, schreibt dazu: «Die neutestamentliche
Kritik war durch alle die Echtheit, Entstehung und Beschaffenheit der
kanonischen Schriften betreffenden Untersuchungen auf einen Punkt
angekommen, auf welchem die Glaubwiirdigkeit und geschichtliche Wahr-
heit der evangelischen Geschichte tiberhaupt sehr in Frage gestellt war.
Da die evangelische Geschichte wesentlich die Lebensgeschichte Jesu ist,
so ist es auch wieder die Person Jesu, deren Bedeutung in Frage steht.
Es war, ohne in diese Frage niher einzugehen, unméglich, auf dem ein-
mal betretenen Weg nicht weiter fortzuschreiten, und das StrauBsche
Leben Jesu war, so betrachtet, durch die Notwendigkeit der Sache selbst
hervorgerufen» 2°,

Das «Leben Jesu» erschien zu einer Zeit, da die Glaubwiirdigkeit
der Evangelien bereits erschiittert war. Seit Herder war klar: Man mullte
sich entscheiden entweder fiir die Synoptiker oder fiir Johannes. Das
Zeugnis der Synoptiker hatte durch Schleiermachers Diegesentheorie und
J. L. Gieselers Annahme einer miindlichen Tradition vor der Verschrif-
tung der Evangelien seine verpflichtende Kraft verloren. Das Johannes-

25 D. Fr. Strauss, Die Lehre von der Wiederbringung aller Dinge in ihrer
religionsgeschichtlichen Entwicklung. In: G. MULLER, Identitdt und Immanenz,
50-82. 81.

26 Geschichte der christlichen Kirche, V. Tiibingen 1862, 359.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie 395

evangelium galt im allgemeinen als das Werk eines Augenzeugen.
Schleiermacher hatte diese These zum wissenschaftlichen Dogma er-
hoben. Leugnete jemand wie D. Fr. Straul3 die Echtheit des Johannes-
evangeliums, dann stiirzte das ganze Gebdude zusammen. «Ein ungliick-
licheres Strategem ist nie ersonnen worden» 7.

Die Frage: Wer ist glaubwiirdig? enthielt die Frage: Was ist glaub-
wiirdig? Sie wurde von den Rationalisten und Supranaturalisten ver-
schieden beantwortet. Die rationalistische Exegese, deren unbestrittenes
Haupt bis zum Auftreten von Straufl der Schwabe H. E. G. Paulus war,
fithrte alle Wunder in den Evangelien auf einen Irrtum der Evangelisten
zuriick. Hier trat eine Verharmlosung der Berichte ein, die Strauf3 nicht
mitmachte: lieber «geschichtartige Einkleidungen von Ideen als ideen-
lose Geschichte» 2. Die supranaturalistische Exegese bekannte sich
grundsitzlich zur Geschichtlichkeit aller Wunderberichte, suchte aber
doch die Wunder zu rationalisieren 2°. Straul} ist spédter mit beillen-
dem Spott gegen diese Inkonsequenz vorgegangen. Der Supranaturalist
miisse alles annehmen, so sauer es ihm auch falle 3°, Aus dem Zustand
der Erschépfung des Rationalismus und Supranaturalismus erkannte
StrauB}, daB3 die Zeit fiir eine neue Losung gekommen sei: «Dem Ver-
fasser ... schien es Zeit zu sein, an die Stelle der veralteten supranaturalen
und natiirlichen Betrachtungsweise der Geschichte Jesu eine neue zu
setzen» 31. «Der neue Standpunkt, der an die Stelle der bezeichneten
treten soll, ist der mythische. Er tritt in gegenwirtigem Buche nicht
zum erstenmal in Berithrung mit der evangelischen Geschichte. Lingst
hat man ihn auf einzelne Teile derselben angewendet, und er soll jetzt
nur in ihrem ganzen Verlaufe durchgefithrt werden» 32.

G. Miiller meint, Strau8 sei auch mit seinem Mythosbegriff {iber
Baur von Schelling abhingig 33. Schelling und Baur vertreten einen rein
spekulativen Mythosbegriff. Baur definiert den Mythos als bildliche Dar-

27 HAUSRATH, Straul3, 97.

28 Verteidigungsschrift, 12.

29 Streitschriften, I, 153.

30 «Aber unsre verstindigen Supernaturalisten stellen sich so gerne mit ge-
krimmtem Riicken dem Herrn dar: er solle auflegen, so viel er moge, sie wollens
tragen; unter der Hand jedoch wissen sie die schwersten Stiicke bei Seite zu bringen
und doch den Schein der getreuen Diener und glaubigen Sacktriger des Herrn zu
behaupten» (Streitschriften, I, 181).

31 Leben Jesu 1835, 1, TIL.

£ AL L TV.

33 G. MULLER, Identitit und Immanenz, 192.



396  Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB3 und die Hegelsche Philosophie

stellung einer Idee durch eine Handlung 3* Diesem Mythosbegriff wire
die Frage nach der «duBeren Geschichte» vollkommen unangemessen 3%
Nun ist es das Verdienst von StrauB, die historische Frage in prinzipieller
Schirfe gestellt zu haben 36. Der Mythosbegriff hat bei Strauf eine Kom-
ponente, die man nicht ohne weiteres auf Baur und Schelling zuriick-
fithren kann.

Straufl hat sich in der ersten Auflage des «Leben Jesu» damit
begniigt, alle Wunder «mythisch verdampfen» zu lassen. Die zweite
Auflage hat er dann um die «Kriterien des Mythischen» erweitert. Zu
diesen Kriterien zdhlt StraulB3: den « Versto3 gegen die geltenden Gesetze
des Geschehens» %7; die Verletzung des Gesetzes der kontinuierlichen
Sukzession 3¥; die Verletzung der psychologischen Gesetze 3°; den
«Widerspruch einer Relation mit sich selbst oder einer andern» *°; das
Schweigen eines «Referenten» bei einer sehr wichtigen Stelle ¥ und
schlieBlich noch die poetische Form *2 Es stimmt, daf} sich Strau bei
der Diagnostizierung einer evangelischen Geschichte als «mythisch» «in
keiner Weise abhidngig von Pramissen aus der Hegelschen Spekulation»
zeigt *3. Die Kriterien des Mythischen und der Platz, den Strau8 in der
Einleitung zum «Leben Jesu» seinem Werk in der Problemgeschichte
zuweist, zeigt, daBl er in der Tradition der «mythischen Schule» steht.
Die beiden Bultmannschiiler Chr. Hartlich und W. Sachs haben in einer
Untersuchung gezeigt, daBl die Einfithrung des Mythosbegriffs in die
Bibel auf die Aufklirung zuriickgeht, in der die Position der Verbal-
inspiration unhaltbar und die Bibel einer schonungslosen Kritik durch
die Natur- und Geisteswissenschaften unterzogen wurde **. Die ersten

3+ F. Chr. Baur, Symbolik und Mythologie oder die Naturreligion des Alter-
tums, I. Stuttgart 1824, 28.

35 G. MULLER, ldentitit und Immanenz, 193.

3 «Durch David Friedrich StrauB3 ist eine der historisch-kritischen Frage-
stellung ausweichende Theologie fiir immer mit dem Brandmal der Unwissenschaft-
lichkeit ... gekennzeichnet worden. Das ist seine theologiegeschichtliche Bedeu-
tung» (E. HirscH, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, V. Giitersloh
1960, 518).

37 Leben Jesu 1837, I, 103 1.

38 A.a. 0. 104.

39 Ebd.

40 A.a.0O.105.

4 A a. 0. 106.

2 A a. 0. 107.

43 Chr. HartLicH und W. SacHs, Der Ursprung des Mythosbegriffes in der
modernen Bibelwissenschaft. Tiibingen 1952, 121.

4 A a. 0. .21



Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie 397

Versuche, den Mythos zur Interpretation der Bibel zu gebrauchen, wur-
den dort unternommen, wo die Anwendung dieses Begriffs noch am
ehesten tragbar schien, ndmlich in der Genesis. Der Gebrauch des Mythos-
begriffs zur Erklirung des Alten Testaments weitete sich immer mehr
aus und griff — wenn auch mit gewisser Zuriickhaltung — auf das Neue
Testament iiber. Schon Eichhorn erkldarte in seiner Analyse der Ver-
suchung Jesu, der Engelerscheinungen in der Apostelgeschichte und der
Geistsendung zu Pfingsten diese Berichte als mythisch. Durch W. M.
L. de Wette (1780-1849) erfuhr der Mythos eine Aufwertung: de Wette
sah im Mythos den Niederschlag einer Idee, die den eigentlichen Inhalt
ausmacht; die historische Faktizitidt ist nur scheinbar und zur Form zu
schlagen. Dieser Ansicht begegnen wir auch bei D. Fr. Straufl . Gegen
H. J. Wach ist zu betonen, dal der Mythosbegriff von Straul3 mit der
Hegelschen Philosophie nichts zu tun hat.

Die kritische Komponente des Mythosbegriffs, die im «Leben Jesu»
von 1835 vor allem zum Tragen kommt, resultiert bei StrauBB erst aus
der Studienzeit in Tiibingen. Man darf mit A. Hausrath *6 annehmen,
daB das Erstlingswerk von Strauf} in einem direkten Verhiltnis zu einer
Vorlesung iiber Synopse steht, die Kern 1827/28 hielt. Kern forderte
durch die Halbheit seiner kritischen Entscheidungen das Urteil seines
begabtesten Zuhorers stark heraus #7. Das Resultat der Vorlesung war,
daB StrauBl sich zum ersten Mal vom Inspirationsglauben lossagte *2.
F. Chr. Baur zeigte in seiner Vorlesung iiber die Apostelgeschichte (1829)
und die Korintherbriefe (1830) «ein kritisches Licht, obwohl erst in der
Ferne». «Denn er war weit von der Verwegenheit entfernt, wie spiter
der Verfasser des Lebens Jesu ... tat, mit einer Handvoll Kerntruppen
einen Sturm auf die Mauern Zions zu unternehmen; zu der regelrechten
Belagerung aber, auf die er es anlegte, fing er damals kaum die ersten
Linien zu ziehen an» *°.

Im Mittelpunkt des Interesses stand aber bei StrauBl zunichst die
Frage nach dem Verhiltnis von Theologie und Philosophie, « Vorstellung»
und «Begriff» innerhalb der Hegelschen Philosophie. Nach einer kurzen

45 Charakteristiken und Kritiken, 235 {.

46 HAUSRATH, StrauB3, 34.

47 «In Bezug auf die evangelischen Erzdhlungen hatte Kern ein gesundes
Auge far die Widerspriiche, aber einen noch besseren Magen, sie auszugleichen»
(StraUss, Marklin, 212).

“8 Fr. Th. ViscHER, Kritische Gdnge I, hrsg. von R. Vischer. Leipzig 1914, 73.
A. HausraTH, Straul3, 34.

9 StrAUSss, Mirklin, 221.



398 Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie

Vikariatszeit (1830/31) reiste StrauB im November 1832 nach Berlin,
um von Hegel selbst Antwort auf die brennenden Fragen zu bekommen.
Aber kaum hatte er sich dem groen Philosophen vorgestellt und seine
ersten Vorlesungen gehdért, wurde Hegel am 14. November 1832 von der
Cholera weggerafft. Straul horte dann im Wintersemester bei Schleier-
macher «Neutestamentliche Einleitung» und verschaffte sich eine Mit-
schrift zu dessen Vorlesung iiber das Leben Jesu. Die willkiirliche Bevor-
zugung des Johannesevangeliums und die spekulative Konstruktion
historischer Probleme forderte den Widerspruch heraus wie frither die
Halbheiten der Kernschen Exegese 3. Sachlich ist Schleiermachers Ein-
fluB fiir die Ausfithrung des Planes zum Leben Jesu «gewil3 vielfach
bestimmend» gewesen 3.

Schleiermachers Deduktion der Geschichte des Lebens Jesu aus der
Dogmatik bzw. dem frommen BewuBtsein und die Inkonsequenzen in
der Evangelienkritik waren fiir Straull eine Herausforderung. Schleier-
machers Leben Jesu bot den Anlal}, einer extrem subjektiven Betrach-
tungsweise der Bibel eine «objektive» und «voraussetzungslose» ent-
gegenzustellen.

Die Notwendigkeit der Evangelienkritik betont D. Fr. Straul3 auch
in seiner Rezension der«Encyclopaedie der theologischen Wissenschaften»
von Rosenkranz aus dem Jahre 1832. Rosenkranz sei in der Schriftaus-
legung befangen, weil er im Christentum nicht unterscheide zwischen
Vorstellung und Begriff 52. Die Deduktion der Wunder sei Rosenkranz
so wenig als sonst jemandem gelungen 3.

StrauB kehrte im Mai 1832 ins Stift nach Tiibingen zuriick, konnte
aber wegen seiner Tétigkeit als Repetent erst in den letzten Monaten
des Jahres 1833 mit den Vorarbeiten zum «Leben Jesu» beginnen. Ihre
ersten Ergebnisse bestanden in einer Rezension der Schriften von F. L.
Sieffert 54, M. Schneckenburger 5 und Kern % iiber den Ursprung des
Matthdusevangeliums. Straul} legte die Unhaltbarkeit des herrschenden
Urteils dar, das wesentlich auf Schleiermachers Verehrung des Johannes

50 HAUSRATH, Straull, 72. :

51 Th. Z1EGLER, David Friedrich StrauB}, I. StraBburg 1908, 131.

52 Charakteristiken und Kritiken, 226.

53 A.a. O. 228.

54 Uber den Ursprung des ersten kanonischen Evangeliums. Kénigsberg 1832.

55 Uber den Ursprung des ersten kanonischen Evangeliums. Stuttgart 1834.

56 Uber den Ursprung des Evangeliums Matthaei. Tiibinger Zeitschrift fir
Theologie 1834, Heft 2.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Straufl und die Hegelsche Philosophie 399

und Protektion des Lukas beruhte 7. Kern habe wenigstens den Wider-
spruch zwischen den Synoptikern und Johannes erkannt, ziehe aber nur
ein Scheingefecht auf 8. Das «Leben Jesu» sollte gar nicht so kritisch
ausfallen. StrauB hatte zunichst nur an jene historisch-kritische Dar-
stellung und philosophische Rekonstruktion der Christologie gedacht,
die er beim Hegelschiiler Marheineke vermiBite 3. Auf diesem Weg sollte
die kirchliche Christologie widerlegt und als in der Hegelschen Philo-
sophie aufgehoben gezeigt werden. Das Material, das Straufl zusammen-
trug, bezog sich nun fast durchwegs auf die Evangelienkritik. Besonders
das Leben Jesu von Schleiermacher, das er vor sich liegen hatte, und die
schlechten harmonistischen Kunststiicke seines Lehrers Kern reizten
seinen Grimm . Aus dem «Leben Jesu» wurde ein «Leben Jesu kritisch
bearbeitet».

Die beiden bezeichneten Richtungen in der damaligen Theologie,
die philosophische und die kritische, haben einander in die Hinde gear-
beitet. Straul}, der sich mit beiden angefreundet hatte, sah sich aufge-
fordert, «diese Richtungen auch wirklich in Verbindung zu setzen» 6.
G. Miiller beriicksichtigt nur die romantisch-idealistische Seite des
Mythosbegriffs und iiberschitzt deshalb den EinfluB Schellings auf das
«Leben Jesu» von 1835. In diesem Buch tiberwiegt die Kritik, und man
wird deshalb auch kaum von einem «schroffen Anti-Rationalismus» des
Ludwigsburgers sprechen kénnen 62,

II. DIE ABHANGIGKEIT VON HEGEL

Der EinfluB der monistischen Identitdtsphilosophie Schellings und
der «mythischen Schule» darf uns nicht dariiber hinwegtduschen, daB
ein enger Zusammenhang zwischen dem «Leben Jesu» von 1835 und der
Hegelschen Philosophie besteht. Hegel schien mit seiner Unterscheidung
zwischen Vorstellung und Begriff in der Religion — zumindest nach der
Ansicht von StrauBl — die Moglichkeit zu bieten, die in der Bibel berich-
teten Wunder als Mythen abzutun, um so zur eigentlichen Wahrheit vor-

57 Charakteristiken und Kritiken, 245.

8 A.a.0.2451.

59 HAUSRATH, Straul3, 75.

60 Streitschriften, III, 60.

61 Verteidigungsschrift, 11.

62 G, MULLER, Identitit und Immanenz, 173.



400  Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie

zudringen, die hinter dem Text liegt. Der Exeget miisse die verging-
liche Hiille der Schrift abstreifen, um den Inhalt, die Idee, in reiner
Form zu besitzen 3. Straull war iiberzeugt, seine Kritik treffe nur die
Hille der Wahrheit und taste das Wesen des Christentums nicht an 64,

Die Berechtigung fiir die Trennung zwischen Inhalt und Form der
biblischen Berichte glaubte Straull bei Hegel gefunden zu haben: «Mit
der Hegelschen Philosophie stand meine Kritik des Lebens Jesu von
ihrem Ursprung an in innerem Verhiltnis. Schon in meinen ersten Uni-
versitdtsjahren erschien mir und meinen Freunden als der fiir die Theo-
logie wichtigste Punkt dieses Systems die Unterscheidung zwischen Vor-
stellung und Begriff in der Religion, welche bei verschiedener Form doch
den gleichen Inhalt haben kénnen. In dieser Unterscheidung fanden wir
die Achtung vor den biblischen Urkunden und den kirchlichen Doku-
menten mit der Freiheit des Denkens denselben gegeniiber auf eine
Weise, wie sonst nirgends, in Einklang gebracht» 6.

Tatsdchlich proklamierte Hegel die Identitdt von Philosophie und
Religion . Hegel wullte sich sogar als den Retter der christlichen Wahr-
heit wider die schon ins Lager der Theologie selber eindringenden Feinde
des Unglaubens; er stellte fest, die Dogmen seien auch bei frommeren
Theologen «sehr diinne geworden und zusammengeschrumpft» 7. Da
Hegel aber eine rein idealistische Geschichtsauffassung vertrat und in
allem Sein und Geschehen die einheitliche, mit dialektischer Notwendig-
keit sich vollziehende Offenbarung der goéttlichen Idee sah, lehnte er
jede Beglaubigung des Christentums durch historische Untersuchungen
ab. Hegel war darum auch ein Feind des «hélzernen» Supranaturalismus,

63 «Wie die Leiblichkeit des personlichen Gotteswortes am Kreuze sich ertéten
lassen muBte, um durch Auferstehung und Himmelfahrt sich zu verkldren, so darf
auch das geschriebene Bibelwort die Nigelmale und Lanzenstiche der Kritik nicht
scheuen, ... damit es, als Buchstabe sterbend, als Geist wiederum auferstehe»
(Charakteristiken und Kritiken, 236).

64 «Den inneren Kern des christlichen Glaubens weil3 der Verfasser von seinen
kritischen Untersuchungen vollig unabhéngig. Christi ibernatiirliche Geburt, seine
Wunder, seine Auferstehung und Himmelfahrt bleiben ewige Wahrheiten, so sehr
ihre Wirklichkeit als historischer Fakta angezweifelt werden mag» (Leben Jesu 1835,
I, VII).

65 Streitschriften, III, 57.

66 «Die Philosophie expliziert nur sich, indem sie die Religion expliziert, und
indem sie sich expliziert, expliziert sie die Religion» (Fr. W. HEGEL, Vorlesungen
iber die Philosophie der Religion, I. Berlin 1832, 5 (zit.: « HEGEL, Philosophie der
Religion»).

67 HeEGEL, Philosophie der Religion I, 9.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie 401

der zu duBerer Autoritit Zuflucht nahm . AuBerdem meinte Hegel,
die Beglaubigung des Christentums durch historische Untersuchungen
sei unmoglich, weil die Bibel als historisches Dokument die Fragwiirdig-
keit alles Historischen teile; ihr Zeugnis erreiche nicht einmal den Grad
von GewilBheit, den uns Zeitungsnachrichten {iber irgendeine Begeben-
heit geben ¢°.

Hegels Lehre ist «gewissermafen ein letztes Aufgebot des neuern
wissenschaftlichen BewuBtseins, die christliche Religion, ihre Lehre,
ihren Kultus als wahr und verniinftig anzuerkennen unter der Bedin-
gung, sie sich im Umkreis von Bildung und Wissenschaft aus dem Vor-
stellungsméBigen ins Begriffliche iibersetzen zu diirfen» 7°. Was am
Christentum wahr und falsch ist, entscheidet bei Hegel das begriffliche
Denken. Dabei wehrt sich Hegel gegen den Vorwurf, seine Philosophie
stelle sich iiber die Religion 7*; das Christentum sei die absolute Religion,
weil die Philosophie das Christentum als absolut bestitige. In der Ver-
s6hnung von Vernunft und Offenbarung durch die Hegelsche Philosophie
sah Straul} einen theologischen Friihling nach langer Winterszeit ange-
brochen 72. « Heiteren Mutes lie§3 jetzt die theologische Jugend die Natter
des Zweifels sich um Kopf und Busen spielen, des Besitzes der Zauber-
formel gewil3, sie zu bannen» 73.

1. Die Unterscheidung zwischen Vorstellung und Begriff in der Hegelschen
Religionsphilosophie

Die Zauberformel, mit der Hegel Offenbarung und Vernunft ver-
s6hnte, hiell « Vorstellung und Begriff». Religion und Philosophie haben
nach Hegel den gleichen absoluten Inhalt 7#; der Unterschied liegt in

68 «Der wahrhafte christliche Glaubensinhalt ist zu rechtfertigen durch die
Philosophie, nicht durch die Geschichte. Was der Geist tut, ist keine Historie; es
ist ihm um das zu tun, was an und fiir sich ist, nicht Vergangenes, sondern schlecht-
hin Prasentes» (HEGEL, Philosophie der Religion II, 266).

69 HeceL, Philosophie der Religion II, 264.

70 E. HirscH, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, V. Giitersloh
1960, '253.

" HeGEL, Philosophie der Religion II, 287.

72 D. Fr. Strauss, Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Ent-
wicklung und im Kampf mit der modernen Wissenschaft. Tiibingen 1840/41, 1 f.

B A A.0. 2.

7% ¢«Der Gegenstand der Religion wie der Philosophie ist die ewige Wahrheit
in ihrer Objektivitdt selbst, Gott und nichts als Gott und die Explikation Gottes»
(HeEGgEL, Philosophie der Religion I, 5).



402  Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strau8 und die Hegelsche Philosophie

der Form. Die Religion hat die Wahrheit in der zwischen unmittelbarer
sinnlicher Anschauung und eigentlichem Gedanken liegenden Form der
Vorstellung; die Philosophie hat denselben Inhalt in der Form des Be-
griffs, die allein der Wahrheit addquat ist 7°. Das Volk muf} sich mit der
Wahrheit in der niedrigen Gestalt der Vorstellung begniigen 7. Was
Hegel vorschwebte, ist eine Gemeinde der Wissenden, nicht der Glau-
benden. Auf dieser Spur ist ihm Straul} gefolgt.

Die Unterscheidung zwischen Vorstellung und Begriff in der Reli-
gion mufBte fiir StrauB} in einer Situation, da er die Wunder der Bibel
nicht mehr fiir wahr halten konnte und die Glaubwiirdigkeit der Evange-
lien erschiittert war, sehr gelegen kommen. Hier schien sich die Moglich-
keit zu bieten, das in den Evangelien als historisch Berichtete auf die
Seite der Vorstellung zu schlagen und nur am Begriff festzuhalten.

2. Hegels Verhdltnis zur theologischen Kritik

Als das «Leben Jesu» von Straull erschien, distanzierten sich die
Hegelianer von diesem Werk. Hegel hitte dieses Buch nicht als Aus-
druck seines Sinnes anerkannt. Straull hat das auch zugegeben 77. Hegel
sel eben persénlich kein Freund der historischen Kritik gewesen und
wollte sich seine Illusionen nicht zerstéren lassen 78. AuBerdem sei das
Hegelsche System ein System der Restauration. Freilich diirfe man bei
Hegel den Gegensatz zu Schelling nicht iibersehen, der sich besonders
in der Phinomenologie ausspreche, und damit nihere sich Hegel der
Kritik; die ganze Phinomenologie sei ja Kritik des BewuBtseins 7°. Die
unmittelbare Anschauung sei bei Hegel etwas Untergeordnetes, von
welchem durch eine Reihe von Vermittlungen, in denen das unmittelbar
Gegebene sich aufhebe, zum Absoluten aufgestiegen werde. Wenn die
Kritik in der Philosophie die Hauptrolle spiele, diirfe sie in der Theologie
nicht fehlen. Dogmen und biblische Erzdhlungen sollen in den Begriff

75 Fr. W. HEGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, I11. Berlin
1833, 96. (Zit.: « HEGEL, Geschichte der Philosophie».)

76 HEGEL, Philosophie der Religion I, 79; II, 163.

77 Streitschriften III, 61.

78 «Es verdro8 ihn, wie es Goethe’'n verdrof3, die Heroenfiguren des Altertums,
an welchen ihr groBer Sinn mit Liebe hing, von kritischen Zweifeln angenagt zu
sehen. Waren es mitunter auch Nebelballen, die sie fiir Felsenmassen nahmen, so
wollten sie doch nicht darauf aufmerksam gemacht, nicht in der Illusion gestort
sein, durch welche sie sich gehoben fithlten» (Streitschriften III, 61 f£.).

79 A.a. O. 65.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie 403

iiberfithrt werden und so das Schicksal der sinnlichen Erfahrung in der
«Phinomenologie des Geistes» teilen 80,

Hier erhebt sich die Frage, ob Straul das Anliegen der Phéno-
menologie iiberhaupt verstanden hat. Hegel leugnet die unmittelbare
Erfahrung und die Vorstellung nicht empirisch, sondern nur dialektisch:
Sinneserfahrung und Vorstellung sind im Begriff aufgehoben im Sinne
von tollere und conservare. Die Frage, wie sich das Empirische zum
Dialektischen verhilt, kann Hegel nicht beantworten. Dieses Verhilt-
nisses zwischen Geschichte und Eschatologie ist Hegel nicht Herr ge-
worden.

Die Wirklichkeit ist bei Hegel nur als begriffliche Wirklichkeit und
der Begriff nur als konkreter, d. h. Wirklichkeit gewordener Begriff zu
fassen 8. Was dem Begriff entspricht, mul3 sich in der Geschichte ver-
wirklichen. So sind die Religionen nicht willkiirlich entstanden, sondern
bedingt durch die Natur des Geistes 82. Das gilt auch fiir das Christen-
tum: Die Menschwerdung, Jesu Tod, Auferstehung und Himmelfahrt
sind durch den Begriff geforderte notwendige Momente im logisch-
geschichtlichen Entwicklungsgang der Idee. Hegel sieht darum in der
Menschwerdung Gottes den hochsten Ausdruck der Idee #3. Bei Hegel
wird die Inkarnation verkiirzt und nicht in ihrer Unendlichkeit und
niemals einholbaren Differenz des Mysteriums belassen. Damit hebt
Hegel die Inkarnation in einem der Wirklichkeit nicht entsprechenden
Sinn auf, weil dieses Mysterium niemals «begriffen» werden kann.

80 «Wie nun fur das Erkennen iiberhaupt die sinnliche Gewi3heit, samt deren
Objekt und Inhalt, der sinnlichen Gegenstdndlichkeit, den Ausgangspunkt bildet:
so ist fiir das theologische Erkennen der Ausgangspunkt die gldubige Gewillheit
und deren Gegenstand, die religiose Tradition, als Dogma und heilige Geschichte.
Und der Fortschritt von diesem Anfangspunkte kann in der Theologie kein anderer
sein als in der Philosophie, ndmlich der einer negativen Vermittlung, welche jenen
Ausgangspunkt zum Untergeordneten, was fiir mich nicht die Wahrheit ist, her-
absetzt. Zwischen das Dogma in seiner kirchlichen Fassung, die heilige Geschichte
in ihrer biblischen Erscheinung einerseits und den an sich wahren Begriff andrer-
seits fdllt eine ganze theologische Phidnomenologie hinein, in welchen es jenen An-
fangen des religiosen Bewufltseins nicht besser ergehen kann als der sinnlichen
GewibBheit in der philosophischen Phianomenologie. Wer dies nicht anerkennt, ...der
verleugnet im Gebiet der Theologie die Phinomenologie» (Streitschriften III, 65 {£.).

81 «Was verniinftig ist, das ist wirklich, und was wirklich ist, das ist ver-
ninftig» (Fr. W. HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht
und Staatswissenschaft im Grundrisse. Berlin 1832, 17).

82 HEeGEL, Philosophie der Religion I, 41.

83 HEecEeL, Philosophie der Religion II, 237.



404  Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie

D. Fr. Strauf3 wollte aus den neutestamentlichen Mythen eine iiber-
zeitliche Idee, die Idee von der Einheit der gottlichen und menschlichen
Natur, herauslésen und dann das Neue Testament verwerfen. Die An-
wendung des Inhalt-Form-Schemas ist aber innerhalb der Hegelschen
Philosophie nicht moglich. Die Wahrheit begegnet uns nach Hegel nicht
hinter der Schrift, sondern in ihr, freilich in der Form der Vorstellung.
Die totale Trennung der Wahrheit von ihrer geschichtlichen Vermittlung,
die Straufl zu vollziehen suchte, ist nach Hegel unméoglich. — Historische
Untersuchungen koénnen nach Hegel die Wahrheit des Christentums
weder beweisen noch in Abrede stellen 84. Die Frage nach dem Geschicht-
lichen in den Evangelien konnte fiir Hegel gar nicht jenes Gewicht haben
wie fiir Straull. Es ist kein Zufall, daBl Hegel die kritische Geschichts-
schreibung, deren Hauptreprasentant damals G. Niebuhr war, nie recht
zu wiirdigen gewuBt und sich ablehnend dazu verhalten hat; sie erschien
ihm als Geschichte der Geschichte.

StrauB3 meinte, seine Evangelienkritik entspreche zwar nicht dem
Geiste Hegels, wohl aber seinem System. Bei der Untersuchung des Ver-
hiltnisses der Hegelschen Philosophie zur Evangelienkritik fand Straul3
nicht die gewiinschte Klarheit: «Die wichtigste Frage dabei (bei der
Unterscheidung zwischen Vorstellung und Begriff in der Religion) wurde
uns bald die, in welchem Verhiltnis zum Begriff die geschichtlichen
Bestandteile der Bibel, namentlich der Evangelien, stehen: ob der histo-
rische Charakter zum Inhalt mitgehére ... oder ob er zur bloBen Form
zu schlagen, mithin das begreifende Denken an ihn nicht gebunden sei.
Suchten wir hieriiber in den Schriften Hegels und seiner vornehmsten
Schiiler Belehrung, so fanden wir uns gerade in diesem Punkt, iiber

8¢ «Die Beglaubigung des Sinnlichen, sie mag einen Inhalt haben, welchen sie
will, bleibt unendlichen Einwendungen unterworfen, weil sinnlich AuBerliches zum
Grunde liegt, was gegen den Geist, das BewuBtsein ist; hier ist Bewuf3tsein und
Gegenstand getrennt und diese zum Grunde liegende Trennung, die mit sich fithrt
die Moglichkeit von Irrtum, Tduschung, Mangel an Bildung, ein Faktum richtig
aufzunehmen, aufzufassen, so daBl man Zweifel haben kann. Der sinnliche Inhalt
ist nicht an ihm selbst gewil3, weil er es nicht durch den Geist als solchen ist, weil
er einen anderen Boden hat, nicht durch den Begriff gesetzt ist. Man kann meinen,
man miiBte durch Vergleichung aller Zeugnisse, Umstdnde auf den Grund kommen
oder es miissen Entscheidungsgriinde fiir das eine oder das andere sich finden, allein
diese ganze Weise der Beglaubigung und der sinnliche Inhalt als solcher ist zuriick-
zufithren auf das Bediirfnis des Geistes. Was fiir den Geist Wahrheit haben, was
er glauben soll, mufB3 nicht sinnliches Glauben sein; was fiir den Geist wahr ist,
ist ein solches, fiir welches die sinnliche Erscheinung heruntergesetzt wird» (HEGEL,
Philosophie der Religion 11, 264).



Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB3 und die Hegelsche Philosophie 405

welchen wir vor allen andern Licht wiinschten, am meisten im Dunkel
gelassen. Bei Hegel, namentlich in der Phinomenologie, zeigte sich die
ganze Zweideutigkeit des Begriffs der Aufhebung an diesem Punkte.
Bald schien gegeniiber von dem erreichten Begriff der Sache die Ge-
schichte als bloB vorgestellte fallen gelassen, bald mit der Idee auch die
Historie festgehalten zu werden» 8.

Diese Zweideutigkeit zeigte sich Straull zunichst bei der Unter-
suchung der Ansicht Hegels iiber die Menschwerdung. Straull3 fand die
Menschwerdung Gottes bei Hegel «wiederholt und nachdriicklich» aus-
gesprochen und jede Vorstellung von Christus, die nicht die Go6ttlichkeit
im vollen Sinn in ihm anerkennt, als «ebenso unphilosophisch wie un-
christlich» zuriickgewiesen 8. Dann stelle Hegel diese Ansicht {iber Jesus
doch wieder in Frage, und zwar dadurch, «daB durchaus bei Hegel
nicht ... das BewuBtsein des Individuums, in welchem die Einheit Gottes
und des Menschen offenbar geworden ist, deduziert und expliziert wird,
als vielmehr das BewufBitsein derjenigen, fiir welche jenes Individuum
der Gottmensch war» 87. AuBerdem lasse Hegel den Glauben an Jesus
als menschgewordenen Gott ausdriicklich erst nach dem Tode Jesu und
dem Aufhoren seiner sinnlichen Gegenwart anfangen und mache einen
Unterschied zwischen der unmittelbaren Betrachtung der Person und
Geschichte Jesu und der Betrachtung durch den Glauben. Somit er-
scheine, meint Straull, das wirkliche Leben Jesu nur als Ausgangspunkt,
der dankbar anzuerkennen ist, aber vor der Wahrheit, auf welche er
fithrt, in den Hintergrund tritt. Strau hatte also den dringendsten
Verdacht, Hegel betrachte Jesus nicht als wirklichen Sohn Gottes im
«objektiven» Sinn, sondern nur als Sohn Gottes im Glauben der nach-
Osterlichen Gemeinde.

Ein weiteres Moment der Unsicherheit war fiir StrauB3 die Zwei-
teilung des christlichen Credos, die Hegel vornimmt. Hegel unterscheidet
zwischen ewigen Wahrheiten, die von absolutem Interesse fiir die Men-
schen seien (z. B. die Lehre von der Natur Gottes, der Inkarnation und
der Auferstehung) und duBerlichen Vorstellungen (Wundergeschichten
der Bibel) 88. Mit der Forderung nach Glauben an die duBerlichen Vor-
stellungen mute man dem Menschen zu, «Dinge zu glauben, die er auf
einem gewissen Standpunkt der Bildung nicht mehr glauben kann. Es

85 Streitschriften, ITI, 57 f.

8 A.a.O.76.

87 A.a. O. 80.

88 HEGEL, Geschichte der Philosophie III, 249.



406  Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie

soll an Wunder geglaubt werden, und dies soll ein Mittel sein, an Christus
zu glauben; es mag ein Mittel sein, aber es wird doch immer fiir sich
gefordert. Dieser so geforderte Glaube ist ein Glaube an einen Inhalt,
der zufillig ist, d. h. der nicht wahr ist; denn der wahre Glaube hat
keinen zufélligen Inhalt 8°. «Ob bei der Hochzeit zu Kana die Giste
mehr oder weniger Wein bekamen, ist ganz gleichgiiltig und eben so
zufillig, ob jenem die gedorrte Hand geheilt wurde» °°.

So bestimmten Erklirungen gegeniiber hatten fiir StrauB AuBe-
rungen Hegels, in denen er fiir die Geschichtlichkeit der Evangelien ein-
zutreten schien, wenig Gewicht. SchlieBlich konnte Straufl darauf ver-
weisen, daBl Hegel keineswegs alle Darstellungen der Evangelien fiir
historisch gehalten hat. Tatsdchlich zeigt Hegel wiederholt seine Ab-
neigung gegen die Wunder 1. Es sei klar, meinte Straul}, daBl Hegel
nicht nur die dogmatische Beweiskraft der Wunder in Frage ziehe,
sondern auch ihre historische Realitidt in Abrede stelle °2. Wenn Hegel
die Erzihlungen der Evangelien fiir historisch gehalten hitte, so hitte
er es «nicht in Vollmacht des Begriffs, der Konsequenz des Systems,
sondern historischer Forschung getan, in welcher Hinsicht er ... uns frei
lassen mii3te, auf andere Resultate zu kommen» 923,

Strauf} faBt seine Untersuchung der Ansicht Hegels iiber die Person
Jesu und die Bibelkritik folgendermallen zusammen:

«1. Zur Bildung der Anschauung, welche in dem Menschen Jesus
den gegenwartigen Gott ... erkennt, hat am meisten das im Verlaufe der
Weltgeschichte bedingte Bediirfnis der damaligen Zeit beigetragen, jene
Einheit des Gottlichen und Menschlichen in sinnlicher Gegenwart
anzuschauen.

2. Die einzelnen erzdhlten Begebenheiten des Lebens Jesu sind von
ihrer absoluten Bedeutung zu unterscheiden. Diese ist von ihrer histo-
rischen Realitit oder Nichtrealitit unabhdngig und daher die Unter-
suchung des letzteren Punktes der Kritik vollkommen freizugeben, welche
aber der Natur der Sache nach nie zu einem vollkommen sicheren Resultat
gelangen kann.

89 HeGEeL, Philosophie der Religion I, 150.

2 Ebd.

91 ¢«Die Wunder, welche die spateren Biographien Pythagoras’ erzidhlen, sind
zum Teil sehr abgeschmackt wie die neutestamentlichen» (HEGEL, Geschichte der
Philosophie, 228).

92 Streitschriften, III, 91.

93 A.a. 0. 90.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB8 und die Hegelsche Philosophie 407

3. Deswegen bleibt iibrigens doch der Person Jesu die Bedeutung,
daB in ihr wie in keiner anderen die Einheit des Gé&ttlichen und Mensch-
lichen zur Erscheinung gekommen ist; nur daBl das Wie und Wieweit
von Hegel teils unbestimmt gelassen, teils dadurch beschridnkt wird,
daB er den Inhalt des BewuBtseins Christi in Vergleichung mit dem, der
sich sofort in der Gemeinde nach und nach entwickelte, fiir unvoll-
kommen erkldrtey 4.

3. Strauf im Verhilinis zu Hegel und zur Hegelschen Schule

Die bisherigen Ausfiihrungen haben gezeigt, daB StrauB} seine
Evangelienkritik als «theologische Phinomenologie» verstanden hat, in
welcher die biblischen Wunderberichte das Los der sinnlichen Wahr-
nehmungen und Vorstellungen in der philosophischen Phidnomenologie
teilen sollten.

G. Backhaus meint, Straufl habe 1835 seinem Lehrer Hegel wider-
sprochen %. Es soll nun untersucht werden, ob Straufl 1835 iiberhaupt
noch auf dem Standpunkt der Hegelschen Philosophie stand oder wenig-
stens stehen wollte.

Den entscheidenden Beweis fiir die These, das «Leben Jesu» von
1835 sei eine Absage an Hegel, sieht G. Backhaus darin, daB Straul} die
Koinzidenz von Wahrheit und Wirklichkeit leugne %. StrauB3 hat sich
wiederholt gegen den Vorwurf verteidigt, er leugne die Koinzidenz von
Wahrheit und Wirklichkeit. Wer ithm das vorwerfe, verwechsle Wirk-
lichkeit iiberhaupt und bestimmte Wirklichkeit. Aus der Koinzidenz von
Wahrheit und Wirklichkeit im Sinne Hegels folge, daB sich die Idee des
Gottmenschen verwirklichen muBte, jedoch nicht, daB sich diese Idee
nur in Christus realisiert hat %7. Der Satz: «Das Wesen der Idee schlielt
gerade auch die Absolutheit der Erscheinung als Individuum, als dieser
einzelne Mensch, in sich, werde von der Hegelschen Schule nur hinge-
stellt, nicht bewiesen 8,

Straufl hat die Abhédngigkeit seiner Evangelienkritik von der Hegel-
schen Philosophie selbst betont: «Ich machte meine Sache so gut als ich

9¢ Ebd.

95 G. BackuaUus, Kerygma und Mythos bei D. Fr. StrauB3 und R. Bultmann.
Hamburg 1956, 16.

% Ebd.

97 Streitschriften, II1, 69.

8 Hhd,



408 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Straul3 und die Hegelsche Philosophie

auf meinem damaligen Standpunkte konnte. Dieser Standpunkt war der
der Hegelschen Philosophie. Aus dem Hegelschen Satze, daf Religion
und Philosophie den gleichen Inhalt, nur jene in der Form der Vorstel-
lung, diese in der Form des Begriffes haben, war meine ganze Kritik des
Lebens Jesu hervorgewachsen» °°. Besonders deutlich zeigt sich der Ein-
fluB der Hegelschen Philosophie auf die Evangelienkritik von Straul3
im Plan zum «Leben Jesu» von 1835: «Die Abhandlung selbst zerfiele,
wie billig, in drei Teile, in einen traditionellen, kritischen und dogma-
tischen oder in einen unmittelbar positiven, in einen negativen und einen
solchen, der das Positive wahrhaft wiederherstellte» 1%, Der traditionelle
Teil soll wieder drei Teile erhalten. «Nun ginge aber der Tanz los im
zweiten, kritischen Teile» 1%1. Die Wiederherstellung des durch die Kritik
Zerstorten soll wieder in drei Stufen erfolgen: Supranaturalismus, Ratio-
nalismus und Wissenschaft.

Der Hegelsche EinfluB} liegt auf der Hand: StrauBl wollte die Evan-
gelien von der Stufe der Vorstellung auf die Stufe des Begriffs heben, vom
Glauben zum Wissen fithren. Der ProzeB vollzieht sich nach dem Hegel-
schen Schema von These, Antithese und Synthese.

Bei der unleugbaren Unbestimmtheit der Ansicht Hegels iiber die
Person und die Geschichte Jesu ist es nicht verwunderlich, daB sich inner-
halb der Hegelschen Schule verschiedene Richtungen bildeten, von denen
jede Hegel anders interpretierte. «Auf die Frage, ob und wie weit mit
der Idee der Einheit von gottlicher und menschlicher Natur die evange-
lische Geschichte als Geschichte gegeben sei, sind an sich drei Antworten
moglich: daB ndmlich aus jenem Begriff entweder die ganze evangelische
Geschichte; oder bloB ein Teil derselben; oder endlich dal3 sie weder
ganz noch teilweise von der Idee aus historisch zu erhdrten sei» 192,

Dementsprechend teilte Strau8 die Hegelsche Schule in drei Lager
ein: Die Hegelsche Rechte deduzierte aus dem Begriff des Gottmenschen
die ganze evangelische Geschichte. Thre Vertreter sind Goeschel, Gabler
und Marheineke. Bei diesen Rechtshegelianern schien «hinter der affir-
mativen Seite des Verhiltnisses vom Begriff zur Historie die negative
fast zu verschwinden» 193, Hier konnte Straufl nicht mitmachen, denn

99 StrAUSS, Die Halben und die Ganzen. Eine Streitschrift gegen die HH. DD.
Schenkel und Hengstenberg. In: Gesammelte Schriften V, hrsg. von E. Zeller.
Bonn 1877, 149-228. 176. Streitschriften, I1I, 57.

100 StraUss, Ausgewihlte Briefe, 12.

0 A.8:9: 121

102 Strauss, Streitschriften, I1I, 95.

103 Streitschriften, I1I, 58.



" Das «Leben Jesu» von D. Fr. StrauB und die Hegelsche Philosophie 409

die Rechtshegelianer blieben nach einem enormen Aufwand von Bemii-
hungen letztlich auf dem Standpunkt des orthodoxen Systems stehen 104,
Bei Hegel werde doch alles in einen Vermittlungsproze3 hineingezogen:
«So wenig der Schlufl der Phianomenologie lautet: so wiren wir denn auf
langen und verschlungenen Wegen wieder zum Anfangspunkte, der sinn-
lichen GewiBheit, zuriickgelangt, ... ebensowenig kann der ProzeB der
spekulativen Theologie damit endigen, dafl die gliubige GewiBlheit das
Hochste, in ihr alle Wahrheit enthalten sei» 195, Straull bezeichnete die
Produkte der Hegelschen Rechten als Tragelaphen, tiber welche die
Philosophie erschrecken miisse.

Das Zentrum der Hegelschen Schule deduzierte aus der Idee nur den
wichtigsten Teil der evangelischen Geschichte als historisch. Wegen des
iiberwiegend konservativen Charakters der Hegelschen Schule wufte
hier Straull nur Rosenkranz zu nennen.

Mit der Behauptung, daB die Wahrheit der evangelischen Ge-
schichte von der Philosophie aus weder ganz noch teilweise zu erhirten
sei, sondern die Priifung derselben der historischen Kritik zu iiberlassen
sei, trat Straull auf die linke Seite der Hegelschen Schule.

StrauBl stand 1835 ohne Zweifel auf dem Standpunkt der Hegel-
schen Philosophie, die er allerdings rein monistisch interpretiert hat.
Das «Leben Jesu kritisch bearbeitet» ist keine Absage an Hegel, sondern
eine Absage an die damals iiberwiegend konservative Hegelsche Schule:
¢«Aus der Wahrheit der Ideen folgerte man die Wirklichkeit der Ge-
schichte. Gegen diese Position der Hegelschen Schule war der ganze
kritische Teil meines Lebens Jesu geschriebeny 1%.

104 «Wozu, fragten wir uns, die Unterscheidung von Vorstellung und Begriff
in der Religion, wenn beide nicht wirklich auseinandergehen, sondern wir, wie an
den letzteren, so auch an die erste gebunden sind? Es ist nur der Schein der Frei-
heit, welchen man uns vorspielt, wenn man uns iiber das Faktum hinaus zur Idee
nur darum fithrt, um uns von der Idee wieder zum Faktum als solchem zuriick-
zulenken. Dadurch sind wir um keinen Schritt vorwirts gekommen, sondern mit
einem unverhdltnismédBigen Aufwand von Bemithung auf dem Standpunkt des
orthodoxen Systems stehen geblieben» (Streitschriften ITI, 58).

105 A a.O. 68.

106 StrAUSS, Die Halben und die Ganzen, 176; Streitschriften III, 57.

P.S. Dev Autor dev vorliegenden Abhandlung hat an dev theologischen
Fakultdt dev Universitdt Wien im ORtober 1967 eine Dissertation eingeveicht
mit dem Titel: «Studien zu David Friedvich Strauf und seiner Auffassung
von Matth. 1-2». Die Avbeit ist im Januar 1968 approbiert worden.



	Das "Leben Jesu" von David Friedrich Strauss und die Hegelsche Philosophie

