
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Das "Leben Jesu" von David Friedrich Strauss und die Hegelsche
Philosophie

Autor: Breuss, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Breuss

Das «Leben Jesu» von
David Friedrich Strauß und die

Hegeische Philosophie

Im Jahre 1835 erschien bei Osiander in Tübingen «Das Leben Jesu
kritisch bearbeitet» von D. Fr. Strauß. Dieses Buch wirkte so machtvoll,

«daß man sagen kann, 1835 als das Jahr seines Erscheinens sei

dadurch zum Schicksals- oder, wenn man lieber sagen will, das Revolutionsjahr

der modernen Theologie geworden» 1. Nach der herrschenden
Ansicht ist das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß aus der Anwendung der

Hegeischen Philosophie auf die Hl. Schrift hervorgegangen. Diese
Ansicht findet sich dezidiert ausgesprochen bei H. J. Wach: «Strauß ist
ein spekulativer Denker. Schon seine erste theologische Arbeit zeigt ihn
als Hegelianer: die kluge und temperamentvolle Rezension der
theologischen Enzyklopädie von Rosenkranz. Seine Mythentheorie, aus der

Spekulation hervorgegangen, ist auf sie aufgebaut» 2.

In neuester Zeit versuchte G. Müller in einer sehr gründlichen und
wertvollen Arbeit «wenigstens einiges von jenem Dunkel aufzuhellen,
das bis heute über dem Denkweg liegt, den Strauß bereits gegangen war,
als er das 'Leben Jesu' verfaßte» 3. Durch die Analyse der Dissertation
des D. Fr. Strauß, die Jahrzehnte hindurch verschollen war, ist G. Müller
zur Überzeugung gekommen, daß die Identitätsphilosophie von Schelhng

1 Th. Ziegler, David Friedrich Strauß. In: Realenzyklopädie für protestantische

Theologie und Kirche XIX, Leipzig 1907, 81.
2 H. J. Wach, Das Verstehen. Geschichte der hermeneutischen Theorie im

19. Jahrhundert, Bd. 2. Tübingen 1929, 272 f.
3 G. Müller, Identität und Immanenz. Zur Genese der Theologie von David

Friedrich Strauß. Zürich 1968, 3.

25



390 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

für die geistige Entwicklung des revolutionären Theologen von größter
Bedeutung war. Tatsächlich kam Strauß bereits in Blaubeuren durch
seinen Lehrer F. Chr. Baur unter den Einfluß des monistischen
Naturphilosophen. G. Müller schätzt den Einfluß Schellings auf Strauß so

hoch ein, daß er meint, in der geistigen Welt, in die Strauß in
Blaubeuren hineingeführt wurde, ließen sich bereits keimhaft alle entscheidenden

formalen und inhaltlichen Komponenten seiner späteren Leben-

Jesu-Konstruktion nachweisen 4.

I. KRITISCHE PRÜFUNG

DER THESEN VON H. J. WACH UND G. MÜLLER

Wir gehen bei unserer Untersuchung von der Beobachtung aus, daß

das berühmte Leben Jesu von 1835/36 nach dem Urteil von Strauß aus
zwei theologischen Strömungen hervorgegangen ist: 1. Aus jener Richtung

der Theologie, die «das Positive, Tatsächliche im Christentume zu
Ideen - nach der einen Ansicht zu vergeistigen, nach der andern zu
verflüchtigen» suchte und 2. aus der neutestamentlichen Kritik der «neuesten

Zeit», die die Echtheit der Evangelien in Frage gestellt hat5.

7. Das idealistische Geschichtsverständnis

Im Gefolge der ersten Richtung steht die spekulative Christologie,
die Strauß in der «Schlußabhandlung» des «Leben Jesu» dargelegt hat.
In diesem dogmatischen Teil überträgt Strauß jene Prädikate, die die
Kirche Christus zuschreibt, auf die Menschheit: «Zur Idee im Faktum,
zur Gattung im Individuum, will unsere Zeit in der Christologie geführt
sein: eine Dogmatik, welche im Locus von Christo bei ihm als Individuum

stehen bleibt, ist keine Dogmatik, sondern eine Predigt» 6.

Auch der romantisch-idealistische Mythosbegriff, den wir als eines

der tragenden Motive im «Leben Jesu» finden, ist sehr eng verwandt
mit der ersten theologischen Richtung. Strauß definiert den Mythos als

4 A. a. O. 196.
5 Verteidigungsschrift des Repetenten Dr. Strauss in Sachen meines Buches

«Das Leben Jesu», eingereicht beim Württembergischen Studienrate. In: A. Hausrath,

David Friedrich Strauß und die Theologie seiner Zeit, I. Heidelberg 1876,
Beilagen, 10-14. 10 (zit. : «Verteidigungsschrift»).

6 D. Fr. Strauss, Das Leben Jesu kritisch bearbeitet, II. Tübingen 1836, 738

(zit.: «Leben Jesu 1835»).



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 391

« geschiehtsartige Einkleidungen urchristlicher Ideen, gebildet in der
absichtslos dichten Sage» 1. Der Wert der neutestamentlichen
Wundergeschichten liegt nach Strauß darin, daß sich in ihnen die Idee der Einheit

von göttlicher und menschlicher Natur spiegelt. Diese Idee war
früher nicht bewußt vorhanden, «sondern erst mit und in diesen

Erzählungen kam sie, und zwar nicht rein als Idee, sondern eben nur in
geschichtlicher Form» 8.

Die zweite theologische Richtung, die neutestamentliche Kritik, hat
das «Leben Jesu» wesentlich stärker geprägt. Strauß sucht in der

Einleitung dieses Buches den Nachweis zu erbringen, daß von keinem der
Verfasser unserer Evangelien die Augenzeugenschaft zu beweisen ist und
daß 30 Jahre zwischen dem Tode Jesu und der Entstehung der Evangelien

zur Sagenbildung ausreichten 9. Aus dem «Widerspruch» zwischen
den Synoptikern und Johannes folgert er die UnglaubWürdigkeit beider,

spielt die Evangelien gegeneinander aus und erklärt die neutestamentlichen

Wunderberichte als Mythen. So ist der Name Strauß für immer
mit den Begriffen Kritik und Auflösung verbunden. Dabei war Strauß
allen Ernstes davon überzeugt, das Wesen des Christentums nicht
angetastet zu haben - im Gegenteü: Durch die Vernichtung der geschichtlichen

Hülle sollte sich die Wahrheit, die Idee, erst recht zeigen.
Die beiden theologischen Richtungen, von denen Strauß spricht,

stehen so im «Leben Jesu» in engem Zusammenhang.
Bei der Erwähnung jener theologischen Richtung, die das positiv

Geschichtliche zu «vergeistigen» sucht, verweist nun D. Fr. Strauß auf
die Hegeische Religionsphilosophie, wo dieser Prozeß «in allen
Hauptstücken des christlichen Glaubens» durchgeführt sei10. Tatsächlich wurde
das «Leben Jesu» schon zur Zeit seines Erscheinens als Kind der Hegel-
schen Philosophie betrachtet. G. Müller hat nun nachgewiesen, daß man
den Einfluß Hegels auf das «Leben Jesu» im allgemeinen überschätzt
hat. Er betrachtet mit A. Wandt11 und A. Hausrath 12 die Mystik, in

7 Leben Jesu 1835, I, 75.
8 D. Fr. Strauss, Streitschriften zur Verteidigung meiner Schrift über das

Leben Jesu und zur Charakteristik der gegenwärtigen Theologie, III. Tübingen 1838,
168 (zit. : «Streitschriften»).

9 Leben Jesu 1835, I, 66.
10 Verteidigungsschrift, 10.
11 A. Wandt, D. Fr. Strauß' phüosophischer Entwicklungsgang und Stellung

zum Materialismus. Münster 1902, 9.
12 A. Hausrath, David Friedrich Strauß und die Theologie seiner Zeit, I.

Heidelberg 1876, 20 (zit.: «Hausrath, Strauß»).



392 «Das Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

deren Strahlungsbereich Strauß aufwuchs, als Ausgangspunkt der
philosophischen Entwicklung des Ludwigsburgers 13. In der Klosterschule zu
Blaubeuren (1821-25) wurde Strauß «nicht nur zu einem orthodoxen
Christen erzogen, sondern der mystische Zug seines Vaters beherrschte
ihn sogar eine Weile vollständig» 14. In Blaubeuren hatte Strauß das

Glück, von den beiden hervorragenden Lehrern F. Chr. Baur und Kern
unterrichtet und in ihre eigene Entwicklung hineingezogen zu werden 15.

Hier kam Strauß durch Baur unter den Einfluß des monistischen
Naturphilosophen Schelling, für dessen Lehre der junge Ludwigsburger die
beste Disposition mitbrachte.

Der Beginn des Universitätsstudiums (1825) in Tübingen brachte
zunächst eine große Enttäuschung: Die philosophischen Vorlesungen
fielen gegen das, was Baur und Kern geboten hatten, sehr ab 16. Strauß
und seine Freunde griffen zur Selbsthilfe und lasen Kant. Strauß, der
mit dem Mystiker und Geisterseher Eschenmeyer freundschaftliche
Beziehungen pflegte, konnte aber mit diesem Philosophen nichts anfangen
und kam über Jacobi zu Schelling 17. G. Müller sieht richtig, daß Strauß
in seinem Denken durchweg auf dem Schelling der Identitätsphilosophie
fußt, besonders in der spekulativen Christologie 18. Schelling erkennt nur
eine Wirklichkeit an und schließt jedes Gegenüber von Gott und Welt
aus; die Geschichte als ganze erhält Offenbarungscharakter19. Dieser

Offenbarungsbegriff setzt einen pantheistischen Gottesbegriff voraus und
läßt kein Fortleben des Menschen nach dem Tod zu.

Strauß verfiel am Beginn seines Studiums in Tübingen auch jener
weit verbreiteten Epidemie, die Schillings Naturphilosophie
hervorgerufen hatte: der Sucht nach parapsychologischen Phänomenen. Im
Jahre 1826 wurden F. Chr. Baur und Kern, die Strauß als Lehrer in der
Klosterschule Blaubeuren geschätzt hatte, nach Tübingen berufen. Baur

13 G. Müller, Identität und Immanenz, 234 f.
14 Hausrath, Strauß, 8.
15 D. Fr. Strauss, Christian Märklin. Ein Lebens- und Charakterbild aus

der Gegenwart. In: Gesammelte Schriften von David Friedrich Strauß, hrsg. von
E. Zeller, 10. Band. Bonn 1878, 175-359. 190 (zit. : «Strauss, Märklin»).

16 Strauss, Märklin, 203 f.
17 «Man las Kant und verzog das Gesicht über den sauren Apfel, in den man

gebissen hatte; man las Jacobi, der schmeckte schon süßer, und man meinte,
wenn das Philosophie sei, schon eher mittun zu können ; man las Schelling, und wer
die Jugend zumal eine so wie wir erzogene, zu begeistern weiß, der hat sie. So hatte
uns nun Schelling» (Strauss, Märklin, 205).

18 G. Müller, Identität und Immanenz, 145, Anm. 98.
19 F. W. Schelling, Werke III, hrsg. von M. Schröter. München 1927, 312.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 393

führte gleich die Schleiermachersche Theologie ein. Ihr Grundgedanke,
daß Religion Sache des Gefühls ist, mußte Strauß zusagen, doch durch
die «Glaubenslehre» gelangten Strauß und seine Freunde auf einen ganz
neuen Boden 20. Schleiermachers Ableitung der kirchlichen Lehren aus
dem frommen Bewußtsein, den Versuch, «die Dogmen, wie sie da sind,
gleichsam mit Haut und Haaren in den Himmel der Idee» kommen zu
lassen, konnte Strauß bald nicht mehr billigen. Strauß äußert den
Verdacht, daß Schleiermacher die meisten seiner Sätze nicht aus dem frommen

Bewußtsein abgeleitet, sondern auf deduktivem Wege dialektisch
gefunden habe 21. Schleiermacher wisse im Grunde sehr gut, daß die

Dogmatik Produkt der spekulativen Tätigkeit des menschlichen Geistes
sei.

Schleiermachers «Glaubenslehre» ist ein revolutionäres Element in
der geistigen Entwicklung von Strauß: Er lernte «ganz neue Kräfte» in
sich kennen, entdeckte seine dialektische Begabung, löste seine Beziehung

zur Geisterseherei und machte von dieser Zeit an «reißend schnelle
Fortschritte» 22. Der Bruch mit der Lehre der Kirche erfolgte nicht von
Seiten der historisch-kritischen Untersuchung der Bibel, sondern von
Seiten der spekulativen Theologie her 23. Als «ersten Wendepunkt»
bezeichnet Strauß eine Preisaufgabe der Katholisch-theologischen Fakultät
Tübingen aus dem Jahr 1828: «Ich bewies exegetisch und naturphilosophisch

mit voller Überzeugung die Auferstehung der Toten, und als

ich das letzte Punktum machte, war mir klar, daß an der ganzen
Geschichte nichts sei» 24.

Strauß hatte von Schleiermacher eine der Schellingschen
Philosophie entsprechende Theologie erwartet und war enttäuscht. Er fand
Schleiermacher zu wenig kritisch und sah in der «Glaubenslehre» einen

20 «Ein Stück reflektierender Vermittlung um das andere schob sich
unbemerkt in unser Bewußtsein, und ehe wir's uns versahen, standen wir auf einem
ganz neuen geistigen Boden, von welchem aus uns das alte Zauberland des
Hellsehens, der Magie und Sympathie, wenn wir auf dasselbe zurückblickten, wie auf
den Kopf gestellt erscheinen mußte» (D. Fr. Strauss, Gesammelte Schriften, I.
Bonn 1876, 131).

21 D. Fr. Strauss, Charakteristiken und Kritiken. Eine Sammlung zerstreuter
Aufsätze aus den Gebieten der Theologie, Anthropologie und Ästhetik. Leipzig
1844, 173 (zit. : «Charakteristiken und Kritiken»).

22 D. Fr. Strauss, Gesammelte Schriften, I, Bonn 1876, 12.
23 «Schleiermachers Einfluß war es, der Strauß aus einem gläubigen Studenten,

nach dem Sprachgebrauch des württembergischen Pietismus, zu einem Ungläubigen
machte» (Hausrath, Strauß, 34); G. Müller, Identität und Immanenz, 215.

24 D. Fr. Strauss, Ausgewählte Briefe, hrsg. von E. Zeller. Bonn 1895, 51 f.



394 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

Vermittlungsversuch zwischen spekulativer Deduktion und dogmatischen
Lehrsätzen. Strauß wandte sich Hegel zu, in der Hoffnung, bei ihm die

endgültige Überwindung des dualistischen Standpunktes und den Schlüssel

zur Aufhebung der Religion zu finden. In der 1831 verfaßten Dissertation

vertritt Strauß die Thesen, die wahre Wiederbringung aller Dinge
sei in der Hegeischen Philosophie verwirklicht ; die Religion könne nicht
alle Widersprüche des frommen Bewußtseins lösen 25.

Die Dissertation von 1831 und die spekulative Christologie von 1836

weisen Strauß als Hegelianer aus, der unter dem Einfluß Schellings die

«Phänomenologie» rein monistisch deutet. Für die spekulative Christo-

logie und den romantisch-idealistischen Mythosbegriff trifft die These

von G. Müller zu.

2. Die Kritik am Neuen Testament

Auch von der Evangelienkritik her wurde auf ein Werk wie das

«Leben Jesu» von 1835 hingearbeitet. Der Kirchenhistoriker F. Chr. Baur,
ein Lehrer von D. Fr. Strauß, schreibt dazu: «Die neutestamentliche
Kritik war durch alle die Echtheit, Entstehung und Beschaffenheit der
kanonischen Schriften betreffenden Untersuchungen auf einen Punkt
angekommen, auf welchem die Glaubwürdigkeit und geschichtliche Wahrheit

der evangelischen Geschichte überhaupt sehr in Frage gestellt war.
Da die evangelische Geschichte wesentlich die Lebensgeschichte Jesu ist,
so ist es auch wieder die Person Jesu, deren Bedeutung in Frage steht.
Es war, ohne in diese Frage näher einzugehen, unmöglich, auf dem
einmal betretenen Weg nicht weiter fortzuschreiten, und das Straußsche
Leben Jesu war, so betrachtet, durch die Notwendigkeit der Sache selbst

hervorgerufen» 26.

Das «Leben Jesu» erschien zu einer Zeit, da die Glaubwürdigkeit
der Evangelien bereits erschüttert war. Seit Herder war klar : Man mußte
sich entscheiden entweder für die Synoptiker oder für Johannes. Das

Zeugnis der Synoptiker hatte durch Schleiermachers Diegesentheorie und

J. L. Gieselers Annahme einer mündlichen Tradition vor der Verschrif-

tung der Evangelien seine verpflichtende Kraft verloren. Das Johannes-

25 D. Fr. Strauss, Die Lehre von der Wiederbringung aller Dinge in ihrer
religionsgeschichtlichen Entwicklung. In: G. Müller, Identität und Immanenz,
50-82. 81.

26 Geschichte der christlichen Kirche, V. Tübingen 1862, 359.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 395

evangelium galt im allgemeinen als das Werk eines Augenzeugen.
Schleiermacher hatte diese These zum wissenschafthchen Dogma
erhoben. Leugnete jemand wie D. Fr. Strauß die Echtheit des

Johannesevangeliums, dann stürzte das ganze Gebäude zusammen. «Ein unglücklicheres

Strategem ist nie ersonnen worden» 27.

Die Frage: Wer ist glaubwürdig? enthielt die Frage: Was ist
glaubwürdig? Sie wurde von den Rationalisten und Supranaturalisten
verschieden beantwortet. Die rationalistische Exegese, deren unbestrittenes
Haupt bis zum Auftreten von Strauß der Schwabe H. E. G. Paulus war,
führte alle Wunder in den Evangelien auf einen Irrtum der Evangelisten
zurück. Hier trat eine Verharmlosung der Berichte ein, die Strauß nicht
mitmachte: lieber «geschichtartige Einkleidungen von Ideen als ideenlose

Geschichte» 28. Die supranaturalistische Exegese bekannte sich

grundsätzlich zur Geschichtlichkeit aller Wunderberichte, suchte aber
doch die Wunder zu rationalisieren 29. Strauß ist später mit beißendem

Spott gegen diese Inkonsequenz vorgegangen. Der Supranaturalist
müsse alles annehmen, so sauer es ihm auch falle 30. Aus dem Zustand
der Erschöpfung des Rationalismus und Supranaturalismus erkannte
Strauß, daß die Zeit für eine neue Lösung gekommen sei: «Dem
Verfasser schien es Zeit zu sein, an die Stelle der veralteten supranaturalen
und natürlichen Betrachtungsweise der Geschichte Jesu eine neue zu
setzen» 31. «Der neue Standpunkt, der an die Stelle der bezeichneten
treten soll, ist der mythische. Er tritt in gegenwärtigem Buche nicht
zum erstenmal in Berührung mit der evangelischen Geschichte. Längst
hat man ihn auf einzelne Teile derselben angewendet, und er soll jetzt
nur in ihrem ganzen Verlaufe durchgeführt werden» 32.

G. Müller meint, Strauß sei auch mit seinem Mythosbegriff über
Baur von Schelling abhängig 33. Schelling und Baur vertreten einen rein
spekulativen Mythosbegriff. Baur definiert den Mythos als bildliche Dar-

27 Hausrath, Strauß, 97.
28 Verteidigungsschrift, 12.
29 Streitschriften, I, 153.
30 «Aber unsre verständigen Supernaturalisten stellen sich so gerne mit

gekrümmtem Rücken dem Herrn dar: er solle auflegen, so viel er möge, sie wollens
tragen; unter der Hand jedoch wissen sie die schwersten Stücke bei Seite zu bringen
und doch den Schein der getreuen Diener und gläubigen Sackträger des Herrn zu
behaupten» (Streitschriften, I, 181).

31 Leben Jesu 1835, I, III.
32 A. a. O. IV.
33 G. Müller, Identität und Immanenz, 192.



396 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

Stellung einer Idee durch eine Handlung 34. Diesem Mythosbegriff wäre
die Frage nach der «äußeren Geschichte» vollkommen unangemessen 35.

Nun ist es das Verdienst von Strauß, die historische Frage in prinzipieller
Schärfe gestellt zu haben 36. Der Mythosbegriff hat bei Strauß eine

Komponente, die man nicht ohne weiteres auf Baur und Schelling zurückführen

kann.
Strauß hat sich in der ersten Auflage des «Leben Jesu» damit

begnügt, alle Wunder «mythisch verdampfen» zu lassen. Die zweite

Auflage hat er dann um die «Kriterien des Mythischen» erweitert. Zu
diesen Kriterien zählt Strauß: den «Verstoß gegen die geltenden Gesetze

des Geschehens» 37; die Verletzung des Gesetzes der kontinuierlichen
Sukzession 38; die Verletzung der psychologischen Gesetze 39

; den

«Widerspruch einer Relation mit sich selbst oder einer andern» 40; das

Schweigen eines «Referenten» bei einer sehr wichtigen Stelle 41 und
schließlich noch die poetische Form 42. Es stimmt, daß sich Strauß bei
der Diagnostizierung einer evangelischen Geschichte als «mythisch» «in
keiner Weise abhängig von Prämissen aus der Hegeischen Spekulation»
zeigt 43. Die Kriterien des Mythischen und der Platz, den Strauß in der

Einleitung zum «Leben Jesu» seinem Werk in der Problemgeschichte
zuweist, zeigt, daß er in der Tradition der «mythischen Schule» steht.
Die beiden Bultmannschüler Chr. Hartlich und W. Sachs haben in einer

Untersuchung gezeigt, daß die Einführung des Mythosbegriffs in die

Bibel auf die Aufklärung zurückgeht, in der die Position der
Verbalinspiration unhaltbar und die Bibel einer schonungslosen Kritik durch
die Natur- und Geisteswissenschaften unterzogen wurde 44. Die ersten

34 F. Chr. Baur, Symbolik und Mythologie oder die Naturreligion des Altertums,

I. Stuttgart 1824, 28.
35 G. Müller, Identität und Immanenz, 193.
36 «Durch David Friedrich Strauß ist eine der historisch-kritischen

Fragestellung ausweichende Theologie für immer mit dem Brandmal der Unwissenschaftlichkeit

gekennzeichnet worden. Das ist seine theologiegeschichtliche Bedeutung»

(E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, V. Gütersloh
1960, 518).

37 Leben Jesu 1837, I, 103 f.
38 A. a. O. 104.
39 Ebd.
40 A. a. O. 105.
41 A. a. O. 106.
42 A. a. O. 107.
43 Chr. Hartlich und W. Sachs, Der Ursprung des Mythosbegriffes in der

modernen BibelWissenschaft. Tübingen 1952, 121.
44 A. a. O. 2 f.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 397

Versuche, den Mythos zur Interpretation der Bibel zu gebrauchen, wurden

dort unternommen, wo die Anwendung dieses Begriffs noch am
ehesten tragbar schien, nämlich in der Genesis. Der Gebrauch des Mythosbegriffs

zur Erklärung des Alten Testaments weitete sich immer mehr
aus und griff - wenn auch mit gewisser Zurückhaltung - auf das Neue

Testament über. Schon Eichhorn erklärte in seiner Analyse der
Versuchung Jesu, der Engelerscheinungen in der Apostelgeschichte und der

Geistsendung zu Pfingsten diese Berichte als mythisch. Durch W. M.

L. de Wette (1780-1849) erfuhr der Mythos eine Aufwertung: de Wette
sah im Mythos den Niederschlag einer Idee, die den eigentlichen Inhalt
ausmacht; die historische Faktizität ist nur scheinbar und zur Form zu
schlagen. Dieser Ansicht begegnen wir auch bei D. Fr. Strauß 45. Gegen
H. J. Wach ist zu betonen, daß der Mythosbegriff von Strauß mit der

Hegeischen Philosophie nichts zu tun hat.
Die kritische Komponente des Mythosbegriffs, die im «Leben Jesu»

von 1835 vor allem zum Tragen kommt, resultiert bei Strauß erst aus
der Studienzeit in Tübingen. Man darf mit A. Hausrath 46 annehmen,
daß das Erstlingswerk von Strauß in einem direkten Verhältnis zu einer

Vorlesung über Synopse steht, die Kern 1827/28 hielt. Kern forderte
durch die Halbheit seiner kritischen Entscheidungen das Urteil seines

begabtesten Zuhörers stark heraus 47. Das Resultat der Vorlesung war,
daß Strauß sich zum ersten Mal vom Inspirationsglauben lossagte 48.

F. Chr. Baur zeigte in seiner Vorlesung über die Apostelgeschichte (1829)

und die Korintherbriefe (1830) «ein kritisches Licht, obwohl erst in der
Ferne». «Denn er war weit von der Verwegenheit entfernt, wie später
der Verfasser des Lebens Jesu tat, mit einer Handvoll Kerntruppen
einen Sturm auf die Mauern Zions zu unternehmen ; zu der regelrechten
Belagerung aber, auf die er es anlegte, fing er damals kaum die ersten
Linien zu ziehen an» 49.

Im Mittelpunkt des Interesses stand aber bei Strauß zunächst die

Frage nach dem Verhältnis von Theologie und Philosophie, «Vorstellung»
und «Begriff» innerhalb der Hegeischen Philosophie. Nach einer kurzen

45 Charakteristiken und Kritiken, 235 f.
46 Hausrath, Strauß, 34.
47 «In Bezug auf die evangelischen Erzählungen hatte Kern ein gesundes

Auge für die Widersprüche, aber einen noch besseren Magen, sie auszugleichen»
(Strauss, Märklin, 212).

48 Fr. Th. Vischer, Kritische Gänge I, hrsg. von R. Vischer. Leipzig 1914, 73.
A. Hausrath, Strauß, 34.

49 Strauss, Märklin, 221.



398 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

Vikariatszeit (1830/31) reiste Strauß im November 1832 nach Berlin,
um von Hegel selbst Antwort auf die brennenden Fragen zu bekommen.
Aber kaum hatte er sich dem großen Philosophen vorgestellt und seine

ersten Vorlesungen gehört, wurde Hegel am 14. November 1832 von der
Cholera weggerafft. Strauß hörte dann im Wintersemester bei Schleiermacher

«Neutestamentliche Einleitung» und verschaffte sich eine
Mitschrift zu dessen Vorlesung über das Leben Jesu. Die willkürliche
Bevorzugung des Johannesevangeliums und die spekulative Konstruktion
historischer Probleme forderte den Widerspruch heraus wie früher die
Halbheiten der Kernschen Exegese 50. Sachlich ist Schleiermachers Einfluß

für die Ausführung des Planes zum Leben Jesu «gewiß vielfach
bestimmend» gewesen 51.

Schleiermachers Deduktion der Geschichte des Lebens Jesu aus der

Dogmatik bzw. dem frommen Bewußtsein und die Inkonsequenzen in
der Evangelienkritik waren für Strauß eine Herausforderung. Schleiermachers

Leben Jesu bot den Anlaß, einer extrem subjektiven
Betrachtungsweise der Bibel eine «objektive» und «voraussetzungslose»
entgegenzustellen.

Die Notwendigkeit der Evangelienkritik betont D. Fr. Strauß auch

in seiner Rezension der«Encyclopaedie der theologischen Wissenschaften»

von Rosenkranz aus dem Jahre 1832. Rosenkranz sei in der Schriftauslegung

befangen, weil er im Christentum nicht unterscheide zwischen

Vorstellung und Begriff 52. Die Deduktion der Wunder sei Rosenkranz

so wenig als sonst jemandem gelungen 53.

Strauß kehrte im Mai 1832 ins Stift nach Tübingen zurück, konnte
aber wegen seiner Tätigkeit als Repetent erst in den letzten Monaten
des Jahres 1833 mit den Vorarbeiten zum «Leben Jesu» beginnen. Ihre
ersten Ergebnisse bestanden in einer Rezension der Schriften von F. L.
Sieffert 54, M. Schneckenburger 55 und Kern 56 über den Ursprung des

Matthäusevangeliums. Strauß legte die Unhaltbarkeit des herrschenden

Urteils dar, das wesentlich auf Schleiermachers Verehrung des Johannes

50 Hausrath, Strauß, 72.
51 Th. Ziegler, David Friedrich Strauß, I. Straßburg 1908, 131.
52 Charakteristiken und Kritiken, 226.
53 A. a. O. 228.
54 Über den Ursprung des ersten kanonischen Evangeliums. Königsberg 1832.
55 Über den Ursprung des ersten kanonischen Evangeliums. Stuttgart 1834.
56 Über den Ursprung des Evangeliums Matthaei. Tübinger Zeitschrift für

Theologie 1834, Heft 2.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 399

und Protektion des Lukas beruhte 57. Kern habe wenigstens den Widerspruch

zwischen den Synoptikern und Johannes erkannt, ziehe aber nur
ein Scheingefecht auf 58. Das «Leben Jesu» sollte gar nicht so kritisch
ausfallen. Strauß hatte zunächst nur an jene historisch-kritische
Darstellung und philosophische Rekonstruktion der Christologie gedacht,
die er beim Hegelschüler Marheineke vermißte 59. Auf diesem Weg sollte
die kirchliche Christologie widerlegt und als in der Hegeischen
Philosophie aufgehoben gezeigt werden. Das Material, das Strauß zusammentrug,

bezog sich nun fast durchwegs auf die Evangelienkritik. Besonders
das Leben Jesu von Schleiermacher, das er vor sich liegen hatte, und die
schlechten harmonistischen Kunststücke seines Lehrers Kern reizten
seinen Grimm 60. Aus dem «Leben Jesu» wurde ein «Leben Jesu kritisch
bearbeitet».

Die beiden bezeichneten Richtungen in der damaligen Theologie,
die philosophische und die kritische, haben einander in die Hände
gearbeitet. Strauß, der sich mit beiden angefreundet hatte, sah sich
aufgefordert, «diese Richtungen auch wirklich in Verbindung zu setzen»61.

G. Müller berücksichtigt nur die romantisch-idealistische Seite des

Mythosbegriffs und überschätzt deshalb den Einfluß Schellings auf das

«Leben Jesu» von 1835. In diesem Buch überwiegt die Kritik, und man
wird deshalb auch kaum von einem «schroffen Anti-Rationalismus» des

Ludwigsburgers sprechen können 62.

II. DIE ABHÄNGIGKEIT VON HEGEL

Der Einfluß der monistischen Identitätsphilosophie Schellings und
der «mythischen Schule» darf uns nicht darüber hinwegtäuschen, daß
ein enger Zusammenhang zwischen dem «Leben Jesu» von 1835 und der

Hegeischen Philosophie besteht. Hegel schien mit seiner Unterscheidung
zwischen Vorstellung und Begriff in der Religion - zumindest nach der
Ansicht von Strauß - die Möglichkeit zu bieten, die in der Bibel berichteten

Wunder als Mythen abzutun, um so zur eigentlichen Wahrheit vor-

57 Charakteristiken und Kritiken, 245.
58 A. a. O. 245 f.
59 Hausrath, Strauß, 75.
60 Streitschriften, III, 60.
61 Verteidigungsschrift, 11.
62 G. Müller, Identität und Immanenz, 173.



400 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

zudringen, die hinter dem Text liegt. Der Exeget müsse die vergängliche

Hülle der Schrift abstreifen, um den Inhalt, die Idee, in reiner
Form zu besitzen 63. Strauß war überzeugt, seine Kritik treffe nur die

Hülle der Wahrheit und taste das Wesen des Christentums nicht an 64.

Die Berechtigung für die Trennung zwischen Inhalt und Form der
biblischen Berichte glaubte Strauß bei Hegel gefunden zu haben: «Mit
der Hegeischen Philosophie stand meine Kritik des Lebens Jesu von
ihrem Ursprung an in innerem Verhältnis. Schon in meinen ersten
Universitätsjahren erschien mir und meinen Freunden als der für die Theologie

wichtigste Punkt dieses Systems die Unterscheidung zwischen

Vorstellung und Begriff in der Religion, welche bei verschiedener Form doch
den gleichen Inhalt haben können. In dieser Unterscheidung fanden wir
die Achtung vor den biblischen Urkunden und den kirchlichen
Dokumenten mit der Freiheit des Denkens denselben gegenüber auf eine

Weise, wie sonst nirgends, in Einklang gebracht» 65.

Tatsächlich proklamierte Hegel die Identität von Philosophie und
Religion 66. Hegel wußte sich sogar als den Retter der christlichen Wahrheit

wider die schon ins Lager der Theologie selber eindringenden Feinde
des Unglaubens; er stellte fest, die Dogmen seien auch bei frömmeren

Theologen «sehr dünne geworden und zusammengeschrumpft»67. Da
Hegel aber eine rein idealistische Geschichtsauffassung vertrat und in
allem Sein und Geschehen die einheitliche, mit dialektischer Notwendigkeit

sich vollziehende Offenbarung der göttlichen Idee sah, lehnte er

jede Beglaubigung des Christentums durch historische Untersuchungen
ab. Hegel war darum auch ein Feind des « hölzernen » Supranaturalismus,

63 «Wie die Leiblichkeit des persönlichen Gotteswortes am Kreuze sich ertöten
lassen mußte, um durch Auferstehung und Himmelfahrt sich zu verklären, so darf
auch das geschriebene Bibelwort die Nägelmale und Lanzenstiche der Kritik nicht
scheuen, damit es, als Buchstabe sterbend, als Geist wiederum auferstehe»
(Charakteristiken und Kritiken, 236).

64 «Den inneren Kern des christlichen Glaubens weiß der Verfasser von seinen
kritischen Untersuchungen völlig unabhängig. Christi übernatürliche Geburt, seine
Wunder, seine Auferstehung und Himmelfahrt bleiben ewige Wahrheiten, so sehr
ihre Wirklichkeit als historischer Fakta angezweifelt werden mag» (Leben Jesu 1835,
I, VII).

65 Streitschriften, III, 57.
66 «Die Philosophie expliziert nur sich, indem sie die Religion expliziert, und

indem sie sich expliziert, expliziert sie die Religion» (Fr. W. Hegel, Vorlesungen
über die Philosophie der Religion, I. Berlin 1832, 5 (zit. :« Hegel, Philosophie der
Religion »).

67 Hegel, Philosophie der Religion I, 9.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 401

der zu äußerer Autorität Zuflucht nahm 68. Außerdem meinte Hegel,
die Beglaubigung des Christentums durch historische Untersuchungen
sei unmöglich, weil die Bibel als historisches Dokument die Fragwürdigkeit

alles Historischen teile; ihr Zeugnis erreiche nicht einmal den Grad

von Gewißheit, den uns Zeitungsnachrichten über irgendeine Begebenheit

geben 69.

Hegels Lehre ist «gewissermaßen ein letztes Aufgebot des neuern
wissenschaftlichen Bewußtseins, die christliche Religion, ihre Lehre,
ihren Kultus als wahr und vernünftig anzuerkennen unter der Bedingung,

sie sich im Umkreis von Bildung und Wissenschaft aus dem

Vorstellungsmäßigen ins Begriffliche übersetzen zu dürfen»70. Was am
Christentum wahr und falsch ist, entscheidet bei Hegel das begriffliche
Denken. Dabei wehrt sich Hegel gegen den Vorwurf, seine Philosophie
stelle sich über die Religion 71

; das Christentum sei die absolute Religion,
weil die Philosophie das Christentum als absolut bestätige. In der
Versöhnung von Vernunft und Offenbarung durch die Hegeische Philosophie
sah Strauß einen theologischen Frühling nach langer Winterszeit
angebrochen 72. «Heiteren Mutes ließ jetzt die theologische Jugend die Natter
des Zweifels sich um Kopf und Busen spielen, des Besitzes der Zauberformel

gewiß, sie zu bannen» 73.

7. Die Unterscheidung zwischen Vorstellung und Begriff in der Hegeischen

Religionsphilosophie

Die Zauberformel, mit der Hegel Offenbarung und Vernunft
versöhnte, hieß «Vorstellung und Begriff». Religion und Philosophie haben
nach Hegel den gleichen absoluten Inhalt74; der Unterschied liegt in

68 «Der wahrhafte christliche Glaubensinhalt ist zu rechtfertigen durch die
Philosophie, nicht durch die Geschichte. Was der Geist tut, ist keine Historie; es

ist ihm um das zu tun, was an und für sich ist, nicht Vergangenes, sondern schlechthin

Präsentes» (Hegel, Philosophie der Religion II, 266).
69 Hegel, Philosophie der Religion II, 264.
70 E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, V. Gütersloh

1960, 253.
71 Hegel, Philosophie der Religion II, 287.
72 D. Fr. Strauss, Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen

Entwicklung und im Kampf mit der modernen Wissenschaft. Tübingen 1840/41, 1 f.
73 A. a. O. 2.
74 «Der Gegenstand der Religion wie der Philosophie ist die ewige Wahrheit

in ihrer Objektivität selbst, Gott und nichts als Gott und die Explikation Gottes»
(Hegel, Philosophie der Religion I, 5).



402 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

der Form. Die Religion hat die Wahrheit in der zwischen unmittelbarer
sinnlicher Anschauung und eigentlichem Gedanken liegenden Form der

Vorstellung; die Philosophie hat denselben Inhalt in der Form des

Begriffs, die allein der Wahrheit adäquat ist75. Das Volk muß sich mit der
Wahrheit in der niedrigen Gestalt der Vorstellung begnügen 76. Was

Hegel vorschwebte, ist eine Gemeinde der Wissenden, nicht der
Glaubenden. Auf dieser Spur ist ihm Strauß gefolgt.

Die Unterscheidung zwischen Vorstellung und Begriff in der Religion

mußte für Strauß in einer Situation, da er die Wunder der Bibel
nicht mehr für wahr halten konnte und die Glaubwürdigkeit der Evangelien

erschüttert war, sehr gelegen kommen. Hier schien sich die Möglichkeit

zu bieten, das in den Evangelien als historisch Berichtete auf die
Seite der Vorstellung zu schlagen und nur am Begriff festzuhalten.

2. Hegels Verhältnis zur theologischen Kritik

Als das «Leben Jesu» von Strauß erschien, distanzierten sich die

Hegelianer von diesem Werk. Hegel hätte dieses Buch nicht als
Ausdruck seines Sinnes anerkannt. Strauß hat das auch zugegeben 77. Hegel
sei eben persönlich kein Freund der historischen Kritik gewesen und
wollte sich seine Illusionen nicht zerstören lassen 78. Außerdem sei das

Hegeische System ein System der Restauration. Freilich dürfe man bei

Hegel den Gegensatz zu Schelling nicht übersehen, der sich besonders

in der Phänomenologie ausspreche, und damit nähere sich Hegel der

Kritik; die ganze Phänomenologie sei ja Kritik des Bewußtseins 79. Die
unmittelbare Anschauung sei bei Hegel etwas Untergeordnetes, von
welchem durch eine Reihe von Vermittlungen, in denen das unmittelbar
Gegebene sich aufhebe, zum Absoluten aufgestiegen werde. Wenn die

Kritik in der Philosophie die Hauptrolle spiele, dürfe sie in der Theologie
nicht fehlen. Dogmen und biblische Erzählungen sollen in den Begriff

75 Fr. W. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, III. Berlin
1833, 96. (Zit. : «Hegel, Geschichte der Philosophie».)

76 Hegel, Philosophie der Religion I, 79; II, 163.
77 Streitschriften III, 61.
78 «Es verdroß ihn, wie es Goethe'n verdroß, die Heroenfiguren des Altertums,

an welchen ihr großer Sinn mit Liebe hing, von kritischen Zweifeln angenagt zu
sehen. Waren es mitunter auch Nebelballen, die sie für Felsenmassen nahmen, so
wollten sie doch nicht darauf aufmerksam gemacht, nicht in der Illusion gestört
sein, durch welche sie sich gehoben fühlten» (Streitschriften III, 61 f.).

79 A. a. O. 65.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 403

überführt werden und so das Schicksal der sinnlichen Erfahrung in der

«Phänomenologie des Geistes» teilen 80.

Hier erhebt sich die Frage, ob Strauß das Anliegen der
Phänomenologie überhaupt verstanden hat. Hegel leugnet die unmittelbare
Erfahrung und die Vorstellung nicht empirisch, sondern nur dialektisch:
Sinneserfahrung und Vorstellung sind im Begriff aufgehoben im Sinne

von tollere und conservare. Die Frage, wie sich das Empirische zum
Dialektischen verhält, kann Hegel nicht beantworten. Dieses Verhältnisses

zwischen Geschichte und Eschatologie ist Hegel nicht Herr
geworden.

Die Wirklichkeit ist bei Hegel nur als begriffliche Wirklichkeit und
der Begriff nur als konkreter, d. h. Wirklichkeit gewordener Begriff zu
fassen 81. Was dem Begriff entspricht, muß sich in der Geschichte
verwirklichen. So sind die Religionen nicht willkürlich entstanden, sondern

bedingt durch die Natur des Geistes 82. Das gilt auch für das Christentum:

Die Menschwerdung, Jesu Tod, Auferstehung und Himmelfahrt
sind durch den Begriff geforderte notwendige Momente im
logischgeschichtlichen Entwicklungsgang der Idee. Hegel sieht darum in der

Menschwerdung Gottes den höchsten Ausdruck der Idee 83. Bei Hegel
wird die Inkarnation verkürzt und nicht in ihrer Unendlichkeit und
niemals einholbaren Differenz des Mysteriums belassen. Damit hebt
Hegel die Inkarnation in einem der Wirklichkeit nicht entsprechenden
Sinn auf, weil dieses Mysterium niemals «begriffen» werden kann.

80 «Wie nun für das Erkennen überhaupt die sinnliche Gewißheit, samt deren
Objekt und Inhalt, der sinnlichen Gegenständlichkeit, den Ausgangspunkt bildet:
so ist für das theologische Erkennen der Ausgangspunkt die gläubige Gewißheit
und deren Gegenstand, die religiöse Tradition, als Dogma und heilige Geschichte.
Und der Fortschritt von diesem Anfangspunkte kann in der Theologie kein anderer
sein als in der Philosophie, nämlich der einer negativen Vermittlung, welche jenen
Ausgangspunkt zum Untergeordneten, was für mich nicht die Wahrheit ist,
herabsetzt. Zwischen das Dogma in seiner kirchlichen Fassung, die heilige Geschichte
in ihrer biblischen Erscheinung einerseits und den an sich wahren Begriff andrerseits

fällt eine ganze theologische Phänomenologie hinein, in welchen es jenen
Anfängen des religiösen Bewußtseins nicht besser ergehen kann als der sinnlichen
Gewißheit in der philosophischen Phänomenologie. Wer dies nicht anerkennt, ...der
verleugnet im Gebiet der Theologie die Phänomenologie » (Streitschriften III, 65 f.).

81 «Was vernünftig ist, das ist wirklich, und was wirklich ist, das ist
vernünftig» (Fr. W. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht
und Staatswissenschaft im Grundrisse. Berlin 1832, 17).

82 Hegel, Philosophie der Religion I, 41.
83 Hegel, Philosophie der Religion II, 237.



404 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

D. Fr. Strauß wollte aus den neutestamentlichen Mythen eine
überzeitliche Idee, die Idee von der Einheit der göttlichen und menschlichen

Natur, herauslösen und dann das Neue Testament verwerfen. Die
Anwendung des Inhalt-Form-Schemas ist aber innerhalb der Hegeischen
Philosophie nicht möglich. Die Wahrheit begegnet uns nach Hegel nicht
hinter der Schrift, sondern in ihr, freilich in der Form der Vorstellung.
Die totale Trennung der Wahrheit von ihrer geschichtlichen Vermittlung,
die Strauß zu vollziehen suchte, ist nach Hegel unmöglich. - Historische
Untersuchungen können nach Hegel die Wahrheit des Christentums
weder beweisen noch in Abrede stellen 84. Die Frage nach dem Geschichtlichen

in den Evangelien konnte für Hegel gar nicht jenes Gewicht haben
wie für Strauß. Es ist kein Zufall, daß Hegel die kritische Geschichtsschreibung,

deren Hauptrepräsentant damals G. Niebuhr war, nie recht
zu würdigen gewußt und sich ablehnend dazu verhalten hat ; sie erschien

ihm als Geschichte der Geschichte.
Strauß meinte, seine Evangelienkritik entspreche zwar nicht dem

Geiste Hegels, wohl aber seinem System. Bei der Untersuchung des

Verhältnisses der Hegeischen Philosophie zur Evangelienkritik fand Strauß
nicht die gewünschte Klarheit: «Die wichtigste Frage dabei (bei der

Unterscheidung zwischen Vorstellung und Begriff in der Religion) wurde

uns bald die, in welchem Verhältnis zum Begriff die geschichtlichen
Bestandteile der Bibel, namentlich der Evangelien, stehen : ob der
historische Charakter zum Inhalt mitgehöre oder ob er zur bloßen Form
zu schlagen, mithin das begreifende Denken an ihn nicht gebunden sei.

Suchten wir hierüber in den Schriften Hegels und seiner vornehmsten
Schüler Belehrung, so fanden wir uns gerade in diesem Punkt, über

84 «Die Beglaubigung des Sinnlichen, sie mag einen Inhalt haben, welchen sie

will, bleibt unendlichen Einwendungen unterworfen, weil sinnlich Äußerliches zum
Grunde liegt, was gegen den Geist, das Bewußtsein ist; hier ist Bewußtsein und
Gegenstand getrennt und diese zum Grunde liegende Trennung, die mit sich führt
die Möglichkeit von Irrtum, Täuschung, Mangel an Bildung, ein Faktum richtig
aufzunehmen, aufzufassen, so daß man Zweifel haben kann. Der sinnliche Inhalt
ist nicht an ihm selbst gewiß, weil er es nicht durch den Geist als solchen ist, weil
er einen anderen Boden hat, nicht durch den Begriff gesetzt ist. Man kann meinen,
man müßte durch Vergleichung aller Zeugnisse, Umstände auf den Grund kommen
oder es müssen Entscheidungsgründe für das eine oder das andere sich finden, allein
diese ganze Weise der Beglaubigung und der sinnliche Inhalt als solcher ist
zurückzuführen auf das Bedürfnis des Geistes. Was für den Geist Wahrheit haben, was
er glauben soll, muß nicht sinnliches Glauben sein; was für den Geist wahr ist,
ist ein solches, für welches die sinnliche Erscheinung heruntergesetzt wird» (Hegel,
Philosophie der Religion II, 264).



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 405

welchen wir vor allen andern Licht wünschten, am meisten im Dunkel
gelassen. Bei Hegel, namentlich in der Phänomenologie, zeigte sich die

ganze Zweideutigkeit des Begriffs der Aufhebung an diesem Punkte.
Bald schien gegenüber von dem erreichten Begriff der Sache die
Geschichte als bloß vorgestellte fallen gelassen, bald mit der Idee auch die
Historie festgehalten zu werden» 85.

Diese Zweideutigkeit zeigte sich Strauß zunächst bei der
Untersuchung der Ansicht Hegels über die Menschwerdung. Strauß fand die

Menschwerdung Gottes bei Hegel «wiederholt und nachdrücklich»
ausgesprochen und jede Vorstellung von Christus, die nicht die Göttlichkeit
im vollen Sinn in ihm anerkennt, als «ebenso unphilosophisch wie
unchristlich» zurückgewiesen 86. Dann stelle Hegel diese Ansicht über Jesus
doch wieder in Frage, und zwar dadurch, «daß durchaus bei Hegel
nicht... das Bewußtsein des Individuums, in welchem die Einheit Gottes
und des Menschen offenbar geworden ist, deduziert und expliziert wird,
als vielmehr das Bewußtsein derjenigen, für welche jenes Individuum
der Gottmensch war» 87. Außerdem lasse Hegel den Glauben an Jesus
als menschgewordenen Gott ausdrücklich erst nach dem Tode Jesu und
dem Aufhören seiner sinnlichen Gegenwart anfangen und mache einen
Unterschied zwischen der unmittelbaren Betrachtung der Person und
Geschichte Jesu und der Betrachtung durch den Glauben. Somit
erscheine, meint Strauß, das wirkliche Leben Jesu nur als Ausgangspunkt,
der dankbar anzuerkennen ist, aber vor der Wahrheit, auf welche er
führt, in den Hintergrund tritt. Strauß hatte also den dringendsten
Verdacht, Hegel betrachte Jesus nicht als wirklichen Sohn Gottes im
«objektiven» Sinn, sondern nur als Sohn Gottes im Glauben der
nachösterlichen Gemeinde.

Ein weiteres Moment der Unsicherheit war für Strauß die
Zweiteilung des christlichen Credos, die Hegel vornimmt. Hegel unterscheidet
zwischen ewigen Wahrheiten, die von absolutem Interesse für die
Menschen seien (z. B. die Lehre von der Natur Gottes, der Inkarnation und
der Auferstehung) und äußerlichen Vorstellungen (Wundergeschichten
der Bibel) 88. Mit der Forderung nach Glauben an die äußerlichen
Vorstellungen mute man dem Menschen zu, «Dinge zu glauben, die er auf
einem gewissen Standpunkt der Bildung nicht mehr glauben kann. Es

85 Streitschriften, III, 57 f.
86 A. a. O. 76.
87 A. a. O. 80.
88 Hegel, Geschichte der Philosophie III, 249.

26



406 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

soll an Wunder geglaubt werden, und dies soll ein Mittel sein, an Christus
zu glauben; es mag ein Mittel sein, aber es wird doch immer für sich

gefordert. Dieser so geforderte Glaube ist ein Glaube an einen Inhalt,
der zufällig ist, d. h. der nicht wahr ist; denn der wahre Glaube hat
keinen zufälligen Inhalt89. «Ob bei der Hochzeit zu Kana die Gäste

mehr oder weniger Wein bekamen, ist ganz gleichgültig und eben so

zufällig, ob jenem die gedorrte Hand geheilt wurde» 90.

So bestimmten Erklärungen gegenüber hatten für Strauß

Äußerungen Hegels, in denen er für die Geschichtlichkeit der Evangelien
einzutreten schien, wenig Gewicht. Schließlich konnte Strauß darauf
verweisen, daß Hegel keineswegs alle Darstellungen der Evangelien für
historisch gehalten hat. Tatsächlich zeigt Hegel wiederholt seine

Abneigung gegen die Wunder 91. Es sei klar, meinte Strauß, daß Hegel
nicht nur die dogmatische Beweiskraft der Wunder in Frage ziehe,
sondern auch ihre historische Realität in Abrede stelle 92. Wenn Hegel
die Erzählungen der Evangelien für historisch gehalten hätte, so hätte
er es «nicht in Vollmacht des Begriffs, der Konsequenz des Systems,
sondern historischer Forschung getan, in welcher Hinsicht er uns frei
lassen müßte, auf andere Resultate zu kommen» 93.

Strauß faßt seine Untersuchung der Ansicht Hegels über die Person

Jesu und die Bibelkritik folgendermaßen zusammen:
«1. Zur Bildung der Anschauung, welche in dem Menschen Jesus

den gegenwärtigen Gott erkennt, hat am meisten das im Verlaufe der

Weltgeschichte bedingte Bedürfnis der damaligen Zeit beigetragen, jene
Einheit des Göttlichen und Menschlichen in sinnlicher Gegenwart
anzuschauen.

2. Die einzelnen erzählten Begebenheiten des Lebens Jesu sind von
ihrer absoluten Bedeutung zu unterscheiden. Diese ist von ihrer
historischen Realität oder Nichtrealität unabhängig und daher die
Untersuchung des letzteren Punktes der Kritik vollkommen freizugeben, welche
aber der Natur der Sache nach nie zu einem vollkommen sicheren Resultat
gelangen kann.

89 Hegel, Philosophie der Religion I, 150.
90 Ebd.
91 «Die Wunder, welche die späteren Biographien Pythagoras' erzählen, sind

zum Teil sehr abgeschmackt wie die neutestamentlichen » (Hegel, Geschichte der
Philosophie, 228).

92 Streitschriften, III, 91.
93 A. a. O. 90.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 407

3. Deswegen bleibt übrigens doch der Person Jesu die Bedeutung,
daß in ihr wie in keiner anderen die Einheit des Göttlichen und Menschlichen

zur Erscheinung gekommen ist; nur daß das Wie und Wieweit
von Hegel teils unbestimmt gelassen, teils dadurch beschränkt wird,
daß er den Inhalt des Bewußtseins Christi in Vergleichung mit dem, der
sich sofort in der Gemeinde nach und nach entwickelte, für
unvollkommen erklärte» 94.

3. Strauß im Verhältnis zu Hegel und zur Hegeischen Schule

Die bisherigen Ausführungen haben gezeigt, daß Strauß seine

Evangelienkritik als «theologische Phänomenologie» verstanden hat, in
welcher die biblischen Wunderberichte das Los der sinnlichen
Wahrnehmungen und Vorstellungen in der philosophischen Phänomenologie
teilen sollten.

G. Backhaus meint, Strauß habe 1835 seinem Lehrer Hegel
widersprochen 95. Es soll nun untersucht werden, ob Strauß 1835 überhaupt
noch auf dem Standpunkt der Hegeischen Philosophie stand oder wenigstens

stehen wollte.
Den entscheidenden Beweis für die These, das «Leben Jesu» von

1835 sei eine Absage an Hegel, sieht G. Backhaus darin, daß Strauß die

Koinzidenz von Wahrheit und Wirklichkeit leugne 96. Strauß hat sich

wiederholt gegen den Vorwurf verteidigt, er leugne die Koinzidenz von
Wahrheit und Wirklichkeit. Wer ihm das vorwerfe, verwechsle
Wirklichkeit überhaupt und bestimmte Wirklichkeit. Aus der Koinzidenz von
Wahrheit und Wirklichkeit im Sinne Hegels folge, daß sich die Idee des

Gottmenschen verwirklichen mußte, jedoch nicht, daß sich diese Idee

nur in Christus realisiert hat 97. Der Satz: «Das Wesen der Idee schließt

gerade auch die Absolutheit der Erscheinung als Individuum, als dieser
einzelne Mensch, in sich, werde von der Hegeischen Schule nur hingestellt,

nicht bewiesen 98.

Strauß hat die Abhängigkeit seiner Evangelienkritik von der Hegel-
schen Philosophie selbst betont: «Ich machte meine Sache so gut als ich

94 Ebd.
95 G. Backhaus, Kerygma und Mythos bei D. Fr. Strauß und R. Bultmann.

Hamburg 1956, 16.
96 Ebd.
97 Streitschriften, III, 69.
98 Ebd.



408 Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie

auf meinem damaligen Standpunkte konnte. Dieser Standpunkt war der
der Hegeischen Philosophie. Aus dem Hegeischen Satze, daß Religion
und Philosophie den gleichen Inhalt, nur jene in der Form der Vorstellung,

diese in der Form des Begriffes haben, war meine ganze Kritik des

Lebens Jesu hervorgewachsen» ". Besonders deutlich zeigt sich der Einfluß

der Hegeischen Philosophie auf die Evangelienkritik von Strauß
im Plan zum «Leben Jesu» von 1835: «Die Abhandlung selbst zerfiele,
wie billig, in drei Teile, in einen traditionellen, kritischen und dogmatischen

oder in einen unmittelbar positiven, in einen negativen und einen

solchen, der das Positive wahrhaft wiederherstellte» 10°. Der traditionelle
Teil soll wieder drei Teile erhalten. «Nun ginge aber der Tanz los im
zweiten, kritischen Teile» 101. Die Wiederherstellung des durch die Kritik
Zerstörten soll wieder in drei Stufen erfolgen : Supranaturalismus,
Rationalismus und Wissenschaft.

Der Hegeische Einfluß liegt auf der Hand : Strauß wollte die Evangelien

von der Stufe der Vorstellung auf die Stufe des Begriffs heben, vom
Glauben zum Wissen führen. Der Prozeß vollzieht sich nach dem Hegel-
schen Schema von These, Antithese und Synthese.

Bei der unleugbaren Unbestimmtheit der Ansicht Hegels über die
Person und die Geschichte Jesu ist es nicht verwunderlich, daß sich innerhalb

der Hegeischen Schule verschiedene Richtungen bildeten, von denen

jede Hegel anders interpretierte. «Auf die Frage, ob und wie weit mit
der Idee der Einheit von göttlicher und menschlicher Natur die evangelische

Geschichte als Geschichte gegeben sei, sind an sich drei Antworten
möglich: daß nämlich aus jenem Begriff entweder die ganze evangelische
Geschichte; oder bloß ein Teil derselben; oder endlich daß sie weder

ganz noch teilweise von der Idee aus historisch zu erhärten sei» 102.

Dementsprechend teilte Strauß die Hegeische Schule in drei Lager
ein : Die Hegeische Rechte deduzierte aus dem Begriff des Gottmenschen
die ganze evangelische Geschichte. Ihre Vertreter sind Goeschel, Gabler
und Marheineke. Bei diesen Rechtshegelianern schien «hinter der
affirmativen Seite des Verhältnisses vom Begriff zur Historie die negative
fast zu verschwinden» 103. Hier konnte Strauß nicht mitmachen, denn

99 Strauss, Die Halben und die Ganzen. Eine Streitschrift gegen die HH. DD.
Schenkel und Hengstenberg. In: Gesammelte Schriften V, hrsg. von E. Zeller.
Bonn 1877, 149-228. 176. Streitschriften, III, 57.

100 Strauss, Ausgewählte Briefe, 12.
101 A. a. O. 12 f.
102 Strauss, Streitschriften, III, 95.
103 Streitschriften, III, 58.



Das «Leben Jesu» von D. Fr. Strauß und die Hegeische Philosophie 409

die Rechtshegelianer blieben nach einem enormen Aufwand von
Bemühungen letztlich auf dem Standpunkt des orthodoxen Systems stehen 104.

Bei Hegel werde doch alles in einen Vermittlungsprozeß hineingezogen :

«So wenig der Schluß der Phänomenologie lautet: so wären wir denn auf
langen und verschlungenen Wegen wieder zum Anfangspunkte, der
sinnlichen Gewißheit, zurückgelangt, ebensowenig kann der Prozeß der

spekulativen Theologie damit endigen, daß die gläubige Gewißheit das

Höchste, in ihr alle Wahrheit enthalten sei» 105. Strauß bezeichnete die

Produkte der Hegeischen Rechten als Tragelaphen, über welche die

Philosophie erschrecken müsse.

Das Zentrum der Hegeischen Schule deduzierte aus der Idee nur den

wichtigsten Teil der evangelischen Geschichte als historisch. Wegen des

überwiegend konservativen Charakters der Hegeischen Schule wußte
hier Strauß nur Rosenkranz zu nennen.

Mit der Behauptung, daß die Wahrheit der evangelischen
Geschichte von der Philosophie aus weder ganz noch teilweise zu erhärten
sei, sondern die Prüfung derselben der historischen Kritik zu überlassen

sei, trat Strauß auf die linke Seite der Hegeischen Schule.

Strauß stand 1835 ohne Zweifel auf dem Standpunkt der Hegel-
schen Philosophie, die er allerdings rein monistisch interpretiert hat.
Das «Leben Jesu kritisch bearbeitet» ist keine Absage an Hegel, sondern
eine Absage an die damals überwiegend konservative Hegeische Schule :

«Aus der Wahrheit der Ideen folgerte man die Wirklichkeit der
Geschichte. Gegen diese Position der Hegeischen Schule war der ganze
kritische Teil meines Lebens Jesu geschrieben» 106.

104 «Wozu, fragten wir uns, die Unterscheidung von Vorstellung und Begriff
in der Religion, wenn beide nicht wirklich auseinandergehen, sondern wir, wie an
den letzteren, so auch an die erste gebunden sind Es ist nur der Schein der Freiheit,

welchen man uns vorspielt, wenn man uns über das Faktum hinaus zur Idee
nur darum führt, um uns von der Idee wieder zum Faktum als solchem zurück-
zulenken. Dadurch sind wir um keinen Schritt vorwärts gekommen, sondern mit
einem unverhältnismäßigen Aufwand von Bemühung auf dem Standpunkt des
orthodoxen Systems stehen geblieben» (Streitschriften III, 58).

105 A. a. O. 68.
106 Strauss, Die Halben und die Ganzen, 176; Streitschriften III, 57.

P. S. Der Autor der vorliegenden Abhandlung hat an der theologischen
Fakultät der Universität Wien im Oktober 1967 eine Dissertation eingereicht
mit dem Titel: «Studien zu David Friedrich Strauß und seiner Auffassung
von Matth. 1-2». Die Arbeit ist im Januar 1968 approbiert worden.


	Das "Leben Jesu" von David Friedrich Strauss und die Hegelsche Philosophie

