
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Grenzen der päpstlichen Autorität

Autor: Horst, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Horst

Grenzen der päpstlichen Autorität

Konziliare Elemente in der Ekklesiologie des Johannes Torquemada

Die Ekklesiologie Torquemadas gilt allgemein als Höhepunkt in der
Abwehr der konziliaristischen Theorien, sie ist die systematischste
Verteidigung des päpstlichen Primats zur Zeit der spätmittelalterlichen
Konzilien h Ihren prägnanten und entschiedenen Ausdruck hat sie in
der Oratio synodalis de primatu gefunden, diese ist eine in sich geschlossene

Absage an alle Tendenzen, die den Papst einem Konzil unterordnen
möchten 2. Über ihren aktuellen Anlaß hinaus war der Einfluß der
Oratio beträchtlich, da ihre wichtigsten Argumente in die Summa de

Ecclesia aufgenommen wurden, die in der Folgezeit - bis in die Debatten
des I. Vaticanums - eine kaum zu überschätzende Rolle spielen sollte 3.

1 Die Monographie von St. Lederer, Der spanische Kardinal Johann von
Torquemada, Freiburg 1879, entspricht heutigen Bedürfnissen nicht mehr. - Die
Untersuchung von K. Binder, Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal
Juan de Torquemada, Innsbruck-Wien-München 1955, geht, ihrer Thematik
zufolge, auf unser Problem nicht ein. - Eine ausgewogene Würdigung der Theologie
Torquemadas s. bei H. Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. I. Freiburg
1949, 19-22. A. J. Black, Monarchy and Community. Cambridge 1970, 53 ff.

2 Vgl. E. Candal, Oratio Synodalis de Primatu. (Concilium Florentinum.
Documenta et Scriptores, Ser. B, vol. IV, fasc. II). Rom 1954, xvii-lxxii.

3 Cajetan, Franz v. Vitoria, Melchior Cano und Dominicus Bânez berufen
sich mit Vorliebe auf Torquemada, aber sein Einfluß reicht weit über diese
bedeutenden Vertreter der Dominikanerschule hinaus. H. Jedins Urteil, «den Einfluß
T. s auf die Schriftsteller der päpstlichen Restauration im einzelnen nachzuweisen,
hieße deren Geschichte schreiben» (a. a. O. 476, Anm. 57), ist bezeichnend. Vgl. ferner

K. Binder, Wesen und Eigenschaften (s. o. Anm. 1), S. 196-207 u. U. Horst,
Kirche und Papst nach Dominicus Bânez, in: FZPhTh 18 (1971), 213-254. -
T.s Rolle auf dem I. Vaticanum ist noch nicht dargestellt, es läßt sich jedoch sagen,



362 Grenzen der päpstlichen Autorität

Daß Torquemada zu den rigorosen Befürwortern des päpstlichen
Jurisdiktions- und Lehrprimats gehört, braucht hier nicht erneut betont
zu werden, doch angesichts dieser Tatsache wurden von der Forschung
andere Aspekte vernachlässigt, ohne deren Kenntnis das Bild
unvollständig bleiben muß. Es finden sich nämlich in seinen Werken Aussagen,
die man bei ihm nicht vermutet, weil sie nicht in das lückenlos konzipierte
System passen, das, wie man auf den ersten Blick meinen möchte,
Ausnahmen und Grenzen der päpstlichen Gewalt nicht zuläßt. Es ist
bezeichnend, daß spätere Autoren jene Elemente, die Y. Congar ein «statut
conciliaire» nennt, abgelehnt oder einfach ignoriert haben; man hielt sie

offenbar für Fremdkörper, die in Torquemadas Ekklesiologie keinen
Platz haben 4. Es ist unsere Absicht, im folgenden diese Einschränkungen
und Vorbehalte gegenüber der primatialen Gewalt darzustellen, um so

das einseitige Bild, das für gewöhnlich den modernen Urteilen über

Torquemada anhaftet, zu korrigieren. Daß sie die Grundlagen seiner

papalen Kirchenstruktur nicht verändern, versteht sich von selbst,
dennoch wird gezeigt werden, daß historisches Wissen und systematische
Erwägungen zu einigen wichtigen Modifizierungen Anlaß geben, die

prinzipiell für jede Ekklesiologie bedenkenswert bleiben, auch wenn sie

von den späteren Theologen übersehen oder eliminiert wurden.

daß sie beachtlich war. Exzerpte aus seinen Schriften haben den Vätern vorgelegen :

De inerrantia Romani pontificis ex cathedra definientis suffragium praeclarissimi
Card. Jo. Turrecremata O. P. Legati pontificis ad concilium Basileense deinde ad
concilium Florentinum Latinorum oratoris. Ex aureo illius opere Summa de pote-
state papali depromptum et rev. patribus concilii Vaticani exhibitum, Turin 1870,
S. 3-42. Ferner die Textsammlung von R. Bianchi, De constitutione monarchica
Ecclesiae et de infallibilitate Romani pontificis juxta D. Thomam Aquinatem
ejusque scholam in Ord. Praedicatorum. Rom 1870, S. 174 (Index). A. Langhorst,
Der Cardinal Turrecremata und das Vaticanum über die Jurisdictionsgewalt der
Bischöfe, in: Stimmen aus Maria-Laach 17 (1879), 447-462. Vgl. auch Th. Granderath,

Geschichte des Vatikanischen Konzils. 3 Bde, Freiburg 1903-1906 (Register). -
Die Tatsache, daß J. Friedrich 1871 den fälschlich Torquemada zugeschriebenen
Traktat «De potestate papae et concilii generalis» herausgab, um, wie er meinte, eine
Autorität für die Revision von Konzilsbeschlüssen ins Feld zu führen, ist bemerkenswert.

Vgl. dazu U. Horst, Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP, in:
FZPhTh 15 (1968), 367-102.

4 Y. Congar, Die Lehre von der Kirche. Vom Abendländischen Schisma bis
zur Gegenwart. (Handbuch der Dogmengeschichte III, 3d), Freiburg 1971, S. 33 f :

«Torquemada behält also ein wenig von einer konziliaren Satzung (statut conciliaire)
bei, die sich vom Konziliarismus wohl unterscheidet...» Es ist typisch, daß die
Texte, von denen wir sprechen werden, in der Untersuchung von P. Massi, Magistero
infallibile del papa nella teologia di Giovanni da Torquemada, Turin 1957, nicht zu
Wort kommen oder verharmlost werden.



Grenzen der päpstlichen Autorität 363

Die Oratio synodalis

Betrachten wir zunächst die Oratio synodalis de primatu. Auf die
ausführlichen Widerlegungen der Argumentation Cesarinis, die zugleich
eine positive Darstellung der Primatstheologie sind, folgt die Antwort
Torquemadas auf die traditionelle konziliaristische These, daß die

Irrtumslosigkeit der ganzen Kirche die Superiorität des Konzils bedinge,
weil, nach Ausweis der Geschichte, Irrtümer des Papstes feststehen 5.

Torquemada bestreitet zwar nicht grundsätzlich die Möglichkeit eines

falschen päpstlichen Urteils, doch läßt sich aus diesem Umstand nicht
schließen, daß die Kirche eine größere Schlüsselgewalt besitze, da es

sich, wenn es um die Frage nach Wahrheit und Jurisdiktion geht, um
zwei unterschiedene «gratiae gratis datae» handelt, wie etwa das Beispiel
der Muttergottes zeigt, die zwar einen unversehrten Glauben, aber keine

Rechtsbefugnis hatte. Schließlich ist, spricht man von einer irrtumslosen
Gesamtkirche, diese niemals losgelöst von ihrem Oberhaupt zu denken 6.

Auch aus einem anderen Grund kann die besondere Abzweckung des

Einwands nicht akzeptiert werden: Die Kirche hat zwar das Privileg,
im Glauben nicht zu irren, doch erfreuen sich die Universalkonzilien
seiner nicht, denn viele haben, wie wir aus der Geschichte wissen, im
Glauben geirrt und zwar immer dann, wenn sie nicht in Verbindung mit
dem römischen Stuhl standen. Es ist also möglich, daß selbst allgemeine
Kirchenversammlungen etwas lehren, das dem Glauben nicht entspricht,
sofern ihnen die letztverbindliche Approbation durch den Papst fehlt;
diese ist in jedem Fall das alleinige Kriterium. Gleichwohl ist auch
Torquemada, wie wir später sehen werden, bereit, eine gewisse
Korrekturbedürftigkeit selbst solcher Dekrete anzunehmen, auch wenn die
hypothetische Form, in der das geschieht, verrät, daß er hierin den

weitgehenden Zugeständnissen anderer Autoren sehr reserviert gegenübersteht

7.

5 Oratio Synodalis (OS), ed. cit. (s. o. Anm. 2), nr. 65, S. 54. Verwiesen wird
auf c. Anastasius d. 19 c. 9. - Vgl. P. De Vooght, Les pouvoirs du concile et
l'autorité du pape au Concile de Constance. (Unam Sanctam 56.) Paris 1965,
S. 105-162.

6 A. a. O. 54 f.
7 Zum Problem vgl. R. Bäumer, Luthers Ansichten über die Irrtumsfähigkeit

des Konzils und ihre theologiegeschichtlichen Grundlagen. In: Wahrheit und
Verkündigung (Festschrift M. Schmaus), Paderborn 1967, Bd. II, S. 987-1003;
ders., Nachwirkungen des konziliaren Gedankens in der Theologie und Kanonistik



364 Grenzen der päpstlichen Autorität

Dementsprechend muß das Konstanzer Dekret Haec sancta, das

jeden Christen, gleich welchen Ranges, einem Konzilsentscheid
unterstellen will, abgelehnt werden, es sei denn, ein solcher Beschluß gehört
offensichtlich (manifeste) zum Glaubensgut, weil er ausdrücklich in der
Schrift enthalten ist oder durch die Gesamtkirche oder den apostolischen
Stuhl bereits definiert worden ist. Der Grund dafür ist auch diesmal:
Konzilien ohne päpstliche Approbation können irren, so etwa das Ephe-
sinum II 8.

Auf diese entschieden antikonziliaristischen Aussagen folgt eine

bemerkenswerte Einschränkung, die man nach dem Gesagten bei Tor-
quemada nicht vermuten würde. Sie ist deshalb so überraschend, weil sie

sich nicht ohne weiteres in das papale System einfügen will, wonach
letzte dogmatische Sicherheit allein im römischen Bischof garantiert ist.
Offenbar war sich unser Autor bewußt, daß in komplizierten Situationen
die Wahrheitsfindung nicht auf eine einzige Person beschränkt sein darf.

Prinzipiell hängt die Gültigkeit einer Konzilsdefinition von der Zustimmung

des Papstes ab, aber dieser Satz erhält eine wichtige Klausel:
Im Falle, daß sämtliche Väter einer allgemeinen Synode eine Glaubenswahrheit

verabschieden, der nur der Papst widerspricht, müßte man der

Synode folgen und nicht deren Oberhaupt, weil das Urteil so vieler
Männer mehr gilt als das des Papstes. Torquemada ist sich bewußt, eine

These von großen Konsequenzen aufzustellen, für die er sich auf andere

Autoren seiner Schule nicht berufen kann, er fügt deshalb ein vorsichtiges
iudicio meo an 9. Um seine Ansicht zu stützen, verweist er auf die Glosse

zum c. Anastasius, wo es heißt: «Wenn es um Glaubensdinge geht, muß

des frühen 16. Jahrhunderts. (Reformationsgeschichtl. Studien und Texte 100.)
Münster 1971, S. 163-203.

8 Torquemada rechnet durchaus mit Konzilsirrtümern (etwa Ephesinum II),
aber nur für den Fall einer fehlenden Approbation seitens des Papstes. OS nr. 65,
S. 55.

9 OS nr. 70, S. 58: Si vero casus talis contingeret, quod patres universi in
synodo universali convenientes unanimiter aliquam diffinicionem fidei facerent,
cui sola persona pape contradiceret ; dicerem, iudicio meo, quod synodo standum
esset et non persone pape. Iudicium enim tantorum patrum unius universalis
synodi in materia fidei merito preferendum videtur iudicio unius hominis.

In quo casu optime venit ilia glossa, que habetur in c. Anastasius, dist. XIX,
quod 'ubi de fide agitur, papa tenetur requirere consilium episcoporum'. Quod
intelligendum est, quando casus est valde dubius et synodus convocari poterit.
Et tunc synodus maior est papa, non quidem potestate iurisdictionis, sed auctoritate
discretivi iudicii et amplitudine cognicionis. Ut enim habet glossa in c. multi,
dist. XLa, 'pars ilia que iustiori racione utitur maior dicitur, licet sit minor', scilicet,
alio respectu



Grenzen der päpstlichen Autorität 365

der Papst den Rat der Bischöfe suchen»10. In seinem Kommentar zum
Dekret Gratians macht er interessante Ausführungen zu dieser Stelle.
Es scheint, so schreibt er, daß der Papst nicht immer auf das Urteil der
Bischöfe angewiesen ist, denn das Recht sieht vor, daß alle Streitfragen
von Gewicht vor den römischen Stuhl gebracht werden sollen 11. Die
zitierte Glosse hat demnach den Sinn, daß bei einer großen Kontroverse
in Glaubensdingen, wenn weder der Papst noch die Kardinäle eine Lösung
finden, ein allgemeines Konzil einberufen werden soll. In diesem Fall
ist die Synode sogar maior papa in bezug auf das unterscheidende Urteil
(discretivum iudicium), nicht jedoch hinsichtlich der Rechtsgewalt. Diese

10 D 19 c. 9. Parallelen bei anderen Autoren werden später angeführt.
11 Vgl. dazu Torquemadas Interpretation in: Gratiani Decretorum doctissimi

commentarii, 3 Bde, Venedig 1578. Hier Bd. I, S. 176 A : Et etiam videtur hoc
argumentum papam non debere communicare ei, cui cardinales vel concilium non
communicant vel censent non communicandum. Et per consequens a simili in aliqua
questione discordât concilium a sententia papae minor est sententia concilii quam
papae. Sed respondet Huguccio quod hoc non (credit esse) verum, sed potius con-
trarium credit et dicit, quod hic non est argumentandum a contrario sensu, quia nec
cum consensu nec sine assensu potuit papa licite communicare Photino in errore
iamdamnato Et similiter nec alia argumenta procedunt circa 18 d. ubi dicit glossa
quod ubi de fide agitur, papa deberet requirere consilium episcoporum. Potest quaeri
utrum semper in causa fidei papa tenetur congregare concilium episcoporum. Et
videtur non semper esse verum, quia expresse videtur contra c. maiores extra de

bapt., ubi patet quod quaestiones maiores maxime fidei debent referri ad sedem
Petri, et sic ad papam. Unde in c. omnes d. 22 romana ecclesia dicitur magistra fidei,
et ad earn recurrit Hieronymus in c. haec est fides 24 q. 1. Sed illud dictum glossae
est intelligendum, quando dubium circa fidem esset maximum, ita quod etiam papa
cum cardinalibus dubitaret : tune enim merito deberet convocari concilium universale
episcoporum. Quod vero consequenter dicit glossa quod tune synodus est maior papa,
videtur, quod hoc non sit verum de maioritate potestatis iurisdictionis, existente vero
et indubitato papa, cum semper caput praestantius sit autoritate regiminis toto
residuo corpore, et concilia robur accipiant ab apostolica sede Sed bene regulariter
verum est de maioritate autoritatis discretivi iudicii} secundum quod dicimus, quod qui
magis ratione utitur, eo maioris autoritatis eius verba esse videntur. Ut in di. se § 1

quae praesumitur maior est in toto concilio quam in uno homine. Dico autem
regulariter, quia posset esse, quod etiam in facto fidei papa moveretur melioribus ratio-
nibus et autoritatibus quam concilium, unde tunc standum esset definitioni papae.
Nam concilium errare posset, sicut Ariminense, sicut Ephesinum secundum et plura
alia Bene tarnen verum est, quod ubi papa velit statuere in causa fidei contra
statuta sacrorum conciliorum, non esset standum papae, quia in hoc casu praesum-
eretur errare, sed esset standum determinationi iam factae per concilium universale
cum consensu apostolicae sedis et maxime quatuor conciliorum Auch Alvarus
Pelagius macht, handelt es sich um den Glauben, eine bemerkenswerte Ausnahme :

De planctu Ecclesiae, ed. J. T. de Rocaberti, Bibliotheca Maxima Pontificia, vol. III,
Rom 1695, c.6, S. 27 : Quod si totus mundus sentiret in aliquo negotio contra papam,
quod sententiae standum esset, quod verum intellige: nisi esset causa fidei.



366 Grenzen der päpstlichen Autorität

ruht, sofern es sich um einen rechtmäßigen Papst handelt,
uneingeschränkt im Oberhaupt der Kirche. Mit dieser Unterscheidung zwischen

einer Urteilsfindung, an der unter Umständen viele beteiligt sein müssen,
und der Jurisdiktion, die in ihrer Fülle im Papst ist, soll die Superiorität
des römischen Stuhls gewahrt und die Funktion der Bischöfe
anerkannt werden.

Die Autorität hängt von den Argumenten ab, die bei einer solchen

Kontroverse vorgebracht werden, und man darf voraussetzen, daß ein

Konzil über bessere verfügt als ein einzelner. Dies gilt freilich nicht absolut:

Es ist denkbar, daß der Papst Gründe vorträgt, die denen eines

Konzils überlegen sind, so daß man seiner Definition folgen muß, weil,
wie bereits gesagt wurde, auch ein Konzil vor Irrtümern nicht
geschützt ist.

In der Theorie ist gegen diese erstaunlich weitherzige These Torque-
madas nichts einzuwenden, doch verrät er uns leider nicht, wo Kriterien
und Instanzen liegen, die im Zweifelsfall entscheiden, wer bei einer

Streitfrage die besseren Argumente vorweisen kann.

In der Oratio synodalis wird dieselbe Ansicht vertreten wie im
Kommentar zum Dekret. Ein Konzil muß einberufen werden, wenn dies

möglich ist und die Materie das erfordert. Auf solche außergewöhnlichen
Umstände ist der traditionelle Satz anzuwenden synodus maior est papa.
Daß eine derartige These hart an der Grenze zu den konziharistischen
Ideen liegt, ist Torquemada bewußt, aber er glaubt dennoch, sich zu ihr
bekennen zu dürfen, weil sie die Jurisdiktion des Papstes nicht antastet.
Dessen Rechtsbefugnis untersteht keiner übergeordneten Instanz, eine

Superiorität der Kirchenversammlung gibt es nur hinsichtlich der

Erkenntnis, also in der Autorität des unterscheidenden Urteils und in der
Weite der Einsicht12. Dem einmütigen Beschluß einer Synode, die sich
auf klare Schriftzeugnisse und die Lehre der Väter stützt, muß auch der

Papst beipflichten. Weigert er sich, dies zu tun und widerspricht er

hartnäckig, so ist er als Häretiker erwiesen und einem Konzil wie jeder
andere Christ, der vom Glauben abweicht, unterworfen. Durch Häresie
wird er omni fideli minor 13. Allein auf diesen Fall ist der berühmte c. si

12 Vgl. o. Anm. 9.
13 OS nr. 71, S. 58 f.: Ubi autem ita eveniret, quod talibus, que ad fidem

pertinere tota synodus per apertissima testimonia sacre scripture aut sanctorum
patrum doctrinam unanimiter declararet, papa acquiescere obedire et stare nollet,
sed contumaciter contradiceret talibus, aperte ad fidem catholicam pertinere
declaratis, iam utpote hereticus subiectus veniret concilio, sicut et quilibet alius a



Grenzen der päpstlichen Autorität 367

papa anzuwenden. Er setzt notorische und trotzig verteidigte Häresie

voraus, durch sie verliert er ipso iure sein Amt, denn ohne Glauben ist er
kein Glied der Kirche mehr 14. Allerdings ergibt sich daraus kein Argument

für die Superiorität des Konzils über einen gläubigen Papst15.
In allen anderen Fällen läßt Torquemada keine Ausnahmen zu.

Die von ihm festgesetzten Grenzen hinsichtlich der dogmatischen
Urteilsfähigkeit finden keine Entsprechung auf Seiten der Rechtsbefugnis.
Dies trifft selbst für die beiden großen Themen seines Jahrhunderts zu:
Schisma und Kirchenreform. Wenn das Konstanzer Dekret, so argumentiert

er, zur Beilegung eines Schismas die Unterwerfung des Papstes
unter ein Konzil fordert, so ist folgendes zu bedenken : Konstanz spricht
nicht von jedem beliebigen Schisma, es geht vielmehr von einer einmaligen

Situation aus, so daß, sollte keiner der konkurrierenden Päpste
kanonisch gewählt worden sein, ihm eine gewisse Verbindlichkeit eigen
ist. Das Konzil hätte dann über die Rechtmäßigkeit zu entscheiden 16.

Ein kanonisch gewählter und über längere Zeit durch die Kirche
anerkannter Papst braucht einem Konzil, das, um ein Schisma beizulegen,
über seine Absetzung beraten möchte, nicht zu gehorchen, es gäbe sonst

leicht eine Unzahl von Spaltungen 17.

Nicht weniger rigoros argumentiert Torquemada über eine Reformsynode,

die, um die Kirche an Haupt und Gliedern zu reinigen, für diese

Zwecke eine Superiorität beansprucht, ja hier wirkt sein Standpunkt,

fide devius. Cum enim per heresim a papatu cadat, factus est omni fideli minor. -
Daß der Papst im Fall von Häresie sein Amt verliert, ist traditionelle Lehre, die nur
wenige Ausnahmen kennt. Vgl. H. Zimmermann, Papstabsetzungen des Mittelalters,

Graz-Wien-Köln 1968; J. M. Moynihan, Papal immunity and liability in
the writings of the medieval canonists. (Anal. Greg. 120), Rom 1961, bes. S. 111-138.
Zur Absetzung eines Papstes durch das Konzil vgl. R. Bäumer, Nachwirkungen
(s. Anm. 7), 83-120.

14 OS nr. 71, S. 59 : Quod capitulum, cum loquatur de papa cum iam per heresim
notoriam et contumaciter defensam sit ipso iure pontificatu privatus (quia remota
fide, per quam fit prima connexio hominis ad corpus Christi, membrum ecclesie
esse desinit), manifeste demonstratur, quod ex eo nulla superioritas potestatis
arguitur in concilio universali supra papam catholicum sive fidelem. - Zur Lehre
T. s von der Kirchengliedschaft vgl. K. Binder, a. a. O. (s. Anm. 1), 47-57 u.
J. F. Stockmann, Joannis de Turrecremata O. P. vita eiusque doctrina de corpore
Christi mystico, o. O. 1951, S. 63—100.

15 Vgl. ferner T. s Kommentar zu «Si papa» d. 40 c. 6, ed. cit. S. 351-353. -
Zur Lehre Huguccios vgl. B. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory.
Cambridge 21968, S. 63 f. u. 248-250.

16 OS nr. 72, S. 59 f. Vgl. auch den Kommentar zu d. 79 c. 8, ed. cit. 526B.
17 OS nr. 73, S. 60 f.



368 Grenzen der päpstlichen Autorität

angesichts der drängendsten Aufgabe der Zeit, besonders schroff18.

Einem zur Reform versammelten Konzil ist der Papst lediglich de

honestate, non de necessitate Gehorsam schuldig. In diesem Sinn darf man
das Konstanzer Dekret für begründet halten ; verstünde man es allerdings
enger, so würde es einen unzulässigen Zwang gegenüber dem Papst
bedingen, den es, außer im Fall von Häresie, nicht geben darf, da
Konzilien absolut vom Papst abhängen 19. Der römische Bischof hat nur
Gott über sich und kann von Menschen nicht gerichtet werden 20. Selbst
eine Todsünde zerstört seine Superiorität nicht, zwischen ihr und der
Irrlehre besteht nach theologischer Lehre ein fundamentaler Unterschied

21. So reichen weder Nachlässigkeit noch böser Wille seitens des

Papstes, die etwa auf einem Reformkonzil zutage treten, aus, um die

Väter für eine Absetzung zu bevollmächtigen. Eine solche Autorität
wäre nur vorhanden, wenn die mala voluntas auf streng dogmatischer
und nicht bloß moralischer Ebene läge, insofern das Oberhaupt nicht
mehr an Heiligkeit und Reinheit der Kirche glaubt, oder wenn es leugnet,
daß ein gutes Leben zur Übernahme eines kirchlichen Amtes oder zum
Empfang der Weihen erforderlich ist. Sollte der Papst incorrigibiliter
der Kirche Ärgernis bereiten, so ist eine Unterscheidung angebracht:
Die Unverbesserlichkeit kann als Fortsetzung der Sünde - trotz Mahnung

- verstanden werden oder als deren Verteidigung, indem man etwa die
Simonie grundsätzlich für gut hält. Nur in diesem letzten Fall ist die

Absetzung möglich, weil sich der Papst selbst zum Häretiker gemacht
hat 22. Handelt der Papst contra universalem statum ecclesiae, so ist

18 H. Jedins Urteil a. a. O. (s. Anm. 1), 21 besteht zu Recht: «Eine große
Lücke weist die Summa de ecclesia auf : von den Reformaufgaben ist in ihr so gut
wie gar nicht die Rede». Gewisse Modifizierungen werden wir später machen,
doch bleibt das Schweigen auffällig, die Ursache liegt wohl darin, daß T. dem
Konziliarismus keinen Anlaß bieten wollte. Vgl. K. Binder, El cardenal Juan de

Torquemada y el movimiento de reforma eclesiâstica en el siglo XV, in: Revista de
Teologfa 3 (1953), 42-65.

19 OS nr. 75, S. 62 f.
20 OS nr. 76, S. 63.
21 OS nr. 81, S. 67 f.
22 OS nr. 83, S. 69 u. nr. 84, S. 69 f. - Die Unterscheidung zwischen continuatio

criminis und criminis pertinax defensio findet sich auch bei Augustinus Triumphus.
Vgl. M. Wilks, The problem of sovereignty in the later middle ages. The papal
monarchy with Augustinus Triumphus and the publicists. (Cambridge studies in
medieval life and thought, N. S. IX), Cambridge 1963,500. — Nach R. Bäumer habe
Torquemada in seinem Kommentar zum Decretum Gratiani — im Gegensatz zur SE —

gelehrt, daß ein unverbesserlicher Papst, der die Kirche skandalisiert, abgesetzt
werden könne, weil die contumacia der Häresie gleichzusetzen sei. Aber diese An-



Grenzen der päpstlichen Autorität 369

Widerstand geboten, doch folgt daraus nicht, daß er dafür von einem

Konzil abgeurteilt werden könnte 23. Opposition ist erlaubt, wenn das

Oberhaupt von der Lehre der Väter abweicht, oder wenn er die Verfassung

der Kirche abändert, so wenn er etwa beabsichtigt, alle Bischöfe

gleichzeitig abzusetzen. Zahlreiche anerkannte Autoren lehren, daß man
einen solchen Papst nicht gewähren lassen darf, man muß sich ihm

- in Demut und Ehrfurcht - widersetzen, doch schließt ein derartiges
Vorgehen nicht seine Absetzbarkeit ein, diese ist, im Einklang mit der

Tradition, nur im Fall von Häresie gestattet24.

Konzilseinberufung ohne Papst

Ein bedeutender Teil der Schriften Torquemadas, so seine Konzilsreden

und die Kommentare zum Dekret Gratians, dienten als Vorstudien
für die Summa de Ecclesia 25. Man darf daher erwarten, daß er in seinem

Hauptwerk auf die bereits besprochene Problematik noch ausführlicher
eingehen wird. Der Thematik entsprechend, geschieht dies vor allem

sieht trägt T. als Einwand vor. Seine Antwort entspricht der, die er in der SE gibt.
Kommentar zum Dekret, ed. cit. Bd. I, S. 351B u. 352B-353A. (R. Bäumer,
Nachwirkungen s. o. Anm. 7), 85 u. Anm. 19. — Zur Beurteiliung der Simonie als
Häresie vgl. J. Leclercq, Simoniaca haeresis, in: Studi Gregoriani 1 (1947),
523-530 ; H. Meier-Welcker, Simonie im frühen Mittelalter, in: ZKG 64 (1952/53),
61-93; J.Weitzel, Begriff und Erscheinungsform der Simonie bei Gratian und
den Dekretisten. München 1967.

23 OS nr. 85, S. 71 : De 3° vero casu, quando, scilicet, vult facere contra
universalem statum ecclesie, dicitur quod, in isto casu, licet pape non esset obedien-
dum sed resistendum, non tarnen venit propterea a concilio iudicandus. Auch diese
Ansicht wird T. später modifizieren.

24 A. a. O. T. s enger Häresiebegriff wurde im Mittelalter nicht von allen
geteilt. Vgl. L. Buisson, Potestas und Caritas. Die päpstliche Gewalt im
Spätmittelalter. (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte u. zum Kirchenrecht, 2),
Köln-Graz 1958. Ärgernis und schlechtes Leben haben oft dieselben Ursachen,
S. 161-165, 189-191 u. 192, sie sind Absetzungsgrund. So etwa Huguccio: Ego
autem credo quod idem sit de quolibet crimine notorio quod papa possit accusari et
condemnari, si admonitus non vult cessare nunquid sic scandalizare ecclesiam
non est quasi heresim committere? Praeterea contumacia est crimen ydolatriae et
quasi heresis unde et contumax dicitur infidelis. (Zitiert bei L. Buisson, a. a. O.,
183; ferner 184 u. Anm. 49.) B. Tierney, Foundations (s. Anm. 15), 248 ff.
Johannes Teutonicus: Certe credo quod si notorium est crimen et inde scandaliza-
tur ecclesia et incorrigibilis sit, quod inde possit accusari. Nam contumacia dicitur
heresis. (Zitiert bei B. Tierney, Ockham, the conciliar theory, and the canonists,
in: Journal of the history of ideas 15 (1954), S. 57, Anm. 63.)

25 Vgl. K. Binder, Wesen und Eigenschaften... (s. Anm. 1), 29-35; ders.,



370 Grenzen der päpstlichen Autorität

im dritten Buch De universalibus conciliis et de eorum auctoritate26. Auf
die Wesensbeschreibung des Konzils folgt eine Reihe von Argumenten,
die der zeitgenössischen konziliaristischen Literatur entnommen sind.
Sie wollen einerseits zeigen, daß die Kirchenversammlungen des Altertums,

einschließlich des Apostelkonzils, nicht nur von den römischen
Bischöfen einberufen worden sind, andererseits ergibt sich aus bestimmten

Situationen des kirchlichen Notstands, daß Synoden - und zwar
unabhängig von der päpstlichen Zustimmung - das einzige Mittel sind,
um einer schweren Krise zu begegnen 27.

Von seinem systematischen Ansatz her fällt Torquemada die
Antwort auf solche Probleme der Vergangenheit und Gegenwart leicht.
Und zwar löst er die historischen Schwierigkeiten so : Die Kaiser haben
die Konzilien formell einberufen - daran ist nicht zu zweifeln -, doch

taten sie dies nur kraft apostolischer Vollmacht, so daß man sie eher als

Ausführungsorgane des päpstlichen Willens zu bezeichnen hätte. Jedenfalls

verhielt es sich so bei den allgemeinen KirchenVersammlungen,
während es bei den Regionalsynoden zuweilen anders war 28. Ein von den

konziliaristischen Theologen vorausgesetzter Notfall, dem nur ein Konzil
zu begegnen in der Lage ist, läßt sich nach Torquemadas Ansicht kaum
vertreten. Dies würde nämlich bedeuten, daß etwa die Verhinderung
einer solchen Synode durch Krieg oder fürstliche Gewalt den status
ecclesiae erschütterte. Das läßt der Beistand Christi nicht zu, weil ein

für allemal Vorsorge getroffen wurde: Die römische Kirche kann aus
sich selbst in allen Schwierigkeiten für Abhilfe sorgen. Nähme man das

Gegenteil an, so wäre das ein Zeichen mangelnden Glaubens und
Vertrauens, denn der Christ hat keinen Anlaß daran zu zweifeln, daß ein

Papst bei Gefahr für die Kirche ein Konzil einberuft 29.

Kardinal Juan de Torquemada, Verfasser der «Nova ordinatio Decreti Gratiani»,
in: AFP 22 (1952), 268-293.

26 wir zitieren die Summa de Ecclesia (SE) nach der Ausgabe Venedig 1561. -
Die Untersuchung von V. Proano Gil, Doctrina de Juan de Torquemada sobre el
Concilio, Burgense I, 1960, S. 90 ff. war mir nicht zugänglich.

27 SE 1. III c. 7, fol. 280r-280v. T. erwähnt öfter Ockham und Gerson. Zu
deren Konzilsauffassung vgl. G. de Lagarde, La naissance de l'esprit laïque au
déclin du moyen âge, t. V, Guillaume d'Ockham: Critique des structures ecclésiales.
Löwen-Paris 1963, 53-86; J. B. Morrall, Gerson and the Great Schism. Manchester
1960; G. H. M. Posthumus Meyjes, Jean Gerson, zijn kerkpolitiek en ecclesiologie.
s'-Gravenhage 1963, 210 ff. Vgl. auch J. Black, The political Ideas of Conciliarism
and Papalism, in: Journal of Ecclesiastical History 20 (1969), 45-65.

28 SE 1. III c. 8, fol. 280v.
29 A. a. O. fol. 281r-281v.



Grenzen der päpstlichen Autorität 371

Gleichwohl läßt Torquemada - trotz dieser eindeutigen Absage an

zeitgenössische Thesen - eine Reihe von bemerkenswerten Ausnahmen

zu. Tritt nämlich der Fall ein, daß ein Papst nicht willens ist, eine Synode
zu versammeln, so muß er von den Kardinälen, Prälaten und Fürsten

aufgefordert werden, geeignete Schritte zu unternehmen. Beharrt er

allerdings auf seiner Weigerung, dann wäre er für häresieverdächtig zu
halten und dadurch würde sein Amt zweifelhaft, so daß das

Einberufungsrecht an andere übergeht. In erster Linie fällt die Pflicht, für
Abhilfe zu sorgen, den Kardinälen zu; sie berufen die Versammlung ein,

um mit ihrer Hilfe das Erforderliche zu erledigen 30. Bemerkenswert an
dieser beträchtlichen Einschränkung der päpstlichen Vollgewalt ist der

Umstand, daß Torquemada hier unversehens seinen rigorosen Häresiebegriff,

wie wir ihn in der Oratio synodalis kennengelernt haben, erweitert
und auf die moralische Ebene verlagert, die früher bei den Fragen der
Reform und der kirchlichen Statusveränderung keine Rolle spielte.

Wird der Papst bei angesehenen Männern der Häresie bezichtigt,
so ist iudicio nostro folgendes Vorgehen angezeigt: Zuerst sollen die
Kardinäle ihn bewegen, sich von einer derartigen Anschuldigung zu
befreien; unterlassen sie es, so geht diese Pflicht an andere Gläubige
über, sie müssen auf ein öffentliches Bekenntnis, vor allem hinsichtlich
der inkriminierten Punkte, drängen. Äußert er sich trotz dieser
Maßnahmen nicht, so ist er zu ersuchen, selbst ein Konzil einzuberufen oder
anderen die Ermächtigung zu einem solchen Schritt zu geben. Willigt er
schließlich ein, möge die Synode die Wahrheit erforschen. Im Falle der

Weigerung müssen die Kardinäle als hervorragende Glieder der
römischen Kirche die Verantwortung übernehmen; sie rufen die Prälaten

zusammen, um darüber zu beraten, ob der Papst als Häretiker anzusehen
ist. Machen sich auch die Kardinäle eines Versäumnisses schuldig, dann

treten der Kaiser oder die christlichen Fürsten oder die Bischöfe an
deren Stelle. Wenn der Papst die nun erfolgte Zusammenkunft der
Bischöfe bestätigt, ist das Problem gelöst, gibt er jedoch ihrer Bitte

30 A. a. O. fol. 281v : Tertio dicitur quod dato quod talis casus immineret eocle-
siae universali tunc si papa requisitus per dominos cardinales et per alios catholicos
maxime ecclesiae praelatos et principes nollet congregare universale concilium
nec dare auctoritatem congregandi, quia talis habendus esset suspectus de haeresi,
et per consequens dubius in papatu. Iam ad alios pertineret universale concilium
congregare In hoc ergo casu quando papa nollet concilium congregare ad cardinales

spectaret convocatio concilii universalis ad faciendum ea quae in tali casu
necessario essent facienda. Vgl. auch den Kommentar zu c. error d. 83, ed. cit.
S. 547.



372 Grenzen der päpstlichen Autorität

nicht statt, so sollen sie die Untersuchung selbst in Gang setzen etiam

papa nolente. Dies geschieht kraft der Autorität göttlichen und menschlichen

Rechts, weil ein allgemeines Konzil der kompetente Richter in
Sachen der Häresie ist31. Gilt die Irrlehre als erwiesen, muß der Papst
vom Ergebnis der Untersuchung Kenntnis erhalten und, nachdem ihm
an Hand der Schrift und der Kirchenlehre die Abweichung vom Glauben

gezeigt wurde, erhält er Gelegenheit zum öffentlichen Widerruf, für den
eine angemessene Frist festzulegen ist. Erfolgt er termingerecht, sind
die Rechte des Konzils in dieser Hinsicht erloschen.

Ist die Häresie notorisch, d. h. öffentlich ausgesprochen, mahnen
die Kardinäle zuerst den Papst. Schwört er ihr ab, ist der Fall bereinigt,
und das Konzil kann keine Autorität mehr beanspruchen. Andernfalls
werden die Bischöfe einberufen : Die Synode schreitet kraft ihrer
Rechtsvollmacht zur Absetzung des römischen Pontifex. Allerdings ist der in
diesem Zusammenhang von vielen Autoren gebrauchte Terminus
«Absetzung» kontrovers. Torquemada hält es für besser, ihn im Sinne einer
declaratio zu verstehen. Das Konzil würde folglich keinen Akt der

Jurisdiktion über den Papst ausüben, weil dieser ihm nicht zusteht, es

erließe nur die Erklärung, daß der der Häresie überführte Papst nicht
mehr Papst ist, so daß der apostolische Stuhl als vakant gelten darf 32.

31 SE 1. III c. 8 ad 4, fol. 282r : Si vero (papa) nollet, tunc congregatio praela-
torum illa deberet procedere ad inquisitionem veritatis etiam papa nolente. Et si

quaeras qua auctoritate, respondetur quod tarn auctoritate iuris divini quam
humani Secundo auctoritate iuris humani sive canonici c. si papa... d. 40,
quia cum huius criminis scilicet haeresis in papa competens iudex videatur esse

concilium universale, dumtaxat ut colligitur d. 17 c. hinc ipso facto quod papa non
vult dare auctoritatem congregationi, ipsum ius intelligitur dare sibi auctoritatem,
alias frustratoria esset provisio iuris...-Vgl. Henricus Bohic : Archidiaconus et Joannes
Andreae (dicunt) quod criminis heresis pape iudex competens est concilium generale,
quod verum est. (Zitiert bei B. Tierney, Ockham (s. o. Anm. 24), S. 59, Anm. 67.)
Zur unmittelbaren Zeitgeschichte vgl. H. Zimmermann, Die Absetzung der Päpste
auf dem Konstanzer Konzil. Theorie und Praxis, in: Das Konzil von Konstanz,
hrsg. von A. Franzen u. W. Müller, Freiburg 1964, S. 113-137.

32 SE 1. III c. 8 ad 5, fol. 282v : Tunc vero, ut in praecedenti casu diximus,
concilium praelatorum congregatum debet iuris auctoritate procedere ad deposi-
tionem illius, ut quibusdam placet, vel ut nobis plus gratum est iuxta iam dicta, ad
declarationem quod ille non sit amplius papa et quod vacet apostolica sedes. —

Für diese These seien einige Beispiele angeführt: Johannes Quidort v. Paris, De
regia potestate et papali, ed. F. Bleienstein, Stuttgart 1969, c. XXII, S. 193.
Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae, q. I a. III, ed. P. T. Stella,
Zürich 1966, S. 195. Petrus de Monte, De primatu papae, ed. J. T. de Rocaberti,
Bibliotheca Maxima Pontificia, t. 18, Rom 1698, S. 119: talis sententia (sei. depo-
sitionis) lata per concilium contra papam haereticum magis est declaratoria po-



Grenzen der päpstlichen Autorität 373

Leider hat es Torquemada unterlassen, der Frage nachzugehen, ob

nicht, aufgrund der von ihm angenommenen Sondervollmachten eines

Konzils, die Kirche potentielle Jurisdiktion - und zwar eine, die nicht
direkt vom Papst abgeleitet ist - besitzen muß, die in solchen Ausnahmesituationen

auflebt. Das Problem war ihm schwerlich unbekannt, es darf
jedoch vermutet werden, daß er zu dieser These keine Stellung nahm,
weil sie jene konziliaristischen Gedanken begünstigt hätte, die er mit
allem Scharfsinn bekämpfte 33. Wenn der Satz huiusmodi (sei. haeresis)

criminis proprius iudex est universale concilium in seinen Konsequenzen
zu Ende gedacht wird, enthält die Kirche radicaliter et habitualiter eine

Gewalt, die ihr unmittelbar und nicht durch päpstliche Vermittlung
zukommt. Die Unterscheidung zwischen depositio und declaratio hätte
lediglich verbalen Wert.

Die Notwendigkeit von Konzilien

Auch der Streit um die Papstwahl macht zuweilen eine

Konzilseinberufung nötig. Bei einer Rivalität zwischen zwei, von denen einer
sicher apostolisch ist und rechtmäßig gewählt wurde, bedarf es keiner
Synode, es sei denn, um den anderen zu verurteilen. Ist dagegen die
Wahl zweifelhaft und entsteht daraus eine Unsicherheit, so sollen sich

die Parteien iudicio nostro, falls sie damit einverstanden sind, dem Urteil
eines oder mehrerer Weisen unterwerfen. Ein Konzil ist folglich nicht
nötig. Lehnen sie freilich diesen Vermittlungsvorschlag ab, so müßte ein
solches einberufen werden, um über die Rechtmäßigkeit der Wahl zu
befinden, ihm steht für diesen Fall richterliche Funktion zu.

Sind zwei Päpste im Amt, die beide in den Augen der Gläubigen
als rechtmäßig gelten, so sollen sie, salvo meliori iudicio, die Prälaten
ihrer Obedienzen versammeln, denen dann als Konzil die Entscheidung
obliegt. Lehnen sie einen solchen KompromißVorschlag ab, geht das

Recht der Einberufung an die Kardinäle über. Sind auch diese nicht
willens, so können die Prälaten aus sich zusammenkommen, oder aber es

testatis iam ab ipso papa abdicatae Weitere Beispiele bei M. Wilks, The problem
of sovereignty (s. o. Anm. 22), S. 502-504.

33 Es ist bemerkenswert, daß sogar Augustinus Triumphus eine Gewalt
annimmt, die «radicaliter et habitualiter» in der Kirche oder im Konzil ist, während
«in papa huiusmodi potentia est actualiter» (Summa de potestate ecclesiastica,
VI, 6 ad 1, Rom 1584, S. 62). Zitiert bei M. Wilks, The problem of sovereignty
(s. o. Anm. 22), S. 505.

24



374 Grenzen der päpstlichen Autorität

ergreift der Kaiser, dem die Sorge für den irdischen Frieden anvertraut
ist, die Initiative 34. Denkbar ist ferner, daß die Kardinäle nicht zur
Papstwahl schreiten wollen. Zwar ist für diesen Fall bereits vom Recht
Vorsorge getroffen, doch ist der größeren Sicherheit wegen ein Konzil
einzuberufen und zwar entweder durch den Kaiser oder den römischen

Klerus, da in solchen Zwangslagen, bei Versagen der Verantwortlichen,
die Allgemeinheit eigenständig handeln kann 35.

Bei unheilbarer Geisteskrankheit gilt der Papst als «tot » aufgrund der

Unfähigkeit, sein Amt auszuüben. Die Kardinäle laden die Bischöfe ein,

um mit ihnen zu beraten, ob eine Neuwahl angezeigt ist 36.

Wie man diesem Überblick über die Funktion eines Konzils in
Krisensituationen entnehmen kann, ist der erste, von Torquemada selbst

hervorgerufene Eindruck, daß es im Grunde der Synoden gar nicht
bedürfte, weil die Kirche im römischen Bischof über eine Institution

34 SE 1. III c. 8 ad 6, fol. 283r : Si ambo contendentes essent in possessione
papatus ita quod uterque pro summo pontifice haberetur a catholicis viris, videtur
nobis salvo meliori iudicio quod ambo deberent congregare praelatos suarum obe-
dientiarum ad aliquem locum et ex ambobus congregatis concilium constitutum
iudicaret. Si vero praefati contendentes hoc facere nollent, tunc domini cardinales
deberent etiam contradicentibus contendentibus concilium congregare. Ubi vero ipsi
nollent aut négligentes forent, ipsi praelati ecclesiae habentes zelum dei possent
se congregare ad incendium ecclesiae extingendum, aut ipse imperator, cuius
interest ut pax sit in urbe, et fortius in toto orbe, quae esse non potest stante conten-
tione super summo pontificatu Die Kardinäle sind nach T. göttlichen Rechts,
sie folgen unmittelbar dem apostolischen Stand, sie repräsentieren den «status
apostolorum », sie sind die besonderen «assessores, consiliarii et cooperatores » des

Papstes (SE 1. I c. 80, fol. 92r-92v). Auctoritas nempe dominorum cardinalium
non respicit tantum dioecesim unam aut provinciam, sed Universum orbem
(fol. 93r). Und : dominorum cardinalium consilio et assensu summus pontifex
regit, disponit atque gubernat universalem ecclesiam (fol. 93r). Vgl. M. Garcïa
Miralles, El cardenalato de instituciön divina y el episcopado en el problema de la
sucesiön apostölica segun Juan de Torquemada, in : XVI Semana Espanola de Teologia
Madrid 1957, 249-274. - Vgl. ferner O. Prerovsky, Le idee oligarchiche nei difensori
di demente VII, in: Salesianum 22 (1960), 383-409. G. Alberigo, Le origini
della dottrina sullo ius divinum del Cardinalato (1053-1087), in: Reformata refor-
manda (Festgabe H. Jedin), Bd. I, Münster 1965, 39-58. J. Lecler, «Pars corporis
papae ...» Le sacré Collège dans l'ecclésiologie médiévale, in: L'homme devant Dieu
(Mél. H. de Lubac), Bd. II, Paris 1964, 183-198.

35 SE 1. III c. 8 ad 7, fol. 283r: ubi cardinales fugerent vel deficerent tune
pro maiori securitate videretur convocandum universale concilium, et hoc per
imperatorem aut clerum romanum et ibi providendum esset necessitati ecclesiae,
cum in talibus necessitatibus, quae respiciunt totam rempublicam, deficientibus
ordinariis ad ipsam rempublicam spectare videatur provisio. - Zur Konzilsberufung
ohne Papst vgl. R. Bäumer, Nachwirkungen (s. o. Anm. 7), 29-46.

36 SE 1. III c. 8 ad 8, fol. 283L



Grenzen der päpstlichen Autorität 375

verfügt, die allen Nöten gerecht zu werden vermag, erheblich zu
modifizieren. In mancher Hinsicht ist seine Position gar nicht so scharf von
der der gemäßigten Konziliaristen zu unterscheiden, die ja oft nichts
anderes wollten, als der Kirche ein Mittel für Zwangslagen an die Hand
zu geben, weil gerade die zeitgenössische Geschichte offenbarte, daß der
Primat allein ihnen nicht gewachsen war. Man darf vermuten, daß Tor-
quemada, der in den kirchenpolitischen Wirren eine hervorragende Rolle
spielte, den unvorhergesehenen Wechselfällen Konzessionen machte, die

naturgemäß zu Lasten der Systematik gingen. So ist es verständlich,
daß er, angesichts historischer Fakten, den Konzilien eine wichtige
Funktion zuerkennt, während er in den mehr theoretischen Erörterungen
dazu neigt, sie beträchtlich zu relativieren. Immerhin sind auch seine

grundsätzlichen Argumente de causis congregationis conciliorum beachtlich,

teilweise nuancieren sie Aussagen, die er an anderen Stellen vertritt.
Die wichtigsten Ursachen für die Konzilien sind, wie die Geschichte

gezeigt hat, die folgenden :

1. Wenn es um eine Glaubenssache geht, muß der Papst den Rat der
Bischöfe einholen; das gilt besonders für eine kontroverse Lehre,
die von der Kirche noch nicht entschieden worden ist und bei der
der Papst zusammen mit dem Kardinalskollegium keine eindeutige
Antwort weiß 37.

2. Sie dienen zur feierlichen Verurteilung der Häresie und deren

Urhebern, sie bieten eine gute Gelegenheit zur öffentlichen Widerlegung

38.

3. Sie sind nötig, um ein Schisma beizulegen 39.

4. Auf Konzilien kann man mit Häretikern disputieren, diese erhalten
das Recht, ihre Ansichten frei zu äußern, wie dies neuerdings in
Basel und Florenz geschehen ist. Ein Ergebnis dieser öffentlichen
Auseinandersetzung war die teilweise Union mit den Griechen 40.

5. Drohen der Kirche schwere Gefahren von außen, ist es angezeigt,
daß der Papst kirchliche und weltliche Fürsten einlädt, um über
Auswege zu beraten 41.

37 SE 1. III c. 9, fol. 283v. Zum Vorgehen bei einer Glaubenskontroverse
vgl. T. s Kommentar zu c. de quibus causis d. 20, ed. cit. S. 181 f.

38 A. a. O. fol. 284r.
39 A. a. O.
40 A. a. O. fol. 284r-284v.
41 A. a. O. fol. 284v.



376 Grenzen der päpstlichen Autorität

6. Gelegentlich braucht die Kirche eine besondere Erleuchtung für
weitreichende Entscheidungen wie etwa bei der Wahl des Matthias 42.

7. Zu Zeiten von Verfolgung und Bedrängnis der Christenheit kann
eine Kirchenversammlung hilfreich sein 43.

8. Konzilien gewährleisten eine größere Sicherheit in Glaubensdingen,
außerdem erleichtert ein feierlicher Beschluß die Annahme von
Definitionen und Dekreten 44.

9. Auf ihnen wird der gegen einen Papst ausgesprochene Häresiever¬

dacht untersucht 45.

10. Sie geben dem Papst Gelegenheit, sich öffentlich von der Infamie
zu reinigen 46.

11. Synoden sind abzuhalten, wenn eine zweifelhafte Papstwahl vor¬

liegt 47.

12. Um eine Reform auf besonders feierliche und wirksame Weise ein¬

zuleiten, sind zuweilen Konzilien vonnöten. Zwar kann der Papst alle

entsprechenden Maßnahmen allein treffen und Gesetze aus eigener
Vollmacht erlassen, doch haben sie größeres Gewicht, wenn sie von
einer Versammlung beschlossen werden 48.

Im nächsten Kapitel gibt Torquemada sogar zu, daß das moralische

Versagen eines Papstes, Mißbrauch des Amtes, Simonie, skandalöses

Leben, Verachtung der Väter, Anlaß für eine Konzilseinberufung sein

können, während er dies in der Oratio synodalis noch nicht gelten lassen

wollte. Die Synode ist oftmals in einer verfahrenen Situation das einzige

Mittel, um Ärgernisse auszuräumen, wie viele Beispiele aus der

Vergangenheit zeigen 49.

42 A. a. O.
43 A. a. O. fol. 284v-285r.
44 A. a. O. fol. 285r.
45 A. a. O.
46 A. a. O.
47 A. a. O. Tagt ein Konzil «vacante sede apostolica», so kann es - auch vor

der Wahl - das für die Leitung und Sicherheit der Kirche Notwendige ausführen,
wenn das Recht keine Vorsorge getroffen hat oder wenn ein Aufschub nachteilig
wäre. Doch erfreuen sich die Väter nicht der Nachfolge in der päpstlichen Gewaltenfülle,

so daß ihre Beschlüsse später durch den Papst gebilligt werden müssen.

- Vgl. Augustinus Triumphus, De potestate collegii mortuo papa, ed. R. Scholz,
Die Publizistik zur Zeit Philipps des Schönen und Bonifaz' VIII. Stuttgart 1903,
501-508.

48 A. a. O.
49 SE 1. III c. 10, fol. 286r-286v.



Grenzen der päpstlichen Autorität 377

Torquemada stellt zwar diese Liste gleichsam als Résumée der

Kirchengeschichte dar, ohne direkte Anwendung auf Gegenwart und
Zukunft, aber es kann doch kein Zweifel sein, daß er sie nicht nur unter
historischen Gesichtspunkten verfaßt hat, er gibt vielmehr deutlich zu
verstehen, daß jene Gründe immerwährende Gültigkeit beanspruchen
und damit ist auch zugegeben, daß ein gewisses «konziliares Statut» zum
Wesen der Kirche gehört.

Auch wenn die Konzilien, wie sich aus den Gründen zu ihrem
Zusammentreten ergibt, die ganze Christenheit angehen, folgt aus diesem

Umstand nicht, daß alle zu ihnen eingeladen werden müssen, wie manche

Theologen aufgrund eines eng verstandenen Repräsentanzbegriffs meinen.
Sie bedürfen ferner nicht der Approbation durch alle, um universale
Verbindlichkeit zu erlangen; es genügt, wenn dies a maioribus geschieht,
in ihnen sind die übrigen eingeschlossen. Der berühmte Rechtssatz

«quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet » kann hier nicht angewandt
werden, da er lediglich für den Fall Geltung hat, daß gegen die Rechte der
Betroffenen verstoßen wird, während Konzilsentscheide grundsätzlich
nur zum Nutzen der Christen getroffen werden 50.

Glaubenslehre und Konzil

Sehr interessant ist Torquemadas Stellungnahme zu der Frage nach
der theologischen Wahrheitsfindung, sofern diese das Verhältnis des

Papstes zum Konzil berührt. Einige Aspekte des Problems sind uns
bereits aus der Oratio synodalis bekannt, sie werden in der Summa de

Ecclesia im Kern wiederholt, aber mit einigen wichtigen Nuancierungen
versehen 51.

50 SE 1. III c. 14, ad 8, fol. 290v. Zur Geschichte dieses Satzes vgl. Y. Congar,
Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet, in : Revue de droit français

et étranger 35 (1958), 210-259. A. Marongiu, Il principio della democrazia e del
consenso (quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet) nel XIV secolo, in:
Studia Gratiana 8 (1962), 553—575.

51 SE 1. III c. 46 ad 20, fol. 332r: respondetur quod glossa intelligitur quod
ubi de fide agitur conventus synodalis patrum ecclesiae est maior non maioritate
potestatis, sed maioritate iudicii discretionis superior ac maior ipso papa sive
maioritate approbations, secundum quod qui maiore ratione utitur maioris auctori-
tatis eius verba esse videntur, ut c. 1 dist. 20 et secundum quod pars quae iustiori
ratione utitur maior esse dicitur, licet sit minor alio respectu maior autem discretio
et indicium verisimiliter regularius arguitur esse in omnibus patribus unius synodi
generalis quam apud unum solum hominem, etiam si sit papa



378 Grenzen der päpstlichen Autorität

In Glaubensdingen ist der Synode ein größeres unterscheidendes
Urteil eigen als dem Papst, auch wenn deren Jurisdiktion in völliger
Abhängigkeit vom Papst verbleibt. Als Versammlung ist sie superior et

maior papa hinsichtlich der maioritas approbationis, sie erhält ihren
Vorrang durch die besseren Argumente, sie begründen die größere
Autorität, obwohl diese, unter dem Gesichtspunkt der Rechtsbefugnis,
naturgemäß kleiner ist als die des römischen Bischofs 52. Bemerkenswert
ist an dieser Position, daß nun nicht mehr - wie in der Oratio synodalis -
die Einmütigkeit aller Väter gegenüber dem Papst zur Bedingung
gemacht wird, es genügt schon die einfache Mehrheit. Als Konsequenz
aus solcher Sicht der Dinge gilt regulariter der Grundsatz: Das bessere

Urteil liegt eher bei der Majorität der Synodalen als bei einer einzelnen

Person, selbst wenn diese der Papst ist. Erweist sich ein Streitpunkt als so

komplex, daß es starke Argumente auf beiden Seiten gibt, also auf der
des Oberhauptes und der der Väter, dann hat das Konzil die entscheidende

Stimme, denn es wäre gefährlich, den Glauben dem freien Ermessen

(arbitrium) eines einzelnen zu überlassen. Konzilsdefinitionen haben

dementsprechend ein größeres Ansehen als solche, die allein vom Papst
gefällt werden. Torquemada kann sich zu solch erstaunlicher
Weitherzigkeit bekennen, da jener Vorrang der Synodalen in der Urteilsbildung

nicht sein eigentliches Prinzip berührt, wonach das Konzil - trotz
dieser Superiorität - keine größere Jurisdiktion für sich beanspruchen
darf 53. Infolgedessen ist der römische Bischof jederzeit befugt,
Synodalentscheidungen abzuändern und zu widerrufen. Gleichwohl hat auch dieses

Recht eine Grenze: Sofern sich jene Beschlüsse auf die Erklärungen
des Glaubens beziehen, ist der Papst ihnen unterworfen. Alles, was auf
die articuli fidei oder den status ecclesiae hingeordnet ist, entzieht sich

seiner Gewalt. Man wird sich erinnern, daß in der Oratio synodalis eine

Statusveränderung durchaus im Belieben des Papstes lag, auch wenn
dort für solche Fälle der kirchliche Widerstand geboten wurde. Zu diesem

status, an den die päpstliche Rechtsbefugnis nicht rühren darf, gehören

52 Vgl. Anm. 51. Und a. a. O.: et propter hoc, cum casus est valde dubius et
habet fortes pro utraque parte defensores, recurrendum est ad synodum, quoniam,
ut ait Archidiaconus in hoc loco, nimis periculosum esset fidem nostram committere
arbitrio unius hominis. - Das Zitat findet sich bei Archidiaconus (Guido de Baysio)
in: Super decretorum volumine cum additionibus noviter addictis. Mailand 1508,
fol. 22b (zu d. 19 c. Anastasius). Zu diesem Autor vgl. F. v. Schulte, Die Geschichte
der Quellen und Literatur des canonischen Rechts von Gratian bis auf die Gegenwart,

Bd. II. Stuttgart 1877, 186-190.
53 SE 1. III c. 46 ad 25, fol. 333r.



Grenzen der päpstlichen Autorität 379

alle Maßnahmen, die die Kirche in Verwirrung bringen, etwa die gleichzeitige

Absetzung aller Bischöfe. Weil es für einen solchen Schritt niemals

gerechte Gründe gibt, darf maxime präsumiert werden, daß ein defectus

fidei auf seifen des Papstes vorliegt54.
In der zu seiner Zeit stark umstrittenen Frage, ob Konzilien irren

können, vertritt Torquemada einen rigorosen Standpunkt, der von dem

Grundsatz ausgeht, daß der Glaube ein sicheres Fundament haben muß,
das keine Schwankungen zuläßt55. Wenn die Väter mit dem Papst
einmütig eine Glaubenswahrheit definieren, können sie nicht irren, denn da

bereits das Urteil des apostolischen Stuhls frei von Irrtum ist, muß dies

auch für eine Synode zutreffen, an der der römische Bischof mitwirkt56.
Die Irrtumslosigkeit hat ihren Grund in der Tatsache, daß sich die vom

54 SE 1. III c. 57 ad 2, fol. 342v: licet bene concedatur quod non possit
statuta conciliorum universalium immutare quantum ad ea, quae concernunt
articulos fidei, generalem statum universalis ecclesiae Si dicatur quae dicantur ad
generalem statum ecclesiae pertinere, videtur nobis quod inter alia sint ista quae
omnes fideles tangere possunt, ut sunt ilia, ex quorum alteratione tota ecclesia
turbaretur, sicut ponitur exemplum de depositione omnium episcoporum simul
Praeterea cum in depositione omnium episcoporum simul non possit esse causa
iusta, maxime praesumeretur in tali depositione defectus fidei in papa Et merito
dicitur pertinere hoc ad universalem statum ecclesiae et ita posset poni exemplum
in multis aliis, ex quibus universalis ecclesia turbaretur et scandalizaretur. — Der
kirchliche Widerstand ist also keineswegs auf Häresie beschränkt, sondern auch bei
Ärgernis und bei verweigerter Kirchenreform geboten. Dazu vgl. T. s Rede in
Basel «Utrum in lege licita», M 30, 586: dato quod in quibusdam casibus ge-
neralia concilia possint vel deponere papam, vel eum suspendere ab officio papalis
administrationis, et quod in talibus possunt décréta irritantia ponere contra abusus
eius notabiles et scandalizantes universalem ecclesiam; non propter hoc sequitur,
quod simpliciter et indistincte possit poni decretum irritans supra sedem apostolicam
in his, quae sibi competunt ex plenitudine potestatis Und: nullum decretum
emanabile a concilio potest ligare papam et eius irritare potestatem, nisi in casibus,
in quibus juxta assertionem adversae partis est superius papae, sei. in materia haeresis,
in materia schismatis et in materia reformationis universalis ecclesiae in capite et

in membris (M 30, 563).
55 Zum Problem vgl. R. Bäumer, Luthers Ansichten (s. o. Anm. 7). Für die

Sicht eines Zeitgenossen Torquemadas vgl. F. X. Seibel, Die Kirche als
Lehrautorität nach dem «Doctrinale fidei catholicae ecclesiae» des Thomas Waldensis
(um 1372-1431), in: Carmelus 16 (1969), 3-69, bes. 44-54.

56 SE 1. III c. 58, fol. 344r-344v. - Zur Irrtumslosigkeit und Infallibilität des

Papstes vgl. etwa SE 1. II c. 107, fol. 248r und: Propositio magistri Johannis de
Turrecremata cum esset orator ad dietam Moguntinam ex parte domini Eugenii
papae, ed. P. Massi, Magistero infallibile (s. o. Anm. 4), 165. - Zur
Problemgeschichte vgl. P. de Vooght, Esquisse d'une enquête sur le mot «infaillibilité»
durant la période scolastique, in: L'infaillibilité de l'Eglise. Journées œcuméniques
de Chevetogne. Chevetogne 1962, 99-146.



380 Grenzen der päpstlichen Autorität

Heiligen Geist geleitete Gesamtkirche in der Wahrheit befindet und daß

eine Appellation von einem Generalkonzil an ein anderes unmöglich ist.
Ein solcher Spruch muß folglich die Merkmale der absoluten Verbindlichkeit

haben. Zwar ist auf Synoden nicht die ganze Kirche zahlenmäßig
vertreten, wohl aber hinsichtlich der in ihr ruhenden Autorität57.
Versammeln sich jedoch auf einer Universalsynode lediglich die Bischöfe,
unter Ausschluß des römischen Pontifex, so ist sie grundsätzlich
irrtumsfähig, es sei denn, der Papst stimme ihr nachträglich durch ausdrückliche

Approbation zu 58.

Kirchliche und päpstliche Irrtumslosigkeit stehen nach Torquemada
in einem engen Zusammenhang, doch ist dieser nicht so zu deuten, als

sei das Verharren der Kirche in der Wahrheit nur möglich aufgrund einer

Vermittlung durch den Papst, beide existieren vielmehr in Unterschieden-
heit und zwar so: Der Glaube schwindet niemals in der Gesamtkirche,
in einigen wenigen wird er immer bis zum Ende bleiben, so wie - dieser

Grenzfall ist bezeugt - der Glaube in den drei Tagen nach Jesu Tod
allein in der Muttergottes weiterlebte 59. Dem apostolischen Stuhl und
dem Plenarkonzil kommt das Privileg, in der Wahrheit zu bleiben,
quoad indicium zu, denn Gott hat den beiden Trägern des Lehramtes

verheißen, sie würden sich in Glaubensdingen nicht irren. Die Irrtumslosigkeit

ist jedoch in einem Konzil auf abgeleitete Weise, insofern kraft
der dem Petrus und seinem Stuhl zugesagten Garantie die Versammlung

57 SE 1. III c. 60, fol. 347r.
58 SE 1. III c. 58, fol. 345v.
59 SE 1. III c. 60, ad 2, fol. 347r: Verumtamen est notandum quod non

errare sive deficere aliter videtur attribui quando dicitur quod universalis ecclesia

errare vel deficere non potest in fide et aliter cum attribuitur aut apostolicae sedi
aut plenario concilio. Universali quidem ecclesiae attribuitur quia fides nunquam
deficiet de ecclesia, quoniam semper in aliquibus multis aut paucis fides semper
permanebit usque ad finem Sedi vero apotolicae aut plenario concilio attribuitur
quoad iudicium, ita quod dicimus, quod ipse omnipotens Deus hos, quibus fidei
magisterium commisit, non permittet in his quae fidei sunt errare. - Zum Glauben
Mariens vgl. SE 1. I c. 27 ad 14, fol. 32r: in sola beata virgine, in qua intégra et
imperturbata mansit in triduo fides Christiana, fuit ecclesia; c. 30 ad 9, fol. 35v:
in passione Christi fides non ita defecit quin ita manserit in aliquo, mansit quidem
integerrima et illibata in virgine gloriosa Zur Geschichte dieses Gedankens vgl.
Y.-M. J. Congar, Incidence ecclésiologique d'un thème de dévotion mariale, in:
Mél. de se. rel. 8 (1951), 277-292.

Wenn man bedenkt, daß diese Lehre gerade von konziliaristischen Theologen
zugunsten einer Irrtumsmöglichkeit von Papst und Konzilien vertreten wird, ist es

erstaunlich, daß Torquemada sie übernimmt. Er beruft sich (fol. 349r) auf Huguccio
und Archidiaconus als Quelle.



Grenzen der päpstlichen Autorität 381

an dessen Vorrecht partizipiert, so daß die Definitionen erst durch

apostolische Approbation Verbindlichkeit erlangen 60.

Wenn es bei manchen Theologen heißt, Konzilien hätten tatsächlich
geirrt, so treffen nach Torquemadas Überzeugung die zugunsten dieser

These angeführten Beispiele lediglich für solche Partikularsynoden zu,
die nicht vom Papst gebilligt worden sind 61. Auch der Hinweis, alle

Apostel seien nach dem Tod Jesu vom Glauben abgefallen und deshalb

könnten Konzilien irren, verfängt nicht, weil Petrus zu dieser Zeit noch
nicht zum allgemeinen Hirtenamt eingesetzt war und weil die Apostel
als einzelne und nicht als Kollegium untreu wurden 62. Gibt es unter den

Konzilien eine Rangordnung und lassen sich vielleicht Widersprüche in
ihren Definitionen nachweisen? Anläßlich der Kommentierung von
c. Domino sancto d. 50 stellt Torquemada eine Reihe von Regeln auf, die
der Vielfalt der historischen Überlieferung gerecht werden sollen, sie

wollen alle dem Nachweis dienen, daß es in den Texten allgemeiner
Konzilien keinen wirklichen Gegensatz geben kann 63. In der Summa de

Ecclesia äußert sich Torquemada in derselben Richtung. Fände sich in
den Texten von Plenarkonzilien Widersprüchliches, so müßte man den

Aussagen der älteren den Vorzug geben, weil sie aufgrund der bereits

erfolgten Rezeption durch die ganze Kirche eine größere Autorität
besitzen. Wahrscheinlicher ist freilich die Vermutung, daß die Kontroverse

unbegründet ist. In disziplinären Dingen gilt die umgekehrte
Regel: Die Statuten späterer Synoden binden eher, da jede Praxis
Veränderungen unterhegt 64.

Und wie hat man vorzugehen, wenn sich während der
Konzilsverhandlungen Differenzen ergeben? Gibt der Papst im Zweifelsfall den

Ausschlag oder darf er von den Vätern überstimmt werden 65 Geht der
Streit über eine Glaubensmaterie, so ist folgendes Verfahren angezeigt:
Ist in dem fraglichen Punkt bereits früher ein Urteil des apostolischen
Stuhls ergangen, das von den Synodalen jetzt zurückgewiesen wird oder

60 SE 1. III c. 60 ad 4, fol. 347v : Primo quod Christus promittendo beato
Petro quod fides eius in ecclesia sua et sede nunquam esset defectura et in concilio
plenario romanus pontifex intelligatur ut caput et magister ac diffinitor ex
consequent promissio ilia extenditur ad concilium universale plenarium quod et auctori-
tate et approbatione apostolicae sedis fulcitur.

61 SE 1. III c. 60 ad 5, fol. 347^
62 SE 1. III c. 61, fol. 348v-349r.
63 Vgl. den Kommentar zum Dekret, ed. cit. S. 417 f.
64 SE 1. III c. 63, fol. 351r-351v.
65 SE 1. III c. 64, fol. 352r.



382 Grenzen der päpstlichen Autorität

abgeändert werden soll, dann liegt der Entscheid auf Seiten des Papstes 66.

Entzündet sich jedoch der Gegensatz an einem noch nicht definierten
Satz, dann müßte man magis regulariter der Ansicht der Väter folgen.
Die Begründung liefert auch diesmal die Glosse zu c. Anastasius d. 19:

Der Papst muß, handelt es sich um den Glauben, den Rat der Bischöfe

suchen, so daß wiederum der Satz gilt die Synode ist mehr als der Papst
(synodus maior est papa) hinsichtlich des größeren unterscheidenden
Urteils. Als Gewährsmann für diese These nennt Torquemada Guido de

Baysio (Archidiaconus). Dieser billigt die zitierte Glosse und kommentiert
sie so: Es wäre gefährlich, unseren Glauben dem freien Ermessen eines

einzigen zu überlassen 67. Infolgedessen muß der Papst nicht nur dem

66 SE 1. III c. 64, fol. 352v-353r: Pro quo videtur nobis per distinctionem pro-
cedendum : quoniam dissensio sive discordia inter papam et patres concilii aut est in
materia fidei aut non. Si in materia fidei hic dupliciter, aut est materia ilia iam
diffinita prius per apostolicam sedem, quam patres concilii aut vellent refutare aut
immutare, et in tali casu sit ista conclusio, quod sententiae papae firmiter standum
est... Secundo modo possumus loqui quod praedicta contrarietas sit in materia fidei
sed nondum diffinita, sed quae noviter per concilium veniret diffinienda, tunc in
tali casu ponitur ista conclusio secunda, quod magis regulariter standum foret
iudicio patrum totius concilii quam iudicio romani pontificis.

67 A. a. O. fol. 353r: Ista conclusio in primis videtur colligi ex glossa in c.
Anastasius dist. 19 quae ita habet: papa tenetur requirere concilium episcoporum ubi
de fide agitur et tunc synodus maior est papa, quod intelligendum est maioritate discre-
tivi iudicii secundum quod non dubium quin regulariter concilium sit maius romano
pontifice Propter quod Archidiaconus approbans glossam praefati c. Anastasius
dicit: Periculosum esset fidem nostram committere arbitrio unius hominis. — Der Satz,
daß der Papst den Rat der Bischöfe einholen muß, hat eine lange Vorgeschichte,
vor allem in der kirchenrechtlichen Literatur, von der einige typische Beispiele
mitgeteilt seien. Johannes Teutonicus Arguo quod concilium non potest papam
iudicare unde si totus mundus sententiaret in aliquo negotio contra papam videtur
quod sententiae papae standum esset. (Zitiert bei B. Tierney, Ockham s. o.
Anm. 24, S. 56.) Aber er fährt dann fort: Videtur ergo quod papa tenetur requirere
concilium episcoporum, quod verum est ubi de fide agitur et tunc synodus maior est

papa (a. a. O. S. 56 f., Anm. 61). Bartholomaeus Brixiensis zu c. Anast. d. 19:
Videtur ergo, quod papa tenetur requirere concilium episcoporum : quod verum est:
ubi de fide est: et tune synodus maior est papa. (Zitiert bei L. Buisson, Potestas
(s. o. Anm. 24), S. 184, Anm. 51). Über die ähnliche These des Hostiensis vgl.
B. Tierney, A conciliar theory of the thirteenth century, in : The Catholic Historical
Review 36 (1951), 436 ff. - Alanus Anglicus, Apparatus lus Naturale zu c. IX q 3

c. 17 : Set queritur cum ipse concilio vel cardinalibus questionem fidei ventilât et
contingit papam aliam habere sententiam, aliam cardinales, cuius sententia pre-
valebit Respondeo concilii vel cardinalium si omnes in concilium opinione concordent.

Immo etiam si maior pars, set si cum papa tanta pars concordaverit quanta
est que consensit, pape adhereo, et hec in questione fidei tantum. In aliis autem
controversiis iudicialibus pape sententiam omnium aliorum sententiis prefero.
(Zitiert bei J. M. Moynihan, Papal immunity (s. o. Anm. 13), 96, Anm. 125.)



Grenzen der päpstlichen Autorität 383

allgemeinen Konzil mehr glauben als sich selbst, sondern jedem, der
besser unterrichtet ist als er, denn auch Petrus hat sich dem Paulus zu
Antiochien gebeugt, weil dieser über stärkere Argumente verfügte. Jedenfalls

gilt das für den Normalfall (regulariter), da durchaus denkbar ist,
daß ein einzelner - und besonders der Papst - in einer bestimmten Materie
eine bessere Einsicht hat als alle übrigen. So verharrte, nach allgemeiner
Lehre der Theologen, die Jungfrau Maria in den drei Tagen nach dem

Tod Jesu allein im rechten Glauben. (Daß Torquemada in solchen

Zusammenhängen Beispiele und Formulierungen verwendet, die in der
konziliaristischen Literatur beständig wiederkehren, spricht eine deutliche

Sprache.) Gleichwohl ist im Blick auf konziliare Mehrheitsverhält-
nisse eine gewisse Einschränkung angebracht: Obwohl das Urteil aller
Väter größeres Gewicht hat als das des römischen Bischofs, soll angesichts
der daraus entstandenen Kontroverse nur dann conciliariter entschieden

werden, wenn beide Parteien zu einer gemeinsamen Ansicht gelangt
sind 68.

Und : Est ergo verum quod de sola heresi invitus potest papa iudicari Set hoc ideo
in hoc crimine quia circa ea que ad fidem pertinent minor est collegio cardinalium
vel concilio generali episcoporum (a. a. O. S. 98, Anm. 127). Huguccio dagegen lehrt,
daß bei einer Kontroverse zwischen Papst und Vätern der Papst den Vorrang habe.
Vgl. dazu B. Tierney, Foundations... (s. o. Anm. 15), S. 55; ders., Pope and council:
Some new decretist texts, in: MS 19 (1957), 205-207. Summa Et est sciendum : Ad
D. 19 c. 9 Per hoc habes quod non debet papa ei communicare cui concilium censuit
non communicandum. Eadem ratione si in questionibus que in concilio proponun-
tur a sententia pape discordât concilium maior est sententia concilii quam pape.
(Zitiert B. bei Tierney, Pope and council S. 213.) Alanus, Apparatus lus naturale :

Ad D. 19 c. 9. Argumentum quod in questione fidei maior est sinodus quam papa
quod firmiter est tenendum. (Zitiert bei B. Tierney, a. a. O. S. 214.) Panormitanus :

Nam in his, quae sunt iuris positivi, indubitanter papa est supra concilium, quia
ipse est caput ecclesiae... Sed in his, quae non dependent a plenapotestatepapae,
non est simpliciter dicendum, quod papa sit supra concilium. Ideo in concernen-
tibus fidem, concilium est supra papam, unde non potest papa disponere contra
dispositum per concilium. (Zitiert bei K. W. Nörr, Kirche und Konzil bei Nicolaus
deTudeschis <Panormitanus). (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte u. zum
Kirchenrecht, 4, Köln-Graz 1964, 104 f.)

68 SE 1. III c. 64, fol. 353r: Et non modo papa universali concilio, sed etiam
unicuique, qui melius sentiret, deberet credere plus quam sibi. Sicut exemplum habemus
de beato Petro qui Paulo resistenti sibi rationibus acquievit... Diximus autem regulariter,

quia non esset impossibile quod quandoque unus homo, et maxime papa multi-
plici respectu in aliqua materia melius sentiret ceteris omnibus. Unde secundum
communem doctrinam doctorum in sola beata virgine fides mansit inviolata catho-
lica in triduo et sanctitas ecclesiae Ubi tarnen advertendum, quod quando talis
controversia in materia fidei orta esset inter papam et patres concilii, licet univer-
sitas patrum sequenda esset utpote iudicio descretionis praeeminentior et superior,



384 Grenzen der päpstlichen Autorität

Selbst in bezug auf die Setzung positiven Rechts muß die päpstliche
Gewalt bestimmte Grenzen beachten. Ist ein Gesetz nützlich und
notwendig, so hat der Spruch des Papstes absoluten Vorrang, er hat die

rechtliche Vollgewalt und darf daher Zustimmung von allen fordern.
Fehlen einer Rechtsvorlage jedoch die durch Religion und Disziplin
gebotenen Eigenschaften, dann muß man eher dem bischöflichen Widerspruch

folgen. Geht allerdings die Kontroverse über die Aufhebung eines

Gesetzes oder über die Dispens, entscheidet der päpstliche Wille 69.

Die bisher vorgetragenen Überlegungen Torquemadas haben gezeigt,
daß der Vollgewalt des Papstes klare Grenzen gezogen sind, vor allem

wenn es sich um Glaubensfragen handelt, die erstmals zur Debatte
stehen ; bei ihnen hat der Mehrheitsbeschluß der Bischöfe einen eindeutigen

Vorrang, auch wenn dieser die Rechtsbefugnis des römischen Bischofs
weder schmälern noch verändern kann. Allerdings lehrt die Geschichte,
daß solche Mehrheiten aus sich noch nicht in jeder Hinsicht die Wahrheit
garantieren, das einfache Zahlenverhältnis verschafft keine Gewißheit.
Diese hängt, der Natur des Glaubens entsprechend, ausschließlich von

nihilominus nihil videretur conciliariter concludendum quousque concorditer papa
et patres in unam simul convenirent conclusionem et sententiam. — Fast dieselben
Formulierungen finden sich bei Panormitanus : Dico etiam unum quod videbitur
magis novum, quod si papa etiam in factis fidei moveretur melioribus rationibus et
definitionibus et auctoritatibus quam concilium, standum esset definitioni papae.
Aber umgekehrt gilt auch : in concernentibus fidem etiam dictum unius privati esset

praeferendum dicto papaey si ille moveretur melioribus rationibus et auctoritatibus
Novi et Veteris Testamenti quam papa. (Zitiert bei Ch. Lefèbvre, L'enseignement
de Nicolas de Tudeschis et l'autorité pontificale, in: Ephem. Iur. Can. 14 (1958),
312-339, hier S. 327, Anm. 69.) Ferner: Der wahre Glaube bleibt zuweilen in uno
solo, ita quod verum est dicere, quod fides non deficit in ecclesia, sicut ius univer-
sitatis potest residere in uno solo aliis peccantibus (zitiert bei K. W. Nörr, a. a. O.

(Anm. 67) S. 19). - Diese Aussage hat interessante Konsequenzen bei Luther gehabt,
vgl. R. Bäumer, Martin Luther und der Papst. (Kathol. Leben u. Kirchenreform
im Zeitalter der Glaubensspaltung 30.) Münster 1970, S. 31, 45, 52.

69 SE 1. III c. 64, fol. 353r-353v : Si vero materia circa quam dissensio et
contrarietas est inter patres et romanum pontificem non pertineat ad fidem sed ius
positivum, tunc distinguendum, quia aut ista dissensio est super condendo novum
ius aut super tollendo ius alias positum aut super dispensando in veteri iure. Si

super ius novum condendum est distinguendum aut tale ius sive constitutio habet
qualitates legis sit ista conclusio. Quod sententia papae est praeferenda sententiae
omnium aliorum Si vero contingat quod id quod romanus pontifex instituere
vult, non habeat qualitates praefatas legis sit ista conclusio, quod potius standum
esset contradictioni episcoporum quam voluntati papae Si vero controversia sit
super tollendum ius antiquum sit ista conclusio. Sententiae papae in hoc casu
potius standum est.



Grenzen der päpstlichen Autorität 385

der Kraft der Argumente und der Autoritäten ab, auf die man sich in
einer Kontroverse beruft. Hat bei einer Meinungsverschiedenheit die

Minderheit evidente Gründe für sich und unbestrittene Autoritäten auf
ihrer Seite, so gibt sie und nicht die Majorität der Synodalen den

Ausschlag. Die Synode von Rimini mag als Beispiel dienen, daß zuweilen
bei einigen wenigen die Wahrheit besser gewahrt ist70. Ist indes die
Situation unklar, so daß, aufgrund des komplizierten Gegenstands, die

Wahrscheinlichkeit auf beiden Seiten liegt, dann muß man in der Regel
der Mehrheit zustimmen 71. Da offensichtlich die Meinungsbildung ein

langwieriger Prozeß ist, bedarf das Konzil einer intensiven Vorbereitung;
die Bischöfe haben deshalb, an Hand der ihnen vom Papst zugestellten
Unterlagen, in ihren Diözesen gründliche Untersuchungen anzustellen 72.

Grundsätzlich ist, von den bekannten Ausnahmen abgesehen, die

Konzilseinberufung alleiniges Privileg des Papstes, es liegt daher auch
in seinem Ermessen, eine bereits tagende Synode fortzusetzen oder
abzubrechen. Im letzten Fall ist er jedoch an eine Klausel gebunden:
Tagt das Konzil mit der Absicht, über einen der Häresie angeklagten
Papst zu beraten, so verliert er das Recht des Abbruchs 73. Dasselbe gilt,
wenn eine Synode zusammengetreten ist, um eine Häresie zu bekämpfen.
Der Papst dürfte sie nur dann gegen den Willen der Teilnehmer auflösen,

wenn er für andere Mittel vorsorgt, oder wenn er die Versammlung lediglich

auf einen günstigeren Zeitpunkt oder Ort vertagt 74.

70 SE 1. III c. 65, fol. 354r: Reliquum est iam videre si dissensionem inter
patres concilii oriri contingat, quae illarum pars praeferenda sit, ut ei stetur, an
scilicet semper arguendum a maiori parte. Ad quod responsuri sic distinguendum
iudicamus: quoniam materia super qua est inter patres dissensio aut habet pro
aliqua sui parte ita evidentem rationem aut ita apertam auctoritatem, quod eius
oppositum manifeste est falsum, et in isto casu sit ista conclusio: In conciliis uni-
versalibus in praedicto casu non est arguendum semper a maiori parte. Quae conclusio

patet primo exemplariter de concilio Ariminensi...
71 A. a. O. Si vero materia super qua est controversia non sit clara et evidens,

ut oppositum per rationem aut auctoritatem scripturae sanctae ac sanctorum
patrum difhnita manifeste non ostendatur falsum, sed videatur habere probabili-
tatem ad utramque partem sic ista conclusio, quod in tali casu regulariter a maiori
parte sit arguendum. Patet ista conclusio, quia ubi maior pars ibi praesumitur esse

ecclesia
72 A. a. O. fol. 354v.
73 SE 1. III c. 69 ad 3, fol. 356v: cum arguitur de concilio congregato ratione

haeresis de qua papa esset infamatus respondetur, quod in hoc casu, ut nobis
apparet, papa maxime si in fraudem faceret non posset sine consensu concilii,
quod in ilia parte iudex est, dissolvere concilium.

74 A. a. O. ad 4.



386 Grenzen der päpstlichen Autorität

Papst und Schisma

Anläßlich der systematischen Darstellung des Wesens und der

Eigenschaften des Schismas geht Torquemada auf einen weiteren
Konfliktfall zwischen Papst und Kirche ein. Das Schisma trennt von der

kirchlichen Einheit ; als solches ist es nicht mit der Häresie identisch,
beide verhalten sich wie dispositio und habitus, so daß jede ungerechte
und hartnäckig verteidigte Trennung auf den Weg zur Irrlehre führt.
Aus dem Umstand, daß ein Papst Häretiker werden kann, folgt unmittelbar

die Möglichkeit, daß er Schismatiker wird 75. Dieser Tatbestand
erfüllt sich, wenn er Dinge vorschreibt oder verlangt, die sich gegen göttliche

Gesetze richten, etwa wenn er sich weigert, die apostolische Tradition

zu beobachten, besonders im Hinblick auf den kirchlichen Kult.
Noch allgemeiner darf man formulieren: Wer die Observanz der Kirche
und ihren status communis mißachtet, ist Schismatiker geworden. Die
Sünde gegen die Kirche kann sich auch in grober PflichtVersäumnis

äußern, falls sich etwa der rechtmäßige Papst, angesichts einer Rivalität
mehrerer um das höchste Amt, negligens und pertinax verhält, so daß

die kirchliche Einheit Schaden leidet. Sein Verhalten macht ihn zum
nutritor schismatis 76. Torquemada geht sogar noch einen Schritt weiter:

75 SE 1. IV c. 1, fol. 358r; c. 3, fol. 360*-; c. 4, fol. 361v; c. 11, fol. 369*\
76 SE 1. IV c. 11, fol. 369v: Si papa potest separare se sine aliqua rationabili

causa, sed pura voluntate sua a corpore ecclesiae et collegio sacerdotum per non
observantiam eorum, quae universalis ecclesia ex traditione apostolorum observât
aut per non observentiam eorum, quae per universalia concilia aut apostolicae
sedis auctoritatem sunt universaliter ordinata maxime ad cultum divinum utputa
nolendo observare in se ea quae universalem statum ecclesiae aut universalem ritum
cultus ecclesiastici concernunt et similia quae ad perpetuam generaliter ordinata
videntur utilitatem ergo videtur, quod papa in talibus dividendo se ab obser-
vantia universalis ecclesiae cum pertinacia possit in schisma incidere Contenden-
tibus aliquibus de papatu si etiam is qui esset verus papa, dubius tarnen probabiliter
apud aliquos ita negligenter et pertinaciter se haberet ad unionem ecclesiae procu-
randam, quod nollet facere quicquid in se esset pro unitate ecclesiae reintegranda
talis videretur schismatis nutritor. - Zur Ansicht des Panormitanus über das Schisma
vgl. K. W. Nörr, Kirche und Konzil (s. o. Anm. 67), S. 143-147 ; über den status
ecclesiae S. 134-143. Panormitanus läßt drei Fälle für eine Appellation zu, die nicht
wesentlich verschieden sind von der Position T. s: ponam très casus in quibus
credo appellationem admittendam etiam invito papa : primus cum praecipit aliquid
contra fidem secundus casus, magis dubitabilis, cum ex suo praecepto seu sen-
tentia decoloraretur status ecclesiae, tertius casus cum papa praecipit quod est
in se malum idem die ubi duo contendunt de papatu et pro certo nescitur quis
eorum sit papa. (Zitiert bei Ch. Lefèbvre, L'enseignement (s. o. Anm. 68),
S. 323, Anm. 49 u. 50.)



Grenzen der päpstlichen Autorität 387

Kann sich der rechtmäßige Papst nicht gegen einen Eindringling wehren,
weil dieser eine unbesiegbare Macht hinter sich hat, so ist er moralisch

verpflichtet, um der Einheit willen abzudanken, obschon er, da eine

Häresie nicht vorliegt, dazu nicht gezwungen werden kann 77.

Torquemada und Cajetan

Auf dem Hintergrund der rigorosen Primatstheologie Torquemadas
sind derartige Grenzen und Modifizierungen mehr als erstaunlich, man
darf daher folgern, daß sie sich in vieler Hinsicht nicht lückenlos und
widerspruchsfrei in das papale System einfügen lassen. Das mag an einer

Gegenprobe deutlicher werden: Cajetan geht von denselben ekklesiologi-
schen Prinzipien aus, aber bei ihm dulden sie beinahe keine Ausnahmen.
Klauseln werden nun nicht mehr zugelassen, die Systematik hat
endgültig den Sieg über die sachlichen und historischen Probleme und
Situationen errungen, für die Torquemada noch ein Gespür hatte.

Kann, so fragt Cajetan, ein Konzil ohne den Papst Zustandekommen?
Ohne ihn, lautet die Antwort, gibt es kein concilium perfectum simpliciter,
d. h. eines, das sich der vollen Jurisdiktions- und Lehrgewalt erfreut.
Dies ist nicht einmal möglich bei Tod oder Häresie des römischen
Bischofs 78. Wohl aber ist ein concilium perfectum secundum praesentem
Ecclesiae statum denkbar; es kann ohne Einwilligung durch das

Oberhaupt einberufen werden, ja sogar gegen es, falls sich der Papst weigert,
einem konkreten Notfall zu begegnen. Theoretisch gäbe es viele solcher

Anlässe, doch läßt Cajetan bezeichnenderweise nur zwei gelten: Häresie
des Papstes und eine ungewisse Papstwahl. Im Falle der Irrlehre dürfen
die Kardinäle, der Kaiser und die Bischöfe aktiv werden, aber eine so

zustandegekommene Synode hätte keine universalis cura Ecclesiae,
sondern lediglich eine depositiva potestas papae, sie ermächtigt die Kardinäle,

77 SE 1. IV c. 13, fol. 370v-371r.
78 De comparatione auctoritatis papae et concilii cum apologia eiusdem

tractatus, ed. V. M. I. Pollet, Rom 1936, c. XVI, nr. 223, S. 105. - Zu Cajetans
Lehre über Papst und Konzil vgl. V. Mondello, La dottrina del Caetano sul Romano

Pontefice, Rom 1965, 111—161 ; O. de la Brosse, Le pape et le concile. La
comparaison de leurs pouvoirs à la veille de la Réforme. (Unam Sanctam, 58), Paris
1965, 161—181; 326—332; A. Walz, Von Cajetans Gedanken über Kirche und Papst,
in: Volk Gottes (Festgabe J. Höfer), Freiburg 1967, 336-360; F. Oakley, Almain
and Major: Conciliar Theory on the Eve of the Reformation, in: The American
historical Review 70 (1964/65), 673-690. - Zur Ekklesiologie im allgemeinen:
A. Bodem, Das Wesen der Kirche nach Kardinal Cajetan. (Trierer Theol. Studien,
25), Trier 1971.



388 Grenzen der päpstlichen Autorität

einen neuen Papst zu wählen 79. Die gewöhnliche These, ein Papst sei bei
Häresie ipso facto iure divino abgesetzt, hält Cajetan für falsch und zwar
deshalb, weil sie nicht zu erklären vermag, warum er bei einem Widerruf
des Irrtums sein Amt behält, ohne daß eine formelle Wiedereinsetzung
nötig wäre 80. Der in der Häresie verharrende Papst hat keinen, der ihm
auf Erden übergeordnet ist, wohl aber - und hierin ist Cajetan konsequent

- existiert für diesen Fall in der Kirche eine potestas ministerialis ad sui
depositionem 81.

Wie man sieht, läßt Cajetan nicht mehr jene Grenzen des Primats
in Notsituationen gelten, die Torquemada anerkannte, wenn er von der
relativen Notwendigkeit der Konzilien spricht, insbesondere fehlen alle
Hinweise auf die erforderliche Mitwirkung der Synoden in Glaubensdingen.

Daß eine KirchenVersammlung superior et maior papa in der

Urteilsfähigkeit ist und sich deshalb einer maioritas approbationis erfreut,
ist gänzlich undenkbar geworden.

Zusammenfassung

Es dürfte sich gezeigt haben, daß Torquemadas Primatstheologie,
so rigoros sie im Ansatz konzipiert ist, einen beträchtlichen Raum für
Klauseln, Einschränkungen und Vorkehrungen für Krisensituationen
läßt. Diese gelten zwar vorwiegend im Bereich einer kontroversen
Glaubenslehre, wo den Bischöfen ein großes Mitspracherecht zuerkannt
wird, insofern normalerweise der Mehrheit ein besseres Urteil zukommt
als einer Einzelperson, doch haben sie auch ihre Rückwirkungen auf die

päpstliche Rechtsbefugnis, obwohl diese, von bestimmten Notstandsfällen

abgesehen, nicht angetastet wird. Daß sich zwischen den ekkle-

siologischen Prinzipien und deren theoretischen und praktischen
Begrenzungen Widersprüche ergeben, ist Torquemada nicht entgangen,
eine Harmonisierung ist ihm nicht gelungen. Das Wissen um die

komplizierten Wechselfälle der Papstgeschichte hat ihn wohl veranlaßt, die

systematische Einlinigkeit zugunsten einer differenzierteren Sicht der

Konzilien, der Wahrheitsfindung und Kirchenleitung zu modifizieren.
Dabei ergab sich, daß Torquemada wichtige Elemente der früheren
kirchenrechtlichen Diskussionen aufgenommen hat, die bei anderen

Theologen seiner Richtung eine weit geringere Rolle spielten.

79 A. a. O. c. XVI, nr. 229, S. 107 f; nr. 230, S. 108; nr. 231, S. 108.
80 A. a. O. c. XIX, nr. 272-274, S. 123 f.
81 A. a. O. c. XX, nr. 282, S. 127.


	Grenzen der päpstlichen Autorität

