Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Grenzen der papstlichen Autoritéat
Autor: Horst, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULricH HORST

Grenzen der pipstlichen Autoritit

Konziliare Elemente in der Ekklesiologie des Johannes Torquemada

Die Ekklesiologie Torquemadas gilt allgemein als H6hepunkt in der
Abwehr der konziliaristischen Theorien, sie ist die systematischste
Verteidigung des pdpstlichen Primats zur Zeit der spatmittelalterlichen
Konzilien 1. Thren pridgnanten und entschiedenen Ausdruck hat sie in
der Oratio synodalis de primatu gefunden, diese ist eine in sich geschlossene
Absage an alle Tendenzen, die den Papst einem Konzil unterordnen
mochten 2. Uber ihren aktuellen AnlaB hinaus war der EinfluB der
Oratio betridchtlich, da ihre wichtigsten Argumente in die Summa de
Ecclesia aufgenommen wurden, die in der Folgezeit — bis in die Debatten
des I. Vaticanums — eine kaum zu iiberschitzende Rolle spielen sollte 3.

! Die Monographie von St. LEDERER, Der spanische Kardinal Johann von
Torquemada, Freiburg 1879, entspricht heutigen Bediirfnissen nicht mehr. — Die
Untersuchung von K. BINDER, Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal
Juan de Torquemada, Innsbruck—-Wien-Miinchen 1955, geht, ihrer Thematik zu-
folge, auf unser Problem nicht ein. — Eine ausgewogene Wiirdigung der Theologie
Torquemadas s. bei H. JEDIN, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. I. Freiburg
1949, 19-22. A. J. Brack, Monarchy and Community. Cambridge 1970, 53 ff.

2 Vgl. E. CanpaL, Oratio Synodalis de Primatu. (Concilium Florentinum.
Documenta et Scriptores, Ser. B, vol. IV, fasc. IT). Rom 1954, XVII-LXXII.

3 Cajetan, Franz v. Vitoria, Melchior Cano und Dominicus Baiiez berufen
sich mit Vorliebe auf Torquemada, aber sein Einflu3 reicht weit iiber diese bedeu-
tenden Vertreter der Dominikanerschule hinaus. H. JEDINs Urteil, «den Einflul
T.s auf die Schriftsteller der papstlichen Restauration im einzelnen nachzuweisen,
hieBe deren Geschichte schreiben»y (a. a. O. 476, Anm. 57), ist bezeichnend. Vgl. fer-
ner K. BINDER, Wesen und Eigenschaften ... (s. o. Anm. 1), S. 196-207 u. U. HoRST,
Kirche und Papst nach Dominicus Baiiez, in: FZPhTh 18 (1971), 213-254. -
T.s Rolle auf dem I. Vaticanum ist noch nicht dargestellt, es 148t sich jedoch sagen,



362 Grenzen der pépstlichen Autoritit

DaBl Torquemada zu den rigorosen Befiirwortern des pipstlichen
Jurisdiktions- und Lehrprimats gehort, braucht hier nicht erneut betont
zu werden, doch angesichts dieser Tatsache wurden von der Forschung
andere Aspekte vernachldssigt, ohne deren Kenntnis das Bild unvoll-
stdndig bleiben muB. Es finden sich ndmlich in seinen Werken Aussagen,
die man bei ihm nicht vermutet, weil sie nicht in das liickenlos konzipierte
System passen, das, wie man auf den ersten Blick meinen méchte, Aus-
nahmen und Grenzen der pidpstlichen Gewalt nicht zuldBt. Es ist be-
zeichnend, daf} spitere Autoren jene Elemente, die Y. Congar ein «statut
conciliaire» nennt, abgelehnt oder einfach ignoriert haben; man hielt sie
offenbar fiir Fremdkoérper, die in Torquemadas Ekklesiologie keinen
Platz haben *. Es ist unsere Absicht, im folgenden diese Einschrankungen
und Vorbehalte gegeniiber der primatialen Gewalt darzustellen, um so
das einseitige Bild, das fiir gewohnlich den modernen Urteilen iiber
Torquemada anhaftet, zu korrigieren. Dall sie die Grundlagen seiner
papalen Kirchenstruktur nicht verdndern, versteht sich von selbst,
dennoch wird gezeigt werden, daf3 historisches Wissen und systematische
Erwidgungen zu einigen wichtigen Modifizierungen AnlaB3 geben, die
prinzipiell fiir jede Ekklesiologie bedenkenswert bleiben, auch wenn sie
von den spidteren Theologen iibersehen oder eliminiert wurden.

daB sie beachtlich war. Exzerpte aus seinen Schriften haben den Vitern vorgelegen:
De inerrantia Romani pontificis ex cathedra definientis suffragium praeclarissimi
Card. Jo. Turrecremata O. P. Legati pontificis ad concilium Basileense deinde ad
concilium Florentinum Latinorum oratoris. Ex aureo illius opere Summa de pote-
state papali depromptum et rev. patribus concilii Vaticani exhibitum, Turin 1870,
S. 3-42. Ferner die Textsammlung von R. BiancHi, De constitutione monarchica
Ecclesiae et de infallibilitate Romani pontificis juxta D. Thomam Aquinatem
ejusque scholam in Ord. Praedicatorum. Rom 1870, S. 174 (Index). A. LANGHORST,
Der Cardinal Turrecremata und das Vaticanum iiber die Jurisdictionsgewalt der
Bischoéfe, in: Stimmen aus Maria-Laach 17 (1879), 447-462. Vgl. auch Th. GRANDE-
RATH, Geschichte des Vatikanischen Konzils. 3 Bde, Freiburg 1903-1906 (Register). —
Die Tatsache, daB J. FrieDpRIcH 1871 den fédlschlich Torquemada zugeschriebenen
Traktat «De potestate papae et concilii generalis» herausgab, um, wie er meinte, eine
Autoritét fiir die Revision von Konzilsbeschliissen ins Feld zu fithren, ist bemerkens-
wert. Vgl. dazu U. Horst, Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP, in:
FZPhTh 15 (1968), 367—402.

* Y. CoNGAR, Die Lehre von der Kirche. Vom Abendlandischen Schisma bis
zur Gegenwart. (Handbuch der Dogmengeschichte III, 3d), Freiburg 1971, S. 33 {:
«Torquemada behilt also ein wenig von einer konziliaren Satzung (statut conciliaire)
bei, die sich vom Konziliarismus wohl unterscheidet ...» Es ist typisch, daB die
Texte, von denen wir sprechen werden, in der Untersuchung von P. Massrt, Magistero
infallibile del papa nella teologia di Giovanni da Torquemada, Turin 1957, nicht zu
Wort kommen oder verharmlost werden.



Grenzen der pépstlichen Autoritit 363

Die Oratio synodalis

Betrachten wir zundchst die Oratio symnodalis de primatu. Auf die
ausfithrlichen Widerlegungen der Argumentation Cesarinis, die zugleich
eine positive Darstellung der Primatstheologie sind, folgt die Antwort
Torquemadas auf die traditionelle konziliaristische These, daBl die
Irrtumslosigkeit der ganzen Kirche die Superioritdt des Konzils bedinge,
weil, nach Ausweis der Geschichte, Irrtiimer des Papstes feststehen °.
Torquemada bestreitet zwar nicht grundsdtzlich die Mdéglichkeit eines
falschen pidpstlichen Urteils, doch 1dBt sich aus diesem Umstand nicht
schlieBen, daB die Kirche eine grofere Schliisselgewalt besitze, da es
sich, wenn es um die Frage nach Wahrheit und Jurisdiktion geht, um
zwel unterschiedene «gratiae gratis datae» handelt, wie etwa das Beispiel
der Muttergottes zeigt, die zwar einen unversehrten Glauben, aber keine
Rechtsbefugnis hatte. SchlieBlich ist, spricht man von einer irrtumslosen
Gesamtkirche, diese niemals losgeldst von ihrem Oberhaupt zu denken ©.
Auch aus einem anderen Grund kann die besondere Abzweckung des
Einwands nicht akzeptiert werden: Die Kirche hat zwar das Privileg,
im Glauben nicht zu irren, doch erfreuen sich die Universalkonzilien
seiner nicht, denn viele haben, wie wir aus der Geschichte wissen, im
Glauben geirrt und zwar immer dann, wenn sie nicht in Verbindung mit
dem rémischen Stuhl standen. Es ist also moglich, daB selbst allgemeine
Kirchenversammlungen etwas lehren, das dem Glauben nicht entspricht,
sofern ihnen die letztverbindliche Approbation durch den Papst fehlt;
diese ist in jedem Fall das alleinige Kriterium. Gleichwohl ist auch Tor-
quemada, wie wir spater sehen werden, bereit, eine gewisse Korrektur-
bediirftigkeit selbst solcher Dekrete anzunehmen, auch wenn die hypo-
thetische Form, in der das geschieht, verrdt, daB er hierin den weit-
gehenden Zugestiandnissen anderer Autoren sehr reserviert gegeniiber-
steht: %,

5 Oratio Synodalis (OS), ed. cit. (s. 0. Anm. 2), nr. 65, S. 54. Verwiesen wird
auf c. Anastasius d.19 c. 9. — Vgl. P. DE VoogHT, Les pouvoirs du concile et
I'autorité du pape au Concile de Constance. (Unam Sanctam 56.) Paris 1965,
S. 105-162.

6 A a.O. 541

7 Zum Problem vgl. R. BAUMER, Luthers Ansichten iiber die Irrtumsfahigkeit
des Konzils und ihre theologiegeschichtlichen Grundlagen. In: Wahrheit und
Verkiindigung (Festschrift M. Schmaus), Paderborn 1967, Bd. II, S.987-1003;
DERS., Nachwirkungen des konziliaren Gedankens in der Theologie und Kanonistik



364 Grenzen der pépstlichen Autoritit

Dementsprechend mufl das Konstanzer Dekret Haec sancta, das
jeden Christen, gleich welchen Ranges, einem Konzilsentscheid unter-
stellen will, abgelehnt werden, es sei denn, ein solcher BeschluB3 gehort
offensichtlich (manifeste) zum Glaubensgut, weil er ausdriicklich in der
Schrift enthalten ist oder durch die Gesamtkirche oder den apostolischen
Stuhl bereits definiert worden ist. Der Grund dafiir ist auch diesmal:
Konzilien ohne pédpstliche Approbation kénnen irren, so etwa das Ephe-
sinum IT 8.

Auf diese entschieden antikonziliaristischen Aussagen folgt eine
bemerkenswerte Einschriankung, die man nach dem Gesagten bei Tor-
quemada nicht vermuten wiirde. Sie ist deshalb so iiberraschend, weil sie
sich nicht ohne weiteres in das papale System einfiigen will, wonach
letzte dogmatische Sicherheit allein im rémischen Bischof garantiert ist.
Offenbar war sich unser Autor bewu3t, dafl in komplizierten Situationen
die Wahrheitsfindung nicht auf eine einzige Person beschrinkt sein darf.
Prinzipiell hangt die Giiltigkeit einer Konzilsdefinition von der Zustim-
mung des Papstes ab, aber dieser Satz erhilt eine wichtige Klausel:
Im Falle, daB simtliche Viter einer allgemeinen Synode eine Glaubens-
wahrheit verabschieden, der nur der Papst widerspricht, miite man der
Synode folgen und nicht deren Oberhaupt, weil das Urteil so vieler
Minner mehr gilt als das des Papstes. Torquemada ist sich bewuBt, eine
These von groBen Konsequenzen aufzustellen, fiir die er sich auf andere
Autoren seiner Schule nicht berufen kann, er fiigt deshalb ein vorsichtiges
1udicto meo an °. Um seine Ansicht zu stiitzen, verweist er auf die Glosse
zum c. Anastasius, wo es heillt: « Wenn es um Glaubensdinge geht, muf3

des frithen 16. Jahrhunderts. (Reformationsgeschichtl. Studien und Texte 100.)
Minster 1971, S. 163-203.

8 Torquemada rechnet durchaus mit Konzilsirrtiimern (etwa Ephesinum II),
aber nur fiir den Fall einer fehlenden Approbation seitens des Papstes. OS nr. 65,
S. 55.

® OS nr. 70, S. 58: Si vero casus talis contingeret, quod patres universi in
synodo universali convenientes unanimiter aliquam diffinicionem fidei facerent,
cui sola persona pape contradiceret; dicerem, iudicio meo, quod synodo standum
esset et non persone pape. Iudicium enim tantorum patrum unius universalis
synodi in materia fidei merito preferendum videtur iudicio unius hominis.

In quo casu optime venit illa glossa, que habetur in c. Anastasius, dist. XIX,
quod ‘ubi de fide agitur, papa tenetur requirere consilium episcoporum’. Quod
intelligendum est, quando casus est valde dubius et synodus convocari poterit.
Et tunc synodus maior est papa, non quidem potestate iurisdictionis, sed auctoritate
discretivi iudicii et amplitudine cognicionis. Ut enim habet glossa in c. multi,
dist. XLa, ‘pars illa que iustiori racione utitur maior dicitur, licet sit minor’, scilicet,
alio respectu ...



Grenzen der pépstlichen Autoritit 365

der Papst den Rat der Bischife suchen» 1°. In seinem Kommentar zum
Dekret Gratians macht er interessante Ausfithrungen zu dieser Stelle.
Es scheint, so schreibt er, dal der Papst nicht immer auf das Urteil der
Bischofe angewiesen ist, denn das Recht sieht vor, daB3 alle Streitfragen
von Gewicht vor den rémischen Stuhl gebracht werden sollen !. Die
zitierte Glosse hat demnach den Sinn, daB bei einer groBen Kontroverse
in Glaubensdingen, wenn weder der Papst noch die Kardinile eine Losung
finden, ein allgemeines Konzil einberufen werden soll. In diesem Fall
ist die Synode sogar maior papa in bezug auf das unterscheidende Urteil
(discretivum iudicium), nicht jedoch hinsichtlich der Rechtsgewalt. Diese

10D 19 c. 9. Parallelen bei anderen Autoren werden spiter angefiihrt.

11 Vgl. dazu Torquemadas Interpretation in: Gratiani Decretorum doctissimi
commentarii, 3 Bde, Venedig 1578. Hier Bd. I, S.176 A: Et etiam videtur hoc
argumentum papam non debere communicare ei, cui cardinales vel concilium non
communicant vel censent non communicandum. Et per consequens a simili in aliqua
questione discordat concilium a sententia papae minor est sententia concilii quam
papae. Sed respondet Huguccio quod hoc non (credit esse) verum, sed potius con-
trarium credit et dicit, quod hic non est argumentandum a contrario sensu, quia nec
cum consensu nec sine assensu potuit papa licite communicare Photino in errore
iam damnato ... Et similiter nec alia argumenta procedunt circa 18 d. ubi dicit glossa
quod ubi de fide agitur, papa deberet requirere consilium episcoporum. Potest quaeri
utrum semper in causa fidei papa tenetur congregare concilium episcoporum. Et
videtur non semper esse verum, quia expresse videtur contra c. maiores extra de
bapt., ubi patet quod quaestiones maiores maxime fidei debent referri ad sedem
Petri, et sic ad papam. Unde in c. omnes d. 22 romana ecclesia dicitur magistra fidei,
et ad eam recurrit Hieronymus in c. haec est fides 24 q. 1. Sed illud dictum glossae
est intelligendum, quando dubium circa fidem esset maximum, ita quod etiam papa
cum cardinalibus dubitaret: tunc enim merito deberet convocari concilium universale
episcoporum. Quod vero consequenter dicit glossa quod tunc synodus est maiorv papa,
videtur, quod hoc non sit verum de maioritate potestatis iurisdictionis, existente vero
et indubitato papa, cum semper caput praestantius sit autoritate regiminis toto
residuo corpore, et concilia robur accipiant ab apostolica sede ... Sed bene rvegulaviter
verum est de maiovitate autoritatis discrvetivi iudicii, secundum quod dicimus, quod qui
magis ratione utitur, eo maioris autoritatis eius verba esse videntur. Ut in di.se §1
quae praesumitur maior est in toto concilio quam in uno homine. Dico autem regu-
lariter, quia posset esse, quod etiam in facto fidei papa moveretur melioribus ratio-
nibus et autoritatibus quam concilium, unde tunc standum esset definitioni papae.
Nam concilium errare posset, sicut Ariminense, sicut Ephesinum secundum et plura
alia ... Bene tamen verum est, quod ubi papa velit statuere in causa fidei contra
statuta sacrorum conciliorum, non esset standum papae, quia in hoc casu praesum-
eretur errare, sed esset standum determinationi iam factae per concilium universale
cum consensu apostolicae sedis et maxime quatuor conciliorum ... Auch Alvarus
Pelagius macht, handelt es sich um den Glauben, eine bemerkenswerte Ausnahme:
De planctu Ecclesiae, ed. J. T. de RocaBERTI, Bibliotheca Maxima Pontificia, vol. II1,
Rom 1695, c.6, S. 27: Quod si totus mundus sentiret in aliquo negotio contra papam,
quod sententiae standum esset, quod verum intellige: nisi esset causa fidei.



366 Grenzen der papstlichen Autoritidt

ruht, sofern es sich um einen rechtmifigen Papst handelt, uneinge-
schriankt im Oberhaupt der Kirche. Mit dieser Unterscheidung zwischen
einer Urteilsfindung, an der unter Umsténden viele beteiligt sein miissen,
und der Jurisdiktion, die in ihrer Fiille im Papst ist, soll die Superioritit
des rémischen Stuhls gewahrt und die Funktion der Bischéfe aner-
kannt werden.

Die Autoritdt hingt von den Argumenten ab, die bei einer solchen
Kontroverse vorgebracht werden, und man darf voraussetzen, daf3 ein
Konzil iiber bessere verfiigt als ein einzelner. Dies gilt freilich nicht abso-
lut: Es ist denkbar, daB der Papst Griinde vortrdgt, die denen eines
Konzils iiberlegen sind, so daBl man seiner Definition folgen muB}, weil,
wie bereits gesagt wurde, auch ein Konzil vor Irrtiimern nicht
geschiitzt ist. '

In der Theorie ist gegen diese erstaunlich weitherzige These Torque-
madas nichts einzuwenden, doch verrit er uns leider nicht, wo Kriterien
und Instanzen liegen, die 1m Zweifelsfall entscheiden, wer bel einer
Streitfrage die besseren Argumente vorweisen kann.

In der Oratio synodalis wird dieselbe Ansicht vertreten wie im Kom-
mentar zum Dekret. Ein Konzil mul3 einberufen werden, wenn dies
moglich ist und die Materie das erfordert. Auf solche auBergewohnlichen
Umstédnde ist der traditionelle Satz anzuwenden synodus maior est papa.
DaB eine derartige These hart an der Grenze zu den konziliaristischen
Ideen liegt, ist Torquemada bewuBt, aber er glaubt dennoch, sich zu ihr
bekennen zu diirfen, weil sie die Jurisdiktion des Papstes nicht antastet.
Dessen Rechtsbefugnis untersteht keiner iibergeordneten Instanz, eine
Superioritdt der Kirchenversammlung gibt es nur hinsichtlich der Er-
kenntnis, also in der Autoritidt des unterscheidenden Urteils und in der
Weite der Einsicht 2. Dem einmiitigen BeschluB} einer Synode, die sich
auf klare Schriftzeugnisse und die Lehre der Viter stiitzt, muB3 auch der
Papst beipflichten. Weigert er sich, dies zu tun und widerspricht er
hartnickig, so ist er als Hiretiker erwiesen und einem Konzil wie jeder
andere Christ, der vom Glauben abweicht, unterworfen. Durch Héiresie
wird er omni fideli minor 3. Allein auf diesen Fall ist der berithmte c. sz

12 Vgl. 0. Anm. 9.

13 OS nr.71, S.581{.: Ubi autem ita eveniret, quod talibus, que ad fidem
pertinere tota synodus per apertissima testimonia sacre scripture aut sanctorum
patrum doctrinam unanimiter declararet, papa acquiescere obedire et stare nollet,
sed contumaciter contradiceret talibus, aperte ad fidem catholicam pertinere
declaratis, iam utpote hereticus subiectus veniret concilio, sicut et quilibet alius a



Grenzen der pépstlichen Autoritit 367

papa anzuwenden. Er setzt notorische und trotzig verteidigte Hiresie
voraus, durch sie verliert er ipso iure sein Amt, denn ohne Glauben ist er
kein Glied der Kirche mehr . Allerdings ergibt sich daraus kein Argu-
ment fiir die Superioritit des Konzils iiber einen glaubigen Papst 5.

In allen anderen Fillen 148t Torquemada keine Ausnahmen zu.
Die von ihm festgesetzten Grenzen hinsichtlich der dogmatischen Ur-
teilsfihigkeit finden keine Entsprechung auf seiten der Rechtsbefugnis.
Dies trifft selbst fiir die beiden groBen Themen seines Jahrhunderts zu:
Schisma und Kirchenreform. Wenn das Konstanzer Dekret, so argumen-
tiert er, zur Beilegung eines Schismas die Unterwerfung des Papstes
unter ein Konzil fordert, so ist folgendes zu bedenken: Konstanz spricht
nicht von jedem beliebigen Schisma, es geht vielmehr von einer einmali-
gen Situation aus, so daB, sollte keiner der konkurrierenden Pépste
kanonisch gewihlt worden sein, ihm eine gewisse Verbindlichkeit eigen
ist. Das Konzil hitte dann iiber die RechtmiBigkeit zu entscheiden .
Ein kanonisch gewihlter und tiber lingere Zeit durch die Kirche an-
erkannter Papst braucht einem Konzil, das, um ein Schisma beizulegen,
iiber seine Absetzung beraten méchte, nicht zu gehorchen, es gidbe sonst
leicht eine Unzahl von Spaltungen 7.

Nicht weniger rigoros argumentiert Torquemada iiber eine Reform-
synode, die, um die Kirche an Haupt und Gliedern zu reinigen, fiir diese
Zwecke eine Superioritit beansprucht, ja hier wirkt sein Standpunkt,

fide devius. Cum enim per heresim a papatu cadat, factus est ... omni fideli minor. —
DaB der Papst im Fall von Héresie sein Amt verliert, ist traditionelle Lehre, die nur
wenige Ausnahmen kennt. Vgl. H. ZIMMERMANN, Papstabsetzungen des Mittel-
alters, Graz-Wien-Koln 1968; J. M. MoyNiHAN, Papal immunity and liability in
the writings of the medieval canonists. (Anal. Greg. 120), Rom 1961, bes. S. 111-138.
Zur Absetzung eines Papstes durch das Konzil vgl. R. BAuMER, Nachwirkungen ...
(s. Anm. 7), 83-120.

14 OSnr. 71, S. 59: Quod capitulum, cum loquatur de papa cum iam per heresim
notoriam et contumaciter defensam sit ipso iure pontificatu privatus (quia remota
fide, per quam fit prima connexio hominis ad corpus Christi, membrum ecclesie
esse desinit), manifeste demonstratur, quod ex eo nulla superioritas potestatis
arguitur in concilio universali supra papam catholicum sive fidelem. — Zur Lehre
T.s von der Kirchengliedschaft vgl. K. BINDER, a.a. O. (s. Anm. 1), 47-57 u.
J. F. StTockMANN, Joannis de Turrecremata O. P. vita eiusque doctrina de corpore
Christi mystico, o. O. 1951, S. 63-100.

15 Vgl. ferner T.s Kommentar zu «Si papa» d. 40 c. 6, ed. cit. S. 351-353. —
Zur Lehre Huguccios vgl. B. TIERNEY, Foundations of the Conciliar Theory.
Cambridge 21968, S. 63 f. u. 248-250.

16 OS nr. 72, S. 59 f. Vgl. auch den Kommentar zu d. 79 c. 8, ed. cit. 526 B.

¥ O3 nr. 73; 8.60 4



368 Grenzen der péapstlichen Autoritit

angesichts der drdngendsten Aufgabe der Zeit, besonders schroff 18,
Einem zur Reform versammelten Konzil ist der Papst lediglich de
honestate, non de necessitate Gehorsam schuldig. In diesem Sinn darf man
das Konstanzer Dekret fiir begriindet halten; verstiinde man es allerdings
enger, so wiirde es einen unzulissigen Zwang gegeniiber dem Papst
bedingen, den es, auBer im Fall von Héiresie, nicht geben darf, da Kon-
zilien absolut vom Papst abhidngen '°. Der romische Bischof hat nur
Gott iber sich und kann von Menschen nicht gerichtet werden 2°. Selbst
eine Todsiinde zerstort seine Superioritdt nicht, zwischen ihr und der
Irrlehre besteht nach theologischer Lehre ein fundamentaler Unter-
schied #. So reichen weder Nachlissigkeit noch béser Wille seitens des
Papstes, die etwa auf einem Reformkonzil zutage treten, aus, um die
Viter fiir eine Absetzung zu bevollmichtigen. Eine solche Autoritét
wdre nur vorhanden, wenn die mala voluntas auf streng dogmatischer
und nicht bloB moralischer Ebene lige, insofern das Oberhaupt nicht
mehr an Heiligkeit und Reinheit der Kirche glaubt, oder wenn es leugnet,
daB ein gutes Leben zur Ubernahme eines kirchlichen Amtes oder zum
Empfang der Weihen erforderlich ist. Sollte der Papst incorrigibiliter
der Kirche Argernis bereiten, so ist eine Unterscheidung angebracht:
Die Unverbesserlichkeit kann als Fortsetzung der Siinde — trotz Mahnung
— verstanden werden oder als deren Verteidigung, indem man etwa die
Simonie grundsitzlich fiir gut hilt. Nur in diesem letzten Fall ist die
Absetzung moglich, weil sich der Papst selbst zum Héretiker gemacht
hat 22, Handelt der Papst contra wuniversalem statum ecclesiae, so ist

18 H. Jepins Urteil a.a. O. (s. Anm. 1), 21 besteht zu Recht: «Eine groBle
Liicke weist die Summa de ecclesia auf: von den Reformaufgaben ist in ihr so gut
wie gar nicht die Rede». Gewisse Modifizierungen werden wir spater machen,
doch bleibt das Schweigen auffillig, die Ursache liegt wohl darin, dal T. dem
Konziliarismus keinen AnlaB3 bieten wollte. Vgl. K. BINDER, El cardenal Juan de
Torquemada y el movimiento de reforma eclesiastica en el siglo XV, in: Revista de
Teologia 3 (1953), 42-65.

¥ 08 nr;, 75, '5.62 £,

28 OS nr; 76, 8. 63.

2L OS nr: 81, S. 67 1.

22 OSnr. 83, S. 69 u. nr. 84, S. 69 . — Die Unterscheidung zwischen continuatio
criminis und criminis pertinax defensio findet sich auch bei Augustinus Triumphus.
Vgl. M. WiLks, The problem of sovereignty in the later middle ages. The papal
monarchy with Augustinus Triumphus and the publicists. (Cambridge studies in
medieval life and thought, N. S. IX), Cambridge 1963, 500. — Nach R. BAUMER habe
Torquemada in seinem Kommentar zum Decretum Gratiani —im Gegensatz zur SE —
gelehrt, daf3 ein unverbesserlicher Papst, der die Kirche skandalisiert, abgesetzt
werden konne, weil die contumacia der Haresie gleichzusetzen sei. Aber diese An-



Grenzen der pipstlichen Autoritit 369

Widerstand geboten, doch folgt daraus nicht, daB3 er dafiir von einem
Konzil abgeurteilt werden konnte 23. Opposition ist erlaubt, wenn das
Oberhaupt von der Lehre der Viter abweicht, oder wenn er die Verfas-
sung der Kirche abidndert, so wenn er etwa beabsichtigt, alle Bischofe
gleichzeitig abzusetzen. Zahlreiche anerkannte Autoren lehren, daBl man
einen solchen Papst nicht gewidhren lassen darf, man muB sich ihm
— in Demut und Ehrfurcht — widersetzen, doch schlieft ein derartiges
Vorgehen nicht seine Absetzbarkeit ein, diese ist, im Einklang mit der
Tradition, nur im Fall von Hiresie gestattet 24,

Konzilseinberufung ohne Papst

Ein bedeutender Teil der Schriften Torquemadas, so seine Konzils-
reden und die Kommentare zum Dekret Gratians, dienten als Vorstudien
fur die Summa de Ecclesia ?°. Man darf daher erwarten, daf3 er in seinem
Hauptwerk auf die bereits besprochene Problematik noch ausfiihrlicher
eingehen wird. Der Thematik entsprechend, geschieht dies vor allem

sicht tragt T. als Einwand vor. Seine Antwort entspricht der, die er in der SE gibt.
Kommentar zum Dekret, ed.cit. Bd.I, S.351B u.352B-353A. (R. BAUMER,
Nachwirkungen ... s. o. Anm. 7), 85 u. Anm. 19. — Zur Beurteiliung der Simonie als
Haresie vgl. J. LEcLERCQ, Simoniaca haeresis, in: Studi Gregoriani 1 (1947),
523-530; H. MEIER-WELCKER, Simonie im frithen Mittelalter, in: ZKG 64 (1952/53),
61-93; J. WerrzeL, Begriff und Erscheinungsform der Simonie bei Gratian und
den Dekretisten. Miinchen 1967.

23 OS nr. 85, S.71: De 3%vero casu, quando, scilicet, vult facere contra
universalem statum ecclesie, dicitur quod, in isto casu, licet pape non esset obedien-
dum sed resistendum, non tamen venit propterea a concilio iudicandus. Auch diese
Ansicht wird T. spdter modifizieren.

2+ A.a.0. T.s enger Hiresiebegriff wurde im Mittelalter nicht von allen
geteilt. Vgl. L. Buisson, Potestas und Caritas. Die pépstliche Gewalt im Spat-
mittelalter. (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte u. zum Kirchenrecht, 2),
Koln-Graz 1958. Argernis und schlechtes Leben haben oft dieselben Ursachen,
S.161-165, 189-191 u. 192, sie sind Absetzungsgrund. So etwa Huguccio: Ego
autem credo quod idem sit de quolibet crimine notorio quod papa possit accusari et
condemnari, si admonitus non vult cessare ... nunquid sic scandalizare ecclesiam
non est quasi heresim committere? Praeterea contumacia est crimen ydolatriae et
quasi heresis ... unde et contumax dicitur infidelis. (Zitiert bei L. Buisson, a. a. O.,
183; fermer 184 u. Anm. 49.) B. TierNEY, Foundations... (s. Anm. 15), 248 ff.
Johannes Teutonicus: Certe credo quod si notorium est crimen ... et inde scandaliza-
tur ecclesia et incorrigibilis sit, quod inde possit accusari. Nam contumacia dicitur
heresis. (Zitiert bei B. TiErRNEY, Ockham, the conciliar theory, and the canonists,
in: Journal of the history of ideas 15 (1954), S. 57, Anm. 63.)

25 Vgl. K. BiINDER, Wesen und Eigenschaften ... (s. Anm. 1), 29-35; ders.,



370 Grenzen der pipstlichen Autoritit

im dritten Buch De universalibus conciliis et de eorum auctoritate*s. Auf
die Wesensbeschreibung des Konzils folgt eine Reihe von Argumenten,
die der zeitgendssischen konziliaristischen Literatur entnommen sind.
Sie wollen einerseits zeigen, dafl die Kirchenversammlungen des Alter-
tums, einschlieBlich des Apostelkonzils, nicht nur von den rémischen
Bischoéfen einberufen worden sind, andererseits ergibt sich aus bestimm-
ten Situationen des kirchlichen Notstands, daB Synoden — und zwar
unabhingig von der papstlichen Zustimmung — das einzige Mittel sind,
um einer schweren Krise zu begegnen %7.

Von seinem systematischen Ansatz her fillt Torquemada die Ant-
wort auf solche Probleme der Vergangenheit und Gegenwart leicht.
Und zwar 16st er die historischen Schwierigkeiten so: Die Kaiser haben
die Konzilien formell einberufen — daran ist nicht zu zweifeln —, doch
taten sie dies nur kraft apostolischer Vollmacht, so dafl man sie eher als
Austithrungsorgane des péapstlichen Willens zu bezeichnen hatte. Jeden-
falls verhielt es sich so bei den allgemeinen Kirchenversammlungen,
wiahrend es bei den Regionalsynoden zuweilen anders war 28, Ein von den
konziliaristischen Theologen vorausgesetzter Notfall, dem nur ein Konzil
zu begegnen in der Lage ist, 148t sich nach Torquemadas Ansicht kaum
vertreten. Dies wiirde ndmlich bedeuten, dafl etwa die Verhinderung
einer solchen Synode durch Krieg oder fiirstliche Gewalt den status
ecclesiae erschiitterte. Das 148t der Beistand Christi nicht zu, weil ein
fiir allemal Vorsorge getroffen wurde: Die rémische Kirche kann aus
sich selbst in allen Schwierigkeiten fiir Abhilfe sorgen. Ndhme man das
Gegenteil an, so wire das ein Zeichen mangelnden Glaubens und Ver-
trauens, denn der Christ hat keinen Anlafl daran zu zweifeln, dal3 ein
Papst bei Gefahr fiir die Kirche ein Konzil einberuft 2.

Kardinal Juan de Torquemada, Verfasser der «Nova ordinatio Decreti Gratiani»,
in: AFP 22 (1952), 268-293.

26 Wir zitieren die Summa de Ecclesia (SE) nach der Ausgabe Venedig 1561. —
Die Untersuchung von V. PrRoaNo GIL, Doctrina de Juan de Torquemada sobre el
Concilio, Burgense I, 1960, S. 90 ff. war mir nicht zugédnglich.

27 SE 1. IIT c. 7, fol. 280r-280v. T. erwdhnt 6fter Ockham und Gerson. Zu
deren Konzilsauffassung vgl. G. de LAGARDE, La naissance de l'esprit laique au
déclin du moyen age, t. V, Guillaume d’Ockham: Critique des structures ecclésiales.
Lowen-Paris 1963, 53-86; J. B. MorRRALL, Gerson and the Great Schism. Manchester
1960; G. H. M. PostHUMUS MEYJES, Jean Gerson, zijn kerkpolitiek en ecclesiologie.
s’-Gravenhage 1963, 210 ff. Vgl. auch J. Brack, The political Ideas of Conciliarism
and Papalism, in: Journal of Ecclesiastical History 20 (1969), 45-65.

28 SE 1. III c. 8, fol. 280v.

29 A. a. O. fol. 281r-281v.



Grenzen der pépstlichen Autoritit 371

Gleichwohl 148t Torquemada — trotz dieser eindeutigen Absage an
zeitgenossische Thesen — eine Reihe von bemerkenswerten Ausnahmen
zu. Tritt ndmlich der Fall ein, daB ein Papst nicht willens ist, eine Synode
zu versammeln, so muB3 er von den Kardinidlen, Prilaten und Fiirsten
aufgefordert werden, geeignete Schritte zu unternehmen. Beharrt er
allerdings auf seiner Weigerung, dann wére er fiir hiaresieverddchtig zu
halten und dadurch wiirde sein Amt zweifelhatt, so da3 das Einberu-
fungsrecht an andere tibergeht. In erster Linie féllt die Pflicht, fiir Ab-
hilfe zu sorgen, den Kardindlen zu; sie berufen die Versammlung ein,
um mit ihrer Hilfe das Erforderliche zu erledigen 3°. Bemerkenswert an
dieser betridchtlichen Einschrinkung der pidpstlichen Vollgewalt ist der
Umstand, daB Torquemada hier unversehens seinen rigorosen Hiresie-
begriff, wie wir ihn in der Oratio synodalis kennengelernt haben, erweitert
und auf die moralische Ebene verlagert, die frither bei den Fragen der
Reform und der kirchlichen Statusveranderung keine Rolle spielte.

Wird der Papst bei angesehenen Mannern der Héresie bezichtigt,
so ist tudicio nostro folgendes Vorgehen angezeigt: Zuerst sollen die
Kardindle ihn bewegen, sich von einer derartigen Anschuldigung zu
befreien; unterlassen sie es, so geht diese Pflicht an andere Gldubige
iiber, sie miissen auf ein 6ffentliches Bekenntnis, vor allem hinsichtlich
der inkriminierten Punkte, dringen. AuBert er sich trotz dieser MaB-
nahmen nicht, so ist er zu ersuchen, selbst ein Konzil einzuberufen oder
anderen die Erméchtigung zu einem solchen Schritt zu geben. Willigt er
schlieBlich ein, moége die Synode die Wahrheit erforschen. Im Falle der
Weigerung miissen die Kardindle als hervorragende Glieder der rémi-
schen Kirche die Verantwortung iibernehmen; sie rufen die Prilaten
zusammen, um dartiber zu beraten, ob der Papst als Héaretiker anzusehen
ist. Machen sich auch die Kardinédle eines Versdumnisses schuldig, dann
treten der Kaiser oder die christlichen Fiirsten oder die Bischéfe an
deren Stelle. Wenn der Papst die nun erfolgte Zusammenkunft der
Bischofe bestdtigt, ist das Problem gelost, gibt er jedoch ihrer Bitte

30 A.a. O. fol. 2817: Tertio dicitur quod dato quod talis casus immineret eccle-
siae universali tunc si papa requisitus per dominos cardinales et per alios catholicos
maxime ecclesiae praelatos et principes nollet congregare universale concilium
nec dare auctoritatem congregandi, quia talis habendus esset suspectus de haevesi,
et per consequens dubius in papatu. lam ad alios pertineret universale concilium
congregare ... In hoc ergo casu quando papa nollet concilium congregare ad cardi-
nales spectaret convocatio concilii universalis ad faciendum ea quae in tali casu
necessario essent facienda. Vgl. auch den Kommentar zu c. error d. 83, ed. cit.
S. 547.



372 Grenzen der pépstlichen Autoritit

nicht statt, so sollen sie die Untersuchung selbst in Gang setzen etzam
papa nolente. Dies geschieht kraft der Autoritat gottlichen und mensch-
lichen Rechts, weil ein allgemeines Konzil der kompetente Richter in
Sachen der Hiresie ist 3. Gilt die Irrlehre als erwiesen, mul3 der Papst
vom Ergebnis der Untersuchung Kenntnis erhalten und, nachdem ihm
an Hand der Schrift und der Kirchenlehre die Abweichung vom Glauben
gezeigt wurde, erhilt er Gelegenheit zum 6ffentlichen Widerruf, fiir den
eine angemessene Irist festzulegen ist. Erfolgt er termingerecht, sind
die Rechte des Konzils in dieser Hinsicht erloschen.

Ist die Hiresie notorisch, d. h. 6ffentlich ausgesprochen, mahnen
die Kardinile zuerst den Papst. Schwort er ihr ab, ist der Fall bereinigt,
und das Konzil kann keine Autoritdt mehr beanspruchen. Andernfalls
werden die Bischofe einberufen: Die Synode schreitet kraft ihrer Rechts-
vollmacht zur Absetzung des romischen Pontifex. Allerdings ist der in
diesem Zusammenhang von vielen Autoren gebrauchte Terminus «Ab-
setzung» kontrovers. Torquemada hélt es fiir besser, ihn im Sinne einer
declaratio zu verstehen. Das Konzil wiirde folglich keinen Akt der
Jurisdiktion iiber den Papst ausiiben, weil dieser ihm nicht zusteht, es
erliefe nur die Erkldrung, da8 der der Hiresie iiberfiihrte Papst nicht
mehr Papst ist, so daB3 der apostolische Stuhl als vakant gelten darf 32

31 SE 1. III c. 8 ad 4, fol. 282r: Si vero (papa) nollet, tunc congregatio praela-
torum illa deberet procedere ad inquisitionem veritatis efiam papa nolente. Et si
quaeras qua auctoritate, respondetur quod tam auctoritate iuris divini quam
humani ... Secundo auctoritate iuris humani sive canonici c.si papa... d. 40,
quia cum huius criminis scilicet haeresis in papa competens iudex videatur esse
concilium universale, dumtaxat ut colligitur d. 17 c. hinc ipso facto quod papa non
vult dare auctoritatem congregationi, ipsum ius intelligitur dare sibi auctoritatem,
alias frustratoria esset provisioiuris...—Vgl. Henricus Bohic: Archidiaconus et Joannes
Andreae (dicunt) quod criminis heresis pape iudex competens est concilium generale,
quod verum est. (Zitiert bei B. TIERNEY, Ockham ... (s. 0. Anm. 24), S. 59, Anm. 67.)
Zur unmittelbaren Zeitgeschichte vgl. H. ZIMMERMANN, Die Absetzung der Pépste
auf dem Konstanzer Konzil. Theorie und Praxis, in: Das Konzil von Konstanz,
hrsg. von A. FRANZEN u. W. MULLER, Freiburg 1964, S. 113-137.

32 SE 1. IIT c. 8 ad 5, fol. 282v: Tunc vero, ut in praecedenti casu diximus,
concilium praelatorum congregatum debet iuris auctoritate procedere ad deposi-
tionem illius, ut quibusdam placet, vel ut nobis plus gratum est iuxta iam dicta, ad
declarationem quod ille non sit amplius papa et quod vacet apostolica sedes. —
Fur diese These seien einige Beispiele angefithrt: Johannes Quidort v. Paris, De
regia potestate et papali, ed. F. BLEIENSTEIN, Stuttgart 1969, c. XXII, S. 193.
Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae, q. I a. III, ed. P. T. STELLA,
Ziurich 1966, S. 195. Petrus de Monte, De primatu papae, ed. J. T. de ROCABERTI,
Bibliotheca Maxima Pontificia, t. 18, Rom 1698, S. 119: talis sententia (scl. depo-
sitionis) lata per concilium contra papam haereticum magis est declaratoria po-



Grenzen der pédpstlichen Autoritit 373

Leider hat es Torquemada unterlassen, der Frage nachzugehen, ob
nicht, aufgrund der von ihm angenommenen Sondervollmachten eines
Konzils, die Kirche potentielle Jurisdiktion — und zwar eine, die nicht
direkt vom Papst abgeleitet ist — besitzen muB, die in solchen Ausnahme-
situationen auflebt. Das Problem war ihm schwerlich unbekannt, es darf
jedoch vermutet werden, daB er zu dieser These keine Stellung nahm,
weil sie jene konziliaristischen Gedanken begiinstigt hédtte, die er mit
allem Scharfsinn bekdmpfte 33. Wenn der Satz huiusmodi (scl. haeresis)
crimanis proprius 1udex est umiversale concilium in seinen Konsequenzen
zu Ende gedacht wird, enthidlt die Kirche radicaliter et habitualiter eine
Gewalt, die ihr unmittelbar und nicht durch pdpstliche Vermittlung
zukommt. Die Unterscheidung zwischen depositio und declaratio hitte
lediglich verbalen Wert.

Die Notwendigkeit von Konzilien

Auch der Streit um die Papstwahl macht zuweilen eine Konzils-
einberufung noétig. Bei einer Rivalitdt zwischen zwei, von denen einer
sicher apostolisch ist und rechtmaBig gewidhlt wurde, bedarf es keiner
Synode, es sei denn, um den anderen zu verurteilen. Ist dagegen die
Wahl zweifelhaft und entsteht daraus eine Unsicherheit, so sollen sich
die Parteien 1udicio nostro, falls sie damit einverstanden sind, dem Urteil
eines oder mehrerer Weisen unterwerfen. Ein Konzil ist folglich nicht
notig. Lehnen sie freilich diesen Vermittlungsvorschlag ab, so miilte ein
solches einberufen werden, um tiiber die RechtmiBigkeit der Wahl zu
befinden, thm steht fiir diesen Fall richterliche Funktion zu.

Sind zwei Pdpste im Amt, die beide in den Augen der Glaubigen
als rechtmiBig gelten, so sollen sie, salvo meliori iudicio, die Prilaten
ihrer Obedienzen versammeln, denen dann als Konzil die Entscheidung
obliegt. Lehnen sie einen solchen KompromiB3vorschlag ab, geht das
Recht der Einberufung an die Kardinile iiber. Sind auch diese nicht
willens, so konnen die Prialaten aus sich zusammenkommen, oder aber es

testatis iam ab ipso papa abdicatae ... Weitere Beispiele bei M. WiLks, The problem
of sovereignty ... (s. 0. Anm. 22), S. 502-504.

33 Es ist bemerkenswert, daB sogar Augustinus Triumphus eine Gewalt
annimmt, die «radicaliter et habitualiter» in der Kirche oder im Konzil ist, wihrend
«in papa huiusmodi potentia est actualiter» (Summa de potestate ecclesiastica,
VI, 6 ad 1, Rom 1584, S. 62). Zitiert bei M. WiLks, The problem of sovereignty ...
{s. 0. Anm. 22), S. 505.

24



374 Grenzen der papstlichen Autoritat

ergreift der Kaiser, dem die Sorge fiir den irdischen Frieden anvertraut
ist, die Initiative 3*. Denkbar ist ferner, daB die Kardinile nicht zur
Papstwahl schreiten wollen. Zwar ist fiir diesen Fall bereits vom Recht
Vorsorge getroffen, doch ist der groBeren Sicherheit wegen ein Konzil
einzuberufen und zwar entweder durch den Kaiser oder den rémischen
Klerus, da in solchen Zwangslagen, bei Versagen der Verantwortlichen,
die Allgemeinheit eigenstdndig handeln kann 3.

Bei unheilbarer Geisteskrankheit gilt der Papst als «fof» aufgrund der
Unfihigkeit, sein Amt auszuiiben. Die Kardinile laden die Bischéfe ein,
um mit thnen zu beraten, ob eine Neuwahl angezeigt ist 3.

Wie man diesem Uberblick iiber die Funktion eines Konzils in
Krisensituationen entnehmen kann, ist der erste, von Torquemada selbst
hervorgerufene Eindruck, daBl es im Grunde der Synoden gar nicht
bediirfte, weil die Kirche im romischen Bischof iiber eine Institution

3% SE 1. III c. 8 ad 6, fol. 283r: Si ambo contendentes essent in possessione
papatus ita quod uterque pro summo pontifice haberetur a catholicis viris, videtur
nobis salvo meliori iudicio quod ambo deberent congregare praelatos suarum obe-
dientiarum ad aliquem locum et ex ambobus congregatis concilium constitutum
iudicaret. Si vero praefati contendentes hoc facere nollent, tunc domini cardinales
deberent etiam contradicentibus contendentibus concilium congregare. Ubi vero ipsi
nollent aut negligentes forent, ipsi praelati ecclesiae habentes zelum dei possent
se congregare ad incendium ecclesiae extingendum, aut ipse imperator, cuius
interest ut pax sit in urbe, et fortius in toto orbe, quae esse non potest stante conten-
tione super summo pontificatu ... Die Kardindle sind nach T. géttlichen Rechts,
sie folgen unmittelbar dem apostolischen Stand, sie reprédsentieren den «status
apostolorum», sie sind die besonderen «assessores, consiliarii et cooperatores» des
Papstes (SE L I c. 80, fol. 92r-92v). Auctoritas nempe dominorum cardinalium
non respicit tantum dioecesim unam aut provinciam, sed universum orbem
(fol. 937). Und : ... dominorum cardinalium consilio et assensu summus pontifex
regit, disponit atque gubernat universalem ecclesiam (fol. 93r). Vgl. M. Garcia
MiraLLEs, El cardenalato de institucién divina y el episcopado en el problema de la
sucesion apostélica segiin Juan de Torquemada, in: XVI Semana Espaiiola de Teologia
Madrid 1957, 249-274. — Vgl. ferner O. PREROVSKY, Le idee oligarchiche nei difensori
di Clemente VII, in: Salesianum 22 (1960), 383-409. G. ALBERIGO, Le origini
della dottrina sullo ius divinum del Cardinalato (1053-1087), in: Reformata refor-
manda (Festgabe H. Jedin), Bd. I, Miinster 1965, 39-58. J. LECLER, «Pars corporis
papae ...» Le sacré Collége dans I’ecclésiologie médiévale, in: L’homme devant Dieu
(Mé€l. H. de Lubac), Bd. II, Paris 1964, 183-198.

35 SE L. III c. 8 ad 7, fol. 283r: ... ubi cardinales fugerent vel deficerent tunc
pro maiori securitate videretur convocandum universale concilium, et hoc per
imperatorem aut clerum romanum et ibi providendum esset necessitati ecclesiae,
cum in talibus necessitatibus, quae respiciunt totam rempublicam, deficientibus
ordinariis ad ipsam rempublicam spectare videatur provisio. — Zur Konzilsberufung
ohne Papst vgl. R. BAUMER, Nachwirkungen ... (s. o. Anm. 7), 29-46.

36 SE I. ITI c. 8 ad 8, fol. 283r,



Grenzen der papstlichen Autoritat 375

verfiigt, die allen Noten gerecht zu werden vermag, erheblich zu modi-
fizieren. In mancher Hinsicht ist seine Position gar nicht so scharf von
der der gemiBigten Konziliaristen zu unterscheiden, die ja oft mnichts
anderes wollten, als der Kirche ein Mittel fiir Zwangslagen an die Hand
zu geben, weil gerade die zeitgenossische Geschichte offenbarte, dall der
Primat allein ihnen nicht gewachsen war. Man darf vermuten, da3 Tor-
quemada, der in den kirchenpolitischen Wirren eine hervorragende Rolle
spielte, den unvorhergesehenen Wechselfidllen Konzessionen machte, die
naturgemdB zu Lasten der Systematik gingen. So ist es verstdndlich,
daB3 er, angesichts historischer Fakten, den Konzilien eine wichtige
Funktion zuerkennt, wihrend er in den mehr theoretischen Erérterungen
dazu neigt, sie betrdchtlich zu relativieren. Immerhin sind auch seine
grundsdtzlichen Argumente de causis congregationis conciliorum beacht-
lich, teilweise nuancieren sie Aussagen, die er an anderen Stellen vertritt.

Die wichtigsten Ursachen fiir die Konzilien sind, wie die Geschichte
gezeigt hat, die folgenden:

1. Wenn es um eine Glaubenssache geht, muB3 der Papst den Rat der
Bischofe einholen; das gilt besonders fiir eine kontroverse Lehre,
die von der Kirche noch nicht entschieden worden ist und bei der
der Papst zusammen mit dem Kardinalskollegium keine eindeutige
Antwort weil3 7.

2. Sie dienen zur feierlichen Verurteilung der Héresie und deren Ur-
hebern, sie bieten eine gute Gelegenheit zur o6ffentlichen Wider-
legung 38.

3. Sie sind nétig, um ein Schisma beizulegen 3.

4. Auf Konzilien kann man mit Héretikern disputieren, diese erhalten
das Recht, ihre Ansichten frei zu duBern, wie dies neuerdings in
Basel und Florenz geschehen ist. Ein Ergebnis dieser &ffentlichen
Auseinandersetzung war die teilweise Union mit den Griechen 0.

5. Drohen der Kirche schwere Gefahren von auBlen, ist es angezeigt,
daB3 der Papst kirchliche und weltliche Fiirsten einlddt, um iiber
Auswege zu beraten 4.

37 SE 1. IIT c. 9, fol. 283v. Zum Vorgehen bei einer Glaubenskontroverse
vgl. T. s Kommentar zu c. de quibus causis d. 20, ed. cit. S. 181 {.

38 A.a. O. fol. 284r.

3 A.a. 0.

40 A.a. O. fol. 284r-284v.

41 A, a. O. fol. 284",



376 Grenzen der pépstlichen Autoritit

6. Gelegentlich braucht die Kirche eime besondere Erleuchtung fiir
weitreichende Entscheidungen wie etwa bei der Wahl des Matthias #2.

7. Zu Zeiten von Verfolgung und Bedridngnis der Christenheit kann
eine Kirchenversammlung hilfreich sein *3.

8. Konzilien gewidhrleisten eine groBere Sicherheit in Glaubensdingen,
auBerdem erleichtert ein feierlicher BeschluB die Annahme von
Definitionen und Dekreten #.

9. Auf ihnen wird der gegen einen Papst ausgesprochene Hiresiever-
dacht untersucht .

10. Sie geben dem Papst Gelegenheit, sich 6ffentlich von der Infamie
zu reinigen *6,

11. Synoden sind abzuhalten, wenn eine zweifelhafte Papstwahl vor-
liegt *7.

12. Um eine Reform auf besonders feierliche und wirksame Weise ein-
zuleiten, sind zuweilen Konzilien vonnéten. Zwar kann der Papst alle
entsprechenden MaBnahmen allein treffen und Gesetze aus eigener
Vollmacht erlassen, doch haben sie groBeres Gewicht, wenn sie von
einer Versammlung beschlossen werden *8.

Im nichsten Kapitel gibt Torquemada sogar zu, daB3 das moralische
Versagen eines Papstes, Milbrauch des Amtes, Simonie, skandaldses
Leben, Verachtung der Viter, AnlaB fiir eine Konzilseinberufung sein
kénnen, wihrend er dies in der Oratio synodalis noch nicht gelten lassen
wollte. Die Synode ist oftmals in einer verfahrenen Situation das einzige
Mittel, um Argernisse auszurdumen, wie viele Beispiele aus der Ver-
gangenheit zeigen *°.

42
43
44
45

. fol. 284v—285r,
. fol. 285r.

00000

46
47

FrEEE
NN

. O. Tagt ein Konzil «vacante sede apostolica», so kann es — auch vor
der Wahl — das fiir die Leitung und Sicherheit der Kirche Notwendige ausfithren,
wenn das Recht keine Vorsorge getroffen hat oder wenn ein Aufschub nachteilig
wire. Doch erfreuen sich die Viater nicht der Nachfolge in der papstlichen Gewalten-
fillle, so daB ihre Beschliisse spdter durch den Papst gebilligt werden miissen.
- Vgl. Augustinus Triumphus, De potestate collegii mortuo papa, ed. R. ScHoLz,
Die Publizistik zur Zeit Philipps des Schonen und Bonifaz’ VIII. Stuttgart 1903,
501-508.

* Aa Q

4 SE 1. III c. 10, fol. 286r-286v.



Grenzen der papstlichen Autoritét 377

Torquemada stellt zwar diese Liste gleichsam als Resumée der
Kirchengeschichte dar, ohne direkte Anwendung auf Gegenwart und
Zukunft, aber es kann doch kein Zweifel sein, daB3 er sie nicht nur unter
historischen Gesichtspunkten verfaBt hat, er gibt vielmehr deutlich zu
verstehen, daB jene Griinde immerwidhrende Giiltigkeit beanspruchen
und damit ist auch zugegeben, daf ein gewisses «konziliares Statut» zum
Wesen der Kirche gehort.

Auch wenn die Konzilien, wie sich aus den Griinden zu ihrem Zu-
sammentreten ergibt, die ganze Christenheit angehen, folgt aus diesem
Umstand nicht, daB} alle zu ihnen eingeladen werden miissen, wie manche
Theologen aufgrund eines eng verstandenen Repriasentanzbegriffs meinen.
Sie bediirfen ferner nicht der Approbation durch alle, um universale
Verbindlichkeit zu erlangen; es geniigt, wenn dies a maioribus geschieht,
in ihnen sind die iibrigen eingeschlossen. Der beriihmte Rechtssatz
«quod ommnes tangit, ab omnibus approbari debet» kann hier nicht angewandt
werden, da er lediglich fiir den Fall Geltung hat, dafl gegen die Rechte der
Betroffenen verstofen wird, wihrend Konzilsentscheide grundsitzlich
nur zum Nutzen der Christen getroffen werden .

Glaubenslehre und Konzil

Sehr interessant ist Torquemadas Stellungnahme zu der Frage nach
der theologischen Wahrheitsfindung, sofern diese das Verhdltnis des
Papstes zum Konzil beriihrt. Einige Aspekte des Problems sind uns
bereits aus der Oratio synodalis bekannt, sie werden in der Summa de
Ecclesia im Kern wiederholt, aber mit einigen wichtigen Nuancierungen
versehen 1.

50 SE 1. III c. 14, ad 8, fol. 290v. Zur Geschichte dieses Satzes vgl. Y. CONGAR,
Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet, in: Revue de droit fran-
cais et étranger 35 (1958), 210-259. A. MARONGIU, Il principio della democrazia e del
consenso (quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet) nel XIV secolo, in:
Studia Gratiana 8 (1962), 553-575.

51 SE 1. ITIT c. 46 ad 20, fol. 332r: ... respondetur quod glossa intelligitur quod
ubi de fide agitur conventus synodalis patrum ecclesiae est maior non maioritate
potestatis, sed maioritate iudicii discretionis superior ac wmaiov ipso papa sive
maioritate approbationis, secundum quod qui maiore ratione utitur maioris auctori-
tatis eius verba esse videntur, ut c. 1 dist. 20 et secundum quod pars quae iustiori
ratione utitur maior esse dicitur, licet sit minor alio respectu ... maior autem discretio
et iudicium vevisimiliter vegularius avguitur esse in omnibus patrvibus unius synodi
generalis quam apud unum solum hominem, etiam si sit papa ...



378 Grenzen der papstlichen Autoritit

In Glaubensdingen ist der Synode ein gréBeres unterscheidendes
Urteil eigen als dem Papst, auch wenn deren Jurisdiktion in vdlliger
Abhidngigkeit vom Papst verbleibt. Als Versammlung ist sie superior et
maztor papa hinsichtlich der maioritas approbationis, sie erhilt ihren
Vorrang durch die besseren Argumente, sie begriinden die groBere Au-
toritdt, obwohl diese, unter dem Gesichtspunkt der Rechtsbefugnis,
naturgemdl kleiner ist als die des rémischen Bischofs 2. Bemerkenswert
ist an dieser Position, daf3 nun nicht mehr — wie in der Oratio synodalis —
die Einmiitigkeit aller Viter gegeniiber dem Papst zur Bedingung ge-
macht wird, es geniigt schon die einfache Mehrheit. Als Konsequenz
aus solcher Sicht der Dinge gilt regulariter der Grundsatz: Das bessere
Urteil liegt eher ber der Majoritit der Synodalen als bei einer einzelnen
Person, selbst wenn diese der Papst ist. Erweist sich ein Streitpunkt als so
komplex, daBl es starke Argumente auf beiden Seiten gibt, also auf der
des Oberhauptes und der der Viter, dann hat das Konzil die entschei-
dende Stimme, denn es wire gefihrlich, den Glauben dem freien Ermessen
(arbitrium) eines einzelnen zu {iberlassen. Konzilsdefinitionen haben
dementsprechend ein gréBeres Ansehen als solche, die allein vom Papst
gefdllt werden. Torquemada kann sich zu solch erstaunlicher Weit-
herzigkeit bekennen, da jener Vorrang der Synodalen in der Urteilsbil-
dung nicht sein eigentliches Prinzip beriihrt, wonach das Konzil — trotz
dieser Superioritit — keine groBere Jurisdiktion fiir sich beanspruchen
darf 3. Infolgedessen ist der romische Bischof jederzeit befugt, Synodal-
entscheidungen abzudndern und zu widerrufen. Gleichwohl hat auch die-
ses Recht eine Grenze: Sofern sich jene Beschliisse auf die Erkldarungen
des Glaubens beziehen, ist der Papst ihnen unterworfen. Alles, was auf
die articuli fider oder den status ecclesiae hingeordnet ist, entzieht sich
seiner Gewalt. Man wird sich erinnern, daB3 in der Oratio synodalis eine
Statusverdnderung durchaus im Belieben des Papstes lag, auch wenn
dort fiir solche Félle der kirchliche Widerstand geboten wurde. Zu diesem
status, an den die papstliche Rechtsbefugnis nicht rithren darf, gehéren

52 Vgl. Anm. 51. Und a. a. O.: et propter hoc, cum casus est valde dubius et
habet fortes pro utraque parte defensores, recurrendum est ad synodum, quoniam,
ut ait Archidiaconus in hoc loco, nimis periculosum esset fidem nostvam committere
arbitrio unius hominis. — Das Zitat findet sich bei Archidiaconus (Guido de Baysio)
in: Super decretorum volumine cum additionibus noviter addictis. Mailand 1508,
fol. 22b (zu d. 19 c. Anastasius). Zu diesem Autor vgl. F. v. SCHULTE, Die Geschichte
der Quellen und Literatur des canonischen Rechts von Gratian bis auf die Gegen-
wart, Bd. I1. Stuttgart 1877, 186-190.

53 SE 1. III c. 46 ad 25, fol. 333r.



Grenzen der pépstlichen Autoritdt 379

alle Mafnahmen, die die Kirche in Verwirrung bringen, etwa die gleich-
zeitige Absetzung aller Bischofe. Weil es fiir einen solchen Schritt niemals
gerechte Griinde gibt, darf maxime prasumiert werden, daB ein defectus
fidei auf seiten des Papstes vorliegt 3.

In der zu seiner Zeit stark umstrittenen Frage, ob Konzilien irren
kénnen, vertritt Torquemada einen rigorosen Standpunkt, der von dem
Grundsatz ausgeht, dall der Glaube ein sicheres Fundament haben muf,
das keine Schwankungen zuldBt 5. Wenn die Viter mit dem Papst ein-
miitig eine Glaubenswahrheit definieren, kénnen sie nicht irren, denn da
bereits das Urteil des apostolischen Stuhls frei von Irrtum ist, mul3 dies
auch fiir eine Synode zutreffen, an der der romische Bischof mitwirkt 3.
Die Irrtumslosigkeit hat ihren Grund in der Tatsache, daB sich die vom

5 SE L. III c. 57 ad 2, fol. 342v: ... licet bene concedatur quod non possit
statuta conciliorum universalium immutare quantum ad ea, quae concernunt
articulos fidei, generalem statum universalis ecclesiae ... Si dicatur quae dicantur ad
generalem statum ecclesiae pertinere, videtur nobis quod inter alia sint ista quae
omnes fideles tangere possunt, ut sunt illa, ex quorum alteratione tota ecclesia
turbaretur, sicut ponitur exemplum de depositione omnium episcoporum simul ...
Praeterea cum in depositione omnium episcoporum simul non possit esse causa
iusta, maxime praesumeretur in tali depositione defectus fidei in papa ... Et merito
dicitur pertinere hoc ad universalem statum ecclesiae et ita posset poni exemplum
in multis aliis, ex quibus universalis ecclesia turbaretur et scandalizaretur. — Der
kirchliche Widerstand ist also keineswegs auf Héresie beschrankt, sondern auch bei
Argernis und bei verweigerter Kirchenreform geboten. Dazu vgl. T.s Rede in
Basel «Utrum in lege licita», M 30, 586: ... dato quod in quibusdam casibus ge-
neralia concilia possint vel deponere papam, vel eum suspendere ab officio papalis
administrationis, et quod in talibus possunt decreta irritantia ponere contra abusus
eius notabiles et scandalizantes universalem ecclesiam; non propter hoc sequitur,
quod simpliciter et indistincte possit poni decretum irritans supra sedem apostolicam
in his, quae sibi competunt ex plenitudine potestatis ... Und: ... nullum decretum
emanabile a concilio potest ligare papam et eius irritare potestatem, »isi in casibus,
in quibus juxta assertionem advevsae partis est superius papae, scl. in matervia haevesis,
in wmatevia schismatis et in malevia veformationis universalis ecclesiae in capite et
in membris (M 30, 563).

55 Zum Problem vgl. R. BAUMER, Luthers Ansichten ... (s. o. Anm. 7). Fiir die
Sicht eines Zeitgenossen Torquemadas vgl. F. X. SeiBer, Die Kirche als Lehr-
autoritdt nach dem «Doctrinale fidei catholicae ecclesiae» des Thomas Waldensis
(um 1372-1431), in: Carmelus 16 (1969), 3-69, bes. 44-54.

% SE 1. IIT c. 58, fol. 344r-344v, — Zur Irrtumslosigkeit und Infallibilitit des
Papstes vgl. etwa SE 1. IT c. 107, fol. 2487 und: Propositio magistri Johannis de
Turrecremata cum esset orator ad dietam Moguntinam ex parte domini Eugenii
papae, ed. P. Massi, Magistero infallibile... (s. 0. Anm. 4), 165. — Zur Problem-
geschichte vgl. P. de VoogHT, Esquisse d'une enquéte sur le mot «infaillibilité»
durant la période scolastique, in: L’infaillibilité de I’Eglise. Journées cecuméniques
de Chevetogne. Chevetogne 1962, 99-146.



380 Grenzen der papstlichen Autoritit

Heiligen Geist geleitete Gesamtkirche in der Wahrheit befindet und daf
eine Appellation von einem Generalkonzil an ein anderes unmdéglich ist.
Ein solcher Spruch muf8 folglich die Merkmale der absoluten Verbind-
lichkeit haben. Zwar ist auf Synoden nicht die ganze Kirche zahlenmiBig
vertreten, wohl aber hinsichtlich der in ihr ruhenden Autoritit 37. Ver-
sammeln sich jedoch auf einer Universalsynode lediglich die Bischéfe,
unter AusschluB des romischen Pontifex, so ist sie grundsitzlich irr-
tumsfihig, es sei denn, der Papst stimme ihr nachtréglich durch ausdriick-
liche Approbation zu 3.

Kirchliche und pépstliche Irrtumslosigkeit stehen nach Torquemada
in einem engen Zusammenhang, doch ist dieser nicht so zu deuten, als
sei das Verharren der Kirche in der Wahrheit nur moglich aufgrund einer
Vermittlung durch den Papst, beide existieren vielmehr in Unterschieden-
heit und zwar so: Der Glaube schwindet niemals in der Gesamtkirche,
in einigen wenigen wird er immer bis zum Ende bleiben, so wie — dieser
Grenzfall ist bezeugt — der Glaube in den drei Tagen nach Jesu Tod
allein in der Muttergottes weiterlebte 5°. Dem apostolischen Stuhl und
dem Plenarkonzil kommt das Privileg, in der Wahrheit zu bleiben,
quoad iudicium zu, denn Gott hat den beiden Trigern des Lehramtes
verheiflen, sie wiirden sich in Glaubensdingen nicht irren. Die Irrtums-
losigkeit ist jedoch in einem Konzil auf abgeleitete Weise, insofern kraft
der dem Petrus und seinem Stuhl zugesagten Garantie die Versammlung

57 SE 1. III c. 60, fol. 347r.

8 8E 1. 111 c. 58, fol. 345".

59 SE 1. III c. 60, ad 2, fol. 3477: Verumtamen est notandum ... quod non
errare sive deficere aliter videtur attribui quando dicitur quod universalis ecclesia
errare vel deficere non potest in fide et aliter cum attribuitur aut apostolicae sedi
aut plenario concilio. Universali quidem ecclesiae attribuitur quia fides nunquam
deficiet de ecclesia, quoniam semper in aliquibus multis aut paucis fides semper
permanebit usque ad finem ... Sedi vero apotolicae aut plenario concilio attribuitur
quoad iudicium, ita quod dicimus, quod ipse omnipotens Deus hos, quibus fidei
magisterium commisit, non permittet in his quae fidei sunt errare. — Zum Glauben
Mariens vgl. SE 1. I c. 27 ad 14, fol. 32r: in sola beata virgine, in qua integra et
imperturbata mansit in triduo fides christiana, fuit ecclesia; c. 30 ad 9, fol. 35v:
in passione Christi fides non ita defecit quin ita manserit in aliquo, mansit quidem
integerrima et illibata in virgine gloriosa ... Zur Geschichte dieses Gedankens vgl.
Y.-M. J. CoNGAR, Incidence ecclésiologique d’un théme de dévotion mariale, in:
MEéIL. de sc. rel. 8 (1951), 277-292.

Wenn man bedenkt, dal diese Lehre gerade von konziliaristischen Theologen
zugunsten einer Irrtumsmaoglichkeit von Papst und Konzilien vertreten wird, ist es
erstaunlich, dal Torquemada sie iibernimmt. Er beruft sich (fol. 349r) auf Huguccio
und Archidiaconus als Quelle.



Grenzen der pépstlichen Autoritit 381

an dessen Vorrecht partizipiert, so daB die Definitionen erst durch
apostolische Approbation Verbindlichkeit erlangen .

Wenn es bei manchen Theologen heillt, Konzilien hitten tatsidchlich
geirrt, so treffen nach Torquemadas Uberzeugung die zugunsten dieser
These angefithrten Beispiele lediglich fiir solche Partikularsynoden zu,
die nicht vom Papst gebilligt worden sind . Auch der Hinweis, alle
Apostel selen nach dem Tod Jesu vom Glauben abgefallen und deshalb
konnten Konzilien irren, verfingt nicht, weil Petrus zu dieser Zeit noch
nicht zum allgemeinen Hirtenamt eingesetzt war und weil die Apostel
als einzelne und nicht als Kollegium untreu wurden °2. Gibt es unter den
Konzilien eine Rangordnung und lassen sich vielleicht Widerspriiche in
ihren Definitionen nachweisen? Anldfllich der Kommentierung von
¢. Domano sancto d. 50 stellt Torquemada eine Reihe von Regeln auf, die
der Vielfalt der historischen Uberlieferung gerecht werden sollen, sie
wollen alle dem Nachweis dienen, daBl es in den Texten allgemeiner
Konzilien keinen wirklichen Gegensatz geben kann 3. In der Summa de
Ecclesia duBert sich Torquemada in derselben Richtung. Fande sich in
den Texten von Plenarkonzilien Widerspriichliches, so miifte man den
Aussagen der dlteren den Vorzug geben, weil sie aufgrund der bereits
erfolgten Rezeption durch die ganze Kirche eine gréfere Autoritit
besitzen. Wahrscheinlicher ist freilich die Vermutung, dal die Kontro-
verse unbegriindet ist. In disziplindren Dingen gilt die umgekehrte
Regel: Die Statuten spiterer Synoden binden eher, da jede Praxis
Verdnderungen unterliegt .

Und wie hat man vorzugehen, wenn sich wéihrend der Konzilsver-
handlungen Differenzen ergeben? Gibt der Papst im Zweifelsfall den
Ausschlag oder darf er von den Vitern iiberstimmt werden %? Geht der
Streit iiber eine Glaubensmaterie, so ist folgendes Verfahren angezeigt:
Ist in dem fraglichen Punkt bereits frither ein Urteil des apostolischen
Stuhls ergangen, das von den Synodalen jetzt zuriickgewiesen wird oder

60 SE 1. III c. 60 ad 4, fol. 347v: Primo quod Christus promittendo beato
Petro quod fides eius in ecclesia sua et sede nunquam esset defectura ... et in concilio
plenario romanus pontifex intelligatur ut caput et magister ac diffinitor ex conse-
quenti promissio illa extenditur ad concilium universale plenarium quod et auctori-
tate et approbatione apostolicae sedis fulcitur.

61 SE 1. IIT c. 60 ad 5, fol. 347v.

62 SE 1. ITI c. 61, fol. 348v—349r.

63 Vgl. den Kommentar zum Dekret, ed. cit. S. 417 f{.

6¢ SE 1. ITT c. 63, fol. 351r-351v,

65 SE 1, 11T c. 64, fol. 352r,



382 Grenzen der pépstlichen Autoritit

abgedndert werden soll, dann liegt der Entscheid auf seiten des Papstes .
Entziindet sich jedoch der Gegensatz an einem noch nicht definierten
Satz, dann miite man magis regulariter der Ansicht der Viter folgen.
Die Begriindung liefert auch diesmal die Glosse zu c¢. Anastasius d. 19:
Der Papst muB3, handelt es sich um den Glauben, den Rat der Bischofe
suchen, so daB wiederum der Satz gilt die Synode ist mehr als der Papst
(synodus maior est papa) hinsichtlich des gréBeren unterscheidenden
Urteils. Als Gewahrsmann fiir diese These nennt Torquemada Guido de
Baysio (Archidiaconus). Dieser billigt die zitierte Glosse und kommentiert
sie so: Es widre gefihrlich, unseven Glauben dem freien Ermessen eines
einzigen zu iberlassen ©7. Infolgedessen mulBl der Papst nicht nur dem

6 SE 1. III c. 64, fol. 352v—353r: Pro quo videtur nobis per distinctionem pro-
cedendum: quoniam dissensio sive discordia inter papam et patres concilii aut est in
materia fidei aut non. Si in materia fidei hic dupliciter, aut est materia illa iam
diffinita prius per apostolicam sedem, quam patres concilii aut vellent refutare aut
immutare, et in tali casu sit ista conclusio, quod sententiae papae firmiter standum
est ... Secundo modo possumus loqui quod praedicta contrarietas sit in materia fidei
sed nondum diffinita, sed quae noviter per concilium veniret diffinienda, tunc in
tali casu ponitur ista conclusio secunda, quod magis regulariter standum foret
iudicio patrum totius concilii quam iudicio romani pontificis.

67 A. a. O. fol. 353r: Ista conclusio in primis videtur colligi ex glossa in c.
Anastasius dist. 19 quae ita habet: papa tenetur requirere concilium episcoporum ubi
de fide agitur et tunc synodus maior est papa, quod intelligendum est maiorvitate discre-
tivi tudicii secundum quod non dubium quin rvegulariter concilium sit maius romano
pontifice ... Propter quod Archidiaconus approbans glossam praefati c. Anastasius
dicit: Periculosum esset fidem nostvam committeve arbitrio unius hominis. — Der Satz,
daBl der Papst den Rat der Bischéfe einholen muB, hat eine lange Vorgeschichte,
vor allem in der kirchenrechtlichen Literatur, von der einige typische Beispiele
mitgeteilt seien. Johannes Teutonicus Arguo quod concilium non potest papam
iudicare ... unde si totus mundus sententiaret in aliquo negotio contra papam videtur
quod sententiae papae standum esset. (Zitiert bei B. TIERNEY, Ockham ... s. o.
Anm. 24, S. 56.) Aber er fahrt dann fort: Videtur ergo quod papa tenetur vequivere
concilium episcoporum, quod verum est ubi de fide agituy et tunc synodus maior est
papa (a.a.O.S.56f., Anm.61). Bartholomaeus Brixiensis zu c. Anast. d. 19:
Videtur evgo, quod papa tenetur vequivere concilium episcoporum : quod verum est:
ubi de fide est: et tunc synodus maior est papa. (Zitiert bei L. Buisson, Potestas ...
(s. 0. Anm. 24), S.184, Anm. 51). Uber die dhnliche These des Hostiensis vgl.
B. T1ERNEY, A conciliar theory of the thirteenth century, in: The Catholic Historical
Review 36 (1951), 436 ff. — Alanus Anglicus, Apparatus Ius Naturale zu c. IX q 3
c. 17: Set queritur cum ipse concilio vel cardinalibus questionem fidei ventilat et
contingit papam aliam habere sententiam, aliam cardinales, cuius sententia pre-
valebit ? Respondeo concilii vel cardinalium si omnes in concilium opinione concor-
dent. Immo etiam si maior pars, set si cum papa tanta pars concordaverit quanta
est que consensit, pape adhereo, et hec in questione fidei tantum. In aliis autem
controversiis iudicialibus pape sententiam omnium aliorum sententiis prefero.
(Zitiert bei J. M. MoynNiHAN, Papal immunity ... (s. o. Anm. 13), 96, Anm. 125.)



Grenzen der pépstlichen Autoritit 383

allgemeinen Konzil mehr glauben als sich selbst, sondern jedem, der
besser unterrichtet ist als er, denn auch Petrus hat sich dem Paulus zu
Antiochien gebeugt, weil dieser iiber stirkere Argumente verfiigte. Jeden-
falls gilt das fiir den Normalfall (regulariter), da durchaus denkbar ist,
daB ein einzelner — und besonders der Papst — in einer bestimmten Materie
eine bessere Einsicht hat als alle iibrigen. So verharrte, nach allgemeiner
Lehre der Theologen, die Jungfrau Maria in den drei Tagen nach dem
Tod Jesu allein im rechten Glauben. (Da Torquemada in solchen Zu-
sammenhangen Beispiele und Formulierungen verwendet, die in der
konziliaristischen Literatur bestdndig wiederkehren, spricht eine deut-
liche Sprache.) Gleichwohl ist im Blick auf konziliare Mehrheitsverhilt-
nisse eine gewisse Einschrinkung angebracht: Obwohl das Urteil aller
Viter groBeres Gewicht hat als das des rémischen Bischofs, soll angesichts
der daraus entstandenen Kontroverse nur dann conciliariter entschieden

werden, wenn beide Parteien zu einer gemeinsamen Ansicht gelangt
sind 8.

Und: Est ergo verum quod de sola heresi invitus potest papa iudicari ... Set hoc ideo
in hoc crimine quia circa ea que ad fidem pertinent minor est collegio cardinalium
vel concilio generali episcoporum (a. a. O. S. 98, Anm. 127). Huguccio dagegen lehrt,
daB bei einer Kontroverse zwischen Papst und Vatern der Papst den Vorrang habe.
Vgl. dazu B. TiIERNEY, Foundations... (s. 0. Anm. 15), S. 55; ders., Pope and council :
Some new decretist texts, in: MS 19 (1957), 205-207. Summa Et est sciendum: Ad
D. 19 c. 9 Per hoc habes quod non debet papa ei communicare cui concilium censuit
non communicandum. Eadem ratione si in questionibus que in concilio proponun-
tur a sententia pape discordat concilium maior est sententia concilii quam pape.
(Zitiert B. bei TIERNEY, Pope and council ... S.213.) Alanus, 4 pparatus Tus naturale:
Ad D. 19 c. 9. Argumentum quod in questione fidei maior est sinodus quam papa. ...
quod firmiter est tenendum. (Zitiert bei B. TIERNEY, a. a. O. S. 214.) Panormitanus:
Nam in his, quae sunt iuris positivi, indubitanter papa est supra concilium, quia
ipse est caput ecclesiae... Sed in his, quae non dependent a plena potestate papae,
non est simpliciter dicendum, quod papa sit supra concilium. Ideo in concernen-
tibus fidem, concilium est supra papam, unde non potest papa disponere contra
dispositum per concilium. (Zitiert bei K. W. NORrR, Kirche und Konzil bei Nicolaus
de Tudeschis (Panormitanus). (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte u. zum
Kirchenrecht, 4, Kéln-Graz 1964, 104 {.)

68 SE 1. III c. 64, fol. 353r: Et non modo papa universali concilio, sed etiam
unicuique, qui melius sentivet, debevet cvederve plus quam sibi. Sicut exemplum habemus
de beato Petro qui Paulo vesistenti sibi vationibus acquievit... Diximus autem regulari-
ter, quia non esset impossibile quod quandoque unus homo, et maxime papa multi-
plici respectu in aliqua materia melius sentiret ceteris omnibus. Unde secundum
communem doctrinam doctorum in sola beata virgine fides mansit inviolata catho-
lica in triduo et sanctitas ecclesiae ... Ubi tamen advertendum, quod quando talis
controversia in materia fidei orta esset inter papam et patres concilii, licet univer-
sitas patrum sequenda esset utpote iudicio descretionis praeeminentior et superior,



384 Grenzen der pipstlichen Autoritit

Selbst in bezug auf die Setzung positiven Rechts muB die péapstliche
Gewalt bestimmte Grenzen beachten. Ist ein Gesetz niitzlich und not-
wendig, so hat der Spruch des Papstes absoluten Vorrang, er hat die
rechtliche Vollgewalt und darf daher Zustimmung von allen fordern.
Fehlen einer Rechtsvorlage jedoch die durch Religion und Disziplin
gebotenen Eigenschaften, dann mull man eher dem bischoflichen Wider-
spruch folgen. Geht allerdings die Kontroverse iiber die Aufhebung eines
Gesetzes oder iiber die Dispens, entscheidet der papstliche Wille ©°.

Die bisher vorgetragenen Uberlegungen Torquemadas haben gezeigt,
daB der Vollgewalt des Papstes klare Grenzen gezogen sind, vor allem
wenn es sich um Glaubensfragen handelt, die erstmals zur Debatte
stehen; bei ithnen hat der Mehrheitsbeschluf3 der Bischofe einen eindeuti-
gen Vorrang, auch wenn dieser die Rechtsbefugnis des rémischen Bischofs
weder schmélern noch verdndern kann. Allerdings lehrt die Geschichte,
daB solche Mehrheiten aus sich noch nicht in jeder Hinsicht die Wahrheit
garantieren, das einfache Zahlenverhdltnis verschafft keine GewiBheit.
Diese hingt, der Natur des Glaubens entsprechend, ausschlieBlich von

nihilominus nihil videretur conciliariter concludendum quousque concorditer papa
et patres in unam simul convenirent conclusionem et sententiam. — Fast dieselben
Formulierungen finden sich bei Panormitanus: Dico etiam unum quod videbitur
magis novum, quod si papa etiam in factis fidei moveretur melioribus rationibus et
definitionibus et auctoritatibus quam concilium, standum esset definitioni papae.
Aber umgekehrt gilt auch: in concernentibus fidem etiam dictum unius privati esset
praeferendum dicto papae, si ille movevetur meliovibus rvationibus et auctoritatibus
Novi et Veteris Testamenti quam papa. (Zitiert bei Ch. LEFEBVRE, L’enseignement
de Nicolas de Tudeschis et 1’autorité pontificale, in: Ephem. Iur. Can. 14 (1958),
312-339, hier S. 327, Anm. 69.) Ferner: Der wahre Glaube bleibt zuweilen in uno
solo, ita quod verum est dicere, quod fides non deficit in ecclesia, sicut ius univer-
sitatis potest residere in uno solo aliis peccantibus (zitiert bei K. W. NGRR, a. a. O.
(Anm. 67) S. 19). —Diese Aussage hat interessante Konsequenzen bei Luther gehabt,
vgl. R. BAUMER, Martin Luther und der Papst. (Kathol. Leben u. Kirchenreform
im Zeitalter der Glaubensspaltung 30.) Miinster 1970, S. 31, 45, 52.

6 SE 1. III c. 64, fol. 353r-353v: Si vero materia circa quam dissensio et
contrarietas est inter patres et romanum pontificem non pertineat ad fidem sed ius
positivum, tunc distinguendum, quia aut ista dissensio est super condendo novum
ius aut super tollendo ius alias positum aut super dispensando in veteri iure. Si
super ius novum condendum est distinguendum aut tale ius sive constitutio habet
qualitates legis ... sit ista conclusio. Quod sententia papae est praeferenda sententiae
omnium aliorum ... Si vero contingat quod id quod romanus pontifex instituere
vult, non habeat qualitates praefatas legis ... sit ista conclusio, quod potius standum
esset contradictioni episcoporum quam voluntati papae ... Si vero controversia sit
super tollendum ius antiquum ... sit ista conclusio. Sententiae papae in hoc casu
potius standum est.



Grenzen der papstlichen Autoritiat 385

der Kraft der Argumente und der Autoritdten ab, auf die man sich in
einer Kontroverse beruft. Hat bei einer Meinungsverschiedenheit die
Minderheit evidente Griinde fiir sich und unbestrittene Autoritdten auf
ihrer Seite, so gibt sie und nicht die Majoritdt der Synodalen den Aus-
schlag. Die Synode von Rimini mag als Beispiel dienen, dal zuweilen
bei einigen wenigen die Wahrheit besser gewahrt ist 7°. Ist indes die
Situation unklar, so daB, aufgrund des komplizierten Gegenstands, die
Wahrscheinlichkeit auf beiden Seiten liegt, dann mufl man in der Regel
der Mehrheit zustimmen 71. Da offensichtlich die Meinungsbildung ein
langwieriger Prozef ist, bedarf das Konzil einer intensiven Vorbereitung;
die Bischéfe haben deshalb, an Hand der ihnen vom Papst zugestellten
Unterlagen, in ihren Di6zesen griindliche Untersuchungen anzustellen 72.

Grundsdtzlich ist, von den bekannten Ausnahmen abgesehen, die
Konzilseinberufung alleiniges Privileg des Papstes, es liegt daher auch
in seinem Ermessen, eine bereits tagende Synode fortzusetzen oder
abzubrechen. Im letzten Fall ist er jedoch an eine Klausel gebunden:
Tagt das Konzil mit der Absicht, {iber einen der Héiresie angeklagten
Papst zu beraten, so verliert er das Recht des Abbruchs 73. Dasselbe gilt,
wenn eine Synode zusammengetreten ist, um eine Héresie zu bekdmpfen.
Der Papst diirfte sie nur dann gegen den Willen der Teilnehmer auflosen,
wenn er fiir andere Mittel vorsorgt, oder wenn er die Versammlung ledig-
lich auf einen giinstigeren Zeitpunkt oder Ort vertagt 7.

70 SE 1. IIT c. 65, fol. 354r: Reliquum est iam videre si dissensionem inter
patres concilii oriri contingat, quae illarum pars praeferenda sit, ut ei stetur, an
scilicet semper arguendum a maiori parte. Ad quod responsuri sic distinguendum
indicamus: quoniam materia super qua est inter patres dissensio aut habet pro
aliqua sui parte ita evidentem rationem aut ita apertam auctoritatem, quod eius
oppositum manifeste est falsum, et in isto casu sit ista conclusio: In conciliis uni-
versalibus in praedicto casu non est arguendum semper a maiori parte. Quae conclu-
sio patet primo exemplariter de concilio Ariminensi ...

1 A. a. O. Si vero materia super qua est controversia non sit clara et evidens,
ut oppositum per rationem aut auctoritatem scripturae sanctae ac sanctorum
patrum diffinita manifeste non ostendatur falsum, sed videatur habere probabili-
tatem ad utramque partem sic ista conclusio, quod in tali casu regulariter a maiori
parte sit arguendum. Patet ista conclusio, quia ubi maior pars ibi praesumitur esse
ecclesia ...

2 A. a. O. fol. 354v.

73 SE 1. IIT c. 69 ad 3, fol. 356V: ... cum arguitur de concilio congregato ratione
haeresis de qua papa esset infamatus ... respondetur, quod in hoc casu, ut nobis
apparet, papa maxime si in fraudem faceret non posset sine consensu concilii,
quod in illa parte iudex est, dissolvere concilium.

A a. 0. ad 4.



386 Grenzen der pépstlichen Autoritét

Papst und Schisma

AnldBlich der systematischen Darstellung des Wesens und der
Eigenschaften des Schismas geht Torquemada auf einen weiteren Kon-
fliktfall zwischen Papst und Kirche ein. Das Schisma trennt von der
kirchlichen Einheit; als solches ist es nicht mit der Héaresie identisch,
beide verhalten sich wie dispositio und habitus, so dal jede ungerechte
und hartndckig verteidigte Trennung auf den Weg zur Irrlehre fiihrt.
Aus dem Umstand, daB ein Papst Héretiker werden kann, folgt unmittel-
bar die Moglichkeit, daf3 er Schismatiker wird 7. Dieser Tatbestand er-
fullt sich, wenn er Dinge vorschreibt oder verlangt, die sich gegen gott-
liche Gesetze richten, etwa wenn er sich weigert, die apostolische Tradi-
tion zu beobachten, besonders im Hinblick auf den kirchlichen Kult.
Noch allgemeiner darf man formulieren: Wer die Observanz der Kirche
und ihren status communis miBachtet, ist Schismatiker geworden. Die
Stinde gegen die Kirche kann sich auch in grober Pflichtversiumnis
duBern, falls sich etwa der rechtmiBige Papst, angesichts einer Rivalitat
mehrerer um das hochste Amt, negligens und pertinax verhilt, so dalB
die kirchliche Einheit Schaden leidet. Sein Verhalten macht ihn zum
nutritor schismatis 7. Torquemada geht sogar noch einen Schritt weiter:

5 SE 1.1V ¢. 1, fol. 358%; e. 3; fol. 360%; v. 4, fol. 3617; o, 11, fol. 365,

76 SE 1. IV c. 11, fol. 369v: Si papa potest separare se sine aliqua rationabili
causa, sed pura voluntate sua a corpore ecclesiae et collegio sacerdotum per non
observantiam eorum, quae universalis ecclesia ex traditione apostolorum observat ...
aut per non observentiam eorum, quae per universalia concilia aut apostolicae
sedis auctoritatem sunt universaliter ordinata maxime ad cultum divinum utputa
nolendo observare in se ea quae universalem statum ecclesiae aut universalem ritum
cultus ecclesiastici concernunt ... et similia quae ad perpetuam generaliter ordinata
videntur utilitatem ... ergo videtur, quod papa in talibus dividendo se ab obser-
vantia universalis ecclesiae cum pertinacia possit in schisma incidere ... Contenden-
tibus aliquibus de papatu si etiam is qui esset verus papa, dubius tamen probabiliter
apud aliquos ita negligenter et pertinaciter se haberet ad unionem ecclesiae procu-
randam, quod nollet facere quicquid in se esset pro unitate ecclesiae reintegranda
talis videretur schismatis nutritor. — Zur Ansicht des Panormitanus iiber das Schisma
vgl. K. W. N6RrR, Kirche und Konzil ... (s. o. Anm. 67), S. 143-147; tiber den status
ecclesiae S. 134-143. Panormitanus 1a3t drei Félle fiir eine Appellation zu, die nicht
wesentlich verschieden sind von der Position T.s: ... ponam tres casus in quibus
credo appellationem admittendam etiam invito papa: primus cum praecipit aliquid
contra fidem ... secundus casus, magis dubitabilis, cum ex suo praecepto seu sen-
tentia decoloraretur status ecclesiae, ... tertius casus cum papa praecipit quod est
in se malum ... idem dic ubi duo contendunt de papatu et pro certo nescitur quis
eorum sit papa. (Zitiert bei Ch. LEFEBVRE, L’enseignement ... (s. o. Anm. 68),
S. 323, Anm. 49 u. 50.)



Grenzen der piapstlichen Autoritit 387

Kann sich der rechtmiBige Papst nicht gegen einen Eindringling wehren,
weil dieser eine unbesiegbare Macht hinter sich hat, so ist er moralisch
verpflichtet, um der Einheit willen abzudanken, obschon er, da eine
Hairesie nicht vorliegt, dazu nicht gezwungen werden kann 77.

Torquemada und Cajetan

Auf dem Hintergrund der rigorosen Primatstheologie Torquemadas
sind derartige Grenzen und Modifizierungen mehr als erstaunlich, man
darf daher folgern, daBl sie sich in vieler Hinsicht nicht liickenlos und
widerspruchsfrei in das papale System einfiigen lassen. Das mag an einer
Gegenprobe deutlicher werden: Cajetan geht von denselben ekklesiologi-
schen Prinzipien aus, aber bei ihm dulden sie beinahe keine Ausnahmen.
Klauseln werden nun nicht mehr zugelassen, die Systematik hat end-
giiltig den Sieg tiber die sachlichen und historischen Probleme und Situa-
tionen errungen, fiir die Torquemada noch ein Gespiir hatte.

Kann, so fragt Cajetan, ein Konzil ohne den Papst zustandekommen ?
Ohne ihn, lautet die Antwort, gibt es kein concilium perfectum simpliciter,
d. h. eines, das sich der vollen Jurisdiktions- und Lehrgewalt erfreut.
Dies ist nicht einmal mdéglich bei Tod oder Héresie des romischen Bi-
schofs 8. Wohl aber ist ein concilium perfectum secundum praesentem
Ecclesiae statum denkbar; es kann ohne Einwilligung durch das Ober-
haupt einberufen werden, ja sogar gegen es, falls sich der Papst weigert,
einem konkreten Notfall zu begegnen. Theoretisch géibe es viele solcher
Anlidsse, doch 1dBt Cajetan bezeichnenderweise nur zwei gelten: Héaresie
des Papstes und eine ungewisse Papstwahl. Im Falle der Irrlehre diirfen
die Kardinile, der Kaiser und die Bischofe aktiv werden, aber eine so
zustandegekommene Synode hitte keine universalis cura Ecclesiae, son-
dern lediglich eine depositiva potestas papae, sie ermichtigt die Kardindle,

77 SE 1. IV c. 13, fol. 370v-371~.

8 De comparatione auctoritatis papae et concilii cum apologia eiusdem
tractatus, ed. V. M. I. PoLLET, Rom 1936, c. XVI, nr. 223, S. 105. — Zu Cajetans
Lehre iiber Papst und Konzil vgl. V. MoNDELLO, La dottrina del Caetano sul Roma-
no Pontefice, Rom 1965, 111-161; O. de la Brossg, Le pape et le concile. La com-
paraison de leurs pouvoirs a la veille de la Réforme. (Unam Sanctam, 58), Paris
1965, 161-181; 326-332; A. WaLz, Von Cajetans Gedanken iiber Kirche und Papst,
in: Volk Gottes (Festgabe J. Hofer), Freiburg 1967, 336-360; F. OAKLEY, Almain
and Major: Conciliar Theory on the Eve of the Reformation, in: The American
historical Review 70 (1964/65), 673-690. — Zur Ekklesiologie im allgemeinen:
A. BopeEM, Das Wesen der Kirche nach Kardinal Cajetan. (Trierer Theol. Studien,
25), Trier1971.



388 Grenzen der pépstlichen Autoritit

einen neuen Papst zu wihlen 7°. Die gew6hnliche These, ein Papst sei bei
Hiresie ipso facto wure divino abgesetzt, hilt Cajetan fiir falsch und zwar
deshalb, weil sie nicht zu erkldren vermag, warum er bei einem Widerruf
des Irrtums sein Amt behélt, ohne dal eine formelle Wiedereinsetzung
notig wire #. Der in der Héresie verharrende Papst hat keinen, der ihm
auf Erden ibergeordnet ist, wohl aber — und hierin ist Cajetan konsequent
— existiert fiir diesen Fall in der Kirche eine pofestas ministerialis ad sui
depositionem 8L,

Wie man sieht, 146t Cajetan nicht mehr jene Grenzen des Primats
in Notsituationen gelten, die Torquemada anerkannte, wenn er von der
relativen Notwendigkeit der Konzilien spricht, insbesondere fehlen alle
Hinweise auf die erforderliche Mitwirkung der Synoden in Glaubens-
dingen. Dal} eine Kirchenversammlung superior et maior papa in der
Urteilsfahigkeit ist und sich deshalb einer maioritas approbationis erfreut,
ist gdnzlich undenkbar geworden.

Zusammenfassung

Es diirfte sich gezeigt haben, daBl Torquemadas Primatstheologie,
so rigoros sie im Ansatz konzipiert ist, einen betrdchtlichen Raum fiir
Klauseln, Einschrinkungen und Vorkehrungen fiir Krisensituationen
148t. Diese gelten zwar vorwiegend im Bereich einer kontroversen Glau-
benslehre, wo den Bischéfen ein groBes Mitspracherecht zuerkannt
wird, insofern normalerweise der Mehrheit ein besseres Urteil zukommt
als einer Einzelperson, doch haben sie auch ihre Riickwirkungen auf die
papstliche Rechtsbefugnis, obwohl diese, von bestimmten Notstands-
fillen abgesehen, nicht angetastet wird. Dal} sich zwischen den ekkle-
siologischen Prinzipien und deren theoretischen und praktischen Be-
grenzungen Widerspriiche ergeben, ist Torquemada nicht entgangen,
eine Harmonisierung ist ihm nicht gelungen. Das Wissen um die kom-
plizierten Wechselfille der Papstgeschichte hat ihn wohl veranlaBt, die
systematische Einlinigkeit zugunsten einer differenzierteren Sicht der
Konzilien, der Wahrheitsfindung und Kirchenleitung zu modifizieren.
Dabei ergab sich, daB Torquemada wichtige Elemente der friitheren
kirchenrechtlichen Diskussionen aufgenommen hat, die bei anderen
Theologen seiner Richtung eine weit geringere Rolle spielten.

9 A.a. O.c XVI,nr. 229, S. 107 f; nr. 230, S. 108; nr. 231, S. 108.
80 A a. O.c XIX, nr. 272-274, S. 123 1.
81 A, a. O.c XX, nr. 282, S. 127.



	Grenzen der päpstlichen Autorität

