
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Bischof Eberhard II. (1146-1170) und die Aufnahme der Frühscholastik
in Bamberg

Autor: Guth, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Guth

Bischof Eberhard II. (1146-1170) und die

Aufnahme der Frühscholastik in Bamberg*

Otto Meyer zum 65. Geburtstag

Einführung

1170 - Todesjahr zweier großer Männer auf dem Schauplatz hoch-

mittelalterlicher europäischer Geschichte. Der eine, ehemals Reichskanzler

König Heinrichs II. von England und später der Primas der

englischen Kirche, kämpfte imbeugsam um die Rechte seiner Kirche,
um ihre Freiheit. Selbst Exil und gewaltsamer Tod konnten Erzbischof
Thomas Becket von Canterbury 1 von der Verteidigung der «libertas
ecclesiae» nicht abbringen. Der andere, Reichsbischof und Freund der
Staufer, führte nach der Königswahl Friedrich Barbarossas als erster
Mann nach dem König die Reichsgeschäfte und band sein reichstreues
Bistum Bamberg noch enger an die Krone. Als Reichsbischof stand er in
dem schrecklichen Schisma von 1159 auf der Seite des Kaisers. Im Herzen
zerrissen zwischen Kaiser und Papst, siegte in ihm die Treue zum Reich.
Bischof Eberhards II. ausgleichende Versöhnungsversuche zwischen

Friedrich Barbarossa 2 und Papst Alexander III. mußten scheitern, die

Zeit war dafür noch nicht reif. Wie Thomas Beckets scheinbar sinnloser

Märtyrertod erst Jahre später den König zum Einlenken zwang, so

* Folgende Ausführungen wurden z. T. als Referat im Oberseminar bei
Prof. Dr. O. Meyer Würzburg im Sommersemester 1971 gehalten. Das Rahmenthema

des Seminars lautete: «Bamberg in der politischen und geistigen Welt des
12. Jahrhunderts».

1 Vgl. David Knowles, Thomas Becket. London 1970. Richard Winston,
Thomas Becket. New York 1970.

2 Vgl. zur Einführung: Marcel Pacaut, Friedrich Barbarossa. Stuttgart 1969.



332 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

können erst innen-3 und außenpolitische Verstrickungen den endgültigen
Ausgleich zwischen Kaiser und Papst im Frieden von Venedig 1177

erzwingen und das Schisma beenden. Jeder geschichtliche Ausgleich
braucht seinen Kairos - zum Schmerz aller Beteiligten, die die Erfüllung
ihrer Lebensarbeit nicht mehr erleben.

Größe und Tragik kaiserlicher wie päpstlicher Politik in der 2. Hälfte
des 12. Jahrhunderts wurzeln auch in dem Zusammenprall zweier
Persönlichkeiten und ihrer elementaren Interessen. Alexander III. 4, Kanonist

und unbeugsamer Verfechter gregorianischer Reformbestrebungen,
findet in Friedrich I. einen ebenso strengen Verteidiger der «honos

imperii». In diesen Konflikt als Bischof und kaiserlicher Lehensmann

hineingezogen, zeigt sich in Eberhard II. von Bamberg paradigmatisch
der Zwiespalt intensiv gläubiger Existenz in der Auseinandersetzung mit
der feudal-strukturierten äußeren Institution Kirche als politischen
Machtträger. Als Politiker, Theologe und Denker nach Anlage und Erfolg
zum «Mittler im Wandel seiner Zeit» (O. Meyer) prädestiniert, steht sein

Ende so merkwürdig im Widerspruch zu seinem glänzenden Beginn - ein

Grund mehr, den Reichsbischof der Staufer und Theologen der
Frühscholastik der Vergangenheit zu entreißen. An ihm wird Größe und

Tragik staufischer Politik sichtbar, deutlich aber auch die Macht des

Geistes einer großen Persönlichkeit in einer neuen Zeit.

I.

REICHSBISCHOF DER STAUFER

Zwei Reichsbischöfe standen nach Rang und Ansehen zu Beginn der

Regierungszeit Kaiser Friedrichs I. an der Spitze der geistlichen
Reichsfürsten: Bischof Otto von Freising (1138-1158) und Bischof Eberhard II.

3 Heinrich der Löwe verweigert die Gefolgschaft.
4 Marcel Pacaut, Alexandre III. Paris 1956. M. W. Baldwin, Alexander III.

and the Twelfth Century. New York 1968.
5 Neben den einschlägigen Quellen benutzte ich für diesen Abschnitt in der

Hauptsache folgende Literatur: O.Meyer, Bischof Eberhard II. von Bamberg
(1146-1170), Mittler im Wandel seiner Zeit. In: Neujahrsblätter, hrsg. von der
Gesellschaft für fränkische Geschichte, XXIX. Würzburg 1964. Dort auch
ausführliche Literaturangaben. Zusätze dazu werden am Ort von mir kenntlich
gemacht. - E. Frhr. v. Guttenberg, Das Bistum Bamberg. 1. Teil. Berlin, Leipzig
1937. - J. Looshorn, Geschichte des Bisthums Bamberg, Bd. II (Nachdruck).
Bamberg 1967. - P. Classen, Gerhoch von Reichersberg. Eine Biographie. Wies-



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 333

von Bamberg (1146-1170). Der eine, nächster Verwandter des Kaisers,
wahrte sich, dank seiner überragenden Begabung und seiner weiten

Bildung, stets «die ruhige Mäßigung des Urteils» 6, der andere «galt als

kluger, redlicher und frommer Mann» 7, war mehr Gelehrter und Theologe
als die meisten Bischöfe seiner Zeit. Seine kluge Politik des Ausgleichs
zwischen Kaisertum und Papsttum fand in dem fortreißenden Impetus
des kölnischen Erzbischofs so wenig Verständnis. Der Kanzler Rainald

von Dassel hatte, bei aller Achtung vor seinen herrscherlichen
Fähigkeiten, doch wenig Gespür für das erwachende Eigenleben der
europäischen Nachbarstaaten 8 wie für das neue Selbstbewußtsein der Kurie.

Wie Rainald von Dassel 9 und Eberhard von Salzburg 10 war Eberhard

von Bamberg in den Einflußbereich der französischen theologischen
Schulen geraten 11. Die «théologie nouvelle» aus Frankreich war später
an der Bamberger Domschule bekannt, wie noch zu zeigen sein wird.
In Bamberg war Eberhard wohl aufgewachsen, in Bamberg hatte er,
ein Sproß aus dem edelfreien bayerischen Geschlecht von Otelingen als

Kaplan nachweislich gedient und 1142 die Propstwürde von St. Jakob
erhalten und sie auch als Bischof innegehabt12.

Als zweiter Nachfolger des großen Bischofs und Pommernapostels
Otto I. (1102/6-1139) wurde Eberhard noch am Todestag seines

Vorgängers Egilbert gewählt und empfing im Juli des gleichen Jahres auf
einem Hoftag zu Regensburg die Regalien. Die rasche Besetzung eines

so wichtigen Bischofssitzes in Ostfranken läßt den Schluß zu, daß die

baden 1960, passim. - A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands. Bd. IV, 8. Aufl.
Leipzig 1954. - P. Wagner, Bischof Eberhard II. von Bamberg. Halle 1876. -
Fr. Heer, Die Tragödie des hl. Reiches. 2 Bde. Bd. I, Stuttgart 1952, bes. 38 ff.
Bd. II, Stuttgart 1953.

6 A. Hauck, a. a. O. Bd. IV. Leipzig 19536, 464.
7 Ph. Jaffée, Monumenta Bambergensia, Berlin 1869, Ex Haimonis libro, 551.
8 Zur staufischen Reguli-Idee vgl. F. Heer, a.a.O. Bd. I, 240-245;

M. Pacaut, Friedrich Barbarossa a. a. O. (s. Anm. 2) 178-179.
9 F. Heer, ebd. 52 ff. Rainalds späteres «image» im Ausland war schlecht:

vgl. Johannes von Salisbury, Epistolae, ed. I. A. Giles, Bd. I (Nachdruck),
Leipzig 1969, 331 (Brief Nr. 199 an Magister Girardus Pucellus).

10 Classen, a. a. O. 16 nota 14.
11 Classen, a. a. O. 122 nota 7. Ein sicherer Nachweis für ein Studium in

Laon ist nach Classen nicht zu führen.
12 Guttenberg, a.a.O. 141-142: bis zum Jahr 1162. F.Hausmann, in:

NDB, Bd. IV, Berlin 1959, 226: «1139 Magister genannt, jedoch nicht Domscho-
laster». Leider ohne jede Belegstelle! Nach M. Grabmann, Geschichte der
scholastischen Methode, Bd. II, Darmstadt 1957, 13 ist Magister ein Titel für den, der
der «scholae praesidet, scholis vacat. »



334 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

Qualifikation Eberhards für sein Amt offensichtlich war - nicht umsonst
rühmt ihn die Fortsetzung der Chronik Heimos als einen Mann «omni

sapientiä, probitate et religione conspicuus» 13 - ebenso eng waren aber
auch seit Bischof Otto I. 14 die Verbindungen der Bamberger Kurie zur
kaiserlichen Kapelle. (Nach Classen, dem derzeit wohl besten Kenner der

damaligen Verhältnisse, wäre eine Geschichte dieses Kreises noch zu
schreiben.) Wibald, ein Schüler Ruperts von Deutz, Anselm von Havelberg,

Otto von Freising hatten geistigen Einfluß am Hofe Friedrichs I.
ausgeübt. Später war Rainald von Dassel, «der Schützer des Erzpoeten die
beherrschende Figur - und neben ihm stand Eberhard von Bamberg» 15.

Von Bamberg hatte auch Gottfried von Viterbo Zugang zur Kapelle
Konrads III. gefunden 16. Die Domschulen von Würzburg und Bamberg
lieferten das untere und mittlere Kanzleipersonal17 für den Hof, wie
Heinrich Fichtenau schreibt.

Nach wohl noch nicht allgemein gültigem Privileg 18 wurde Eberhard

II. Weihnachten 1146 in Viterbo von Papst Eugen III. zum Bischof
geweiht und erhielt auch am 31. Dezember des gleichen Jahres das

Pallium, ein Ehrenrecht der Bamberger Bischöfe seit den Tagen Bischof

Hartwigs (1047-1053) 19. Die daraus sich anbahnende Entwicklung
zur Exemtion aus dem Metropolitanverband von Mainz, verstärkt noch
durch das «Gewohnheitsrecht» seit Bischof Otto I. (1106-1139), die
bischöfliche Weihe vom Papst zu empfangen, gab wie hier, immer wieder
Anlaß zu scharfen Auseinandersetzungen mit dem Metropoliten.

Eberhard schloß sich, eingedenk alter Bamberger Tradition, eng
an das Königshaus an. «Am ersten Osterfest seines Pontifikates sieht
Eberhard den König in seinem Dom: Konrad III. will offenbar nicht
ohne einen Besuch in dem Reichsdom den beschlossenen gefährlichen
Weg zum großen Unternehmen des 2. Kreuzzuges antreten. Von hier
geht sein Weg, auf dem ihn Eberhard noch bis Nürnberg begleitete, nach

Regensburg, dem Sammelplatz des Kreuzzuges Am Weihnachtsfest
1149, nach der Rückkehr aus dem Orient, der ihm so viele Enttäuschun-

13 Jaffée, Monument. Bamb. a. a. O. 551.
14 Zuerst Hofkaplan, dann Dombaumeister zu Speyer, Mitglied der königlichen

Kapelle und Kanzler Heinrichs IV. (vgl. Guttenberg a. a. O. 119).
15 Classen, a. a. O. 270.
16 Classen, a. a. O. 270 (mit Nachweis).
17 H. Fichtenau, Bamberg, Würzburg und die Stauferkanzlei. In: MIÖG

53 (1939), 256 ff.
18 Wagner, a. a. O. 15.
19 Guttenberg, a. a. O. 100.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 335

gen gebracht hat, sieht der Bamberger Dom Konrad wieder in seinen

Mauern. Bamberg und sein Bischof Eberhard sollen dem durch den

Mißerfolg Entmutigten und durch hartnäckige Krankheit Geschwächten
Trost spenden» 20. Vom Tod bereits gezeichnet traf er drei Jahre später
wieder in Bamberg ein (Februar 1152), um diese Stadt nicht mehr zu
verlassen. Der Bamberger Klerus und mit ihm sein Bischof setzten die

Beisetzung des toten Königs (f 15. 2. 1152) gegen den Willen der
Verwandten in ihrem Dom durch. « Juxta tumulum imperatoris Henrici» 21,

dessen Heiligsprechung am 13. Juli 1147 nicht zuletzt auch auf des Königs
Betreiben erfolgt war und den Diözesanbischof wohl von der Teilnahme
an dem unglückseligen Kreuzzug ferngehalten hatte, fand der tote
König seine Grablege. Bambergs Hauptkirche rückte dadurch den
Reichsdomen Worms und Speyer an die Seite, ja übertraf sie an liturgischsakralem

Rang 22.

Unter Konrads Nachfolger, dem Staufer Friedrich I. (1152-1190),
sollte sich des fränkischen Bischofs politisches Geschick und charakterliche

Festigkeit erst voll entfalten. Vielleicht darf man in ihm bereits
Friedrichs Königsmacher sehen 23. Die Quellen scheinen darauf
hinzuweisen 24. Schon die ersten Monate nach dem Regierungsantritt des

Staufers bestätigen des Reichsbischofs unaufhaltsamen Aufstieg. Dank
seiner Querverbindungen zum Cluniazenserorden und seines persönlichen
Geschicks wird er zum lauteren Makler des Reiches in den aufsteigenden
Spannungen zwischen Kaiser und Papst.

Noch konnte er zusammen mit dem erwählten Bischof Hillin von
Trier und dem Abt Adam von Ebrach die Wahlanzeige des Königs
einem Papst überbringen, der selbst als Glied einer langen Reihe von
Mönchen und Regularkanonikern auf dem päpstlichen Stuhl dem alten

Reformpapsttum zugehörte. Vergeblich hatte er auf den für Herbst 1152

geplanten Römerzug König Konrads gewartet. Die von Eberhard als

20 Meyer, a. a. O. 7.
21 Guttenberg, a. a. O. 143.
22 Bambergs Dom birgt die Grabstätten des Papstes Clemens II., des Kaiserpaares

Heinrich und Kunigunde wie Konrads III. als Hochgräber.
23 So Walther Föhl, Bischof Eberhard II. v. Bamberg, ein Staatsmann

Friedrichs I. als Verfasser von Briefen und Urkunden. In: MIÖG 50 (1936), 92.
24 Guttenberg a. a. O. 143/144: Bischof Eberhard und Bischof Gebhard

von Würzburg verhandeln in der Nähe von Würzburg mit dem designierten Friedrich

von Schwaben «de reformando ac componendo statu regni». — Am 12. März 1152
erhält Eberhard als Dank für seine Mithilfe bei der Königswahl und Krönung die
Reichsabtei Niederaltaich geschenkt.



336 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

Führer der Gesandtschaft überbrachte Wahlanzeige25 - wohl unter
Wibald von Stablo gefertigt - prägte noch die Handschrift der alten

gelasianischen Zwei-Gewaltenlehre und «die Versicherung des Gehorsams

gegenüber allen Priestern Christi auf daß durch unsere Arbeit die

katholische Kirche mit ihren Privilegien ausgezeichnet bleibe und das

erhabene römische Reich in seiner früheren Stärke mit Gottes Hilfe
wieder hergestellt werde 26. Kaum ein Jahr später sicherten sich König
und Papst im Vertrag von Konstanz (23. März 1153) gegenseitig mit
Leistung und Gegenleistung ab: Solidarisches Handeln in Rom,
Absprache in der Politik gegenüber Normannen und Byzariz, Schutz und
Sicherung der beiderseitigen «Hoheitsrechte» (honor). Wer sollte aber
den «honor Petri et honor imperii» definieren? Friedrichs Maxime der

«reformatio imperii» trug in sich die Reibungsfläche für spätere
Konflikte mit einem mehr und mehr von Juristen verwalteten Papsttum.
So wird das Todesjahr des Cisterziensers Eugens III. und Bernhards von
Clairvaux 1153 zum Fanal einer neuen Zeit. Die neuen Nachfolger Petri,
kaum Mönche, sondern Rationalisten, «geprägt von der neuen Theologie
und der neuen Kirchenrechtswissenschaft » 27, erwiesen sich immer mehr
als nüchterne Planer, als Zentralisten, unterstützt von den Technikern
der Macht an der Kurie. Dieser rasch wachsende päpstliche Kurialismus,
der später in den Ansprüchen Innozenz' III. und Bonifaz' VIII. seine

ideelle Ausprägung fand, mußte zusammen mit dem erwachenden
Selbstbewußtsein der Engländer und Franzosen die staufische Reichspolitik
vor immer neue Konflikte stellen.

Auf der Bühne der großen Politik hatte sich innerhalb eines Jahres
ein umfassender Wandel vollzogen. Der Engländer Nikolaus Breakspear,
ehemals Propst des berühmten Stiftes St. Rufus bei Avignon, bestieg
als Papst Hadrian IV. (1154-1159) den Stuhl des hl. Petrus. Im gleichen
Jahr kam der Plantagenet Heinrich II. 28 auf den englischen Königsthron,

25 Föhl, a. a. O. 108-112. Nach ihm überarbeitete Bischof Eberhard II. die
Vorlage zur Wahlanzeige, die Abt Wibald von Korvey entworfen hatte. Dagegen
neuerdings Kurt Zeilinger, Friedrich Barbarossa, Wibald von Stablo und Eberhard

von Bamberg. In: MIÖG 78 (1970) 210-222. S. 212: Die Wahlanzeige Friedrichs

I. an den Papst ist «in allen Teilen als das Werk Wibalds anzusehen». Vgl. zum
Ganzen ebd. 211-215. Zeilinger stützt sich auf R. M. Herkenrath, Regnum et
imperium. Das «Reich» in der frühstaufischen Kanzlei (1138-1155). In: SB
Ak. d. Wiss. Wien 264. 5. Abh. (1969), 5 ff.

26 Übersetzung nach O. Meyer, a. a. O. 8 MGH Const. Bd. I, 191 Nr. 137).
27 Handbuch der Kirchengeschichte, hrsg. v. H. Jedin, Bd. III, 2, Freiburg/

Br. 1968, 71 Zum Ganzen vgl. ebd. 71-76.
28 Offiziell seit dem 19. Dezember 1154, praktisch seit dem Tod des Eustachius,



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 337

König Roger II. von Sizilien war am 26. Februar 1154 gestorben. So

entsprach der erste Romzug des deutschen Königs nicht nur einer alten
Gepflogenheit, er war eine politische Notwendigkeit. Zusammen mit den
Großen des Reiches hielt Friedrich auf den ronkalischen Feldern bei
Piacenza Heerschau. «Hier erging am 5. Dezember die Neufassung des

Lehensgesetzes Kaiser Lothars III., das dessen Bestimmungen
verschärfte. Verkauf, Verpfändung oder anderweitige Entfremdung von
Lehen zum Schaden des Lehensherrn wurden mit rückwirkender Kraft
verboten» 29. Bambergs rechtskundiger 30 Bischof hatte die Verbote der
«Constitutio de feudis» von 1136 neu formuliert und mit eigener Hand
unterfertigt : data per manum Everardi Bavenbergensis episcopi31. Die
neuen Verbote richteten sich besonders gegen die aufstrebenden städtischen

Gemeinwesen der Lombardei.
Eberhard erlebte die dramatischen Verhandlungen des Königs mit

Hadrian IV. über den Steigbügeldienst32 und soll als Wortführer dem

Papst gegenüber gedient haben 33. Nach der Kaiserkrönung wurde er
zusammen mit anderen Fürsten in die Heimat entlassen. Wie keiner
der Großen des Reiches fehlte er auf den Hoftagen, nahm an der
glänzenden Hochzeitsfeier des Kaisers mit Beatrix von Burgund in Würzburg
1156 teü und bestätigte im Herbst des gleichen Jahres die Beilegung des

Streites zwischen Babenbergern und Weifen: Heinrich der Löwe erhält
Bayern, Heinrich Jasomirgott die bayerische Ostmark.

Des fränkischen Bischofs Stunde als «fidelissimus mediator» 34

zwischen Kaiser und Papst war angebrochen. Der Besançoner Zwischenfall35
und die provozierende Übersetzung des Wortes «beneficium» mit Lehen
durch Rainald von Dassel trieb die Spannung ihrem ersten Höhepunkt
zu. Eberhards II. unmißverständliche Abfassung des «responsum epis-

des Sohnes König Stefans, am 17. August 1153. Vgl. Jedin, a. a. O. III, 2, 71.
29 Meyer, a. a. O. 10.
30 Dazu Föhl, a. a. O. 116-117. Er zeigt auch an Urkunden seine Vertrautheit

mit dem Lehensrecht. Meyer, a. a. O. 10-11 spricht von einem evtl. juristischen
Studium in Bologna. - Zeilinger, a. a. O. 217 ff. weist weitere kaiserliche Schreiben
von der Hand Eberhards nach.

31 Vgl. dazu Wagner, a. a. O. 31.
32 Vgl. Jedin, a. a. O. III, 2, 73.
33 Guttenberg, a. a. O. 145.
34 Rahewini, Gesta Friderici I. imp. lib. IV, cap. 19 (SS XX, S. 456).
35 Auf dem Reichstag zu Besançon 1157 hatte der Papstbrief mit der

zweideutigen Formulierung, die Krone empfange der Kaiser als «beneficium» vom Papst,
ungeheuren Tumult hervorgerufen (vgl. Meyer, a. a. O. 11).



338 Bischof Eberhard II und die Frühscholastik in Bamberg

coporum ad Hadrianum 36 zeigte dem Papst, wo die Reichskirche politisch
stand: «In capite orbis Deus per imperium exaltavit aecclesiam, in
capite orbis aecclesiae, non per Deum ut credimus, nunc demolitur
imperium» 37. Er selbst brachte das Antwortschreiben nach Rom und
bewog den Papst zum Einlenken 38. Seiner Fürsprache ist es auch zu
verdanken, daß Mailand im Jahre 1158 einen Vertrag bei seiner

Unterwerfung erhielt.
Seit den Tagen von Besançon war in die Italienpolitik des Kaisers

unruhige Bewegung gekommen. Der Einfluß Rainalds von Dassel und sein

hartes Auftreten gegenüber der Kurie schienen dem Kaiser immer mehr

zu entsprechen 39. «Mit dem Reichstag von Roncaglia bei Piacenza

(November 1158) setzte er die alten Reichsrechte, wie sie Friedrich von
vier Bologneser Legisten und 28 Städtevertretern hatte feststellen lassen,

d. h. die seit Jahrzehnten nicht mehr beanspruchten Regalien der Krone,
in Reichsitalien wieder in Kraft Die Ronkalischen Gesetze hätten
durchgeführt, nicht nur die Wiederherstellung der alten Königsmacht
bedeutet und für die Städte den Verlust der Freiheit und Selbstverwaltung,

sondern auch einen wirtschaftlich-politischen Machtzuwachs der
Krone von gewaltigem Ausmaß» 40. Kein Wunder, daß Kurie und Städte
sich zur Wehr setzten und ein gegenseitiges Bündnis suchten. Bischof
Eberhard war bei der Aufzeichnung der Regalien in Contrebia 1158

anwesend, schlichtete gemeinsam mit Rainald von Dassel den Streit des

Bischofs von Brescia mit dem Kloster Leno - und zwar stehend und in
italienischer Sprache 41. Seine juristischen Kenntnisse 42 und sein

Verhandlungsgeschick machten ihn für den Kaiser als Unterhändler
unentbehrlich. Er schätzte ihn nicht nur wegen seiner Frömmigkeit und seinem

Wissen, er vertraute ihm auch dank seiner unerschütterlichen Treue zum
Reich und stützte sich vorzüglich auf seinen Rat, wie der Chronist zu
berichten weiß: Cum autem omnes episcopos seu cuiuslibet ordinis
ecclesiastici viros imperator diligeret eosque ampliori honore dignos
duceret, specialiter tarnen memorati viri, sicut prudentissimi nitebatur
consilio eumque dignum estimavit, in cuius arbitratu et discretione

36 Vgl. dazu Föhl, a. a. O. (s. Anm. 23), 120-124.
37 MGH Const. Bd. I, 233 (vgl. C. Meyer a. a. O. 11).
38 Guttenberg, a. a. O. 146.
39 Vgl. dazu : Heer, a. a. O. 61-62, aber überspitzt dargestellt.
40 Jedin, a. a. O. III. 2, 75-76.
41 Wagner, a. a. O. 41.
42 Vgl. dazu Meyer, a. a. O. 12.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 339

operas suas locaret et onus simul ac honorem communicaret43. Zwischen
1158 und 1159 versuchte er in Briefen mit Kardinal Heinrich und Papst
Hadrian den drohenden Bruch zu verhindern. Beschwörend ruft er dem

Papst zu: Optamus tantum et rogamus ea, quae ad pacem sunt44.
Doch der Tod des Papstes hob die Frist aui, die er für die Zurücknahme
der Roncaglischen Beschlüsse bezüglich der Bischöfe Reichsitaliens, dem
Kaiser gesetzt hatte.

In der Doppelwahl vom 7. September 1159 brach gleichzeitig der

Zwiespalt der Meinungen in der Kirchenpolitik neu auf. «Die Wähler
Alexanders wollten Hadrians IV. Ansätze weiterführen, die Wähler
Viktors dagegen zeigten sich einverstanden mit der Reichs- und Italienpolitik

des Kaisers» 45. Des Bischofs Entscheidung war klar für Kaiser
und Reich gefallen. Klar war ihm aber auch, daß damit sein weiteres
Leben der Kämpfe nicht mehr entbehren werde: «Ich werde», sagte er
er einmal, «gebunden dorthin geführt, wohin ich nicht will» 46.

Zwar hielt er sich für kaiserliche Sonderaufträge bereit, sprach auf
Hoftagen zwischen 1159 und 1160 als Richter in Oberitalien immer wieder

Recht, entschied sich auf dem Konzil von Pavia 1160 für den Gegenpapst
Viktor IV.47 und war ein getreuer Lehensmann in den kriegerischen
Feldzügen nach Italien 48. Doch seine eigentliche Welt war das nicht
mehr. Hier waren Männer wie Rainald von Dassel in ihrer kompromißlosen

Art und restaurativem Reichsdenken besser am Platz. So konnte
sich Eberhard wieder seiner Diözese zuwenden, Territorialangelegenheiten

lösen 49 und Klosterreformen in die Wege leiten 50, vor allem aber
sich den gelehrten theologischen Studien widmen 51. Mit seinem Jugendfreund

aus Bamberg und Namensvetter von Salzburg hielt er engen
Kontakt, obwohl er das Haupt der alexandrinischen Partei in Deutsch-

43 Rahewini Gesta Frid. imp. lib. IV, 29 (SS XX, S. 461). Nach der Ausgabe
von F. J. Schmale, Gesta Frederici, Darmstadt 1965, 582, Zeile 18 ff.

44 Rahewini Gesta Friderici imp. lib. IV, 20 (a. a. O. S. 457).
45 jEDiN a. a. O. Ill, 2, 77.
46 Dico vobis, quod iam tedet animam meam duo ferens opera in animo meo

mihi gravissima, quod et cinctus ducor, quo nolo, et quamdiu durare debeat, ignoro
(Gesta Friderici IV, 30; nach der Ausgabe von G. Waitz, Ottonis et Rahewini
Gesta Friderici I imp., Hannover 1912, Kap. 34, S. 276).

47 Vorbehaltlich der Entscheidung der gesamten katholischen Kirche. Vgl.
Wagner, a. a. O. 60-62.

48 Vgl. Guttenberg, a. a. O. 147 ; Wagner a. a. O. 64 ff.
49 Guttenberg, a. a. O. 150-153.
50 Vgl. dazu Meyer, a. a. O. 16-19.
51 Davon im 2. Teil.



340 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

land war. Man wußte sehr wohl zwischen juristischer und menschlicher

Sphäre zu unterscheiden und nahm die Exkommunikation als politische
Maßnahme nicht zu ernst. Wie sollte es sonst möglich sein, gemeinsam

vom Kaiser ein Privileg für das Kloster Reichersberg zu erbitten 52

Des Kaisers erfolgreiche Italienpolitik zwang Papst Alexander III.,
in das Exil nach Frankreich zu fliehen (1162-1165). Vergebliche
Aussöhnungsversuche zwischen Kaiser und Papst durch den französischen

König zeigten wenigstens einen Erfolg für den Papst: Er konnte in
Coucy-sur-Loire südlich von Blois Englands König mit Frankreich
versöhnen und im Konzil von Tours 1163 die überwältigende Zustimmung

der Teilnehmer für sich erringen. Rainalds von Dassel neuer Gegenpapst

Paschal III. blieb ohne Bedeutung; denn in Oberitalien regte sich

erneut ein Bund von Lombardenstädten, im Reich aber mehrten sich die

Stimmen unter den Reichsbischöfen, das Schisma wegen der schweren
Schäden für die Einzelkirchen zu beenden 53.

Dem Kaiser bleib als Ausweg nur die Wahl, von allen weltlichen
und geistlichen Fürsten einen Eid zu verlangen, Papst Alexander III.
niemals anzuerkennen. Als das auf dem Reichstag zu Pfingsten 1165 in
Würzburg geschah, entzogen sich nur die Erzbischöfe von Mainz 54 und

Salzburg dem Schwur und verfielen auf Betreiben Rainalds von Dassel

der Reichsacht. Wie die meisten der übrigen Bischöfe schwor auch

Eberhard II von Bamberg erst nach vielen Ausflüchten und Einwendungen.

«Dem bewährten Politiker wird Friedrich solche reservatio
mentalis auch zugestanden haben Seine geistige Souveränität ließ
sich eben nicht in das starre Schema eines pro und contra pressen,
sondern bei allem Festhalten an der grundsätzlichen Stellungnahme im
Großen, bewahrte er eine flexible Haltung im einzelnen, die seinem

vermittelnden Charakter entsprach»55. Sein dem Kaiser gegenüber
formulierter Treueid war zudem juristisch so verklausuliert, daß eine

Verpflichtung, Paschal und seine Nachfolger anzuerkennen, darin nur
bedingt zu erkennen war 56.

52 Guttenberg, a. a. O. 148.
53 Erzbischof Konrad von Salzburg 1164; Gerhoch von Reichersberg ; Erz-

bischof Konrad von Wittelsbach in Mainz; die Erzbischöfe Hillin von Trier und
Wichmann von Magdeburg (vgl. Jedin, a. a. O. III, 2, 79).

54 Konrad von Wittelsbach war in Paris ausgebildet worden (vgl. Classen,
a. a. O. 211). Daher wohl seine Flucht nach Frankreich (Jedin, a. a. O. III, 2, 80).

55 Meyer, a. a. O. 14.
56 Vgl. zu dieser Frage und dem Geheimbericht an Alexander III., Meyer,

a.a.O. n. 10a; Wagner a.a.O. 75; Pacaut, Friedrich Barbarossa, a.a.O.
(s. Anm. 2), 193-196.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 341

Wenn auch ein Bündnis des Kaisers mit König Heinrich II. von
England und eine doppelte Heiratsabsprache 57 den Aktionsradius
Alexanders III. bedrohlich einzuengen schienen, des Kaisers Vorstellung
vom «honor imperii» im Manifest vom Jahre 1165 nur schwer mit der
«honor papatus» in Einklang zu bringen war 58, so blieb das ohne größere

Folgen für die Politik Alexanders III. Der unerwartete Ausbruch der
Malaria im Heer des siegreichen Kaisers vor Rom war der Wendepunkt
im Ringen zwischen Papst und Kaiser. Rainalds Tod zusammen mit
mehr als 2000 Rittern mochte den gläubigen mittelalterlichen Menschen

wie ein Gottesgericht vorgekommen sein und zwang den Kaiser zu einer
raschen Sinnesänderung. Noch einmal konnte der greise Bischof von
Bamberg, der wohl wegen seines Alters dem Italienzug ferngeblieben
und dadurch der Pest entgangen war, seine Vermittler-Rolle übernehmen.

Er, der in den letzten Jahren sich fast ganz von den Reichsgeschäften
zurückgezogen hatte, wurde nochmals, zusammen mit den beiden Cister-
zienser-Äbten von Citeaux und Clairvaux, mit einer besonderen Gesandtschaft

betraut. Vom Bamberger Reichstag aus brach Eberhard 1169

nach dem Süden auf, doch es gelang nur den beiden Cisterzienseräbten,
Kontakt mit dem Papst aufzunehmen, da die Lombarden dem Bischof
die Durchreise durch ihr Gebiet verweigerten. Eberhards erneuter
Versuch, den Papst zu treffen, gelang zwar Ende März 1170 zu Veroli,
seine Mission mußte aber scheitern, da der Lombardenbund nicht in den

geplanten Frieden einbezogen war. Er wußte wohl, was sein Mißerfolg
für den Kaiser bedeutete59: Der Kampf geht weiter. Seine Verhandlungsergebnisse

bestärkten noch die Unversöhnlichkeitsansage des Kaisers
auf dem Hoftag zu Fulda Juni 1170 gegenüber Alexander III. War das

der verdiente Abschluß für ein Leben der Mitte, das einzig «ad fidem

imperii et honorem»60 ausgerichtet war? Als Politiker letztlich gescheitert,

doch als Mensch geläutert, berechtigte das nicht den Annalisten

57 Mathilde, die älteste Tochter Heinrichs II., sollte mit Heinrich d. Löwen
vermählt werden, die andere Tochter, Eleonore, wurde mit dem damals noch nicht
einjährigen Erstgeborenen des Kaisers verlobt. Eine englische Gesandtschaft
erscheint 1165 auf dem Reichstag zu Würzburg (vgl. B. Gebhardt, Handbuch
der deutschen Geschichte, Bd. I, 19548, 3. verb. Nachdruck 1957, 314).

58 Jedin, a. a. O. III, 2, 80.
59 Am 8. Juli 1170 Benachrichtigung des Kaisers auf dem Hoftag zu Fulda

(vgl. Guttenberg, a. a. O. 150). Vgl. auch Pacaut, Friedrich Barbarossa, a. a. O.
s. Anm. 2), 233 ff.

60 Rahewini, Gesta Friderici I imp. IV, 30 (SS XX, S. 461).

22



342 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

zu seiner Notiz in Heimos Weltchronik zum 17. Juli 1170: «Eberhard,
10. Bischof [von Bamberg], ein Mann der Barmherzigkeit und Frömmigkeit,

ist zu Christus gewandert» 61.

II.

EBERHARD II. - THEOLOGE DER MITTE

Der Reichsbischof und kaiserliche Legat Eberhard ist nicht der

ganze Eberhard. «Auf Grund eigener Beobachtungen hat Rahewin

geschildert, wie der gelehrte und fromme Bischof sich zwischen den

Schlachten die Sorgen durch Meditation über die Heilige Schrift und
über theologische Probleme vertrieb »62. Die Stelle ist nicht nur bezeichnend

für den Lebensstil des Bischofs, sondern auch für die Arbeitstechnik
der FrühScholastiker in Deutschland, daß ich Rahewin im Wortlaut
sprechen lassen möchte: «Eiusque Studium circa scripturae sensus ac

quaestionum discussionem tarn attente versabatur, ut inter praelia
commenens diversas emergentes curas eorum sedula meditatione solare-

tui»63. Zu gegebener Zeit werde ich auf den Begriff «quaestio» noch
zurückkommen. Vielleicht lassen sich, hier ansetzend, Rückschlüsse auf
seinen Bildungsgang ziehen. Gleichzeitig haben wir bei Bischof Eberhard
das seltene Glück im Zeitalter der Frühscholastik, sein Leben nicht aus
dürren Randbemerkungen in theologischen Werken erschließen zu müssen,

sondern können, wie bei Abälard, Guibert von Nogent oder Johann
von Salisbury, aus der bunten Fülle historischer Dokumente schöpfen.
In der fruchtbaren Wechselwirkung zwischen Literatur- und
Problemgeschichte ersteht erst ein lebendiges Bild der Frühscholastik. A. Landgraf

hat das 1929 bereits formuliert: «Für die Frühscholastik dürfte, wie

gesagt, heute in gewissen Grenzen eine Geschichte der Probleme in
einiger Unabhängigkeit von der Geschichte der Gelehrten, die an den

Problemen gearbeitet haben, möglich sein. Eine Beleuchtung und
Vertiefung der einen durch die andere ist späteren Zeiten, die unsere
gegenwärtige Generation kaum mehr erleben wird, vorbehalten»64. Wenn

61 Heimo, Weltchronik, Fortsetzung, hrsg. v. Jaffée, Mon. Bamb. S. 551.
62 Classen a. a. O. 264.
63 Rahewini, Gesta Friderici imperatoris, lib. IV, 29 (SS XX, S. 461).
64 A. Landgraf, Gesetze der scholastischen Problementwicklung. In: Theol.

Quartalschrift 1929, Heft 3, 272.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 343

Landgraf an anderer Stelle die notwendige Verknüpfung der Geschichte
des Autors und seines Milieus mit der Geschichte der Problementwicklung
für die Hoch- und Spätscholastik postulierte, dürfte sein Postulat, wenn
auch mit Einschränkungen, ebenfalls in der Frühscholastik gelten.
Problemgeschichte und Persönlichkeitsentwicklung sind ähnlich zeit-
und raumgebunden wie die literarische Form und der Inhalt eines

Kunstwerkes 65.

Eberhards theologische Auseinandersetzung 66 mit dem Propst
Gerhoch von Reichersberg67 hatte in der wissenschaftlichen Welt des

12. Jahrhunderts beträchtliches Aufsehen erregt. Sie brachte des

Bamberger Bischofs Namen auch als gelehrten Theologen in aller Munde.
Obwohl er als Ratgeber und Freund Barbarossas, als Reichslegat und

geschickter Unterhändler zwischen Papst und Kaiser fast ganz von den

Reichs- und Diözesangeschäften aufgebraucht wurde, blieb seine heimliche

Liebe doch die Theologie. Das Aufspüren des Schriftsinnes, die

neue Disputationstechnik (quaestio)68, als Denk- und Lehrform Bestandteil

der Dialektik, und das Sich-Versenken in den tieferen theologischen
Sinn einer Schriftstelle, lag ihm selbst noch in Kriegszeiten am Herzen 69.

Die Jahre nach 1160 brachten in sein bewegtes politisches Leben etwas
mehr Ruhe, so daß er sich der Auseinandersetzung mit Gerhoch um so

intensiver widmen konnte.
Die Briefe von 1163/64 sind die einzigen bekannten theologischen

Werke Eberhards II. Ihre Datierung ist jetzt in der Reihenfolge
umfassend gesichert70 und eröffnet dadurch dem Interpreten neue Möglichkeiten.

Bambergs Geistlichkeit, deren Domschule schon wiederholt
große Gelehrte hervorgebracht hatte - es sei nur an die Lehrer Durandus,
Williram und Anno, an die Scholastiker wie Meinhard, Konrad und

65 In diese Richtung tendiert später Landgraf, Einführung in die Geschichte
der theologischen Literatur der Frühscholastik, Regensburg 1948, 9-10.

66 Zeitgenössische Literatur zum christolog. Streit in : Landgraf, Einführung
109-112. - Zur Orientierung: J. Ghellinck, Mouvement théologique du XIIe siècle.
Bruxelles 1948, 255-258. Verzeichnet bei Heer, a. a. O. 40-57, bes. 41, 44, 49/50,
52.

67 M.-D. Chenu, La théologie au douzième siècle, Paris 1957, 393 rechnet ihn
unter die «tenants de la tradition». (Vgl. liber de novitatibus huius temporis, MGH
lib. de lite III, 288-306.)

68 Vgl. M. Grabmann, a.a.O. (s. Anm. 12), 67-68; LThK2, Bd. 8 (1963),
925-928.

69 Rahewini, Gesta Frederici imp., a. a. O. (s. Anm. 34), 461.
70 Classen, a. a. O. 325-448 (Anhang). Ich halte mich an die angegebene

Reihenfolge.



344 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

Ezzo erinnert71 - lebte noch in der Mitte des 12. Jahrhunderts in der
traditionellen altfränkischen Theologie: «Neben einer Fülle weltlicher
Schriften lesen wir in den Bibliothekskatalogen des Domes wie des

Klosters Michaelsberg die Namen der Werke eines Augustinus, Hieronymus,

Ambrosius, Gregor d. Gr. und Bedas, ein Bild, nicht verschieden

von Fulda oder Trier» 72. Bambergs Theologie scheint allein den patri-
stischen Autoritäten und ihrer Schrifterklärung verhaftet. Die «théologie
nouvelle» aus Frankreich, der Geist der Dialektik in abälardischer sic-et-

non-Methode, die Quästionen-, Sentenzen- und Konkordanz-Literatur
waren noch nicht übernommen. Namen wie Anselm von Laôn, Wilhelm
von Champeaux, Gilbert de la Porée, Hugo von St. Viktor, Robett von
Melun, Petrus Lombardus u. a. m. fehlen in den Katalogen der
Bibliotheken noch ganz.

Umso mehr kann es uns verwundern, daß Ottos des Heiligen
Klostergründung Prüfening 73 mit der französischen Scholastik vertraut war.
Neben den heiligen Schriften und den bekannten patristischen Werken

findet man dort in ihrer Bibliothek «alle Führer der scholastischen

Theologie: Anselm, Hugo, Abälard, Petrus von Wien, auch
Gratian» 74. Wie weit sich hier cisterziensische Querverbindungen und
die Nähe zu dem Cisterzienserbischof Otto von Freising auswirkten, der
wie mancher große deutsche Reichsbischof75 in Frankreich studiert
hatte, müßte noch genauer untersucht werden. Fest steht, daß Bischof
Eberhard im Prüfeninger Kloster weilte76, als Domkanoniker von
Bamberg und Reichsbischof den Zugang zur Geisteswelt der Scholastik
hatte77 und mit der theologischen Problematik in der Christologie
vertraut war, wie seine Briefe überzeugend beweisen. Bamberg wurde
so der Ort wissenschaftlicher Disputation und rief Erinnerungen an ein

Ereignis wach, als Bernhard von Clairvaux gegen Abälard in Sens

aufstand und die Verurteilung eines Teils seiner Lehrsätze erwirkte, ein

71 Josef Bach, Dogmengeschichte des Mittelalters, Bd. II, Wien 1875, 435.
72 Hauck, a. a. O. Bd. IV, 469.
73 Guttenberg, a. a. O. 129-130.
74 Hauck, a. a. O. Bd. IV, 469; Classen, a. a. O. 269. - Der Katalog von

1165 stammt von Dietger von Hirsau.
75 Nach Classen, a. a. O. 150/51 hatten in Frankreich studiert: Otto von

Freising, Rainald von Dassel, Hillin von Trier, Konrad von Mainz, Daniel von
Prag und viele andere Deutsche.

76 Guttenberg, a. a. O. 129.
77 Classen a. a. O. 122 läßt offen, ob er wie sein Namenskollege von Salzburg

in Frankreich studiert hatte. Vielleicht war er in Laôn.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 345

Entscheid, der freilich nichts gegen Abälards Methode einwandte 78. Der
Bologneser Jurist Roland Bandinelli, bekannter als Papst Alexander III.,
hätte sonst Abälards sic-et-non-Methode wohl nicht verfeinert und wäre
in der äußeren Technik seiner Sentenzen nicht weit über Abälard hinausgegangen,

wie uns eine Nürnberger Handschrift des 12. Jahrhunderts zeigt79.

Ephesus 80 und Chalcedon 81 standen im Mittelpunkt der Bamberger
Disputation. Nur wer die heftigen Auseinandersetzungen der alten
Kirche auf beiden Konzilien kennt, die an den Grundfesten des Christus-
Glaubens rüttelten, versteht ihre überzeitliche Problematik, den Zündstoff,

der darin lag. Die Fakten des Chalcedonense sind klar. Die
Schwierigkeiten aber wachsen, wenn das Verhältnis von göttlicher und menschlicher

Natur in der zweiten göttlichen Person denkerisch verdeutlicht werden

soll, Schwierigkeiten, die wie imAltertum, so auch im 12. Jahrhundert
zu Einseitigkeiten führten. Man beschuldigte sich des Nestorianismus,
wenn die beiden Naturen in Christus nur äußerlich miteinander verbunden

waren und dadurch logischerweise Maria nur Menschengebärerin 82

sein konnte. Man bezichtigte einander, Eutychianer zu sein und bedeutete

damit, daß die göttliche Natur in Christus die menschliche so in sich

aufgesogen hatte, daß nur die göttliche übrigblieb. Der Monophysitismus,
erstmals vom Archimandriten Eutyches vorgebracht, war die
konsequente Folge. Dagegen wehrte sich das Konzil von Chalcedon in seiner

berühmten Formulierung83. Um die gleichen Probleme, wenn auch

manchmal schärfer unterschieden, rangen die Theologen des 12.

Jahrhunderts.

Das Problem der Einheit und Zweiheit in Christus hatte bereits
Petrus Lombardus erörtert. Seine drei Theorien dazu griff die Hoch-

78 Nach Jedin, a. a. O. III, 2, S. 63 fanden die Verurteilungen 1121 in Soissons
und 1141 in Sens statt.

79 Cent III, fol. 144r-178r (s. XII-XIII). Vgl. Grabmann, a. a. O., Bd. II,
224-227 ; Überweg-Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, 12. Aufl.
Tübingen 1951, 226.

80 L. Ott, Das Konzil von Ephesus in der Theologie der Frühscholastik.
In: Theologie in Geschichte und Gegenwart. M. Schmaus zum 60. Geburtstag.
München 1957, 279-308.

81 L. Ott, Das Konzü von Chalcedon in der Frühscholastik. In: Das Konzil
von Chalcedon. Geschichte und Gegenwart, hrsg. von Grillmeier-Bacht. Würzburg
1953, 873-922.

82 Dagegen das Konzü von Ephesus 431.
83 homousios to patri kata tän theotäta, homoousios hämin katà tän anthro-

pötäta und zwar : asynchytos - atreptos - a - diairétos - achorfstos. Vgl. Bihlmeyer
- Tüchle, Kirchengeschichte, Bd. I, Paderborn 1955, 285-286.



346 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

Scholastik wiederholt auf. B. Barth84 nennt sie knapp die Habitus-
Assumptus- und die Subsistenztheorie. Die Habitus-Theorie und der
daraus hervorgegangene christologische Nihilianismus bog nach der Seite
des Nestorianismus ab. Die Verbindung zwischen Gottheit und Menschheit

in Christus sei nach der Art des Anziehens eines Gewandes erfolgt.
So kann die Verbindung zwischen beiden Naturen nur eine äußere,

akzidentelle sein. Durch Abälard grundgelegt, fand diese Lehre bei

Petrus Lombardus eine wohlwollende Stellungnahme neben anderen,

weniger bekannten exponierten Vertretern 85. In Deutschland bekämpfte
besonders Gerhoch von Reichersberg die abälardische Zusammensetzungstheorie

und widersetzte sich der damit zusammenhängenden
Habitus-Lehre. Er betonte mit Nachdruck, «daß in Christus Gottheit und
Menschheit zu einer Person, zu einem Electrum, zu einem Emanuel, zu
einem Mittler zwischen Gott und den Menschen vereinigt sind. Dieser

eine Christus ist vollkommener Gott und vollkommener Mensch» 86.

In das nestorianische Extrem der Trennung wich die ebenfalls von
Petrus Lombardus angeführte Assumptus-Theorie ab. Die Vertreter dieser

Lehrmeinung konnten sich auf ähnliche Äußerungen Augustins berufen.
Dabei ließen es die frühscholastischen Theologen zumeist vermissen,
«zwischen der konkreten Aussageform homo, die an sich das Suppositum
bezeichnet, und der abstrakten Aussageform humanitas, die die Natur
bezeichnet, zu unterscheiden. Sie gebrauchen daher unbedenklich die

von den Vätern übernommene Formel «hominem assumere» 87.

Hugo von St. Viktor (f 1141) 88 und Theologen der Viktoriner-
Schule verließen den goldenen Mittelweg des Chalcedonense in Richtung
des Monophysitismus von Eutyches. Sie standen der Assumptustheorie
am nächsten, betonten aber besonders die Person-Einheit Christi. Aus
der denkbar innigsten Vereinigung von Menschheit und Gottheit zog

Hugo den Schluß, daß die Menschheit vom ersten Augenblick ihrer

84 J. Backes, Die christolog. Problematik der Hochscholastik und ihre
Beziehung zu Chalcedon. In : Grillmeier-Bacht, Das Konzil von Chalcedon. Geschichte
und Gegenwart. Würzburg 1953, 933. Dort das Zitat.

85 L. Ott, Das Konzil von Chalcedon, a. a. O. (s. Anm. 81), 910. LThK2,
Bd. 8, Freiburg Br., 1963, Sp. 367-369 (Petrus Lombardus).

86 Ott, Das Konzil von Chalcedon, a. a. O. 912. Vgl. PL 193, 577 A; PL 194,
192 A (Comm. in Ps., Ps. 67, 16).

87 Ott, ebd. 913.
88 Hugos Bedeutung als Synthetiker wird in der ersten Summe der Frühscholastik

«Summa de sacramentis christianae fidei» deutlich (vgl. A. Dempf, Die Hauptformen

mittelalterlicher Weltanschauung. Eine geisteswissenschaftliche Studie über
die Summa. München 1925, 101 ff.). Sie ist zwischen 1136 und 1141 entstanden.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 347

Empfängnis an im Besitz der vollkommenen Weisheit, Macht und Güte
Gottes sei89. In Deutschland haben die beiden Brüder Gerhoch und
Arno von Reichersberg die übertriebenen christologischen Anschauungen
Hugos übernommen. Für Gerhoch war die Herrlichkeit des angenommenen

Menschen nicht geringer als die Herrlichkeit Gottes, «weil der Menschheit

Christi die Herrlichkeit Christi durch Gnade mitgeteilt wurde, so

wie ihr auch die göttliche Allmacht und Weisheit zuteil wurde» 90. Wie
Hugo unterscheidet er zwar sorgfältig Natur und Gottheit voneinander.
Da aber Hugo die Weisheit der beiden Naturen nicht voneinander
abgrenzte, konnte er auch nicht zwischen der Herrlichkeit Gottes und der

angenommenen Menschheit unterscheiden. In der Unterscheidung einer

doppelten Herrlichkeit, Macht und Weisheit Christi, von denen eine

dann größer oder geringer wäre, befürchtete er das Wiedererstehen des

Nestorianismus 91.

Gilbert de la Porrée darf als geistiger Vater der Subsistenztheorie

gelten. Im Anschluß an Boethius verwandte er die chalcedonensische

Formel : Christus besteht sowohl in als aus zwei Naturen92. Bis zur Erhellung

des Personbegriffs (ein Christus) in der Aussage des Konzils von
Chalcedon über die Gottheit und Menschheit in Christus93 war die Formel,
Christus sei ein Riese mit doppelter Substanz, «gigas geminae substan-
tiae»94, im 12. Jahrhundert weit verbreitet. Neben Robert von Melun,

Gandulph, Udo, Gerhoch von Reichersberg95, Peter von Poitiers, Johannes

von Cornwall, Vacarius verwandte sie auch Eberhard vonBamberg 96.

Bei dieser «Tour d'horizon» durch die gelehrte theologische Welt
des 12. Jahrhunderts und ihr Verhältnis zur Christologie wurde deutlich,

89 Nach Ott, Chalcedon, 916 f., liegt der Fehler der Argumentation Hugos
darin, daß Hugo zu wenig zwischen der abstrakten und konkreten Aussageform
unterscheidet und damit den Unterschied zwischen Natur und Person verwischt.
«Unbedenklich sagt er von der Menschheit Christi oder einem Teil derselben, der
Seele aus, was nur von der Person Christi ausgesagt werden kann, welche die beiden
Naturen trägt» (ebd. 917).

90 ebd. 920.
91 919-920. Vgl. zum Ganzen ebd. 909-922.
92 Gilbert Porreta, Comment, in lib. Boethii de duabus naturis et una persona

Christi (PI 64, 1403 A B). Vgl. Ott, a. a. O. 906. - Gerhoch nennt Gilbert eher einen
Umdeuter (transpositor) als einen Ausdeuter (expositor) des Boethius. Vgl. dazu
J. Günster, Die Christologie des Gerhoch von Reichersberg. Köln 1940, 70 n. 3.

93 Eine Person in zwei Naturen oder Substanzen.
94 PL 193, 537 C (Eberhards Brief). PL 193, 551 A (Gerhochs Antwort).
95 Zur Vereinigung der beiden Naturen nach Gerhoch vgl. Günster, a. a. O.

69-87.
96 Vgl. PL 193, 517 D, 537 C, 556 A (nach Ott, a. a. O. 908).



348 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

wie rasch die Kommunikation zwischen den Gelehrten der einzelnen

Länder hergestellt wurde. Gerade auf dem Hintergrund der frühscholastischen

Theologie in Frankreich, die Bischof Eberhard II. von Bamberg
z. T. kannte, wird seine Auseinandersetzung mit Gerhoch von Reichersberg

beispielhaft für das Eindringen der Frühscholastik 97 in Bamberg.
Das Bamberger Theologen-Gespräch von 1163 zwischen Eberhard II.

von Bamberg und Propst Gerhoch von Reichersberg war der Höhepunkt
in einer Reihe von gelehrten Gesprächen und daraus erwachsender

Streitschriften 98. Bereits 1147 hatte der Propst in einem Brief an Bischof
Eberhard seinen christologischen Standpunkt dargelegt, angeregt durch
ein Gespräch 99 mit ihm. Später setzte er sich mit dem Würzburger
Chorherrenpropst Folmar von Triefenstein 100 (1146-1181) und dessen

Eucharistie-Auffassung auseinander, ein Streit, der Jahrzehnte dauerte 101

und durch Folmars Widerruf keineswegs beendet war. Er führte ihn auf

christologischem Gebiet mit erbitterter Zähigkeit weiter. Dabei hatte
Folmar Propst Gerhoch persönlich sehr scharf angegriffen und bei Hofe
die Behauptung verbreitet, er habe die Kaiserkrone beleidigt und
zugleich Häresie getrieben. Dagegen mußte sich Gerhoch nach dem

Bamberger Gespräch persönlich beim Kaiser verteidigen 102, tief gekränkt,
daß ein Regularkanoniker derartiges über ihn verbreitete.

Unmittelbarer Anlaß also zu der gelehrten Disputation war Folmars

97 A. Landgraf charakterisiert in seiner Einführung (s. Anm. 65), 26 ff.
treffend die Theologie der Frühscholastik: «Ein Bild der theologischen Lehren der
Frühscholastik würde nicht einen Zustand der Ruhe, sondern stetige und oft sogar
heftige Bewegung zeigen Es wäre somit hier an jeder einzelnen Lehre zu zeigen,
wie sie aus einem Zustand wirklicher Verpuppung sich zu dem entwickelte, als was
sie bei Thomas von Aquin erscheint. Für eine solche Darstellung sind die Vorlagen
noch lange nicht abgeschlossen» (ebd. S. 26). — Die dogmatische Fehde Eberhards
von 1163/64 ordnet sich hier harmonisch ein.

98 Zu den Einzeletappen des Streites Gerhoch-Eberhard vgl. Classen, a. a. O.
122-128. Es sind die Jahre 1147, 1156/57, 1163.

99 PL 194, 1065-1072. Es ging um die « gloria» Christi. Vgl. dazu Classen
a. a. O. 123.

100 Triefenstein bei Längenfeld.
101 Nach L. Ott, Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur der

Frühscholastik, Münster 1937, 95 ff., behauptete Folmar, daß man im Wein nur das Blut
Christi, im Brot nur das Fleisch Christi nach der Konsekration empfange. - Folmar
kam durch seine überbetonte dialektische Auffassung «zu einer Trennung der Naturen
und zu einer Trennung der Leiblichkeit in mehrere Teile» (Ott, ebd. 96). - Vgl.auch:
B. Kaltner, Folmar von Triefenstein und der Streit Gerhochs mit Eberhard von
Bamberg. In: Theolog. Quartalschrift 65 (1883), 524-552. Zum Teil unrichtig.

102 Es war im September 1163. Vgl. Classen a. a. O. 211 ff.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 349

Angriff auf den Propst von Reichersberg 103, den er indirekt führte.
Er ließ seine Streitschrift in Salzburg, in Bamberg und Wien verbreiten104,

doch ohne größeren Erfolg. Die Schrift ist verschollen. In ihr vertrat er
die christologische Habituslehre 105. Sein ungerechtfertigter persönlicher

Angriff und die neue «Häresie» reizte den Altbayern Gerhoch zu höchstem

Zorn. Er, der noch auf deutschen Schulen zu Polling, Moosburg und
Hüdesheim erzogen, konnte mit der welschen Irrlehre nichts anfangen.
Dem konservativen Verfechter der Politik vieler Päpste und Anhänger
Alexanders III., dem Künder der Idee, den Säkularklerus in einen

Regularklerus umzuwandeln106, dem Reformpropst des

Augustinerchorherrenstifts Reichersberg (1132-1169), dem getreuen Diözesanen der

reformeifrigen Salzburger Erzbischöfe Konrad I. (1106-1147) und Eberhard

I. (1147-1164), war es ein persönliches Anliegen, den Angriff zu

parieren. In einem Brief an Abt Adam von Ebrach widerlegte er Folmars
dialektische Unterscheidung zwischen «Wort und Fleisch». Der Bischof

von Bamberg, dem der anscheinand theologisch weniger gebildete Abt
von Ebrach die Untersuchung vorgelegt hatte, rief Folmar zu sich und
brachte ihn dazu, mündlich zu widerrufen. Die schriftliche Retraktation
erfolgte später 107.

Damit stehen wir bereits mitten in der dogmatischen Fehde. Des

Bischofs gelehrter Briefwechsel von 1163/64 mit seinen Gegnern108

setzte das Bamberger Theologen-Gespräch fort.
Im Kampf um die Einheit von Gottheit und Menschheit in Christus

stand Eberhard zwischen Folmars und Gerhochs Auslegung. Er betrachtete

«Folmars dialektische und Gerhochs soteriologische Ideen in gleicher
Weise als neue Erfindungen, die dem überlieferten Glauben zuwiderlaufen

109. Gerhoch, durch seine Brüder Arno von Reichersberg und

Rüdiger von Klosterneuburg unterstützt no, vertrat die These von der

«Gleichheit des Menschensohnes in der Gnadenfülle und in der Ehre und

103 1093 etwa in Polling geboren. Vgl. O. Meyer a. a. O. 22.
104 Bei Erzbischof Eberhard von Salzburg, Bischof Eberhard II. von Bamberg

und Magister Petrus von Wien. - Zur verlorengegangenen Schrift vgl. Classen,
a. a. O. 382 (R 115).

105 PL 194, 1481 f. (vgl. Classen, a. a. O. 386).
106 Lib. de lite III, 225 (vgl. Ott, Briefliteratur 93 (s. Anm. 101).
107 Quelle bei Classen, a. a. O. 397 (R 147). Vgl. dazu ebd. 256 ff.
108 Vgl. dazu Classen, a. a. O. 253-254, 265.
109 Classen, a. a. O. 268 (Quelle: R 128).
110 Vgl. H. Weisweiler, Rüdiger von Klosterneuburg, in: Scholastik 14

(1939), 22-49, bes. 31 ff.



350 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

Herrlichkeit mit dem Vater» 111. Seine Auslegung konnte leicht im Sinne
des Monophysitismus mißverstanden werden 112. Eberhard stellte dem

entgegen, daß Christus als Mensch dem Vater ungleich und geringer als

der Vater sei. Zur Veranschaulichung des Verhältnisses von Göttlichem
und Menschlichem in Christus fand der juristisch hochgebildete Bischof
den Vergleich vom Herrn und vom Vasallen. Der eine sei «possessor
principalis», der andere «possessor secundarius», der eine habe den Besitz
der « gloria» im eigenen, der andere in eines anderen Namen 113. Für
Eberhard blieb die ursprüngliche Dialektik bestehen: «Christus in der

Verklärung ist wahrer Mensch, dem Vater gleich in der Göttlichkeit, ihm
nachstehend in seiner Menschlichkeit» 114. Da das in Gerhochs Ohren
einer Herabwürdigung des Gottmenschen Jesus Christus gleichkam,
ging der Streit weiter 115. Daß er damals weltweites Aufsehen erregt
hat, zeigen die vielen Briefe in dieser Frage. Selbst Papst Alexander
wurde informiert116. Schließlich sah sich der Papst genötigt, in einem
Mandat vom März 1164 an Erzbischof Eberhard von Salzburg weitere
Disputationen zu verbieten. Auch Gerhoch erhielt ein ähnliches Mandat.
Damit hat der Papst, selbst im französischen Exil (Sens) verweilend, des

streitbaren Propstes Ansinnen 117 abgelehnt, in Briefen an Eberhard von
Salzburg, Eberhard von Bamberg und Adam von Ebrach, Gerhochs
Lehre zu autorisieren. Der Streit schlief ein. Auch Bischof Eberhard von
Bamberg brach ihn nach einem ausführlichen Brieftraktat ab 118. Er

111 Ott, Briefliteratur (s. Anm. 101), 99. (Vgl. PL 193, 506 C.) Kaltner,
a. a. O. äußert sich bes. 537 in folgender Weise: Der gemeinsame Boden für beide
Gegner sei der Satz des (Pseudo)-Athanasianums: Christus aequalis patri secundum
divinitatem, minor patre humanitatem. Diesem Satz habe Gerhoch einen Satz des
hl. Hilarius an die Seite gestellt : « Glorificaturus filium pater maior est ; glorificatus
in patre filius minor non est.» Das mußte Bischof Eberhard entschieden zurückweisen.

«Christus secundum quod est homo» ist geringer als der Vater; denn die
geschaffene Schöpfung mußte geringer als der Schöpfer sein. Vgl. zum Ganzen:
J. Bach, Die Dogmengeschichte des Mittelalters vom christologischen Standpunkt,
Bd. II, Wien 1875, 435-447, bes. 437-440.

112 Vgl. Weisweiler, H., Briefe aus dem christologischen Streit Gerhochs,
In: Scholastik 13 (1938), 33 ff.

113 PL 193, 501 ff. Zum Bild der Salbung vgl. ebd. Sp. 507 D.
114 PL 194, 1143 D. Vgl. O. Meyer, a. a. O. 25 (Wortlaut des Pseudo-Athana-

sianums).
115 Vgl. zum Ganzen: Bach, a. a. O. Bd. II, 390-721 (Gerhoch, Arno von

Reichersberg).
116 PL 200, 282 Nr. 242; PL 200, 289, Nr. 243. Vgl. Classen, a. a. O. 393/94.
117 PL 193, 574 ff. Nr. 20; PL 193, 564-570 Nr. 17. - Vgl. Classen, a. a. O.

390/391.
118 PL 193, 552-564 Nr. 16.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 351

habe dafür keine Zeit, noch entspreche er seinem Amt und Stand. Als

Theologen der Mitte lagen ihm Gerhochs unsachliche Spitzfindigkeiten
fern. Beide Irrtümer, den des Nestorius und des Eutyches, müsse man
in der Christologie vermeiden. Er verurteilte keineswegs wie Gerhoch 119

Petrus Lombardus in seiner dialektisch durchdachten Theologie, bewahrte

aber seine kritische Distanz zu den dialektischen Neuerungen. Als
Wanderer zwischen den Zeiten verwandte er zwar die neue theologische
Methode 120, stand aber im Herzen auf dem Boden der schriftgebundenen
traditionellen Theologie - ein Beispiel fränkischer Wesensart.

III.

DENKER AM TOR ZUR SCHOLASTIK

Im Gegensatz zu England und dem Heiligen Römischen Reich blieb
das Frankreich des 12. Jahrhunderts von größeren inneren und äußeren

Wirren verschont. Das Fehlen des Investiturstreites, das in der Regel

ungetrübte Verhältnis zwischen den Päpsten und Königen 121 und das

langsame Erstarken der Königsmacht waren Voraussetzungen für religiöse

und kulturelle Hochleistungen. Im Spiegel der neuen Orden 122,

Schulen und Kathedralen wird etwas von dem Geist sichtbar, der

Frankreich zwischen 1150-1300 zur Vorburg des Abendlandes machte.

Männer wie Lanfranc von Bec, Anselm von Canterbury, Bernhard und

Thierry von Chartres, Hildebert von Le Mans, Bernhard von Clairvaux,
Abälard und Hugo von St. Viktor künden den Aufbruch an. In den

Kirchen von Cluny, Vezelay, Fontenay, Toulouse oder Moissac findet der
Glaube der Zeit seine bergende Gestalt und weist auf neu aufbrechende
künstlerische Formen hin. An Frankreichs Goliarden und dichtenden

119 Vgl. Gerhochs Angriff gegen Petrus Lombardus, PL 193, 547 D: «Magni
enim sunt etiam hi scholasticis disciplinis valde exercitati, sed minoris in hominis
Christi divinitatem, quam opportet, fidei. In Petri enim Langobardi glossis in
Psalterium de adoratione scabelli simul et in Sententiis eius hoc invenitur. An
anderer Stelle wieder hebt er Petrus Lombardus rühmend hervor : Magister egregius
multarum et diversarum ecclesiasticarum et scholasticarum tarn antiquarum
quam et novarum sententiarum collector» (PL 194, Sp. 1143 D). Zitat nach
O. Meyer, a. a. O. 25.

120 Das wird im folgenden Abschnitt noch zu zeigen sein.
121 Die Spannungen z. B. zwischen den deutschen Kaisern und den Päpsten

waren strukturnotwendig.
122 Cisterzienser, Prämonstratenser, Kartäuser.



352 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

Geistlichen orientiert sich Europas höfische Welt. Eine neue Art zu denken

setzt sich durch, ausschheßhcher gestützt auf die Kraft des Verstandes.

Es wird schöner aber auch gefährlicher, als Theologe und Philosoph
über Gott, Mensch und Welt nachzudenken.

Abälards Gestalt mag beispielhaft dafür stehen. Sein kühnes Fragen
hat die Denkform der Scholastik neu angeregt. «Dubitando enim ad

inquisitionem venimus; inquirendo veritatem percipimus» 123, so steckt
der Dialektiker selbst den Weg seines Denkens ab. Das Auffinden der
aristotelischen Topik 124 wurde zum Anlaß, widersprüchliche Schrift-
und Väter-Sentenzen durch vernünftiges Überdenken noch stärker als

bisher miteinander in Einklang zu bringen. Dies bedurfte einer festen

Form des logischen Abhandeins 125, die «quaestio» als literarisches Genus

war damit geboren. Sie ist die Grundform wissenschaftlichen Arbeitens in
Lehrvortrag (lectio), Disputation und Niederschrift. Der ausschließliche
Rekurs auf die Autoritäten trat damit immer mehr in den Hintergrund.

Die in der « lectio» erörterten Fragen fanden in der Regel als Glossen

in den Schriftkommentaren des Lombarden, Abälards oder Gilberts
von Poitiers (de la Porée) ihren Niederschlag.

Ahnlich verlief die Entwicklung bei den Sentenzenkommentaren.
An ihrem Ende werden dann die «summae quaestionum», die Summen
der Hochscholastik126, wie kunstvolle, geistige Kathedralen aus der
Vielfalt der Quästionenliteratur 127 aufragen.

Gilbert de la Porrée (f 1154), einer der Väter der formvollendeten
Fragetechnik 128, beschreibt die neue Methode einmal in folgender Weise :

123 Abaelard, Sic et non, Prol. (PL 178, 1349 B). - Vgl. auch Dempf, a. a. O.

(s. Anm. 88), 90 ff.
124 Nach Grabmann, a. a. O. (s. Anm. 12), Bd II, 218 kannte Abälard bei der

Abfassung seines Buches «Sic et non» das 8. Buch der aristotelischen Topik noch
nicht. Vgl. auch: B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie,
Tübingen 12 1951, 220. Nach Geyer, a. a. O. 233 sind in Thierrys von Chartres
Heptateuchon, einem Lehrbuch der Septem artes liberales, die bis dahin verschollenen

Übersetzungen des aristotelischen Organons zu finden, die erste Analytik,
die Topik und die Elenchi sophistici. Zeit der Einführung: zwischen 1136-1141
(ebd. S. 146). Vermittler nach Deutschland über Gilbert wohl Otto von Freising
(ebd. 147).

125 Die Frage-Technik steht unter dem Einfluß von Aristoteles und Boethius.
Vgl. Grabmann, a. a. O. (s. Anm. 12), Bd. II, 429-430.

126 Zur Entwicklung der «Summa» vgl. A. Dempf, a. a. O., bes. 60 ff.
127 Vgl. Zum Ganzen :M.-D. Chenu, a. a. O. (s. Anm. 67), 338-340. Grabmann,

a. a. O. Bd. II, 5 £f.; 425 fî.; LThK2, Bd. VIII, Sp. 925-928 (Stichwort: Scholastische

Methode).
128 Vgl. Dempf, a. a. O. 92 ff.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 353

«Ex affixmatione et eius contradictoria negatione quaestio constat...
Non omnis contradictio quaestio est. Cum enim altera (pars) nulla prorsus
habere argumenta veritatis videtur... aut cum neutra pars veritatis
et falsitatis argumenta potest habere, tunc contradictio non est quaestio.

Cuius vero utraque pars argumento veritatis habere videtur, quaestio

est » 129.

Im Gegensatz zu seinem literarischen Gegner, dem Propst von
Reichersberg, wußte Bischof Eberhard die neue Art theologischen
Argumentierens klar und sauber in den Brieftraktaten anzuwenden.
Ob er sie selbst in Frankreichs Hohen Schulen 130 erlernte oder im
Selbststudium erwarb, muß noch offen bleiben. Vielleicht stand er u. a. in
Kontakt mit dem Porretaner Petrus von Wien (f 1183), der seit 1153/54
Scholaster im bayerisch-österreichischen Raum war131. Die neue Theologie

mußte den Bamberger Bischof stark interessiert haben, sonst hätte
der Chronist der «Gesta Friderici I imperatoris» nicht in wenigen Sätzen
das Porträt eines vollkommenen Theologen seiner Zeit zeichnen können,
des Exegeten, Denkers und Beters Eberhard. Seine Schriftkenntnisse
und sein Eindringen in die verschiedenen Schriftsinne macht eine Lektüre
seiner Briefe evident. So braucht nur noch die Stellung zur neuen
theologischen Methode anhand seiner Korrespondenz erhellt zu werden.

Auch Gerhoch von Reichersberg kannte Gilberts Theologie und
Methode, distanzierte sich aber bald von ihm 132 in seinem «Liber de

novitatibus huius temporis» 133 aus dem Jahre 1156. Seit 1141 etwa hatte
er bereits begonnen, Gilberts Paulus-Glossen anzugreifen. Durch dessen

Schüler Petrus von Wien gereizt und in seiner Christologie von ihm
belangt, wehrte er sich mit Zynismus und Grobheit. Gerhochs LeUre von
der Verherrlichung des Menschensohnes hatte den Streit ausgelöst; er
hatte seine Stellungnahme dazu gegen Eberhard von Bamberg ausgebaut
(1147) und später gegen ihn und Petrus von Wien mit anderen Überlegungen

neu verteidigt. An diesem Zusammenprall wird die Auseinandersetzung

deutscher symbolistischer Theologie und methodisch strenger

129 Gilbert Porreta, Comm. in Boethium de Trin. (PL 64, 1253, 1258).
130 Die Tendenz, sich widersprechende Väterstellen auszugleichen und dabei

Einwände zu widerlegen, scheint auf Anselm und seine Schule von Laôn hinzuweisen
(vgl. Grabmann, a. a. O., Bd. II, 156-157). Beispiel dazu ist Eberhards letzter
Brieftraktat (PL 193, 552-564).

131 Vgl. Classen, a. a. O. 164.
132 Classen ebd. 171 ff. Gerhoch kennt die schulmäßige Quästionentechnik.
133 Nach Classens Werkverzeichnis S. 419/420 ist es das opus 12.



354 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

französischer Gelehrtenschule sichtbar. Sein bajuwarisches Temperament
und die Ablehnung der Quästionentechnik als «quaestiones indiscipli-
natae» 134 mußten strenger Argumentation und treffender Kürze des

Magisters Petrus unterliegen 135. Das weite Arsenal seiner patristischen
Kenntnisse war den geistigen Waffen französischer Herkunft nicht
gewachsen, auch wenn Petrus seine Waffenkammer hauptsächlich nur
mit Augustinus- und Hilarius-Zitaten aufgefüllt hatte.

Gerhochs literarische Hast, sein ungezügeltes Temperament und die

unzureichende wissenschaftliche Methode sind in seiner letzten großen
theologischen Fehde noch deutlicher zu erkennen. Bischof Eberhard von
Bamberg war ihm nach Anlage, Temperament und Genauigkeit des

Denkens überlegen. Er hatte sich mit ihm auseinanderzusetzen, da er
ihn in seinen Briefen, «quibus iam omnes pene anguli terrae huius

repleti sunt» 136 auch bei hochgestellten Persönlichkeiten 137 in seiner

Christologie angeschwärzt hatte. Schon 1147 hatte Eberhard ihm in
einem Brief im Zusammenhang mit dem Folmarstreit geraten, «dumme
und undisziplinierte Fragen zu meiden»138. Falls Gerhoch in
Streitschriften nicht das Temperament durchging, rühmte er an Bischof
Eberhard dessen faire und kluge Art, ein Gespräch zu führen 139. Doch

häufiger hatte sich der Bamberger Bischof mit den Angriffen und
Verleumdungen aus Reichersberg auseinanderzusetzen, so in einem Brief
vom Herbst 1163 an Gerhoch selbst, da dieser «sinistra, quaecumque
potestis» 14°, beim Abt von Windberg verspritzt hatte. Scharf distanzierte
sich der Theologe Eberhard von der Unterstellung, durch seinen Vasallen-

Vergleich im christologischen Streit «aliquid novitatis inducere» 141. Hier
wie anderswo weist er dem Angreifer seine methodischen Fehler nach.

Gerhochs Argumentation sei oft nicht zur Sache, wie er ihm in seinem

letzten Brieftraktat vorhielt: «... non respondetis ad obiecta vobis, sed

134 PL 194, 64 C; PL 194, 216 B (dem Sinn nach) u. ö.
135 Vgl. dazu Classen, a. a. O. 165-173.
136 PL 193, 500 C. Der Brief vom Juni 1164 ist an Erzbischof Eberhard von

Salzburg gerichtet.
137 Vgl. Briefe an Abt Gerhard von Windberg, an Erzbischof Eberhard von

Salzburg. PL 193, 500 D schreibt Eberhard von Bamberg: proximo suo maledixit
et ea, quae intra nos dicta sunt, aliter quam dicta fuerint prodidit.

138 PL 194, Sp. 1065 B, Vorlage ist das Schriftzitat 2 Tim. 2, 23.
139 PL 194, Sp. 1065 B: «... sapienter ac disciplinate mecum loquendo con-

tulistis».
140 PL 193, 524 B.
141 PL 193, Sp. 524 C.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 355

alia quaedam longe aliéna a verbis et a sensu nostro proponitis et impu-
gnatis aerum quasi verberando.» 142 Bei seinen «Luftstreichen» verletzte
er die logischen Grundregeln 143.

Andererseits kannte Gerhoch die Quästionentechnik des Gilbert von
Poitiers, er verwies auf dessen Fachtermini und logische Grundregeln:
Bei konträren oder kontradiktorischen Propositionen könne die «afhr-
matio» und die «negatio» nicht zugleich wahr sein, «quia in eis idem de

eodem afhrmatur et negatur» 144. Der Substanzbegriff der «saeculares

philosophi»145 war ihm wohlbekannt. Leider ließ er aber in seiner

Argumentation gegen den Bamberger Bischof immer wieder eine klare

Beweisführung vermissen. Ihm fehlte das «Salz der Weisheit und der

Unterscheidung» 146, wie der Bischof in einem Brief an ihn klagte. In der

Bamberger Disputation war zur gegenseitigen Freude «ohne Streit und
Wetteifer» 147 sachlich über die christologische These 148 diskutiert worden.

Jetzt habe Gerhoch den Vasallen-Vergleich isoliert herausgegriffen,
obwohl er «non absolute, nec per se, sed explanandi et verbi gratia tunc a

nobis dicta sunt sine declamatione et lite» 149. Der gelehrte Bischof
konnte es sich nicht verkneifen, ihm eine Belehrung in Analogieschlüssen
zu erteilen: Wenn der Jünger nach dem Evangelium nicht über dem
Meister stehe (Mt 10,24), so hieße das noch lange nicht, der Magister
ist gleich dem Schüler und umgekehrt. Oder noch treffender charakterisierte

er den Unterschied anhand des Bibelwortes : «Jerusalem, Jerusalem,
wie oft wollte ich deine Kinder sammeln, wie eine Henne ihre Küken
unter ihre Flügel sammelt - aber ihr habt nicht gewollt (Mt 23,37)!
Ist also Christus eine Henne? Er ist ebensowenig eine Henne wie ein

Vasall, und umgekehrt» 150.

Nach einer Reihe weiterer Beispiele kommt er zu einer Zusammenfassung:

«Sciendum enim, quod quamvis res ad invicem aliqua similitu-

142 PL 193, Sp. 552 D.
143 PL 193, Sp. 553 A: Nobis videtur, quia est et non est in sermone vestro

est, et non solum in his, sed et in aliis quam plurimis.
144 PL 194, Sp. 1066 B. Vgl. Grabmann, a. a. O. Bd. II, 424-430.
145 PL 194, Sp. 1067 B.
146 PL 193, Sp. 524 D.
147 PL 193, Sp. 524 D.
148 PL 193, Sp. 524 D—525 A: «... et Christus aequalis est Patri secundum

quod homo est ergo Christus aequalis est Deo Patri secundum quod homo est.»
Das ist nach Eberhard kein passender logischer Schluß.

149 ebd. 525 B.
150 PL 193, 525 C-D.



356 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

dinis ratione conferatur, non tarnen ab his, quorum nomina sunt, ad res
alias vocabula transferantur» 151.

Bei Eberhard standen Sachlichkeit152 und methodische Klarheit an
erster Stelle. Beispielhaft wird das an seinem letzten Brieftraktat sichtbar.

Dabei vernachlässigte er keineswegs die Autoritäten und fand einen

Weg der Mitte. Wegen Gerhochs Sophistereien in dessen vorausgehendem
Brief 153 mußte der Bischof sich jetzt auf das Wesentliche beschränken,
konnte aber sein Erstaunen darüber nicht verbergen, daß der Propst so

oft Gesagtes immer wieder variiere und das Gleiche bald verneine, bald
wieder einräume 154. An Beispielen und Zitaten stellte er dem Briefpartner
seine falsche est- und non-est-Methode vor Augen 155. In einem nächsten
Schritt löste er sachliche Schwierigkeiten Gerhochs über die Ambrosius-
Sentenz, daß Christus nicht «creatura» zu nennen sei, mit einem Hinweis
auf den Kontext156 und dem Zitieren einer Augustinusstelle im gleichen
Gedankenzusammenhang, um die aufgestellte These (propositum) zu
stützen 157. Durch Autoritäts- und Vernunftbeweis hat er einen ersten
Einschnitt erreicht158.

Weitere akademische Einwände auf Grund von. Stellen aus dem NT,
wo von der «Kreatur» gesprochen wird, entlarvte er als Trugschlüsse,
sobald sie auf Christus übertragen werden. Hier müsse der «modus

loquendi» beachtet werden 159.

In einem nächsten Abschnitt sprach der Bamberger Bischof den

Vorteil der genauen Distinktion zwischen Natur und Person an. Deshalb
konnte er Gerhochs Angriff gegen die «viri scholastici» nicht schweigend

151 ebd. 526 A; Alia comparationis proprietas est, alia directae locutionis
simplicitas (525 C).

152 Si quid obscurius occurrerit, ut sunt multa verba Hilarii, ad sanum
intellectual retorquatur, ut non res verbis, sed rebus verba subserviant (ebd. 528 D).

153 in eis plus cavillationis quam rationis invenerimus (ebd. 552 A). Ähnlich
ebd. 504, 506 C, 521 C und öfters! Hier nennt er ihn dem Sinn nach einen sophistischen

«scholasticus».
154 PL 193, 552 C.
155 PL 193, 552 D-553 A.
156 PL 193, 553 C: Ambrosius in eodem contextu sic idem exprimit. Den

Kontext der Väterstellen nicht zu beachten, war in der Frühscholastik die Regel
(vgl. Landgraf, Einführung (s. Anm. 65), 29). Umso bemerkenswerter die Reaktion
Eberhards.

157 ebd. 553 D: Nos eandem ratiocinationem directe ad propositum nostrum
utentes similiter dieimus

158 ebd. 554 A : Haec, si placet auetoritatis verba et rationes patienter aeeipite,
et ab his saltern non abhorreatis, si nos et nostra despectui habetis.

159 ebd. 554 B.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 357

übergehen, von denen ja einige noch am Leben sind. Zudem waren sie

bereit, ihre Äußerungen zu korrigieren 160. Die Griechen kannten feinere

Unterscheidungen zwischen Natur (ousia) und Person (hypostasis), weshalb

es so wichtig sei, ihre Sprache zu beherrschen. Gerhoch müsse
entweder zu früh aus der Schule gegangen oder zu spät in sie eingetreten
sein, da doch das «Graecia secunda» bei ihm sei161. Hätte er den Unterschied

zwischen Natur und Person schärfer überdacht, dann hätte es in
seinen Schriften nicht den «Nebel des Irrtums» 162 gegeben. Er, wie andere,
machten den Fehler: cum de his agitur, quae secundum unitatem

personae conveniunt, naturam obtruditis, et e converso cum de naturae
diversitate agitur, ad personam transilitis ...163 Auf diese Weise werfe er
ihm hinsichtlich der «gigas geminae substantiae» 164 und des Konzils
von Ephesus Dinge vor, die er weder sage noch fühle.

Klar und deutlich wird jetzt die kirchliche christologische Lehre

von Chalcedon und Ephesus abgehandelt und die Irrlehren des Nestorius
und Eutyches auf einprägsame Formeln gebracht. Mit dem Glauben der
Kirche steht der Bischof in der Mitte, «medio loco»: «Christus in
unitate personae ex duabus constans naturis, simpliciter, incomposite,
ineffabüiter» 165.

In der Frage, ob Christus größer oder kleiner als der Vater sei, halte
er sich einfach an den Glauben der Kirche: Aequalis Patri secundum

divinitatem, minor Patre secundum humanitatem 166. Gerhochs
zweideutige Formel «salvo utriusque naturae indiviso domino» konnte er
dabei mit einer Fülle von Stellen aus Augustinus erschüttern 167, seine

Verdrehungen des Evangeliums in der obengenannten Frage evident aus
Schrift und Tradition nachweisen 168.

Am Ende des Briefes gelangte der Verfasser zu einer letzten «quaes-
tio», zur Frage der Anbetung des «homo assumptus» Gott gegenüber.
Er löste sie mit dem Hinweis auf die Unterscheidung der Begriffe «dulia»
und «latria». Viele große Gelehrte haben in dieser Frage «secundum

160 ebd. 555 B-C. Wahrscheinlich Anspielung auf Gilbert und Abälard.
161 ebd. 555 C.
162 pL 193, 552 C, 555 D.
163 PL 193, 555 D-556 A.
164 ebd. 556 A.
165 ebd. 557 B.
166 ebd. 558 A.
167 ebd. 558 B-D.
168 ebd. 561 B-C: Ubi tanta est auctoritatis evidentia (d. h. Heilige Schriften,

Augustinusstellen, Kommentar zum Johannesevangelium).

23



358 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

veritatis et auctoritatis assertionem» 169 gesprochen. Er halte sich in
dieser Frage an den Magister Petrus, der «primitus quaestionem pro-
ponendo et de ea disputando», nach Ablehnung bestimmter
Gegenmeinungen, die angeführt werden, zu der Sentenz kommt, Christus sei

als Gott und Mensch «una adoratione» anzubeten. Augustinus und
Johannes Damaszenus bestätigten sie durch ihre Autorität. Diese
Argumentation habe er unterstützt. Gerhoch verstehe des Magisters Worte
nicht richtig, was im einzelnen der Bischof nachzuweisen versucht170.

Da auf Grund der Prämissen sonnenklar feststeht, «quid vel Christus
secundum quod homo est, Deo debeat vel quid nos ipsi Deo et homini
debeamus» 171, wird jede weitere Diskussion darüber sinnlos; denn «das

ganz zu bestimmen oder zu begreifen, wie es ist, übersteigt Menschenkraft».

Mit einer Kurzform seiner Glaubensauffassung endet der Brief -
jede weitere Korrespondenz 172 unterbleibt.

Gleichwie Gerhoch hegte Eberhard von Bamberg Bedenken, die

Dialektik ausschließlich auf die Mysterien des Glaubens anzuwenden.

Nicht von ungefähr läßt er am Ende der Disputation das Geheimnis
der zwei Naturen in Christus bestehen. In Eberhards theologischer
Methode hat zwar der Vernunftbeweis bei der Auflösung strittiger, sich

anscheinendwidersprechender Sentenzen seinen festenPlatz, doch ebensosehr

stützt er seine Ergebnisse durch Schrift und Tradition. Bemerkenswert
dabei sind seine Kenntnisse der griechischen Sprache und Autoritäten 173.

Sein Räsonieren hat noch nichts von der Glätte und Formalistik späterer
Zeiten; es dient allein einem tieferen Verständnis der Glaubenssätze,

ja freut sich offensichtlich, wenn es bei den Kirchenvätern Bestätigung
findet174. Es paßt in seiner Art eher in die Schule eines Wilhelm von
Champeaux oder Anselm von Laôn als zu den Porretanern. Ihre Quästio-
nenliteratur ist ja nach M. Grabmann methodisch auch dadurch
beachtenswert, «daß wir in ihr (d. h. bei Wilhelm von Champeaux und Anselm
d. V.) das Bestreben nach Konkordanz sich anscheinend widersprechen-

169 PL 193, 562 A-C.
170 ebd. 562 A-D.
171 ebd. 563 C.
172 PL 193, 563 C-D; Persuasum nobis itaque est de talibus ultra vobis nec

scribere nec a vobis scripta recipere, ne forte de perspicuis quasi de dubiis quaestio-
nantes insani videamur.

173 Zu den Kirchenväterkenntnissen vgl. Classen, a. a. O. 266 f. (bes. Augustinus

und Ambrosius).
174 Johannes Damascenus; Konzilien des Altertums.



Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg 359

der Väterautoritäten wahrnehmen » 175. Man hat bei Eberhards Argumentieren

den Eindruck, daß er die neue Logik des Aristoteles kannte 176.

Die äußere Form erinnert eher an schriftlich fixierte mündliche
Disputationen in dialektischer Methode 177 als an das scholastischen Schriften
später eigene technische Schema von «Argument (videtur quod non)

- Gegenargument (sed contra) - Hauptteil (solutio, corpus, respondeo
dicendum) - Kritik der für die abgelehnte Ansicht aufgeführten
Argumente (ad primum etc.) » 178.

Ein flüchtiger Vergleich mit Petrus von Wien (f 1181) macht das

noch deutlicher 179. Auch er, der Gilbert-Schüler, führte in seinem
Gutachten an Bischof Otto von Freising aus dem Jahre 1156 180 des Meisters

Quästionentechnik 181 nicht konsequent durch. Seine «solutio» besteht

weniger aus der Darstellung der gegenteiligen christologischen Meinung
und ihrer Widerlegung als im positiven Aufweis der kirchlichen Lehre.
Bei beiden Gelehrten steht der klare logische Aufbau des Sachverhaltes

vor der äußeren Anwendung einer Fragetechnik. So trifft der Vorwurf
ihres Zeitgenossen und Kollegen Clarenbaldus von Arras (f 1170) gegenüber

den formalen Dialektikern auf sie nicht zu: «nil habent quaestionis
praeter formam» 182.

Wie von selbst schließt sich hier der Kreis. Der Reichsbischof,
Mittler im politischen Wandel seiner Zeit, steht auch als Theologe auf
der Grenze zwischen Alt und Neu. Als Theologe in enger Gemeinschaft

175 Grabmann, a. a. O., Bd. II, 156. Vgl. zum Ganzen: Grabmann, a. a. O.
(s. Anm. 12) 151-157. Vgl. auch H. Weisweiler, Das Schrifttum der Schule Anselms
von Laon und Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken. Münster 1936.

176 Vgl. die Behandlung von Syllogismen an verschiedenen Stellen.
177 Zu Abälards Stellung zur Dialektik vgl. Grabmann, a. a. O., Bd. II,

178 ff.; 219-221.
178 ebd. 220.
179 Vgl. LThK2, Bd. VIII, Sp. 384. A. Landgraf, Einführung (s. Anm. 65)

79-92, bes. 91 (Schule Gilberts de la Porrée).
180 Epistola magistri Petri ad Ottonem Frisingensem, hrsg. von Heinrich

Weisweiler. In: Scholastik Bd. 13 (1938), 231-246, S. 25, 31 (Datierung).
181 Vgl. dazu: Grabmann, a. a. O., Bd. II, 424-430, bes. 427/28; Petrus von

Wien, epistola, bringt zuerst die Frage: queritur, utrum, eine Gegenüberstellung
(S. 231) ; die Distinktion (S. 232) Gegenmeinungen, Unterscheidungen zwischen
Substanz und Proprietäten (S. 244) ; Lösung durch die Auslegung des Personbegriffs
(S. 245) ; Gleichheit zwischen Vater und Sohn in der Einheit (unitas, nicht unio) der
Wesenheit als Zusammenfassung und Ergebnis.

182 Sed illae quidem quaestiones, quae de certis praepositionibus constituuntur,
nil habent quaestionis praeter formam (vgl. Kommentar des Clarenbaldus von Arras
zu Boethius de Trin., hrsg. von W.Jansen, Breslau 1926, 4). Zitat nach Chenu,
a. a. O. (s. Anm. 67), 338.



360 Bischof Eberhard II. und die Frühscholastik in Bamberg

mit den Autoritäten aufgewachsen, verschließt er sich keineswegs der

neuen Art des Denkens, wie sie aus Frankreich kommend im Reich Fuß
faßte. Nicht der modische Lärm 183 der Schulhäupter war es, der seinen

klaren Verstand 184 anzog, sondern die neue theologische Methode.
Solange sie nicht zum Selbstzweck 185 wurde, war sie eine wertvolle Hilfe,
tiefer in die Glaubensgeheimnisse einzudringen oder sie gegen
Verfälschungen abzusichern. Die Scholastik in ihrer frühen Form hat durch
Eberhard II. einen überzeugenden Vertreter im Reich gefunden. Vernunft
und Offenbarung 186 schlagen in Bambergs Bischof die Brücke vom Glauben

der Väter in seine Zeit. Das Zeitalter der Frühscholastik 187 hat damit
auch in Bamberg begonnen.

183 Vgl. H. Weisweiler, Epistola, (s. Anm. 180), In: Scholastik Bd. 13 (1938)
236 Zeile 37 ff; 237, Zeile 12 ff.

184 Vgl. dazu auch Hauck, a. a. O., Bd. IV, 464. Nicht richtig bei Kaltner,
a. a. O. (s. Anm. 101), 549 ff.

185 Scholaris exercitatio interdum scientiam äuget ad tumorem, sed devotionem
aut raro aut numquam inflammat (vgl. Johannes von Salisbury an Thomas Becket,
Brief Nr. 138 in der Ausgabe von J. A. Giles, Bd. I, Nachdruck Leipzig 1969,
S. 196, Nr. 138).

186 Vgl. H. Weisweiler, Das wiedergefundene Gutachten des Magisters
Petrus über die Verherrlichung des Gottessohnes gegen Gerhoh von Reichersberg.
In: Scholastik 13 (1938), 225-230, bes. 227. Der Widerspruch zwischen « scholastisch »

und «kirchlich» tritt bei ihm nie auf. Vgl. eine Bemerkung des Petrus von Wien
über die Neuerer: «Viderint ipsi, an tarn fideliter quam fiducialiter, qui videlicet non
tarn ecclesiastice quam scolastice agunt, quoniam aquae Siloe cum silentio fluunt, in
quibus tarnen ranae Egypti cum strepitu garriunt» (Weisweiler, ebd. 236, Zeile
37 ff.; ähnlich 237, Zeile 12 ff.). Wir haben hier eine Anspielung auf Rüdiger von
Klosterneuburg (vgl. Weisweiler, Rüdiger von Klosterneuburg (s. Anm. 110), 29).

187 Vgl. Landgraf, Einführung (s. Anm. 65), 12-14 (zeitliche Eingrenzung
der Frühscholastik).


	Bischof Eberhard II. (1146-1170) und die Aufnahme der Frühscholastik in Bamberg

