Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Die Wirklichkeit des Verkindigten als homiletisches Problem
Autor: Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760930

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KURT STALDER

Die Wirklichkeit des Verkiindigten

als homiletisches Problem *

Das Problem, das hier vorgelegt und erértert werden soll, wird
sofort spiirbar, wenn wir uns eine Erfahrung vergegenwirtigen, die den
meisten Predigern und Predigthérern nur allzu bekannt ist. Wie immer
man die Aufgabe der Predigt bestimmen mag, wird man kaum bestreiten,
daB sie das Heil, die Rettung, die Gnade oder die Hilfe verkiindigen soll,
die in Christus in die Welt gekommen ist. Diese Botschaft setzt voraus,
daB der Welt etwas fehle, sonst wire die Sendung Christi tiberfliissig
gewesen. «Die Gesunden bediirfen des Arztes nicht, sondern die Kranken»
(Mt 9,12; Mk 2,17; Lk 5,31). Zur Rede von Heil, Rettung, Gnade,
Hilfe gehort darum, daB gezeigt wird, inwiefern irgendwo Unbheil,
Bedrohung, Gericht, Not im Gang ist. Daraus ergibt sich das Verfahren
der Predigtvorbereitung. Nachdem der Prediger von der Bibelstelle, die
ihm durch eine Perikopenordnung oder auf irgendeine andere Weise

* Die Uberlegungen, die im folgenden dargelegt werden, haben eine 6ku-
menische Vorgeschichte. Es begann mit der eigenen Predigtarbeit. Zweimalige
homiletische Seminariibungen, die zusammen mit meinem Kollegen und Freund
Prof. Dr. Hans Diirr und seinen Studenten von der evangelisch-theologischen
Fakultat der Universitit Bern durchgefithrt wurden, eine Aussprache mit einigen
Pfarrern und Studenten der christkatholischen Kirche, der ich selber angehdore,
und eine Vortrags- und Diskussionsveranstaltung mit Kollegen und Studenten des
Baptist Seminary in Riischlikon, Ziirich, brachten jedesmal hilfreiche Uberpriifun-
gen, Prizisierungen und Vertiefungen. Fiur alle diese Gelegenheiten zu kritischer
Forderung und dafiir, daB die Arbeit in dieser Zeitschrift erscheinen darf, sei hier
herzlich gedankt.



254 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

als Predigt-Text gegeben ist !, eine sorgfiltige Exegese erarbeitet hat,
wird er sich dariiber Rechenschaft geben, worin die zentrale Heilsaussage
des betreffenden Schriftabschnitts besteht, die er in seiner Predigt als
deren begriindende und dominierende Mitte weiterzugeben hat. Um
zeigen zu konnen, daBl die Worte von Rettung, Gnade, Hilfe sich auf die
Wirklichkeit unseres Lebens beziehen und tatsdchlich Heil fiir uns
meinen, wird er nach konkreten Situationen und Sachverhalten Aus-
schau halten, in denen das Unheil erfahren wird, dem sich Gott in
Christus zugewendet hat und das durch die Verkiindigung des Evan-
geliums zum Guten gewendet werden soll. Bei einiger Vertrautheit mit
dem Leben seiner Gemeinde, bei einiger kritischer Bekanntschaft mit
der Welt und mit sich selbst und bei einiger persénlicher Beteiligung an
den Problemen seiner Umgebung, seines Landes und der Vilkergemein-
schaft wird es ihm nicht schwer fallen, die entsprechenden Tatbestinde

1 Es wird hier also eine Predigt vorausgesetzt, die von einer bestimmten
Schriftstelle herkommt und die Botschaft gerade dieser Schriftstelle entfalten und
weitergeben will. — Je nach dem Verhéltnis zwischen Schriftwort (Text) und Predigt
unterscheide ich drei Typen von Predigten:

a) Die «textgebundene Themapredigt»: der Prediger erhebt aus der als Text
gegebenen Schriftstelle die zentrale Heilsaussage, die auch in einem um eine
Mitte geordneten Komplex von Aussagen bestehen kann, formuliert sich von
daher das «Thema» der Predigt und entfaltet es, indem er sich von den einzelnen
Teilen oder Aspekten des Textzusammenhangs leiten 1d8t, so daB3 schlieflich
der ganze Text unter dem Gesichtspunkt des « Themas» zur Sprache kommt und
die Predigt dadurch Einheit und Zielklarheit erhilt.

b) Die «Homilie»: sie ist ebenfalls durch eine bestimmte Schriftstelle als Text
bestimmt, indem sie in der Art einer Satz-fiir-Satz-Exegese dem Lauf des
Schriftabschnitts folgend hier eine Glaubenswahrheit, eine «kerygmatische Aus-
sage» hervorhebt, dort eine unmittelbare Anwendung auf das tédgliche Leben
vollzieht. Wo die «Homilie» mit Weisheit und Kunst geiibt wird, fithrt sie zu
einem ahnlichen Ergebnis wie die «textgebundene Themapredigt», wo nicht,
kann sie eine Folge von Einfillen ohne Zusammenhang und ohne klares Ziel
ergeben, in der vieles, aber nichts ganz zur Sprache kommt.

c) Die «nicht-textgebundene» oder «text-freie Themapredigts. — Hier wéhlt der
Prediger zuerst durch freie Entscheidung das Thema, iiber das er sprechen will
oder glaubt sprechen zu miissen, und bestimmt nach systematischen oder rheto-
rischen Gesichtspunkten den Gang seiner Rede. Bei diesem Typus moégen
bestimmte Komplexe des Schriftzeugnisses leitend im Hintergrund stehen. Ein-
zelne Schriftstellen spielen die Rolle von Motto, Motiv, Anregung, Material,
Beleg.

In der folgenden Erorterung ist der Typus der «textgebundenen Thema-
predigt» vorausgesetzt. Fir das behandelte Problem spielt das aber keine Rolle;
es stellt sich fiir jede Art von Predigt, die das Evangelium verkiindigen und nicht
nur Vortrag einer fertigen Lehre, Einscharfung ethischer Grundsitze, Polemik oder
Propaganda sein will.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 255

und Situationen zu erkennen. Er wird eine oder einige von ihnen heraus-
greifen und darstellen, was fiir Unheilsméichte darin am Werk sind und
wie sie iiber die gewdhlten Beispiele hinaus unser ganzes Denken und
Leben, unsere Beziehungen und Gemeinschaften, vielleicht die ganze
Offentlichkeit und Geschichte bestimmen und in mannigfachster Ver-
kettung verderben.

Nehmen wir nun an, der Prediger habe diese Darstellung bereits zu
Papier gebracht und schicke sich nun an, die Verkiindigung des Heils-
wortes zu formulieren, das er sich von seiner Schriftstelle her aufgetragen
sieht und das in die geschilderte Finsternis hinein Licht und Heil bringen
soll. An dieser Stelle wird er immer wieder jene Erfahrung machen, deren
Probleme hier bedacht werden sollen: Je tiefer er die Not erkannt,
empfunden und dargestellt hat, in die hinein das Evangelium Rettung
bringen will, desto bedringender iiberfillt ihn nun oft das Gefiihl, seine
Heilsaussage sei bei weitem nicht so iiberzeugend und «schlagkriftig»
wie seine Schilderung des Unbheils, das Wort der Gnade bleibe an Mach-
tigkeit und Realitdt weit hinter dem Realitidtsgrad des Ubels zuriick.
Oft erscheint ihm seine Botschaft von der in Christus schon geschehenen
Rettung als eine bloBe Behauptung, die an der Wirklichkeit unseres
Lebens nichts dndert, wie sie auch bisher am Lauf der Welt nichts
gedandert hat.

Viele Prediger, die diese Schwiche empfinden, suchen sie dadurch
zu beheben, daB3 sie die Ausdriicke, mit denen der biblische Text die
Heilsaussage zur Sprache bringt, durch moglichst drastische, iiber-
raschende oder gar schockierende, aus dem heutigen Leben gegriffene
Vergleiche und Bilder illustrieren und erkliren. Sie haben dabei nicht
selten einen gewissen Erfolg. Denn abgesehen davon, dafl Originalitat
immer ihre Anziehungskraft ausiibt, erreichen ihre Bilder und Vergleiche
oft mehr als nur interessante Worterkldarungen. Sie bringen etwa wichtige
Assoziationen, Erinnerungen und Erfahrungen mit ins Spiel, die den
Horer die Lebenswirklichkeit des Gesagten ahnen lassen. Trotzdem: Wenn
von einem Ausdruck ungewil geworden ist, ob er etwas fiir uns Wirk-
liches meine, so kann auch der modernste Vergleich und die schlagendste
Ilustration dieses «Realititsmanko» nicht beseitigen. Wahrscheinlich
ist auch so und so viel Polemik gegen herkommliche Meinungen und
Verhaltensweisen oder das ironische Abtun des «Etablierten» in der
unbewulten Hoffnung begriindet, daBl dadurch die Wahrheit des Evan-
geliums hervortrete. Jedoch der Beweis, dall ein bestimmtes Verhalten
dem Evangelium nicht entspricht, erhoht die GewiBheit dieses Evan-



256 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

geliums in keiner Weise. Oft werden auch allgemeine Beteuerungen zu
Hilfe genommen: nicht das, was der Mensch zu wissen meint und glaubt
erfahren zu haben, sondern Gott und sein Wort, die sich nicht beweisen,
sondern nur glauben lassen, seien die wahre Wirklichkeit. Indessen:
so richtig dieser Satz ist, er wirkt als apologetisches Ausweichen gegen-
iiber der empfundenen Schwierigkeit, weckt MiBtrauen und Verlegenheit
und trégt nichts dazu bei, die Wirklichkeit des Verkiindigten in Sicht zu
bringen.

Die Predigthorer, nicht alle, aber viele, machen von ihrer Seite her
dieselben Erfahrungen wie der Prediger, und nicht blof die Gelegen-
heitshorer, sondern auch die regelmédBigen, horwilligen Gottesdienst-
besucher. Sie sind dem Prediger dankbar, wenn sie spiiren, dal3 er nicht
in den Wolken schwebt, sondern die Welt und die Situation seiner Horer
realistisch zu sehen vermag. Sie fithlen sich von ihm verstanden. Umso
ungliicklicher und bedriickter sind sie dann, wenn ihnen das, was sie als
Rettung und Hilfe verkiindigt bekommen, zwar als «richtig christlich»
erscheint, ihnen aber dennoch fern und unfaBbar bleibt, sie peinlich
unberiihrt und kalt 148t, so dal sie nicht wissen, wie sie daraus leben
sollen. Sie wissen in der Regel nicht, warum es ihnen so ergeht, geben
zuerst sich selbst die Schuld, in der Meinung, die Predigt sei fiir sie zu
«hochy, sie konnten offenbar gerade die Hauptsache einfach nicht recht
verstehen, seien wahrscheinlich zu wenig gliubig. Die heutige Auswan-
derung aus der Kirche diirfte auch einigen Zusammenhang mit dieser
Erfahrung haben; denn fiir relativ wenige unter den «Auswanderern»
wird zutreffen, daB sie von vornherein nichts vom Evangelium erwarteten.
Die meisten suchten und erhofften etwas, versuchten es einige Male und
gaben es dann auf, wobei die einen die Ursache des MiBerfolgs bei sich
selbst vermuten, andere dem Prediger die Schuld geben und einige zum
SchluB3 kommen, daf wahrscheinlich an der ganzen Sache nichts sei.

Nun lassen sich gewichtige biblische Zusammenhinge ins Ield
fiihren, die diese «Schwiche» des Evangeliums und seine MiBerfolge nicht
bloB erklidren, sondern zeigen, daB es sich aus letzten Griinden sogar so
verhalten miisse, wie geschildert wurde. So spricht Paulus 1 Kor
1,18-2,5 davon, dafl die Predigt von Christus, dem Gekreuzigten, den
Juden ein Argernis und den Heiden eine Torheit sei, weil Gott die Weis-
heit der Weisen vernichten und die, die glauben, durch die Torheit der
Predigt retten wollte, damit sich niemand vor Gott seiner selbst rithmen
konne, und deutlich werde, daBl der Glaube und unser Heil nicht auf
Menschenweisheit beruhen, sondern allein auf der Kraft Gottes. Darum



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 257

begann Paulus seine Predigt in Korinth in Schwachheit und Furcht,
und wurden fast nur solche Leute zur Gemeinde berufen, die vor der
Welt als gering, schwach und toéricht galten. Gerade nur in Schwachheit
will sich das Evangelium als Kraft Gottes erweisen (2 Kor 12,9 1.;
1 Kor 1,18.24; 2,4 {.; R6m 1,16 u. v. a.). Es wire in der Tat nicht gut,
wenn es anders wire. Wenn es etwa den Predigern in die Hand gelegt
wire, den Menschen den Glauben zu geben, so ginge die Tyrannei von
Menschen iiber Menschen sogar bis ins Innerste. Und umgekehrt ist
nicht auszudenken, wie die Prediger eine solche Macht und Verantwor-
tung sollten ertragen kénnen. So muB es schon so sein, daf3 es nicht Sache
des Predigers sein kann, selber den Glauben zu wirken. Er muB ver-
kiindigen, aber der Erfolg seines Tuns mul3 bei Gott bleiben, und das
mubB sich auch darin zeigen, daBl er immer wieder keinen Erfolg hat. Und
der Glaubende muB} dasselbe zu spiiren bekommen, indem er den Glauben
nicht einfach hat, ihn nicht mit eigener Klugheit und Methode selber
wirken kann, sondern angefochten wird, indem ihm selber das Evange-
lium als schwach und toéricht erscheint. Er kann also nicht einfach hin-
gehen, eine Predigt horen — und dann hat er’s wieder. Er hat den Glauben
nur, indem er ihn immer neu geschenkt bekommt. Darum mul} er zu
Zeiten auch auf die Krafterweise des Evangeliums warten. Man kann
auch auf Amos 8,11 f. hinweisen, wo als gottliches Gericht ein Entzug
des Wortes Gottes angedroht wird und ein Hungern, das nicht gestillt
werden soll. Und man wird nicht leugnen kénnen, dafl es heute nicht an
Anlaf3 zu solchem Entzug des Wortes Gottes fehlt und dafl er auch im
Gang ist.

Das alles ist nicht zu bestreiten, wenn das Evangelium und unser
Heil Gottes Sache bleiben sollen. Es wird sich auch immer bestédtigen;
dafiir brauchen wir sicher nicht besorgt zu sein. Es bleiben jedoch noch
einige Fragen. Entzug des Wortes Gottes ist ein Gerichtsereignis. Und
ein Gerichtsereignis ist kein Soll-Zustand. Es will nicht bleiben, sondern
der Selbstkritik rufen. Zu dieser Selbstkritik gehért auch die Frage, ob
unter anderm vielleicht auch an dem Verstindnis und der Praxis des
Predigtauftrages, die immer wieder in die geschilderten Verlegenheiten
fithren, etwas verfehlt sein konnte. Dieselbe Frage erhebt sich von den
angefithrten paulinischen Aussagen her. Es ist dort doch nicht nur davon
die Rede, daB die Verkiindigung des Evangeliums in Torheit und
Schwachheit geschehe, sondern auch davon, daBl das Wort vom Kreuz
denen, die glauben, eine Kraft Gottes (1 Kor 1,18; Rém 1,16) und Weis-
heit Gottes (1 Kor 1,24.30) sei, und daB die Verkiindigung des Paulus



258 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

in Erweisung von Geist und Kraft geschah (1 Kor 2,4). Wenn nun heute
Prediger und Horer, und unter ihnen gerade die gliubig Erwartungs-
vollen, statt Kraft und Weisheit vor allem Schwiche, «Realititsmanko»
und Verlegenheit erfahren, stellt sich die Frage, ob dies wirklich allein
in der Natur des Evangeliums, oder vielleicht auch in einer bestimmten
Art der Predigtarbeit begriindet sei. Wére dies der Fall, so geriete die
visierte Art der Predigt in den Verdacht, wenn nicht falsch, so doch
mindestens ungeniigend zu sein.

11

Die Frage, ob nicht eine Weise der Verkiindigung méglich wire, bei
welcher sich der Eindruck vermeiden 14Bt, als wére das angesagte Heil
dem Unheil in der Welt an Realitdt unterlegen, die Frage also, ob das
Heil nicht in einer Weise bezeugt werden konnte, die seine Wirklichkeit
besser zur Sprache zu bringen vermag, so da3 sie nicht als bloBe Behaup-
tung erscheint, — diese Frage also stellt sich umsomehr, als sich die ein-
gangs geschilderte Predigtarbeit zwar auf allerlei theologische Deduk-
tionen, aber sicher nicht auf biblische Vorbilder berufen kann, die im
Gegenteil in eine ganz andere Richtung weisen.

In erster Linie ist da auf die Predigten der Apostelgeschichte zu
verweisen. Sie sind schon mehrmals untersucht worden, zuletzt von
Ulrich Wilckens %, aber unter einer Fragestellung, die von der unsern
verschieden ist. Wahrend Wilckens nach einem Schema des urchristlichen
Kerygma, also nach einem regelmifBig festen Bestand an bestimmten
inhaltlichen Aussagen und ihrer Reihenfolge fragt, fragen wir, wie die
Verkiindigung in diesen Predigten geschehe. Fiir unsere Frage fallen
darum die Verteidigungsreden auBer Betracht, weil fiir sie Einsatz
und Gang der Rede weithin durch die Streitsituation vorgegeben sind.
Unwichtig ist fiir uns, ob die Art der Predigten aus einer Tradition oder
von Lukas selber stammt; da wir wie Lukas Sekundirzeugen sind, ist
gerade auch seine Weise der Verkiindigung fiir uns bedeutsam. Uner-
heblich ist fiir uns auch, welchen literarischen und theologischen Gesamt-
konzeptionen Lukas seine eingestreuten Predigten dienstbar macht. Fiir
uns ist nur bedeutsam, wie das homiletische Geschehen in diesen Pre-
digten verlduft, und da kénnen wir nun feststellen, da dieser Verlauf

2 U. WiLckeENs, Die Missionsreden der Apostelgeschichte, Neukirchen 19632,



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 259

immer derselbe ist. Wir kénnen also wie Wilckens auch von einem
«Schema» sprechen, wobei die Dinge in unserem Zusammenhang aller-
dings eine andere Wertung erhalten, so daB einiges, das fiir Wilckens
hochstens literarisches Interesse hat, sachlich bedeutsam wird 3.

Wir fithren also einige Beispiele an und beginnen mit der Pfingst-
predigt in Apg 2,15 ff.:

1. In V.15 weist Petrus auf das hin, was soeben geschehen ist, daf
ndamlich die Jiinger Jesu aufgetreten sind, die Grotaten Gottes aus-
riefen und von allen in ihren Sprachen verstanden wurden, daB dies
aber in einer solchen Weise geschah, dal3 die meisten Anwesenden von
entsetztem Erstaunen erfiillt wurden, wiahrend andere meinten, die
Jiinger seien betrunken. Petrus weist also auf etwas hin, das alle
miteinander erfahren haben, er, der Sprecher und sie, die Horer.

2. In V. 16-21 erklart Petrus von dem Joel-Zitat her, was das ist, was sie
da erfahren haben: eben die Erfiillung jener prophetischen Ver-
heiBung. In V. 33 kommt er nochmals auf das gemeinsame Erlebnis
zuriick und erkldrt, warum es gerade jetzt und warum es gerade an
den Jiingern Jesu geschehen ist: weil ndmlich Jesus zur Rechten
Gottes erh6ht wurde und seine Erh6hung dadurch auswies, daf er den
Seinen den Heiligen Geist sandte. — M. a. W. Vom Zeugnis des Alten
Testaments und vom Jesus-Kerygma her interpretiert Petrus das
Erlebnis, das sie alle gemeinsam hatten.

3. V. 22-35 gibt Petrus den christologisch-soteriologischen Grund von
Erlebnis und Interpretation an und bringt damit das Christus-
Kerygma zur Verkiindigung.

3 Der Passus, dall «einiges, das fiir Wilckens hochstens literarisches Interesse
hat, sachlich bedeutsam wird» (sc. fiir diese Arbeit) soll natiirlich keine Kritik an
der Untersuchung von Wilckens aussprechen, im Gegenteil. In Verfolgung seiner
oben genannten Fragestellung, muBl er zwischen den Kerygmapartien und ihrer
Verflechtung mit der Erzahlung unterscheiden. Die Verflechtung begegnet dabei als
literarisches Problem. Wilckens kommt zum Ergebnis, da3 die Verflechtung durch-
gehend liickenlos sei (71). Indem ich diesem Ergebnis zustimme, anerkenne ich
den literarischen Charakter der Ankniipfungen. Damit stehe ich aber vor der Frage,
ob ich die Stellen nicht iiberbewerte, in denen jeweils zu Beginn der Reden die
Situation namhaft gemacht wird. Das wire sicher der Fall, wenn man aus dem
Befund schlieBen wollte, Lukas habe personlich und bewufBt die homiletische
Intention gehabt, um die es in dieser Arbeit zu tun ist. Das lieBe sich jedenfalls
nicht nachweisen. Nachweisbar ist nur die literarische Intention. Was die im fol-
genden dargebotenen Analysen herausstellen, ist aber auch gar nicht davon ab-
hingig, ob die subjektiven Intentionen des Lukas homiletisch — was ich fiir nicht
sehr wahrscheinlich halte — oder «nur» literarisch waren. Fiir unsern Zusammenhang



260 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

4.

V. 36 nennt als die aus allem folgende Konsequenz die Aufforderung
und Einladung, Jesus als Christus anzuerkennen. Diese Einladung
wird in V. 38.39 im Blick auf die Frager von V. 37 noch durch den
Hinweis auf die Moglichkeit zur Umkehr, auf Taufe, Vergebung und
GeistverheiBung konkretisiert und intensiviert.

Als zweites Beispiel durchgehen wir die Predigt, die Petrus Apg

3,12 ff. nach der Heilung des Geldhmten an die Leute richtet, die wegen
der Heilung ihn und Johannes bestaunen:

1.

In V.12 weist er auf das, was eben geschehen ist und geschieht:
die Heilung und die Verwunderung, mit der die Leute den Geheilten,
Johannes und ihn selbst umgeben. Er macht also wiederum eine
Erfahrung namhaft, die alle miteinander gemacht haben.

In V. 13-16 erkldart er das Geschehene: Jesus ist erhoht worden;
darum ist in seinem Namen Macht und Hilfe, wie sich vor ihrer aller
Augen gezeigt hat. — Wir kénnen wiederum sagen: vom Christus-
Kerygma her interpretiert er, was sie alle gemeinsam erlebt haben.
Zugleich hat er mit denselben Worten aber auch bereits das Christus-
Kerygma verkiindigt und die Hoérer selbst in das Kerygma einbezogen,
indem er an ihre Schuld erinnerte. Dies fiihrt er in V. 17.18 und 20-
26 weiter mit dem Zeugnis, dal3 gerade so 1thnen, den Schuldigen, die
VerheiBung der Vollendung zukomme.

V. 19 und 26c¢ bringen die Einladung zur Umkehr und den Aufruf,
sich von den bosen Taten abzuwenden.

Hier greifen also Kerygma, Interpretation des Erlebnisses und

Aufruf wechselseitig ineinander, indem sie sich gegenseitig begriinden
und weiterfiithren.

Als drittes Beispiel wihlen wir die Areopagrede in Apg 17,22 ff.:

. In V. 22.23 anerkennt Paulus die Frommigkeit der Athener, die er

besonders im Altar fiir den unbekannten Gott dokumentiert sieht.
Wilckens bezeichnet diese Verse als captatio benevolentiae . Im
Sinne rhetorischer Technik ist diese Benennung zutreffend. Doch ist
damit nicht alles gesagt; denn die Feststellung dieser Verse spielt im

ist entscheidend, wie die verschiedenen Beziige in den Reden faktisch und sachlich
spielen und was dadurch zustande kommt. Davon meine ich allerdings, daf3 es kaum
ganz unbeabsichtigt sei.

+ A.a.O. 87; vgl. auch Anm. 3.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 261

folgenden noch eine groBe Rolle: in V. 24 und 25 nimmt Paulus gegen-
iiber dem Tun der Athener kritisch Stellung, 148t ihm aber in V. 27.28
eine relative Anerkennung zuteil werden. Die Einleitung ist also nicht
nur Einleitung und captatio benevolentiae, sondern eine Feststellung,
die bereits zum Zentrum der Sache gehort. Jedenfalls wird auch hier,
zwar nicht mit einem gemeinsamen Erlebnis, wohl aber mit dem
Hinweis auf einen Tatbestand begonnen, den sie alle, Sprecher und
Horer, kennen und anerkennen, wenn auch in je verschiedener Weise.

2. In V.24-30a haben wir die Interpretation des vorher nambhaft
gemachten Tatbestandes in der Sprache jiidisch-christlich verstan-
dener Stoa. Dieser Abschnitt ist freilich nicht nur Interpretation —
er beginnt ja mit einer Polemik —, sondern zugleich auch schon
Kerygma.

3. In 30b und 31 haben wir die Fortsetzung des Kerygmas, nun mit
spezifisch christlichen Aussagen, die auch nochmals etwas zur Inter-
pretation des am Anfang genannten Tatbestandes beitragen.

4. Die vom Ganzen her nétige Aufforderung und Einladung zur Aner-
kennung des einen wahren Gottes und Jesu als des kommenden
Richters und zur Zuwendung zu ihm ist nicht ausdriicklich in einem
weitern Abschnitt, sondern mehr inklusiv in den Versen 27 und
29-31 gegeben.

Der homiletische Gang dieser Rede differiert insofern deutlich von
der Pfingstpredigt, als Interpretation der Eingangsfeststellung, Kerygma
und Aufforderung oder Einladung stdndig miteinander verwoben sind
und ineinander iibergehen. Die homiletisch relevanten Momente sind aber
auch hier alle vorhanden. Diese Beobachtung ist darum fiir uns wichtig,
weil sie zeigt, dal wir es nicht mit einem stur angewendeten homile-
tischen Schema zu tun haben, daf3 vielmehr die konstitutiven Elemente
in der Reihenfolge je nach Thematik und Sachlage frei variiert und mit-
einander verbunden werden kénnen, und daB so ein vielseitig sich
interpretierender Bezugszusammenhang hergestellt wird 5.

5 DaB sich diese Rede in der Sprache jiidisch-christlich verstandener Stoa
bewegt (vgl. E. NorRDEN, Agnostos theos. Berlin 1923, 3 ff.) ist unter semantisch-
epistemologischen Gesichtspunkten nicht nur fiir die Exegese, sondern auch fiir
die heutige Predigt bedeutsam. Man wird annehmen diirfen, da3 der Verfasser die
Rede dem Ort anpassen wollte, an dem er sie sich gesprochen denkt, also dem
Areopag der Philosophen. Er 148t darum Paulus in einer Sprache reden, die er
selber als «epikureisch-stoisch» empfindet. Man wird aber nur noch mit starker Ein-

17



262 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

Als letztes Beispiel betrachten wir Apg 10,28 ff., also die Worte, die
Petrus an Cornelius und die in seinem Haus Versammelten richtet. Wir
meinen, daf hier schon bei V. 28 und nicht erst bei V. 34 zu beginnen sei.
So zeigt sich folgendes:

1. In V. 28 und 29a nimmt Petrus die Konsequenz vorweg, die sich aus
den bereits bekannten Ereignissen ergibt, wenn sie vom Kerygma her
interpretiert werden.

2. In den Versen 30-33 148t Petrus die Feststellung der entscheidenden
Ereignisse von Seiten des Cornelius durch einen Bericht des Cornelius

nachholen.
3. Von V. 34-43 spricht Petrus nun das eigentliche Kerygma aus. Er

schrainkung sagen kénnen, daBl er die «epikureisch-stoische» Sprache «beniitzten.
Denn abgesehen davon, daBl es eher bewuBtes, auf gewisse Effekte abzielendes
Werk eines Dichters ist, eine bestimmte, charakteristische Sprache zu beniitzen
(vgl. etwa Thomas Mann in «Doktor Faustus»), konnte der Gedanke auch zu son-
derbaren Konsequenzen fithren. Hitte der Verfasser in vollem Umfang gewult,
was epikureisch-stoische Sprache ist, so miilte ihm auch bewuBt gewesen sein,
was in den Schulen, die sie reden, damit gemeint ist. In diesem Fall hitte er Paulus
in einer Sprache reden lassen, von der ihm klar war, dal3 seine Horer dabei etwas
anderes denken muBten, als was er den Apostel sagen lassen wollte, daB3 sie ihn also
zundchst miBverstehen muflten und dal3 deshalb, weil die Aussagen dem epikureisch-
stoischen Denken doch nicht konform sind, die Rede schlielich nur Nicht-verstehen
bewirken konnte. Das kann kaum die Absicht und Meinung des Verfassers sein.
Wie auch heute jeder, was er hért, von seinen Denkvoraussetzungen und -Zusam-
menhdngen her versteht, wenigstens wenn er sich nicht systematisch mit einer
typischen Sprache, der Gruppe, die sie spricht, und ihrem Denken beschéftigt,
so verhielt es sich selbstverstdndlich auch beim Verfasser der Areopagrede. Er
empfand wohl das fiir bestimmte Philosophenkreise Typische ihrer Sprache und
wollte es nachahmen. Aber was er in dieser Sprache aussprechen horte — er kannte
ja kaum das ganze System, sondern nur allgemein zirkulierende Brocken —, das
verstand er in seinem Sinn. Er horte und verstand, was er selber dachte, und fiigte
die aufgelesenen Brocken zu dem von ihm gemeinten Zusammenhang, der einem
zustdandigen Philosophen natiirlich als grotesk hitte erscheinen miissen. Fir die
Predigt besagt das: sie wird von den Hérern von ihren Voraussetzungen her ver-
standen, zumal wenn affektgeladene Ausdriicke aus «andern Sprachen» noch dazu
verfithren. Der Prediger mul also schon etwelche Anstrengungen aufwenden, wenn
gehort werden soll, was er meint. Auch die Exegese wird das bedenken miissen: es
wird zuerst aus dem neuen Zusammenhang und nicht aus der Herkunft iiber-
nommener Ausdriicke zu interpretieren sein. Die Kldrung der Herkunft leistet
wohl Hilfsdienste, aber sie erklirt nicht. Dennoch hat die Areopagrede die Stoi-
sierung des Christentums und die Christianisierung des Stoizismus einleiten helfen.
Sowohl sprachphilosophisch als auch theologisch bedenkenswert wire aber noch
die Frage nach den Voraussetzungen und dem Ermoglichungsgrund fiir dieses
Geschehen. Der Ausdruck «Synkretismus» bezeichnet nur das Problem; er erklirt

nichts.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 263

beginnt aber mit der Konsequenz aus diesem Kerygma, nun jedoch
nicht bloB mit der Konsequenz fiir ihn selber wie in V. 28.29a, sondern
mit der Konsequenz fiir die ganze Menschheit. Dann erst folgt das
Kerygma selber, das diese Konsequenz begriindet.

Eine Einladung oder Aufforderung erfolgt hier nicht, weil sie schon
erfiillt und in den vorausgegangenen Ereignissen berichtet ist.

Wieder zeigt sich: es sind die gleichen konstitutiven Elemente da

wie bisher, nur werden sie neuerdings in Reihenfolge und Verkniipfung
variiert.

So kénnen wir unsere Beobachtungen dahin zusammenfassen: In

allen untersuchten Predigten der Apostelgeschichte — die hier nicht
analysierten bieten das gleiche Bild, nur mit weitern Variationen — ent-
faltet sich das homiletische Geschehen in den folgenden vier Schritten,
deren Reihenfolge variieren mag, die auch ineinander iibergreifen kon-
nen, die aber immer deutlich vorhanden sind:

1.

Immer wird Bezug genommen auf eine Erfahrung, die Sprecher und
Horer gemeinsam gemacht haben oder auf einen Tatbestand, der
beiden Seiten gemeinsam bekannt ist. Diese Erfahrung oder Tat-
bestandsfeststellung wird meist am Anfang mit einem kurzen Hin-
weis namhaft gemacht, kann aber auch, wie in 10,28 ff. und 17,22 ff.,
in komplexerer und ausgedehnterer Weise eingefiihrt werden.

. Immer wird dann die Erfahrung, bzw. der Tatbestand vom Kerygma

her interpretiert und erklirt, wobei die Interpretation zeigt, daB das,
was das Kerygma bezeugt, in der angefiihrten Erfahrung oder dem
angefithrten Tatbestand in grundlegender Weise gegenwirtig ist.
Die Interpretation spricht also aus, was das ist, was erfahren wurde,
womit man es zu tun hat.

Dann wird das betreffende Kerygma voll entfaltet, wobei der Bezugs-
zusammenhang mit Erfahrung und Tatbestand immer wieder auf-
scheint und durchgehalten wird, so daB3 sich durch das Ganze hin-
durch ein doppeltes Interpretationsgeschehen vollzieht, indem die
Erfahrung durch das Kerygma und das Kerygma durch die Erfahrung
konkret interpretiert wird.

Wiederum unter Wahrung dieses Zusammenhangs, also ebenfalls in
konkretem Bezug zu der bestimmten Erfahrung und zu der Situation,
die durch sie geschaffen ist, erfolgt schlieBlich der Aufruf oder die
Einladung zu einem dem Kerygma und der Situation entsprechenden
Tun.



264 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

Wire, was wir dargestellt haben, allein in der Apostelgeschichte zu
finden, so bliebe es wohl trotz seines sachlichen Gewichts als bloB luka-
nisches Schema, d. h. als Eigentiimlichkeit eines individuellen Schrift-
stellers in seiner Bedeutung stark eingeschrdankt. Nun ist dasselbe Ver-
fahren aber auch anderwirts zu beobachten, z. B. bei Paulus. Wenn-
schon die paulinischen Briefe als wirkliche Briefe und nicht als in Briefe
umgewandelte Predigten zu betrachten sind - das gilt auch fiir den
Romerbrief —, wenn sich also aus den Briefen keine Riickschliisse auf die
Art seiner Predigt ziehen lassen, so ist es dennoch bedeutsam, dal3 es
auch bei thm Beispiele fiir eine dhnliche Weise des Vorgehens gibt.
Verdanken wir namlich die paulinischen Beispiele nicht einem Predigt-
schema, so diirften sie sachliche Hintergriinde haben und darum nur
umso gewichtiger sein.

Die ausgeprigteste Analogie zu dem bei Lukas Gefundenen stellt
Gal 3,1 ff. dar:

1. In 3.14 werden die Galater in rhetorischen Fragen auf ihre Erfahrung
hin angesprochen und dabei behaftet, nimlich auf die Predigt, die
ihnen Jesus Christus proklamierte, und vor allem darauf, daB sie durch
diese Predigt und nicht durch Werke des Gesetzes den Heiligen Geist
empfangen haben. Die Form der rhetorischen Fragen unterstreicht,
daB die Galater dem, was Paulus sagt, sicher nicht werden wider-
sprechen koénnen. Er will sie also bei ihrer eigenen unbestreitbaren
Erfahrung behaften, die er natiirlich mit ihnen teilt.

2. Die Frage von 3,5 leitet die Interpretation der genannten Erfahrung
ein: die Erfahrung ist von Gott gewirkt, ist also nicht zufillig oder
irrelevant.

3. Die ausfiihrliche Interpretation vom Alten Testament und Christus-
Kerygma her und zugleich die Entfaltung des Kerygmas bringt das
ganze «dogmatische» Mittelstiick des Briefes, ndmlich 3,6-5,1a,
wobei immer wieder Riickbeziige auf das in 3,1-4 Visierte erfolgen
(z. B. 3,14; 4,6.13 £.).

4. 5,1b ff. folgt in strengem AnschluB an das Kerygma und an die in
3,14 mit dem Hinweis auf ihre Erfahrung aufgewiesene Streit- und
Entscheidungssituation der Angesprochenen der konkrete Aufruf
zum Vollzug der gewonnenen Freiheit, der sich dann freilich — es ist
eben keine Predigt, sondern ein Brief — zu umfassender Paridnese
ausweitet.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 265

Die sachlichen Griinde fiir den Aufbau dieses Briefabschnitts
springen in die Augen: daB die Rechtfertigungsbotschaft und die damit
verbundene Verkiindigung von der Kirche aus Juden und Heiden ohne
das Gesetz nicht nur eine Meinung ist, der gegeniiber man unbeschadet
seines Glaubens und seines Heils auch anderer Ansicht sein konnte, das
kann Paulus nicht wiederum mit seiner Botschaft begriinden. Das fiihrte
zu keinem Ende, bliebe im Stil von Behauptung gegen Behauptung.
Einen fiir beide Streitpartner gemeinsamen verpflichtenden Ausgangsort
der Argumentation, der dem Behaupten iiberlegen ist, kann nur in der
soteriologisch-ekklesialen Wirklichkeit gefunden werden. Freilich, diese
soteriologisch-ekklesiale Wirklichkeit ist keine neutral vorhandene
Gegebenheit. Sie zeigt sich als das, was sie ist, nur dem, der sie vom
Kerygma her erkennt und versteht. Diese Schwierigkeit kann auch
Paulus nicht vermeiden, und er tut und will es auch nicht. Immerhin
hat er so einen konkreten Bezugsort ins Spiel gebracht, der das Vielfache
leistet, die Botschaft konkret zur Sprache bringen zu kénnen, die Situa-
tion, die Wirklichkeit zu qualifizieren, zu zeigen, was zur Entscheidung
steht, und prdzis angeben zu konnen, in welchen Schritten und Taten
die Entscheidung konkret gefillt werden muB.

Weniger augenfillig, weil weitmaschiger, aber deutlich greifbar
verlduft auch die Gedankenfithrung von Rém 1,18-6,23 in diesen
Etappen. Nachdem in 1,16 f. das Thema formuliert ist, das dargelegt
werden soll, werden
1. in 1,18-3,9 die Erfahrungen ausgebreitet, von denen Paulus, die

Adressaten und die ganze Menschheit herkommen und in denen sie
noch stehen.

2. 3,9-20, z. T. auch schon vorher, wird die Schriftgem&dBheit der gegebe-
nen Darstellung aufgewiesen und damit die Interpretation und Qualifi-
kation der genannten Feststellungen vom Kerygma her vollzogen.
Dabei ist deutlich, daB die Feststellungen von 1,18-3,9 bereits im
Licht des Kerygmas getroffen wurden und daB die Realitdt dessen,
wovon das Kerygma spricht, ndmlich die Gerechtigkeit Gottes,
wenigstens unter ihrem Gerichtsaspekt, in den erwdhnten Erfah-
rungen und Tatbestinden bereits im Gang ist.

3. 3,21-5,21 bereiten das Kerygma, nun nach seiner soteriologischen
Seite, weit aus, wahrend

4. in Kap. 6 die Folgerung, ndmlich die Berufung, Ermdchtigung und
der Aufruf zum Leben in der Befreiung von Siinde und Gesetz zur
Sprache kommt. — Im folgenden werden dann einzelne Aspekte des



266 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

in der Grundlegung von 1,18-6,23 bereits Umfaften unter zuvor noch
nicht gentigend erdrterten oder neuen Gesichtspunkten vertieft und
weitergefiihrt ©.

Fast noch wichtiger als die Gedankenfithrung von Gal 3,1 ff. und
Rom 1,18-6,23 wire fiir das gestellte homiletische Problem eine Unter-
suchung dariiber, wie Paulus immer wieder kerygmatische Aussagen
mit Erfahrungen der Gemeinde — vieles, was Paulus von sich sagt, ist
fiir die Gemeinde eine Erfahrung, die sie in dieser oder jener Weise
mit ihm teilt — oder mit Feststellungen von Tatbestinden verkettet
und von diesen Erfahrungen und Feststellungen wieder zu kerygma-
tischen Aussagen iibergeht (vgl. beispielsweise 1 Kor 1,18-2)5; 3,1-4,21;
2 Kor 1,3-11; 3,1-4,18). Es wire also sein spezifisch personlicher Stil
zu untersuchen, in dem stindig Kerygmatisches mit ganz Personlichem
verwoben ist, wobei das Personliche das Kerygmatische konkret bestitigt,
durch Kerygmatisches erhellt und fiir das Kerygma signifikant gemacht
wird. In diesem Zusammenhang diirfte das Verhiltnis zwischen dem
Inhalt der einleitenden Dankgebete zum Corpus der Briefe bedeutsam
werden. Uberall treffen wir ein Reziprokverhiltnis. Es gibt fiir Paulus
kein abstrakt fiir sich stehendes, sondern nur ein in persénlicher Existenz
und ekklesialer Wirklichkeit sich bestdtigendes Kerygma, wozu auch
negative Phinomene gehoren. Und es gibt fiir ihn keine vom Kerygma
isolierte, fiir sich verlaufende personliche Existenz oder ekklesiale
Wirklichkeit. Diese Untersuchung mufl hier unterbleiben, weil sie zu
weit fithrte und nur einen, freilich zentralen Punkt, aber doch nicht das
Ganze des homiletischen Geschehens in Sicht brichte.

Auch die Gleichnisse sind m. E. in diesem Zusammenhang sehr
aufschluBreich. Wihrend die meisten Gleichnisse durch eine kurze Ein-
leitungsformel 7 nur ganz allgemein als Gleichnisse fiir das Reich Gottes
bezeichnet werden und einige tiberhaupt keine Einleitungsformel auf-

6 Mit diesem Satz soll nicht behauptet werden, daB alles, was auf Kap. 6
folgt, nur einen Anhang zu Kap. 1-6 darstelle. Die Meinung ist vielmehr die: Die
Kap. 1-6 bieten zwar die Grundlegung, aber die besondern konkreten Ziele und
Anliegen des Briefes kommen erst in den folgenden Kapiteln (z. B. in 9-11) zur
Sprache, so dal3 man sagen konnte, die Kap. 1-6 seien um des Folgenden willen
geschrieben. Vgl. dazu CH. MULLER, Gottes Gerechtigkeit und Gottes Volk. Got-
tingen 1964. Die Frage braucht hier nicht weiter erértert zu werden.

7 Vgl. J. JEREMIAS, Die Gleichnisse Jesu. Géttingen 19656, 99 ff.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 267

weisen 8, werden andere als Antwort auf eine unmittelbar vorher ° oder
etwas frither 1° erhobene Frage oder Anklage eingefithrt. Wieder andere
werden einer zwar unausgesprochenen, wohl aber im Zusammenhang
oder in der geschilderten Situation liegenden Frage zugeordnet 1.
Mogen die meisten dieser Einordnungen, so wie sie jetzt vorliegen, auch
erst von den Evangelisten vorgenommen worden sein, so stellen sie doch,
wie seit C. H. Dodd *2 und J. Jeremias 13 zu Recht weithin angenommen
wird, eine zutreffende Erinnerung daran dar, daBl die Gleichnisse von
Jesus selbst in konkrete Situationen hineingesprochen wurden. Das
ergibt sich schon daraus, daB} viele Gleichnisse ohne den Bezug auf eine
konkrete Situation kaum zu einer bestimmten Aussage, sondern héchstens
zu einer platten Allgemeinheit fithren. Dodd und Jeremias gehen darum
bei ihrer Gleichnisdeutung so vor, daB sie aus Einzelheiten der Gleichnis-
erzihlung oder aus ihrer mutmaflichen Sinnrichtung den Personenkreis
und die Situation zu erschlieBen suchen, auf die sich das betreffende
Gleichnis urspriinglich bezog, um dann von daher die konkrete Bedeu-
tung festzustellen. Es ist offenkundig, daB sich dieses Verfahren zu einem
guten Teil in Zirkelschliissen bewegt, da fiir die Feststellung der kon-
kreten Situierung eines Gleichnisses nicht nur eine bestimmte Sicht der
Verhdltnisse und Umstdnde, in denen Jesus predigte und handelte,
sondern auch ein bestimmtes Verstdndnis seiner Botschaft und ihrer
Wirkung und damit auch eine bestimmte Annahme hinsichtlich der
moglichen Zielrichtungen der Gleichnisse bereits vorausgesetzt werden
miissen. Das zeigt sich ganz deutlich darin, daf3 die Ergebnisse von Dodd
und Jeremias trotz gleicher Methodik voneinander divergieren. Die
Divergenzen beruhen in der Regel in der Verschiedenheit der voraus-
gesetzten Auffassung von der Botschaft Jesu, die dann zu verschiedenen
Annahmen hinsichtlich der vorausgesetzten Situation fithren und um-
gekehrt 1*. Es soll jedoch mit diesen Bemerkungen nicht das Verfahren
der beiden Gelehrten kritisiert, sondern gezeigt werden, dafl darin etwas
héchst Signifikantes zum Vorschein kommt: wenn die Gleichnisse kon-

8 Z.B.: Mt 18,12 ff., 21,33 f. (par. Mk 12,1 ff.); 25,14 ff.; Lk 11,5 ff.; 13,6 ff.
14,28 ff.; 16,1 ff.

9 Z.B.: Mt 18,21 £.; Lk 10,254 ; 12,41 4f.; 15,18,

B Z. B Mt20,18; L1216 4.

11 Z.B.: Mt 21,28 ff.; 24,45 ff.; Lk 14,15 ff.; 18,9; fi. 19,11 ff.; 20,9 ff.

12 C. H. Dopp, The Parables of the Kingdom. London 1946°.

13 Vgl. Anm. 7.

14 Es spielt also auch die kombinatorische Phantasie oder Intuition des
Historikers ihre Rolle und zwar zu Recht; denn ohne sie geht es gar nicht.



268 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

kret angewendet werden sollen, und Dodd und Jeremias wollen ja ihre
urspriingliche konkrete Anwendung durch Jesus herausarbeiten, so
impliziert das immer ein wechselweises Bezugs- und Interpretations-
geschehen: wird das Gleichnis auf eine konkrete Situation bezogen, so
wird diese Situation, z. B. eine Auseinandersetzung, das, worum es in
dieser Auseinandersetzung geht, und die darin verwickelten Personen
mit ihren Stellungnahmen, durch das Gleichnis interpretiert, und um-
gekehrt wird dann das Gleichnis durch die Situation interpretiert, auf
die es sich bezieht. Steht der zweite Vorgang fiir die historische Arbeit
des Exegeten im Vordergrund, so ist der erste im kerygmatischen
Gebrauch der Gleichnisse durch Jesus dominierend; er wire es auch fiir
den Prediger, sofern der Prediger die Aufgabe hitte, die Gleichnisse
nach dem Vorbild Jesu neu anzuwenden.

Einige Beispiele sollen das verdeutlichen. Ich halte mich dabei an
die von Jeremias angegebenen Annahmen, unbekiimmert darum, ob
sie mir als zutreffend erscheinen oder nicht. Die Frage der geringern oder
groBern historischen Wahrscheinlichkeit ist fiir unser Problem uner-
heblich.

la. S. 128 ff. bespricht Jeremias das Gleichnis vom verlorenen Sohn.
Er kommt dabei zum SchluB3 (131), der erste Teil schildere die iiber-
flieBende Liebe Gottes, er tue das aber absichtlich in Hinblick auf den
wichtigern zweiten Teil, der gerade um der konkreten Situation willen
beigefiigt sei. «Das Gleichnis ist zu Menschen gesagt, die dem &ltern
Bruder gleichen, d. h. zu Menschen, die sich am Evangelium &drgern.
Sie sollen im Gewissen getroffen werden. I/inen sagt Jesus: So grof3 ist
Gottes Liebe zu den verlorenen Kindern, und Ihr seid freudlos, lieblos,
undankbar und selbstgerecht. Seid doch auch barmherzig! Seid nicht so
lieblos! Die geistlich Toten stehen auf, die Verirrten finden heim, freut
Euch doch mit!... Das Gleichnis... ist also... Rechtfertigung der
Frohbotschaft gegeniiber ihren Kritikerny.

Obwohl Jeremias erkliart, das Gleichnis sei auf eine konkrete Situa-
tion hin gebildet, und obwohl er gerade diese Situation herausarbeiten
mochte, wird sie dennoch aus seinen Worten nur teilweise klar. Deutlich
ist: Jeremias nimmt an, die Predigt Jesu von der Liebe Gottes zu denen,
die in Israel als verloren galten, habe bei vielen Widerspruch hervor-
gerufen. Kénnte man schon hier fragen, ob die Predigt Jesu wirklich
Widerspruch erregt hitte, wenn er nur allgemein von der Liebe Gottes
zu den Verlorenen gesprochen hitte und nicht ganz offenkundig geworden
wire, welches konkret die Personen waren, denen gegeniiber er die Liebe



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 269

Gottes proklamierte, so ist jedenfalls dort noch schirfere Konkreti-
sierung notig, wo Jeremias von den Kritikern Jesu freudvolle Anerken-
nung der Tatsache verlangt, dal die «geistlich Toten aufstehen» und
«die Verirrten heim finden». Wie koénnte Jesus Mitfreude fiir dieses
«Aufstehen» und «Heimfinden» verlangen, wenn nicht ganz konkrete
Beispiele von solchen «Aufstehenden» und «Heimfindenden» vor Augen
gestanden hédtten? Die Verkiindigung der Liebe Gottes zu den Verlorenen
impliziert doch nicht automatisch, dall diese nun auch wirklich «auf-
stehen» und «heimfinden». Es mul} also bei einigen der Personen, die als
Verlorene galten, etwas geschehen sein, das Jesus als ihr «Aufstehen»
und «Heimfinden» bezeichnete, und angesichts dessen er auch von
seinen Kritikern verlangen konnte, dall sie ihrerseits es ebenfalls als
«Heimfinden» anerkennen und sich dariiber freuen sollten. Zur Ent-
stehung einer konkreten Situation, die so beschaffen war, da3 sich Jesus
in der Weise darauf beziehen konnte, wie Jeremias es annimmt, geniigt
die Verkiindigung der I'rohbotschaft als solche nicht; es ist dazu auch
noch ein bestimmtes Verhalten, mindestens von seiten der « Verlorenen»
notig 3. Wahrscheinlich nimmt das Jeremias auch an, und er diirfte
dabei an die «Zo6llner und Siinder» denken, die zu Jesus kommen, ihn
zum Essen einladen, und mit denen er Tischgemeinschaft hilt.

15 Der methodische Gedanke von Dodd und Jeremias, nach der geschicht-
lichen Situation zu fragen, in die hinein ein Gleichnis gesprochen wurde, und dann
das Gleichnis aus der Beziehung zu dieser Situation zu interpretieren, erweist sich
also dadurch als exegetisch fruchtbar, daBB er die Moglichkeit zu kritischem Hin-
und Herfragen bietet. Man wird einerseits fragen miissen: Wie muf3 die Situation
beschaffen sein, welche Personen miissen darin vorkommen und welches muf3 ihr
Verhalten sein, daf3 die Gleichniserzahlung dadurch veranla3t werden konnte und
daB3 der Bezug von Gleichnis und Situation zu einem Ergebnis fithrt? Andererseits
ist zu fragen: Welches muB3 die Pointe, die StoBrichtung des Gleichnisses sein und
welche Ziige des Gleichnisses miissen fiir die Verwirklichung des «StoBes» von
Bedeutung sein, damit eine mogliche geschichtliche Situation im Wirken Jesu durch
das Gleichnis zur Klirung und Entscheidung gebracht werden kann? Hierauf
missen die Antwort-Versuche auf die eine Fragengruppe solange korrigierend mit
den Antwortversuchen auf die andere Fragengruppe konfrontiert werden, bis alles
ineinander spielt — oder man es aufgeben muB, die urspriingliche Situation fiir die
Gleichniserzdhlung oder die urspriingliche Fassung des Gleichnisses feststellen zu
wollen. Vielleicht bietet sich dann in der Urgemeinde eine entsprechende Situation
fur den jetzt bestehenden Wortlaut des Gleichnisses. In beiden Fillen lassen sich
bei sorgfiltiger Anwendung des Verfahrens Erkenntnisse hinsichtlich des Wirkens
Jesu bzw. des Lebens der Urgemeinde und ihrer verschiedenen Situationen und
Gestaltungen gewinnen. In unserm Fall wird deutlich, da8 das Gleichnis im Rahmen
der Wirksamkeit Jesu nur spielen kann, wenn Jesus durch die Erzdhlung zugleich
das Verhalten zu ihm und sein Verhalten zu den «Verlorenen» in sehr prignanter



270 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

Diese Prézisierung der nach Jeremias anzunehmenden konkreten
Situation fithrt zu bedeutsamen Konsequenzen. Zuerst sei die Situation
mit der eben angegebenen Prizisierung kurz umschrieben: Jesus ver-
kiindigt die Umkehr; er 1ddt auch die « Verlorenen» dazu ein; sie kommen
zu Jesus; er iBt mit ihnen; viele kritisieren Jesus deswegen, sowohl seine
Predigt als auch, und wohl erst recht, sein Verhalten. Wenn nun Jesus
den Kritikern zur Rechtfertigung seines Tuns, wie Jeremias annimmt,
das Gleichnis vom verlorenen Sohn erzihlt, so ist zu beachten, was damit
geschieht. Wenn das Gleichnis wirklich etwas mit dieser Situation zu
tun haben soll, so heillt das: durch das Gleichnis wird der Anschluf3
der Zollner und Siinder an Jesus als «Aufstehen» und « Heimfinden» der
Verlorenen interpretiert und die Tischgemeinschaft Jesu mit ihnen als
die Annahme der «Verlorenen» durch Gott. (Die Frage, ob Jesus auf
diese Weise sich selbst als Gott oder «nur» als einen proklamiere, durch
den Gottes Wille zum Vollzug gelangt, kann fiir unsern Zusammenhang
unerortert bleiben.) Damit verkiindigt Jesus, wie Gott ist. Er tut es
nicht in leerer Allgemeinheit, sondern er zeigt die Liebe Gottes in ihrem
konkreten Vollzug. Er gibt auch an, wo es zur Begegnung mit der Liebe
Gottes kommt: in seinem Wort, seinem Tun, seiner Person. Er entfaltet
konkret sein Kerygma. Und er bezieht auch seine Kritiker, die Adres-
saten seines Gleichnisses, mit ein: sie sollen erkennen und anerkennen,
was in dem liegt, was sie selber mitangesehen haben. Er stellt sie vor die
Entscheidung: wenn sie wirklich auf der Seite Gottes stehen — Jesus
stellt das nicht von vornherein in Frage —, so muB sich das daran zeigen,
daB sie sich mit Jesus und mit Gott iiber das Geschehene freuen. In der
Linie der Anwendung des Gleichnisses liegt also auch eine Pardnese, die
Eroffnung, wie sich die Adressaten konkret dem Tun Gottes anschlieBen
konnen: sie konnen anerkennen, was im Geschehenen zum Vollzug
gelangt, sich dariiber freuen und sich dem Tun und dem Weg Jesu
anschlieBen.

Somit treten in der Zielstrebigkeit des Spiels zwischen der kon-
kreten Situation und den an ihr Beteiligten einerseits und dem Gleichnis
und seiner Anwendung andererseits wieder dieselben vier Momente
hervor, die wir schon oben kennenlernten:

Weise interpretieren wollte, d. h. im Sinne einer impliziten Proklamation seiner
gottlichen Sendung. Halt man dies fiir historisch unwahrscheinlich, mu3 man das
Gleichnis der Urgemeinde zuschreiben. In diesem Fall miiBte man aber den GrofBteil
der Gleichnisse der Urgemeinde zuschreiben.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 271

a) Wir haben eine konkrete Situation, die durch einen Komplex von
Ereignissen entstanden ist: die Verkiindigung Jesu, die Reaktion der
«Verloreneny, die Tischgemeinschaft Jesu mit ihnen, der Widerspruch
der Kritiker. Alle haben das miterlebt. Aber das Geschehene wird
nicht von allen, die es mitansahen, gleich gewertet und beurteilt.
Es ist eine Streitsituation. Indem sich Jesus mit der Gleichniserzdh-
lung an seine Kritiker wendet, nimmt er auf diese gemeinsame Erfah-
rung Bezug und bringt sie damit voll in Sicht, was freilich den Hérern
nicht von Anfang an gesagt, ihnen aber im Verlauf des Gleichnisses
bewult wird.

b) Durch das Gleichnis wird das Geschehene und die Streitsituation von
der Predigt Jesu her interpretiert. Wir kénnen auch sagen, es werde
vom Kerygma her interpretiert, und wir kénnen dabei auch an das
Alte Testament denken, z. B. an Jes 42,3.6-8; 54,6-10; Ps 103,3.8-13.
D. h. die Verkiindigung Jesu wird als Begegnung, als Gegenwart der
Liebe Gottes, der Anschluf3 an ihn als Umkehr zu Gott, die Tisch-
gemeinschaft mit Jesus als Annahme der Umkehrenden, als Vollzug
der viterlichen Erbarmung Gottes interpretiert.

c) Damit wird zugleich das Kerygma Jesu und des Alten Testaments
konkret entfaltet; denn daB bei Gott Gnade und Vergebung sei,
wurde auch von den Kritikern Jesu nicht bestritten, sondern geglaubt,
verkiindigt und gepriesen. Die Frage war nur, wo es zur Begegnung
mit dieser Gnade kommt, wem sie gelte und was sie in sich schlieBe.
Eben das wurde nun durch das Gleichnis in seinem konkreten Bezug
dargetan.

d) Und darin war an die Hoérer die Entscheidungsfrage gerichtet und
der Aufruf, sich dem Tun Gottes anzuschlieBen.

1b. Eta Linnemann !¢ hilt die von Jeremias vorgelegte Annahme
itber die geschichtliche Situierung des Gleichnisses vom verlorenen Sohn
fiir unzutreffend. Sie meint: «Um am Evangelium AnstoB zu nehmen,
hédtten seine Gegner zunidchst den bevollmédchtigten Verkiinder in Jesus
sehen miissen. Das diirfte jedoch ausgeschlossen sein, denn es ist mit
ihrem offenen Widerspruch gegen ihn nicht vereinbar» (151). Die Gegner
Jesu protestieren also nicht dagegen, dafl er den Siindern vergab, sondern
sie protestieren, weil seine Tischgemeinschaft mit ihnen die Ordnung,

16 E. LINNEMANN, Gleichnisse Jesu. Gottingen 1961, 79 ., 86 f. und Anmer-
kungen S. 151 £.



272 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

die Achtung der Siinder umstieB (79 f.). Jesus sucht durch das Gleichnis
seine Gegner fiir die Einsicht zu gewinnen, daB jetzt das in die Welt
einbricht, das gréBer und besser ist als die in der Welt geltenden Ord-
nungen und dem man bei aller eigenen Verantwortung die Sorge fiir die
Welt iiberlassen kann, fiir die Einsicht also, daB jefzt die Zeit des Heim-
findens da sei (86 {.).

Mit den Ergidnzungen, die oben den Sdtzen von Jeremias beigefiigt
werden mulBten, damit seine eigene Konzeption iiberhaupt zum Funk-
tionieren gebracht werden konnte, ist der Kritik Linnemanns bereits ein
Stiick weit Recht gegeben worden. Im {ibrigen aber bietet die Auf-
fassung Linnemanns dasselbe Problem: Das Gleichnis muf3 das Verhalten
der «Verlorenen» zu Jesus und seine Tischgemeinschaft mit ihnen in
einer bestimmten Weise interpretieren, sonst kann es nicht zur Erkennt-
nis fithren, daB jetzt die Zeit des Einbruchs des Bessern gekommen sei.
Freilich, und darin sei Linnemann nochmals zugestimmt, diese Einsicht
ist nicht vorausgesetzt, sie soll durch das Gleichnis gegeben werden,
ndmlich durch die Interpretation, die es den umstrittenen Tatbestinden
gibt. Das Ganze verlduft, wenn wir von der Auffassung Linnemanns
ausgehen, nur unter andern Aspekten, nicht unter dem der Vergebung
und der Annahme der «Verlorenen», sondern unter dem der Heilszeit.

Auch so ergibt das Spiel von Situation und Gleichnis wieder vier
Momente, die den obigen sehr dhnlich sind:

a) Das Gleichnis nimmt, indem es sich an die Gegner Jesu wendet auf
eine bestimmte Situation Bezug. Sie ist genau gleich konstituiert wie
schon oben unter a) gesagt wurde.

b) Durch das Gleichnis wird diese Situation vom Kerygma her inter-
pretiert. Das Kerygma besteht einerseits in der Predigt Jesu, anderer-
seits in den alttestamentlichen VerheiBungen einer Heilszeit. Indem
die umstrittenen Tatbestinde !” von hier aus interpretiert werden,
wird das Tun Jesu konkret als heilszeitliches Ereignis erkldrt, womit
auch Jesus und seine Sendung in ein bestimmtes Licht geriickt werden,
das hier nicht ndher umschrieben werden mull. (Geschdhe das nicht,
bliebe das Gleichnis in abstrakter Allgemeinheit.)

¢) Zugleich wird dieses Kerygma durch das Gleichnis konkret entfaltet,

17 Nur durch diese Interpretation wird die Tischgemeinschaft Jesu mit den
Siindern von einer Sanktionierung der Siinde abgehoben, die auch Linnemann im
Tun Jesu nicht finden will. Nicht jede Tischgemeinschaft mit Stindern ist ein heils-
zeitliches Ereignis.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 273

wie oben unter c), jetzt aber unter der Frage nach dem « Wann» der
Heilszeit, die gar nicht beantwortet werden kann, ohne auch auf die
Fragen nach dem «Wo» und «Wie» einzutreten.

d) Und darin liegt wieder die konkrete Entscheidungsfrage und Parinese
analog zu dem vorhin unter d) Ausgefiihrten.

Ob wir also die geschichtliche Situation so sehen wie Jeremias oder
so wie Linnemann, dndert fiir unser Problem nichts.

2. Die Gleichnisse vom Senfkorn (Mk 4,30-32; Mt 13,31f.; Lk 13,
18 £.) und vom Sauerteig (Mt 13,33; Lk 13,20 {.) stellt Jeremias (145) unter
die Uberschrift: «Die groBe Zuversicht» und meint, die AuBerung von
Zweifeln an der Sendung Jesu sei als die Situation zu erschlieBen, in die
hinein sie gesprochen wurden (148). «Diese armselige Schar, zu der so
viele iibel beleumdete Gestalten gehorten, sollte die ... Heilsgemeinde
Gottes sein? Ja, sagt Jesus, sie ist es. Mit derselben zwangsldufigen
Sicherheit, mit der aus dem winzigen Senfkorn die grofe Staude ... her-
vorgeht, wird Gottes Wunder meine kleine Schar zum groBlen, die Vélker
umfassenden universalen Gottesvolk der Heilszeit werden lassen» (ib).

Gehen wir von dieser Annahme 8 aus, so ergibt sich:

a) Die vorauszusetzende Situation mulBl wie folgt konstituiert sein:
Jesus verkiindigt die Nihe des Reiches Gottes; auf diese Verkiin-
digung hin sammeln sich Leute um ihn; wie die Seligpreisungen
zeigen, sagt er ihnen das Reich Gottes zu; er beruft sogar selber einen
engern Kreis von Jiingern; dieser engere oder weitere Kreis steht
somit unter dem Anspruch, die endzeitliche Gemeinde zu sein. Dieser
Tatbestand ist allen bekannt, an die sich das Gleichnis wendet, aber

18 Man konnte allerdings die Pointe des Gleichnisses und die vorauszusetzende
geschichtliche Situation auch anders annehmen und zwar auf mehrere Arten: man
konnte das Gleichnis auf die Verkiindigung Jesu beziehen (Du sprichst von der
Néahe des Reiches; aber es dndert sich ja nichts vor unsern Augen) oder auf seine
Sendung, die auf jeden Fall implizit zur Sprache steht und durch die Interpretation,
die das Gleichnis vollzieht, mehr oder weniger prazis qualifiziert wird. Man kann
vom GroBen der VerheiBung (Reich Gottes ist umfassende Anderung; was ist dein,
Jesu, Wort dem gegeniiber?) oder vom Unscheinbaren der Verkiindigung her fragen
(Es ist gut, was von dir gepredigt wird; aber ob es die Gegenwart der Vollendung
ist ?). Man kann von der Frage nach der Zeit ausgehen. Man kann skeptisch, unsicher
hoffend oder einfach aus Unentschiedenheit fragen. Und es ist nicht einzusehen,
warum eine dieser Moglichkeiten geschichtlich besser sein sollte als die andere. Sie
brauchen also wohl nicht gegeneinander abgewogen zu werden mit dem Ziel sich
nur fir eine zu entscheiden. Man kann alle zugleich im Spiel bleiben lassen und,
etwa fiur die Predigt, die nach den Umstdnden dringlichste wahlen. Fiir jede Mog-



274 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

mehrere unter ihnen bekunden Zweifel, ob der Schar Jesu dieser
eschatologische Anspruch zu Recht zuerkannt werden kénne. Indem
Jesus die beiden Gleichnisse an die Adresse solcher Zweifelnder
richtet, bezieht er sie auf die charakterisierte Situation und bringt
diese so allen Horern in Sicht.

b) Die Gleichnisse interpretieren diese Situation von der Botschaft Jesu

her, indem sie auf den allgemein bekannten Naturvorgang hinweisen,
daB aus vollig Unscheinbarem durch wunderbare Verinderung plotz-
lich etwas Neues und GroBes wird. Jesus interpretiert damit seine
Schar als die Gegenwart des Neuen im noch véllig Unansehnlichen.
Mit diesem Gedanken entspricht er auch einer Linie des alttesta-
mentlichen Zeugnisses; man denke etwa an Deut 7,7, an die Rede
vom Rest (z. B. Jes 10,19 ff.; 11,11 ff.; 28,5{.), an die Knecht-
Jahwe-Lieder. Er interpretiert also stillschweigend auch von der
prophetischen Verheiung aus.

Durch die Beziehung zwischen der visierten Situation und dem, was
sie hervorbrachte, einerseits, und ihrer Interpretation durch das
Gleichnis andererseits kommt somit auch eine konkrete Entfaltung
der Botschaft Jesu zustande, die beispielsweise folgendes in Sicht
bringt: das weltumspannende Tun Gottes ist mitten in diesem Aon
im Unscheinbaren und Verborgenen gegenwirtig; das Zukiinftige ist
bei aller seiner Zukiinftigkeit auch schon Gegenwart; man kann auf
das Zukiinftige nicht zuschauerhaft warten, man kann es nur erwarten,
indem man es in der Gegenwart annimmt; man kann und darf schon
in diesem Aon in der Zukunft und aus der Zukunft, in und aus der
Vollendung leben. Und das alles nicht nur im Sinn allgemeiner Sitze,
sondern im konkreten Hinweis auf das « Wo» und «Wien.

d) Die Gegenwart des Neuen in der Gemeinde Jesu ist damit freilich

nicht bewiesen, sondern allein neu bezeugt, aber in einer Weise, die
das Bezeugte als der Linie von Gottes Handeln entsprechend, als
natur- und sachgemiB, als moglich aufweist und damit die zudring-
liche Entscheidungsfrage stellt: Thr seht, daB es so sein kann; seid
Thr sicher, daB3 es nicht so ist? Seht zu, was Ihr tut. Je nach der
konkreten Art, in der die Zweifel bekundet wurden, z. B. in Gestalt
der Frage, ob man den Jiingern Jesu gegeniiber dies oder jenes tun

lichkeit hat dann die vorauszusetzende geschichtliche Situation eine etwas andere
Gestalt. — Die von Jeremias gemachte Annahme scheint mir zwar besser in die
Urgemeinde zu passen; aber auch das tut hier nichts zur Sache.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 275

miisse, fithrt der Zug des Gleichnisses von selbst auch noch zu einer
sehr konkreten Parinese, zu einer Erofinung konkreter Lebens-
schritte 1°.

3a. Das Gleichnis von den klugen und torichten Jungfrauen (Mt 25,
1-13), das, wie Jeremias (a.a. O., 48 1.) erkldrt, im jetzt bestehenden
matthdischen Kontext als Allegorie auf die sich verzégernde Parusie des
himmlischen Briutigams und seine wartende Gemeinde verstanden
werde, sei urspriinglich ein Krisis-Gleichnis gewesen, das mit der Erzih-
lung vom mitten in der Nacht plétzlich erschallenden Ruf «Der Briuti-
gam kommt!» als Weckrutf angesichts der bevorstehenden eschato-
logischen Krisis sagen wollte: « Wehe denen, die diese Stunde ungeriistet
findet!» (50). Das Hauptziel des Gleichnisses sei es also, auf dem Hinter-
grund des Jubelrufes, daBl der Hochzeitstag angebrochen sei, die Mog-
lichkeit und Gefahr des «Zu spét!» zu betonen (175).

In diesem Fall gibt Jeremias aber weder eine bestimmte konkrete
Situation noch einen speziellen Personenkreis an, die Jesus zur Bildung
dieses Gleichnisses veranlaf3t hidtten und auf die es ausgerichtet wire,
sei es, dall er keinen solchen «Sitz im Leben» Jesu fand, sei es, dal} er
ihn gar nicht suchte, weil er meint, wir miiBten uns einfach «die Menge
als Horerschaft vorstellen» (49). Jeremias scheint also anzunehmen,
auch Jesus habe gelegentlich in der beziehungslosen Allgemeinheit
gesprochen, in der es offen bleibt, worin das «Geriistet-Sein» und das
«Zu spat» bestehen konnte, und er habe es erst noch mit einer Geschichte
getan, von der man sich fragen kann, ob sie fiir den Zweck, den Jeremias
annimmt, wirklich geeignet war. Jedenfalls lieBen sich ohne Miihe eine
Menge von Geschichten ausdenken, welche die drei Momente (Aussicht
auf ein freudvolles Ereignis, entsprechende Vorbereitung, Moglichkeit
des Zu-spit-Kommens) viel direkter und wirksamer zum Ausdruck
briachten als die Geschichte von den zehn Jungfrauen mit der das
postulierte Ziel eher verdeckenden oder zumindest iiberfliissigen Kom-
plikation des Einschlafens. Oder sollen wir annehmen, daBB dieser Zug

19 Es sei darauf aufmerksam gemacht, wie viel durch das kurze Gleichnis zur
Sprache gebracht wird, wenn man es im Kontext und in Anwendung auf eine kon-
krete Situation reden 14Bt, und zwar gerade indem man nicht allegorisiert, sondern
es als Gleichnis behandelt, wiahrend, wenn man nach herkémmlichem Verfahren
eine «Lehre» daraus ableitet, nur ein armseliger, abstrakter Satz resultiert. Ahnlich
fruchtbar diirfte es sein, wenn man in der Predigt, analog zu dem oben Vorgelegten,
die Gleichnisse im Kontext einer heutigen konkreten Situation den Weg ihrer
Aussage abschreiten lieBe.



276 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

nur eingebaut wurde, um die Geschichte linger und «interessanter» zu

machen? — So oder so, Jeremias bietet in diesem Fall keine Grundlage,

die Auswirkung des Bezugs von Situation und Gleichnis zu untersuchen.

Wir werden diese Grundlage selber eruieren miissen.

3b. Zuvor wenden wir uns aber der Interpretation des Gleichnisses
bei Eta Linnemann zu (130 ff.). Sie nimmt an, die Parabel sei «wohl erst
in der Urgemeinde entstanden» (132) und gehore in den ProzeB, da die
Gemeinde erkennt, dall die Naherwartung wohl Ausdruck und Gestalt
des Glaubens, aber nicht selber der Glaube sei. Mit dem Gleichnis vom
Bréautigam, dessen Kommen sich verzogert, hdlt der Erzdhler im Namen
der Gemeinde die neue Erkenntnis in der Weise fest, daB3 der Horer dem
in V. 2 enthaltenen Urteil zustimmen muf3, daB es téricht wire, sich
nicht auf eine lingere Wartezeit einzurichten, und zu Recht wiirden die
von der Festfreude ausgeschlossen, die sich nicht auf diesen Sachverhalt
einstellen (133).

Sind die Situation, in der das Gleichnis situiert ist, und das Gleichnis
selbst so zu verstehen, wie Linnemann meint, kommen durch den Bezug
von Gleichnis und Situation folgende Erkenntnisse und Aussagen zur
Entfaltung:

a) Die Situation ist schon angedeutet. Sie ist aber noch zu prézisieren.
Es ist die Situation einer urchristlichen Gemeinde, die durch die
Weiterverkiindigung von Predigt und Taten Jesu und durch die
Botschaft von seiner Auferweckung und Erhéhung dazu gekommen
ist, an Jesus als den Herrn und den Bringer des Reiches Gottes zu
glauben und sich als seine endzeitliche Gemeinde zu verstehen, die in
Bilde seine Ankunft in Herrlichkeit und die Freude der Vollendungs-
gemeinschaft mit ihm schauen soll. Da sich diese Erwartung noch im-
mer nicht erfiillte, wird die Gemeinde in ihrem Glauben verunsichert.

b) Von einem neuen oder bessern Verstindnis der Verheiung, also vom
Kerygma her erkldrt das Gleichnis die Schwierigkeit der Gemeinde
als eine dem Glauben sachgemif entsprechende Situation, indem es
zugleich deutlich macht, dal die Gemeinde tatsidchlich von einer
Gefahr bedroht ist, daB3 die Gefahr aber nicht in dem besteht, was die
Gemeinde befiirchtet, sondern darin, daB3 sie die VerheiBung mil-
versteht und deshalb ihre Erfiillung verfehlen kénnte.

c) Damit wird aber auch das Kerygma neu entfaltet. Es wird fest-
gehalten, daBB Jesus der erh6hte Herr und die Gemeinde seine aus-
erwiahlte Schar der Endzeit ist, welche die VerheiBung vollendeter
Gemeinschaft und Freude hat. Und der Herr, der diese Freude



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 277

bringt, ist im Kommen. Seine Ankunft wird eine Uberraschung sein.
Darum kann das Warten auf ihn nicht nur im passiven Uberstehen
einer kurzen Frist bestehen. Das Warten auf den Herrn ist eher so
etwas wie eine Mission, zu der die Uberwindung von Glaubens-
schwiche und MiBverstindnissen und der Gehorsam gehoren; eben
dadurch erweisen sich die Seinen als die Endzeitgemeinde. Wer in
dieser Erwartung zu kurz greift, wird die Erfiillung verfehlen.

d) Daraus geht auch der Auftrag hervor, der der Gemeinde und jedem
einzelnen ihrer Glieder erteilt ist. Er laB3t sich mit Worten andeuten
wie: klug werden! nicht falschen Erwartungen verfallen! sich richtig
einstellen! also ausharren und alles tun, was dazu gehort!

3c. Nun sind aber auch hier die Fragen, die im Blick auf die Deutung
von Jeremias (vgl. 3a) angemeldet wurden, nicht befriedigend gelost.

Gerade der Versuch, die Beziehung von Situation und Gleichnis durch-

zuspielen, bringt an den Tag, daB etwas nicht recht stimmt. Es ist wie-

derum der Zug, daB die Jungfrauen alle schlafen, daB aber die einen
beim Erwachen merken, daB sie kein Ol mehr haben und dann nur des-
wegen vor verschlossenen Tiiren stehen, weil sie das Fehlende zu spit
noch zu erlangen suchen. Ihr Zu-spdt-Kommen ist also nicht darin
begriindet, dafl sie nicht lange genug gewartet hidtten, daB ihnen die
Geduld zu friih ausgegangen wire. Es ist zwar auch nicht meine Meinung,
daB, wie bei einer Allegorie, jeder Zug des Gleichnisses in der «Sachhilfte»
seine Entsprechung haben miifite und umgekehrt. Hingegen ist es doch
sehr unwahrscheinlich, da ein Gleichnis mit einem Zug ausgestattet
wird, der fiur den Zweck, der erreicht werden soll, nicht nur nichts
eintragt, sondern die Zielstrebigkeit eher sabotiert. Das wire bei unserm

Gleichnis, wenn es im Sinne Eta Linnemanns zu verstehen wire, umso

mehr der Fall, als der fragliche Zug den dramatischen Wendepunkt der

Erzihlung darstellt und darum die Hauptaufmerksamkeit auf sich

zieht, aber in keiner Weise darauf hinweist, dafl die torichten Jung-

frauen einen lingern Atem beim Warten hétten haben sollen. Die Pointe
des Gleichnisses muf3 sicher in dem liegen, was die klugen von den
torichten Jungfrauen unterscheidet. Wozu sonst wiirden zwei Gruppen
mit verschiedenem Ausgang eingefithrt? Hinsichtlich der Bereitschaft
zum Warten und Ausharren besteht aber zwischen den beiden Gruppen
iiberhaupt kein Unterschied. Die térichten Jungfrauen sind nicht weni-
ger als die klugen rechtzeitig zur Stelle und warten ohne Ungeduld
genau gleich lang wie jene. Sollte das visiert sein, was Linnemann meint,
wire es viel zweckdienlicher gewesen, den Unterschied so zu gestalten,

18



278 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

daB die Torichten die Sache aufgegeben hitten, kurz bevor der Briuti-
gam erschien. Wiren das Gleichnis und die Situation, auf die es sich
bezieht, die es sogar bewdltigen soll, in der Weise von Eta Linnemann zu
verstehen, miiBte man feststellen, dal beides sehr schlecht zueinander
paBt, und man miiBte sich fragen, ob der Erzihler seine Sache einfach
nicht gut gemacht habe und aus bloBer Fabulierlust einen spannungs-
vollen Zug in seine Geschichte brachte, der mit der gemeinten Sache gar
nichts zu tun hat und darum bei der Erkldrung zu iibergehen wire. Eine
solche Annahme scheint mir aber nur dann berechtigt zu sein, wenn
keine andere Erklirung iibrig bleibt und sich fiir die unpassende Aus-
schmiickung plausible Griinde angeben lassen. Natiirlich wire es mog-
lich, daB in der Uberlieferung ein verfehlter Zug zugewachsen wire.
Doch gerade dafiir miiBten sich Griinde nennen lassen. V. 13 ist aner-
kanntermaBen ein Zuwachs, wohl von seiten des Evangelisten, der das
Gleichnis miBverstanden hat. Aber eben der Umstand, dafl V. 13 nicht
zum Verlauf der Gleichniserzdhlung paBlt, macht sehr wahrscheinlich,
daB die Erzdhlung in der Tradition eine feste Gestalt hatte und daB der
schwer zu deutende Zug vom Einschlafen aller Jungfrauen mit dem,
was daraus folgt, zu diesem festen Bestand gehérte; denn V. 13 bezieht
sich ja, freilich mideutend, gerade auf diesen Zug. Die Erzidhlung wirkt
denn auch durchaus kohidrent. Andererseits hat sich das Verfahren, die
Gleichniserzahlung auf eine konkrete Situation zu beziehen und diesen
Bezug zur gegenseitigen Erhellung spielen zu lassen, an den zuvor
besprochenen Beispielen als so fruchtbar erwiesen, da man es m. E.
nicht aufgeben sollte ?°, ganz abgesehen davon, daB bei einigen Gleich-
niseinleitungen dieser Bezug auch ausdriicklich bezeugt ist. Darum
meine ich, es sei fiir unser Gleichnis die Situation eben noch zu finden,
zu der die Erzdhlung paBt. An Hinweisen dafiir fehlt es nicht. Ich denke

20 Eine ganz andere Weise der Gleichnisdeutung wurde neulich von Via
vorgelegt (D. O. Via, Die Gleichnisse Jesu. Aus dem Amerikanischen iibers. v.
E. GUrrcEMANNS, Miinchen 1970; Titel der Originalausgabe: The Parables. Phila-
delphia USA 1967). Ausdriicklich erklart er von der Methode Dodds und Jeremias’
abriicken (9) und eine «hermeneutische und literarische Methodik» anwenden zu
wollen, «die das stiandig bedeutsame Element in den Gleichnissen identifiziert»
(32/33). Er tut das unter Berufung darauf, daB die Gleichnisse Kunstwerke sind,
die fiir sich selber stehen, und fithrt sein Programm mit Hilfe literaturkritischer
Uberlegungen durch. Bei der Erklirung der einzelnen Gleichnisse werden dann
Kategorien wie « Krise», «Offenheit der Existenz», « Verfehlen der Existenzy, « Selbst-
verstdndnis» dominierend. Da versteht es sich fast von selbst, daB3 die Deutungs-
argumentation, in starkem Gegensatz zu den Gleichnissen selbst, mit Hilfe psycho-
logischer Einstimmung in die Intentionen, Uberlegungen und Spekulationen der



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 279

an die Gleichnisse vom beabsichtigten Turmbau und Kriegszug (Lk 14,
28-33), die beide davon handeln, daB3 ein verniinftiger Mensch sich nicht
auf ein groBes Unterfangen einldBt, ohne gepriift zu haben, ob er auch
die Mittel besitzt, es erfolgreich zu Ende zu fithren. Ferner kann man
an die Geschichte vom reichen Jiingling (Mt 19,16 ff.) und an Stellen wie
Mt 8,18-22; Lk 9,57-62 denken. D. h. wenn wir das Gleichnis im Zu-
sammenhang der Wirksamkeit Jesu situieren wollen, wire es an Leute
gerichtet, die von Jesu Verkiindigung und von seinem Tun so iiberzeugt
wurden, daB sie sich ithm anschlieBen und in seine Nachfolge treten
wollten, die er aber von einem iibereilten Schritt, der ins Leere fiihrte,
zuriickzuhalten sucht, indem er sie mit dem Gleichnis vor die Frage
stellt, ob sie auch wiilten, was ihre Absicht zur Folge hitte, ob sie die
Ausriistung besiBen, derer es bedarf, um zum Ziel zu kommen. Im
Kontext spezifisch matthdischer Gedanken wire da etwa an die Freiheit
von der Bindung an Geld und Familie zu denken, an die Barmherzigkeit,
die besser ist als Opfer (Mt 9,13), oder an die Friichte des guten Baumes
(Mt 3,8.10; 7,16-20; 12,33; 21,43; vgl. auch das hochzeitliche Kleid,
22,11 ff.). Die Gefahr, von der Jesus die Adressaten des Gleichnisses
bedroht sieht, bestiinde dann, dhnlich dem, was 13,5.20.21a visiert ist,
darin, daB3 sie der Botschaft, Jesu freudig zustimmen und ihr sofort
Folge leisten, sich aber doch nicht so in Freiheit, Barmherzigkeit oder
im Bringen von Friichten einiiben, wie es zu dem Dienst gehort, den sie
gewdhlt haben, ohne zu bemerken, dall sie so das Ziel nicht erreichen
kénnen. Erst im letzten Augenblick entdecken sie, daB3 sie doch nicht
das Licht haben, das sie haben sollten. Wenn sie es erst dann noch zu
erlangen suchen, werden sie zu spidt kommen. Sie miissen sich also
zunichst iiberlegen, ob sie wirklich wollen, was sie zu wollen meinen,
ob sie also auch alles unternehmen wollen, was zur Vollendung ihrer
Absicht unerldBlich ist.

Lassen wir das Gleichnis an dieser Situation sich entfalten, so fiihrt
es von selbst den folgenden Weg:

a) Es stellt die schon angedeutete Situation fest, indem es den Adres-
saten in einem gewissen Umfang zustimmt: Ja, ich sehe, da Ihr
bereit seid, dem Ruf zu folgen, den Ihr von mir gehért habt.

Gleichnisfiguren gefithrt werden. Die Ergebnisse sind fast so allgemein wie bei
Julicher, nur eben in Existenz-Ausdriicken formuliert. — Die Argumentation ist
wenig stichhaltig, und das Ganze erscheint mir als miBgliickt. Aber darin méchte
ich Via zustimmen, daB3 der Kunstwerkcharakter der Gleichnisse stirker beachtet
werden sollte.



280 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

b) Zugleich interpretiert Jesus diese Bereitschaft vom Kerygma her,

d. h. in diesem Fall von seiner eigenen Botschaft und ihrem alt-
testamentlichen Hintergrund her in der Weise: Ihr habt recht; denn
meine Botschaft ist eine herrliche, festliche Einladung. Sie besagt
nicht weniger als da die, die meiner Botschaft folgen, bei der ver-
heiBenen Vollendung der Gemeinschaft Gottes mit seinem Volk mit
Lichtern leuchten sollen, wie Brautjungfern, die den Brdautigam mit
brennenden Lampen einholen.

Damit erfihrt das Kerygma aber auch nach verschiedenen Seiten
eine eingehendere Bestimmung. Es enthdlt zunidchst eine Aussage
iiber Jesus selbst. Ob Jesus sich selbst als Messias verstand oder
nicht, jedenfalls bedeutet der Umstand, daf3 er seine Botschaft und
dadurch auch das Verhalten zu ihm selbst mit der Vollendung der
VerheiBung so in Zusammenhang bringt, daBl das Erste das Zweite
in sich schlieBt; er hat sich dadurch als den proklamiert, an dem die
endzeitliche Entscheidung fillt, durch den das Heil gegenwirtig
geworden ist. Ferner wird die Annahme seiner Botschaft und die
Zugehorigkeit zu ihm ndher bestimmt: Weil beides Zugehorigkeit
zum Vollendungsheil und insofern schon jetzt Leben im Heil ist, muf3
das Leben in der Zugehérigkeit zu Jesus schon jetzt der Vollendung
entsprechen. Es ist nicht moglich, das Heil bloB in irgendeiner Weise
zu erwarten und doch weiterhin «heilsfremd» zu leben. Das Leben ist
nur dann ein Leben in der Heilserwartung, wenn es schon das Erwar-
tete zum Ausdruck bringt und insofern vollendungsgemidB ist. Ob
ein Leben vollendungsgemidl ist, ist nicht ohne weiteres sichtbar.
Es kann lange Zeit so aussehen, als wire es, was es sein soll; und
plotzlich kommt an den Tag, daB es das doch nicht war. Nach
Mt 13,5 f. 20 £. ist der Hereinbruch von Triibsal und Verfolgung ein
solcher Augenblick, da der Anschein als falscher Schein aufgedeckt
wird. Davon ist in unserm Gleichnis allerdings nicht die Rede. Es
weist nichts darauf hin, daB der Augenblick, da die Jungfrauen
plotzlich geweckt werden, als ein Augenblick letzter Triibsal, als
letzte Bewdhrungszeit zu verstehen sei. Dennoch diirfte eine gewisse
Analogie bestehen zwischen unserm Gleichnis und dem, was Mt 13,5f.
20 f. vor Augen steht, mit dem Unterschied jedoch, daB in 13,5 {. 20 {.
das den falschen Schein Entlarvende von auBBen kommt, wiahrend es
in unserm Gleichnis von den térichten Jungfrauen selbst ausgeht.
Sie selber merken, dal3 ihnen etwas fehlt, das sie haben sollten und
das sie auch hidtten haben koénnen, wenn sie sich recht vorgesehen



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 281

hétten. Es geht dabei aber nicht darum, daB sich die térichten Jung-
frauen aus ihren eigenen Werken rechtfertigen und in diesem Sinn
mit ihrem eigenen Licht hidtten leuchten wollen, so dal man ihnen
gerade zum Vorwurf machen mii3te, daB} sie iiberhaupt das Fehlende
doch noch erhaschen wollten. Nichts deutet darauf hin, daf sie sich
durch den Mangel einfach nicht erschrecken lassen, sondern trotz des
Mangels in festem Glauben hdtten durchhalten sollen. Der Vorwurf
besteht darin, dall sie nicht hatten, was sie wirklich hitten haben
sollen und kénnen. Wollte man, worum es hier geht, mit der Sprache
paulinischer Rechtfertigungsaussagen interpretieren, miilte man etwa
folgendes sagen: Botschaft und Ruf Jesu entspricht der Recht-
fertigung in Christus und die Annahme des Rufes Jesu der Recht-
fertigung aus Glauben. Und wie sich die Realitit der Rechtfertigung
im Leben nach dem Heiligen Geist, in der Freiheit zum Dienst erweist,
so erweist der Ruf Jesu seine Heils- und Vollendungsrealitit darin,
daB3 der, der diesen Ruf annimmt, schon jetzt ein guter Baum mit
guten Friichten ist. Darum ist das Warten auf die Vollendung schon
jetzt ein Leben, in dem das Erwartete durch konkrete Taten bezeugt
wird. Wo solches Leben ist, kann sich die Zeit lang hinziehen, man
kann und darf sich auch Ruhe génnen und wie nach jedem Arbeitstag
auch schlafen, man wird trotzdem haben, was man braucht. Wo das
jedoch nicht geschieht, geschieht kein wirkliches Warten, fehlt das,
womit allein man der Vollendungsfreude entgegengehen kann. Eben
das fehlte den térichten Jungfrauen. Wenn sie dann ausgeschlossen
bleiben, so betont das nur, daB3 sie nicht hatten, was sie zu haben
meinten und dessen Fehlen sie erst bemerkten, als es zu spit war,
als sich das Fehlende nicht mehr einholen lieB.

Es sind aber nicht immer Triibsale und Verfolgungen die aufdecken,
daB3 etwas fehlte. Es kann auch ganz im Stillen dazu kommen, wenn
man nicht sofort anfingt, sich richtig vorzusehen.

d) Daraus ergibt sich, daB die Entscheidungssituation, die Zukunft und
alles, was dazu gehort, jetzt anfiangt, daBl man sich jetzt vorsehen
muB, daB man sich jetzt dariiber Rechenschaft geben mul3, ob man
wirklich will, was man zu wollen meint. Das Gleichnis stellt also vor
diese Frage. Im einzelnen kann dabei ganz Verschiedenes im Vorder-
grund stehen: die Freiheit von vollendungswidrigen Bindungen, die
Einiibung in der Barmherzigkeit, im Bringen der Friichte oder
anderes. Das ergibt sich daraus, wie Jesus die Adressaten des Gleich-
nisses sieht. Er kann besonders auf den fiir sie kritischen Punkt hin-



282 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

weisen wie beim reichen Jiingling oder es den Adressaten zur Auf-
gabe machen, selber die ihnen drohenden Gefahren zu finden.

Das Gleichnis kénnte also fiir verschiedene konkrete Fille verwendet
werden. Man braucht sich darum auch bei der Erklirung nicht auf eine
einzige Moglichkeit festzulegen.

Besonders zu beachten ist jedenfalls noch, dall das Gleichnis nicht
allein die Bedeutung einer Warnung hat, sondern dalBl in der Warnung
auch die Erdffnung impliziert ist, wie die Erwartung der Vollendung
schon jetzt gelebt werden kann. Erst auf dem Hintergrund dieser
Ercffnung wird die Warnung zur wirklichen Warnung.

Das verhdltnismédBig lange Verweilen beim letzten Beispiel ist, wie
ich meine, deshalb berechtigt, weil es sowohl die Fruchtbarkeit des
angewandten exegetischen Verfahrens illustriert, als auch dazu {iber-
leitet, die Relevanz der angestellten exegetischen Uberlegungen fiir
das gestellte homiletische Problem in Sicht zu bringen.

Es seien deshalb folgende Punkte hervorgehoben:

(1) Geht man bei der Erklirung der Gleichnisse nach dem Vorbild
Jiilichers vor, so lassen sich als Ergebnis nur einige Allgemeinheiten
erreichen, die es vollig unverstindlich machen, wieso die Evangelien-
tradition den Gleichnisreden Jesu die hohe Bedeutung beimessen
konnte, die sie ihnen offensichtlich zuerkennt. Verfihrt man in der Art
von Dodd und Jeremias, so kann man in den Gleichnissen nur wieder-
finden, was man auch sonst schon von der Person bzw. von der Ver-
kiindigung Jesu wubBte oder zu wissen meint. Die Gleichnisse werden
dabei zu Illustrationen schon bekannter Gedanken. Die Verbindung
mit einer bestimmten Situation im Leben bzw. in der Geschichte Jesu
liefert nur eine Vermutung dariiber, was Jesus veranlaBt haben koénnte,
den betreffenden Gedanken in Gestalt einer bestimmten Erzdhlung zu
duBern, und interpretiert insofern das Gleichnis aus der Situation.
Abgesehen von einigem historischem Kolorit und einer gewissen ein-
stimmenden Verlebendigung, wird trotzdem nicht mehr gewonnen als
der Gedanke, der von Anfang an als Sinn des Gleichnisses vorausgesetzt
wurde ?!. Die oben ausgefiihrten Beispiele gingen einen Schritt weiter.

21 Eine eigentliche Auseinandersetzung mit der Literatur zu den Gleichnissen
ist hier weder méglich noch beabsichtigt. Was die Arbeiten von Ernst Lohmeyer,
Ernst Fuchs und Eberhard Jingel betrifft, wiirde sie auch ziemlich viel Platz
beanspruchen, weil es bei manchen ihrer AuBerungen schwierig ist, genau fest-
zustellen, was sie meinen. Verzeichnungen méchte ich mir aber nicht zuschulden
kommen lassen. So beschrdnke ich mich auf das, was fiir den vorliegenden Zusam-



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 283

Sie begannen ebenfalls mit einer Annahme hinsichtlich der wahrschein-
lichen Tendenz des Gleichnisses und suchten ebenfalls von dieser An-
nahme her nach einer zum Gleichnis passenden geschichtlichen Situation.
Sie suchten aber die Beziehung zwischen der Situation und den an ihr
beteiligten Personen einerseits und dem Gleichnis andererseits in der
Art eines kritischen Sketchs oder einer Cabarettszene vollig durchzu-
spielen. Dabei lieferte das suchende Hin und Her zwischen angenom-

menhang unerldBlich ist, ndmlich dariiber Auskunft zu geben, wie ich selber die
Dinge sehe, wobei ich mich nur mit den Parabeln beschaftigen will und den Terminus
«Parabel» in Anlehnung an Jiilicher und die formgeschichtliche Forschung verstehe.

Eine Grundentscheidung fillt darin, ob man die Parabeln als auf bestimmte
Situationen in der Geschichte Jesu bezogen betrachtet oder ob man sie als fiir sich
stehende Kunstwerke behandelt, wie Via es tut und in gewisser Weise, jedenfalls
was die hier erwogene Alternative anbelangt, auch Jiulicher. Hinsichtlich der
zweiten Moglichkeit sollte man sich bewuBt sein, daB jede fiir sich isoliert im Raum
stehende Erzihlung unabsehbar vielen Interpretationen offen steht. Allein von den
Erzihlungen her gesehen ist die Interpretation Vias genau so gut oder genau so
schlecht begriindet wie diejenige Jilichers. Nicht tibersehen sollte man, daB alle
Parabeln, von idealistischer Ethik her geurteilt, als vollig unethische, jedes Gerech-
tigkeitsgefiihl beleidigende AuBerungen verstanden und trefflich fiir antichristliche
Propaganda verwendet werden kénnen, wie es auch schon geschehen ist. Will man
also die Parabeln als fiir sich stehende Kunstwerke behandeln, so stellt sich die
Frage, woher man den Verstehenshorizont bezieht, von dem aus man interpretiert,
und wie man die Wahl eines bestimmten Verstehenshorizontes glaubt legitimieren
zu koénnen.

Sieht man die Parabeln in Bezug zu bestimmten Situationen in der Geschichte
Jesu und sucht man sie in oder aus diesem Bezug zu verstehen, so mufl man, wie
oben schon gezeigt, ebenfalls einige mehr oder weniger hypothetische Vorentschei-
dungen treffen, die als Verstehenshorizont die Interpretation bestimmen. Der
Umkreis, aus dem sich wihlen 14Bt, ist aber durch den Kontext der Evangelien
bereits wesentlich begrenzter, und jede Wahl 148t sich durch diesen Kontext mehr
oder weniger prézis iiberpriiffen und insofern legitimieren. Das ist einer der zahl-
reichen Griinde, deretwegen ich dieser Moglichkeit den Vorzug gebe.

Das Ergebnis solcher Interpretation ist dann freilich auch ein geschichtlich
einmaliges, das sich nicht generalisieren oder tale quale auf beliebige andere Situa-
tionen tibertragen 1dBt. Ich begriiBe diesen Umstand, weil ich ihn fiir geradezu
paradigmatisch halte, indem er zu einer Einsicht notigt, die fur jedes tiberlieferte
Wort gilt, nicht nur fir die Aussagen der Bibel, aber eben auch fiir sie: die Uber-
tragung und Anwendung auf andere Situationen geht immer auf die Verantwortung
dessen, der die Ubertragung vollzieht.

Zur Frage des Verhéltnisses zwischen Parabelerzahlung und der gemeinten
Sache, d. h. zur Frage, ob die Parabeln auf einen einzigen Punkt zugespitzt seien,
in welchem der Vergleich mit der visierten Sache spielt. — Ohne ndhere Begriindung
und ohne Auseinandersetzung mit andern Meinungen will ich angeben, wie ich die
Dinge sehe.

Der Unterschied zwischen den Parabeln und den Gleichnissen im engern Sinn
besteht nicht nur darin, daB die Gleichnisse einen immer wiederkehrenden, allgemein



284 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

mener Tendenz des Gleichnisses und angenommener Situation zunichst
einmal eine gewisse Kontroll- und Korrekturméglichkeit beziiglich
der SachgemidBheit der getroffenen Annahmen. Noch wichtiger aber
ist, daB bei diesem Vorgehen weniger das Gleichnis aus der Situa-
tion verlebendigt und insofern interpretiert wurde, sondern daB, um-
gekehrt, auch die Situation und die an ihr beteiligten Personen mit
ihrem Verhalten vom Gleichnis her interpretiert wurden. Die Horer
wurden bei ihren Stellungnahmen und der dadurch entstandenen Situa-

bekannten und anerkannten Vorgang ins Spiel bringen, und die Parabeln statt
dessen mit der Erziahlung eines einmaligen, farbig dargestellten Geschehens arbeiten.
Fir die Parabeln ist vielmehr noch charakteristisch, daB3 sie immer einen oder
mehrere Ziige enthalten, die zwar moglich, aber, wenn nicht unwahrscheinlich, so
doch ungewohnt und unerwartet sind und eben so den Eindruck einer Erzihlung
eines einmaligen, interessanten und bedeutsamen Geschehnisses verstirken. Der
ungewohnte Zug wird kunstvoll bis raffiniert so eingefithrt, daB3 er vom Horer nicht
primér als ungewohnt, sondern allein als bemerkenswert interessant empfunden
wird, nicht Skepsis, sondern Neugierde erweckt und durch die Neugierde Annahme
findet.

Der Punkt (oder die Punkte), an dem der ungewohnte Zug in den angefangenen
Lauf der Erzahlung eingefithrt wird und alles, was aus der Einfithrung dieses Zuges
folgt, ist das, worauf es ankommt. Ich wiirde also nicht von einem Vergleichspunkt
reden, sondern von einem Komplex. In diesen Komplex sind die kritischen Momente
der Thematik aufgenommen, die zur Diskussion steht und zur Entscheidung
gebracht werden soll. Das funktioniert aber nicht nach dem Modell «dieser Zug
hier = jener Zug dort», sondern in der Weise, dall der Ablauf der Parabelerzihlung
in seiner Kohédrenz zutage férdern soll, was in der zur Entscheidung stehenden
Sache im Gang ist und die Frage ausmacht. Ich wiirde darum auch nicht von
«Vergleich» reden, sondern eher von Analogie oder Parallele. Vielleicht kénnte man
auch sagen, die Parabel arbeite mit einer strukturellen Symmetrie zwischen dem
Erzédhlungsablauf und dem, was in der visierten Sache im Gang ist. (Wie weit sich
diese Auffassung mit dem deckt oder nicht deckt, was E. LINNEMANN a. a. O. 33 ff.
unter den Stichworten «Entsprechung», «Einrdumung» und «Verschrinkung» aus-
fithrt, kann hier nicht dargelegt werden. Gewisse Ubereinstimmungen sind vor-
handen.)

Was diese Sicht der Dinge konkret fiir die Interpretation bedeutet, wie sich
damit arbeiten 146t, wiirde ich gern an den einzelnen Parabeln zeigen. Das ist hier
nicht moglich. Einiges wird immerhin aus der Behandlung der Parabel von den
zehn Jungfrauen ersichtlich, die iibrigens insofern einen Sonderfall darstellt, als
der ungewohnte Zug schon gleich am Anfang eingefithrt wird. Er besteht darin,
daB die torichten Jungfrauen kein Ol zum Nachfiillen mitnehmen, obwohl sie doch
wissen sollten, wie es zugehen kann. Darum beziehe ich die Parabel auf eine
Situation, die schon gleich mit einer Selbsttduschung anfingt.

Noch zwei Bemerkungen sind nétig: In der Linie der dargelegten Auffassung
ist Allegorisieren unmdoglich. Jede Parabel darf nur einen Analogie- oder Sym-
metriekomplex gegeniiber der visierten Sache aufweisen. Andernfalls entstiinden
Neben- oder gar Gegenzentren, welche die Argumentationsdynamik genauso para-
lysieren wiirden wie das Allegorisieren.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 285

tion behaftet, also bei etwas, das sie als wirklich anerkannten. Zugleich
wurde damit auch Verhalten und Person Jesu interpretiert, und mit
all dem die Situation zu einem Ort konkreter Glaubensentscheidung
qualifiziert. Dieser vielseitige, weitgehende und pointierte Erfolg scheint
mir fiir die Berechtigung des praktizierten Verfahrens zu sprechen und
auch besser als andere Methoden den seltsamen Tatbestand zu erklédren,
weshalb die Evangelien zwar deutlich spiiren lassen, dafl Jesu Reden in
Gleichnissen fiir seine Horer eine groe Bedeutung hatte, aber kaum
prazis anzugeben wissen, worin diese Bedeutung bestand.

(2) Ich meine darum, daB die Bedeutung der Gleichnisse weniger auf
den theologischen Thesen beruht, die sie eher voraussetzen als intendieren,
sondern vielmehr auf dem, was sie bewirken, indem sie die Horer einen be-
stimmten Weg fithren, wenn man will, auf dem «Spiel, das sie mit ihnen
treiben». Indem das Gleichnis in bezug auf eine bestimmte Situations-
und Personen-Konstellation in Gang gesetzt wird, 1483t es erfahren, wer
und was alle Beteiligten sind, wo sie stehen, wohin sie gehen, und fiihrt
die Adressaten an den Punkt, wo sie sehen miissen, was gerade jetzt
in Frage steht. Sie kénnen freilich das Sehen verweigern; aber sie miissen
dann schon verweigern, das zu sehen, was sie doch zu sehen bekommen
haben. Insofern kénnte man sagen, die Bedeutung der Gleichnisse
bestehe weniger in der Lehre, die sich aus ihnen entnehmen laBt, also
nicht in ihrer Deutung, sondern in ihrer Anwendung, wenn man unter
«Anwendung» nicht die applicatio ihrer Lehre versteht, sondern das
In-Aktion-treten-Lassen des ganzen Gleichnis-Spiels. Die vorausgesetzte
und implizierte theologische These ist dabei freilich unerliBlich; denn
wie der Exeget ohne diese These keine entsprechende Situation aus-
findig machen kénnte, hatte das Gleichnis ohne sie auch gar nie als eine
zielstrebige Komposition geschaffen werden koénnen. Gerade so bleibt
das Gleichnis ein Gleichnis und wird nicht zur Allegorie. Allegorie
koénnte es nur werden, wenn alles schon bekannt und anerkannt wire,
was das Gleichnis erst bewirken und in Sicht bringen will. Die im Gleich-
nis erwihnten Personen meinen nicht andere Personen, auch nicht die
Hoérer. Nur indem die Gleichniserzdhlung in sich kohdrent und zielstrebig
ist, kann sie die Beteiligten an der Konstellation, in die das Gleichnis
eingesetzt wird, zu dem beabsichtigten Ziel fithren, zu dem sie von sich
aus gerade nicht hdtten gelangen wollen.

(3) Eta Linnemann betont mit Recht (z. B. 42 {.), daB eine Gleichnis-
interpretation ungeniigend sei, die mit Voraussetzungen arbeite, die bei
den Hoérern Jesu nicht als anerkannte vorhanden sein konnten, wie etwa



286 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

der Glaube an die gottliche Sendung Jesu. Die Gleichnisse miissen dem-
nach so erkldrt werden, daf3 einleuchtend wird, wie sie ohne solche Vor-
aussetzungen zum gewiinschten Ziel fithren konnten. Eta Linnemann
glaubt, die Parabeln hitten dies dadurch erreicht, daB sie mit bestimmten
Zugestindnissen, mit dem Mittel der «Verschrinkung», ein gewisses
Einverstindnis der Horer gewonnen und sie dann von hier aus dazu
fithrten, die Unhaltbarkeit ihrer Meinungen einzusehen und der Bot-
schaft Jesu zuzustimmen. Abgesehen davon, dafl ich neben andern
Annahmen Linnemanns auch dies bezweifle, da3 es Jesus um die Korrek-
tur von Vorstellungen und Meinungen gegangen sei, halte ich dafiir,
daB die Erfiillung des Linnemannschen Postulats bei unserer Erklarung
der Gleichniswirkung besser begriindet werden konne. Indem das
Gleichnis bei einer zunédchst noch offenen Situation und bei vollzogenen
Stellungnahmen, also bei anerkannter Wirklichkeit einsetzt und behaftet,
fithrt es die Horer an einen Ort, wo sie nicht iiber Ansichten, sondern
iiber Personen, iiber die Beurteilung von Sachverhalten und so iiber sich
selbst und ihr Tun und meist auch tiber ihre Stellung zu Jesus ent-
scheiden miissen. Auch da sind keine Voraussetzungen nétig, die bei den
Horern noch gar nicht galten. Sie werden erst dazu gefiihrt; aber nicht
in der Gestalt eines Streits um Ansichten, sondern indem sie vor
die Frage gestellt werden, was in dem unbestrittenen Sachverhalt
wirklich im Spiel sei. Und sie miissen die Antwort durch ihr praktisches
Verhalten geben.

(4) Natiirlich kann man einwenden, daB3 nur fiir wenige Gleichnisse
ein Bezug zu einer Situation angegeben ist, der obendrein noch als
redaktionell erscheint, die meisten dagegen als frei fiir sich stehend
wiedergegeben werden, so da3 unser Verfahren, wie gesagt, nur mit Hilfe
verschiedener hypothetischer Annahmen angewendet werden konne.
Indessen ist, abgesehen davon, daB3 keine Interpretationsmethode ohne
Hypothesen auskommt, auch folgendes zu iiberlegen: wiahrend sich die
Gleichniserzdhlung aus psychologischen Griinden leicht im Geddchtnis
festsetzt und leicht weitererzihlt werden kann, ist die Situation einmalig
und kann durch Erzdhlen weder erhalten noch erneuert werden. Es ver-
steht sich darum von selbst, dal sich die Erzdhlung von der Situation
loslést und die Situation vergessen wird. Noch wichtiger ist jedoch, dal3
sich viele Gleichnisse gar nicht nur fiir eine einzige Situation oder Frage-
richtung, sondern fiir mehrere verwenden lassen. Fiir die Gleichnisse
vom Senfkorn und vom Sauerteig wurde das bereits gezeigt (vgl.
Anm. 18). Fiir die meisten Gleichnisse zeigt es die Geschichte ihrer



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 287

Exegese, fiir einige schon das Neue Testament selbst, wo die Verinderung
im Anwendungsbereich allerdings oft eine Modifikation der Erzdhlung
erfordert 22. Man wird aus diesem neutestamentlichen Tatbestand kaum
schlieBen diirfen, daB Jesus ein und dieselbe Gleichniserzdhlung fiir ver-
schiedene Gelegenheiten verwendete, obwohl dies an sich moglich wére;
denn es ist offensichtlich, daB die jetzt vorliegenden Varianten auf die
miindliche Tradition oder auf die Evangelisten zuriickgehen, welche die
Gleichnisse auf die Verhdltnisse ihrer Zeit bezogen und zur Loésung ihrer
Probleme einsetzen.

(5) Dieser letzte Punkt ist in unserm Zusammenhang besonders wich-
tig: Wenn sich die Erdrterung der oben behandelten Beispiele vollstin-
dig im Rahmen der Geschichte Jesu bewegte, konnte das der Meinung
rufen, der Sinn der Gleichnisse sei auf die Zeit Jesu beschrinkt, so dal3 sie
fiir uns nur noch historischen Wert haben oder nur mit Hilfe einer gewis-
sen Umdeutung oder Verfilschung fiir den heutigen Menschen sinnvoll
gemacht werden koénnten 2. Dazu ist zu sagen, da das Vorgehen der
Evangelisten, sofern es nicht v6llig falsch und unerlaubt war, die hinter
dieser Befiirchtung stehende Fragestellung als verkehrt dartut. Die
Situationen, auf die Jesus die Gleichnisse bezog, sind allerdings einmalig,
und insofern sind auch die Bedeutungen unwiederholbar, die damals
aus der Interpretation der Situationen durch die Gleichnisse erwuchsen.
Daraus geht aber nur hervor, dafl die Gleichnisse nicht beliebig wieder-
holt oder ausgedehnt werden konnen, sondern daB wir etwas Ahnliches
tun miissen wie die Evangelisten; d. h. wir miissen die Gleichnisse in
Situationen unserer Zeit so ins Spiel treten lassen, daB sie diese Situa-
tionen interpretieren, in bestimmter Weise derart qualifizieren, dal3 die
Horer zu erfahren bekommen, wie das, was die in einem Gleichnis
implizierte theologische Aussage meint, in ihrer Situation bereits als
Wirklichkeit gegenwirtig ist und so nicht nur eine konkrete Entschei-
dung verlangt, sondern auch ermoglicht. Das oben praktizierte exe-
getische Verfahren zeigt also nicht nur, wie ein Gleichnis interpretiert
werden kann, was es alles leistet und in Sicht bringt und wie es das tut;
es gibt vielmehr zugleich an, wie ein Gleichnis auch heute so eingesetzt
werden kann, daB es wieder Ahnliches bewirkt wie damals.

Somit kénnen wir sagen: die Struktur der Verkiindigung in Gleich-

22 Man vergleiche etwa Lk 15,1-7 mit Mt 18,12-14; Mt 25,14-30 mit Lk
19,11-27; Mt 22,1-14 mit Lk 14,15-24; Mt 24,45-51 mit Lk 12,41-46.
23 Vgl. D. O. Via, a. a. O. 28 ff.



288 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

nissen stimmt vollig tiberein mit der Struktur der Predigten in der
Apostelgeschichte und mit der Struktur der erwidhnten paulinischen
Texte, und, ohne es ausdriicklich dartun zu kénnen, fiigen wir bei: auch
mit der Struktur prophetischer Predigt. Zugleich ist in Sicht gekommen,
wie in dieser Struktur von Predigt das in Frage stehende homiletische
Problem nicht nur damals gelést wurde, sondern auch heute gelost
werden konnte. Unter diesem Gesichtspunkt ist die Art der Gleichnis-
verkiindigung, wie sie analysiert wurde, wenigstens der Struktur nach
paradigmatisch fiir die Verkiindigung heute.

Wir suchen darum das Ergebnis, das aus den biblischen Beispielen
und den exegetischen Uberlegungen fiir unsere heutige Frage hervorgeht,
zu formulieren.

(1) Das Problem lautete: 148t sich das in der Bibel bezeugte Heil
in der Predigt so zur Sprache bringen, daB nicht der Eindruck entsteht,
das Heil sei der bedringenden Lebenswirklichkeit gegeniiber an Realitdt
unterlegen. Positiv formuliert: 148t sich das Heil so verkiindigen, daB
es als gegenwartige Wirklichkeit in Sicht kommt?

(2) Hinsichtlich dieses Problems besteht der entscheidende Punkt
in der analysierten Struktur biblischer Verkiindigungsbeispiele offen-
sichtlich darin, da3 das Kerygma eingefiihrt wird, indem ein bestimmtes
Ereignis, eine Erfahrung, ein Sachverhalt, eine Situation der Gegenwart,
also etwas, das allen Beteiligten, dem Prediger und seinen Hoérern, im
Augenblick der Verkiindigung vor Augen steht, an dem sie mitverhaftet
sind, von eben diesem Kerygma her interpretiert wird. Dabei meint
«Interpretation vom Kerygma her» aber nicht, daBl das Ereignis, die
Erfahrung usw. blo8 unter einem bestimmten Gesichtspunkt betrachiet
und beurteilt wiirde, sondern: die Interpretation erklirt, daBl und inwie-
fern das, was die kerygmatische Aussage meint, in der visierten Erfah-
rung oder Situation real gegenwdrtig ist. Petrus sagt Apg 2,16 nicht nur:
an dem, was bei diesen Midnnern geschieht, kann man sehen, was Joel
gemeint hat, auch nicht nur: von Joel her kénnen wir das als pneu-
matisches Geschehen betrachten, sondern: das #st jetzt das, was durch
den Propheten Joel angesagt wurde. Ebenso in 3,13: hier Aat der Gott
unserer Viter seinen Knecht Jesus verherrlicht, und 3,16: sein Name
hat ihn gekréftigt. M. a. W.: die Interpretation ist primidr nicht eine
noetische, sondern eine ontologische und erst aufgrund der ontologischen
auch eine noetische.

Der Unterschied zu dem eingangs geschilderten Predigtverfahren
besteht also darin: dort erscheint nur die Erfahrung der Lebensnéte



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 289

eindeutig als Wirklichkeitserfahrung, wihrend von den Heilsaussagen
im Unklaren bleibt, inwiefern und ob sie iiberhaupt Gegenwartswirklich-
keit besitzen; hier wird die Heilsaussage als die Wirklichkeit der
erfahrenen Gegenwart eingefithrt. Das hat zur Folge, dal auch die Ent-
faltung des Kerygmas, mit der die Interpretation der Gegenwart
begriindet wird, als Rede von gegenwartiger Wirklichkeit begegnet.
Durch den ontologisch interpretativen Bezug des Kerygmas auf etwas,
das von allen erfahren wurde, wird die ganze Rede durchgehend zu
einer Rede von Wirklichkeit. Allerdings kann diese kerygmatische
Interpretation der Gegenwartserfahrung in Irage gestellt oder als
Téduschung abgelehnt werden. Nicht alle lieBen sich Apg 2 auf die
Predigt des Petrus hin taufen. Auch diese Predigt wirkt Scheidung.
Dennoch bleibt gegeniiber der andern Predigtweise ein wesentlicher
Unterschied: der Hoérer erhdlt Klarheit dariiber, wo er nach Meinung
des Predigers mit dem zu tun hat, wovon die Rede ist; damit weil} er
auch konkret und praktisch, wozu er Ja oder Nein sagen muf3 und daQ
er dabei eine Entscheidung dariiber fillt, was Wirklichkeit sei und was
nicht.

Darum meine ich, dafl die aus dem Neuen Testament erhobene
Verkiindigungsstruktur wenn nicht die Losung, so doch ein Beitrag zur
Losung des eingangs geschilderten Predigtproblems darstelle. Kurz: ich
meine, dafl auch heute in dieser Art gepredigt werden sollte.

I1I.

Das eben formulierte Ergebnis sieht sehr einfach aus, birgt aber
allerlei Moglichkeiten zu MiBverstindnissen, und wenn man davon
Gebrauch machen mdéchte, stellen sich erhebliche Schwierigkeiten ein.
Einiges davon soll in loser Folge noch etwas prizisiert und geklart
werden.

1. a) Wenn gesagt wurde, das Kerygma sei durch die Interpretation
eines Ereignisses, einer Erfahrung, einer Situation oder eines Tat-
bestandes ?* einzufithren und so im Gegenwartserleben zu situieren, in

2¢ Der Kiirze halber wird im folgenden in der Regel nur noch von «Erfahrung»
gesprochen; mit « Erfahrung» ist dann also immer der ganze Komplex von Ereignis,
Erfahrung, Situation, Tatbestand, Existenzproblem gemeint. Bei einer einzelnen
Predigt wird jeweils ein einziger der mit diesen Ausdriicken angedeuteten Aspekte
im Vordergrund stehen und die andern mitenthalten.



290 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

bezug darauf zu formulieren, darf das nicht mit einer «Einleitung»
oder «Einstimmung» verwechselt werden, die nur dazu dient, Interesse
zu wecken oder die Aufmerksamkeit auf den Punkt zu lenken, von dem
die Rede sein soll. Das mag mit dem, was hier gemeint ist, nebenher
wohl auch erreicht werden. Entscheidend ist jedoch, dall in der Erfah-
rung, die vom Kerygma her interpretiert werden soll, die Wirklichkeit
dessen, was zu verkiindigen ist, bereits real im Spiel ist. Umgekehrt: die
Interpretation vom Kerygma her muf} zeigen, daB3 und inwiefern in der
betreffenden Erfahrung das, was verkiindigt werden soll, bereits als
Realitdt erfahren wird. Darum ist das, was wir meinen, nicht nur Ein-
leitung, sondern bereits zentrale Verkiindigungsaussage. Die Einfithrung
des Kerygmas durch Interpretation braucht auch gar nicht am Anfang
der Predigt zu stehen. So kénnte beispielsweise die Predigt mit ethischen
Aussagen, also mit der Pardnese beginnen und die Einfiihrung des Keryg-
mas durch Interpretation erst spdter als ontologische Begriindung der
Parinese erfolgen. «Einfithrung» meint also nicht «Einleitung».

b) Ebenso wenig darf «Einfithrung des Kerygmas durch Interpreta-
tion von Erfahrung» mit der Illustration oder einer Parallele zu einem
Predigtgedanken verwechselt werden; denn es geht hier nicht nur um
Gedanken tiber etwas, sondern um das Aufzeigen von in Kraft stehender
Wirklichkeit. Die Interpretation der Erfahrung muB3 also den Existenz-
ort namhaft machen, den Hoérer und Prediger miteinander teilen und an
dem sie bereits mit der Realitdt konfrontiert sind, die verkiindigt werden
soll. Illustrationen, Parallelen, Bilder haben ihren Ort im Zusammenhang
der Entfaltung des Kerygmas und der Pardnese und leisten dort, wenn
sie erhellend und einprdgsam sind, nicht zu iiberschitzende Dienste.
Im Zusammenhang der Einfithrung des Kerygmas durch Interpretation
von Erfahrung verwischen und verhindern sie, was geschehen sollte.

c) Bekanntlich sind mit dem Begriff der Erfahrung allerler Probleme
verbunden. FEinige davon spielen im Gang unserer Uberlegung eine
wesentliche Rolle, andere kénnen aulBer acht gelassen werden. Das an
dieser Stelle Wichtigste sei kurz hervorgehoben. Wenn in Apg 2 die vom
Heiligen Geist erfiillten Jiinger mit der Verkiindigung der GroBtaten
Gottes unter die Leute treten, ruft dieses Ereignis unterschiedlichen
Interpretationen: die einen halten die Jiinger fiir betrunken, die andern
reagieren mit erschreckt fragendem Erstaunen. Auch das ist eine Inter-
pretation; sie ist zwar noch unprizis und offen, enthilt aber doch zu-
mindest eine gewisse Qualifikation, daB ndmlich das Ereignis zu er-
schrecktem Fragen AnlaB gebe, also sicher von tiefer Bedeutung sei.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 201

Und dann erhebt sich Petrus und vollzieht eine dritte Interpretation,
indem er erklirt, hier sei das, was von Joel angesagt wurde, geschehen.
Darin kommt genau das zum Ausdruck, was in der Frage von Ereignis
und Erfahrung vor allem zu beachten ist. Alle drei Sprecher oder Gruppen
geben ihr Urteil im Blick auf ein und dasselbe Ereignis ab. Aber offenbar
haben alle drei etwas anderes beobachtet und erfahren. Das gilt fiir alle
Beobachtungen und Erfahrungen.D. h. es gibt keine neutral vorhandenen
und neutral feststellbaren Ereignisse, Tatbestdnde, Situationen, sondern:
jeder macht seine Beobachtungen und Erfahrungen von bestimmten
Voraussetzungen und Fragestellungen aus, die ihrerseits wieder in
seinem meist unbewuBten Welt-Lebens-Gottesverstindnis begriindet
sind. Wenn viele Menschen miteinander dieselben Beobachtungen
machen, so spricht das nicht gegen den eben aufgestellten Satz; es zeigt
nur, daB} gewisse Voraussetzungen von vielen Menschen geteilt werden.
Der Umstand, daB3 bei ein und demselben Ereignis verschiedene Teil-
nehmer Verschiedenes beobachten, zeigt einerseits, daBl Ereignis und
Beobachtung, das was als beobachtet festgestellt wird, wohl zweierlei ist,
andererseits aber auch, daBl das Ereignis und seine Beobachtung oder
Erfahrung nicht voneinander getrennt werden kénnen. Jedes Ereignis,
dem wir begegnen, 148t sich in verschiedenen Weisen erfahren, wobei die
verschiedenen Weisen sich recht widerspriichlich zueinander verhalten
konnen.

Die schwierige Frage, wie der Mensch iiberhaupt dazu kommt,
Beobachtungen und Erfahrungen zu machen, und wie er zu den hiezu
notigen Voraussetzungen kommt, miissen und kénnen wir hier unerortert
lassen. Hingegen ist noch folgendes zu betonen: wenn Gott der Schépfer,
Erhalter und Herr der Welt ist, mull es sich so verhalten, wie eben
geschildert wurde. Denn wenn Gott der Herr aller Dinge ist, miissen wir
es in allem, was wir sehen und erfahren, auch mit Gott zu tun haben.
Darum machen wir unsere Erfahrungen entsprechend unsern Ent-
scheidungen gegeniiber Gott und ist in jeder Erfahrung eine Entschei-
dung gegeniiber Gott enthalten. Und weil Gott unsere Freiheit will,
kénnen unsere Entscheidungen und darum auch unsere Beobachtungen
und Erfahrungen verschieden ausfallen. Deshalb gehort es zu den uns
begegnenden Dingen und Ereignissen, dafl sie verschiedene Beobach-
tungen und Interpretationen hervorrufen. Umgekehrt gesagt: der Um-
stand, daB alle Dinge und Ereignisse verschiedene Beobachtungen und
Interpretationen hervorrufen, ist ein Hinweis darauf, daBl wir es in allem
auch mit Gott zu tun haben, daBl Gott der Herr ist.



292 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

Das zeigt sich denn auch in allen unter II erdrterten Beispielen.
Immer stehen den Interpretationen der Apostel und Jesu andere Inter-
pretationen der visierten Ereignisse, Tatbestinde, Konflikte gegeniiber.
Die Interpretationen Jesu und der Apostel erfolgen also immer in Aus-
einandersetzung mit anderslautenden, gegensitzlichen Interpretationen.
Somit konnte, wenn immer wieder von «Einfiihrung des Kerygmas durch
Interpretation von Erfahrung» die Rede war, nie neutral und eindeutig
vorhandene Erfahrung in allgemein einhelliger Interpretation gemeint
sein, sondern: «Erfahrung» meinte immer «umstrittene Erfahrung in
umstrittener Interpretation». Und «Einfiihrung des Kerygmas durch
Interpretation von Erfahrung von diesem Kerygma her» meint somit,
daB in bezug auf eine Erfahrung, die zwar alle gemacht haben, von der
aber unbewufBit oder auch bewuBt umstritten ist, was eigentlich dabei
erfahren wurde, dargetan werden soll, daB und inwiefern darin das
bereits im Spiel ist, was das Kerygma bezeugt.

Wenn «Erfahrungstheologie» und «natiirliche Theologie» meinen
sollten, daBl die Erkenntnis des Glaubens und die Wirklichkeit des
Geglaubten aus neutral vorhandenen allgemeinen Erfahrungen abgeleitet
und zur Anerkennung gebracht werden kénnen und sollen — ob diese
beiden Weisen von Theologie genau das und nur das meinen, kann hier
nicht untersucht werden — so ist das, was in diesem Aufsatz vertreten
wird, eindeutig von jenen theologischen Unternehmungen verschieden.
Denn hier soll nicht aus Erfahrung abgeleitet, sondern umgekehrt vom
Kerygma her angezeigt werden, was das ist, das in der Erfahrung
erfahren wurde. Aus Erfahrungen kann iiberhaupt nichts abgeleitet
werden, wenn nicht zuerst ausgemacht ist, von welchen Voraussetzungen
her beobachtet und untersucht werden soll.

Der Umstand, daB es keine neutral giiltigen Interpretationen von
Erfahrungen gibt, die auch allgemein anerkannt werden mii3ten, spricht
somit nicht gegen die Erfiillbarkeit des aufgestellten homiletischen
Postulats, im Gegenteil. Es muf hinsichtlich der Erfahrung nur die
folgende Bedingung erfiillt sein, damit das Kerygma durch ihre Inter-
pretation «eingefiithrt» werden kann: es mull gewil3 sein, dal3 die betref-
fende Erfahrung von allen Beteiligten gemacht wurde, oder daf3 das
betreffende Ereignis, die Situation, der Tatbestand allen bekannt ist,
als wichtig und nicht als an den Haaren herbeigeholt empfunden wird,
wie immer dies oder jenes von jedem Einzelnen verstanden werde. Selbst-
verstindlich wird man verschieden vorgehen miissen, je nachdem, ob
die bei den Horern schon vorhandenen Verstehensweisen noch unbewuf3t



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 293

und relativ offen sind, oder ob schon ein weithin anerkanntes Ver-
stdndnis herrscht. Im zweiten Fall wird die Interpretation vom Kerygma
kaum erfafB3t und verstanden werden kénnen, wenn sie nicht ausdriicklich
das herrschende Verstdndnis aufnimmt oder angreift.

d) Noch viel problematischer als der Begriff der Erfahrung ist der
Begriff der Wirklichkeit, der in unsern vorangehenden Ausfithrungen
ebenfalls eine zentrale Rolle spielte. Dennoch halte ich es fiir tiberfliissig,
ihn zu erértern. Die Predigt hat keine Begriffe zu definieren oder zu
dozieren. Sie soll den Horer zur Einsicht bringen, dafl er es in seinem
Leben mit dem zu tun hat, wovon das Kerygma spricht, und daBl ihm
von daher auch klar wird, was je und je die Frage ist, die er zu entscheiden
hat, und wie er aus und in dem allem leben kann. Dadurch ist fiir ihn
konkret entschieden, was Wirklichkeit sei. — Kann man tiberhaupt mehr
und Besseres von Wirklichkeit erfahren und wissen? Die Frage, was
Wirklichkeit sei, unterliegt genau dem gleichen Streit wie die Beobach-
tung und Interpretation von Dingen und Geschehnissen.

2. Das schwierigste Stiick in unserer Konzeption stellt zweifellos die
Interpretation einer Erfahrung vom Kerygma her dar. Die erdrterten
biblischen Beispiele lassen ahnen, dafl es fiir dieses Unterfangen keine
fertigen Rezepte und Prinzipien gibt, die man nur verabfolgen und dann
anwenden konnte. So stellt sich die Frage, wie das denn zugehen solle
und inwiefern man es iiberhaupt wagen diirfe.

a) Soll Erfahrung vom Kerygma her interpretiert werden, ist die erste
Bedingung, die erfiillt sein muB, die, daB ein Spannungsgegeniiber zwi-
schen Kerygma und Erfahrung in Sicht kommt, und damit das geschehen
kann, muB zuerst eine klare Meinung dariiber gefunden werden, was das
Kerygma sei, das verkiindigt werden soll. Mit « Kerygmay» ist jetzt nicht
das ganze Kerygma gemeint, sondern ein konkreter Ausschnitt daraus,
also das Kerygma eines begrenzten Schriftabschnitts, des sog. «Textes».
Soll also eine klare Meinung iiber das Kerygma eines bestimmten Textes
gefunden werden, so ist die Frage nach der Exegese mit ihren vielfdltigen
Problemen gestellt. Darauf kann hier nicht ndher eingetreten werden.
Nur eines sei gesagt: Da die Exegese wie jedes andere historische Fragen,
ob es wissenschaftlich-methodisch oder irgendwie anders betrieben werde,
nach dem Prinzip der Analogie zu unserm eigenen, heutigen Verstindnis
von Welt, Mensch, Leben, Geschichte arbeitet, ist also schon bei der
Exegese, meist unbewuBt, unsere Erfahrung beteiligt. Dennoch ist durch
den Umstand, daB der zu erklirende Text in der Vergangenheit behei-
matet ist, und durch die kirchlichen und exegetischen Traditionen dafiir

19



294 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

gesorgt, daBB das Kerygma, das wir aus einem Text erheben, uns als ein
anderes, ein «fremdes» Wort gegeniibertritt, das sich von unserm Reden
unterscheidet und somit ein wirkliches Gegeniiber zu unserer Gegenwarts-
erfahrung darstellt.

Ist eine Meinung dariiber gewonnen, was das uns gegeniiberstehende
Kerygma meine, was also zu verkiindigen sei, so ist von dort aus unsere
Alltagserfahrung mit der Frage zu {iiberpriifen, wo die Wirklichkeit
dessen, was das Kerygma sagt, im Spiel sei, wo und inwiefern wir damit
zu tun haben, also z. B. mit Fragen wie: wo haben wir es in der Alltags-
und Welterfahrung mit der Kraft des Opfers Christi, mit seiner Aufer-
weckung und Erhohung, wo mit Vergebung, Berufung, Gnade, wo mit
der Gegenwart Christi, mit eben dem Werk des Heiligen Geistes zu tun,
von dem der Text spricht 2.

Ist ein solcher existentieller Erfahrungsort gefunden, so ist damit
schon die Interpretation der betreffenden Erfahrung vom Kerygma
her gegeben. Sie mulBl nur noch ausgesprochen werden, indem nun
umgekehrt die ausgewihlte Erfahrung dargelegt und bewulBt gemacht
und gezeigt wird, da und inwiefern in dieser Erfahrung eben das im
Spiel ist, was das Kerygma meint.

b) Vorausgesetzt ist dabei, daB alles, was das Kerygma bezeugt,
in dieser oder jener Weise in unserer Lebenswirklichkeit in Kraft steht
und somit auch erfahren wird. Ich halte diese Aussage fiir unausweich-
lich. Um es einmal ganz schlicht zu sagen: wenn Paulus verkiindigt,
daB Jesus der Herr sei, so meint er zweifellos, daB3 dies entweder gar
nicht oder dann auch heute gelten muB. Gilt es heute, so muB3 der Glaube
das Herr-Sein Jesu auch irgendwo erfahren und angeben kénnen, wo er
es erfihrt. Sollte es schlechterdings nirgends zu erfahren sein, sollte alle
unsere Erfahrung nur bedeuten, daBl Jesus nirgends der Herr ist, was
hat es dann fiir einen Sinn, trotzdem wvon seiner Herrschaft zu reden?
Sollte dann solches Reden nicht als leere Behauptung aufgegeben
werden? Dasselbe entweder-oder wire auch fiir andere Aussagen des
Kerygmas geltend zu machen. Selbstverstindlich hat es keinen Sinn
zu postulieren, man miisse dies oder das erfahren kénnen. Man erfdihrt

25 Liturgisches wie Taufe, Beichte, Eucharistie kommen hier in der Regel
nicht als Erfahrungsorte in Betracht; denn auch von ihnen muf@ gezeigt werden, wo
ihre Wirklichkeitsmacht im groBen oder kleinen, gemeinschaftlichen oder persén-
lichen Alltag erfahren wird. Hinsichtlich des jetzt zur Sprache stehenden Problems
gehoren Taufe, Beichte, Eucharistie auf die Seite des Kerygmas, obwohl das unter
andern Aspekten nicht der Fall ist.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 295

es oder erfihrt es nicht. Andererseits wird, wie schon ausgefithrt wurde,
jede Erfahrung von irgendwoher gemacht. Insofern hat es seinen Sinn,
jede Erfahrung vom Evangelium her danach zu befragen, was uns darin
begegnet sei. Und da meine ich nun sagen zu miissen, dal} es tiberhaupt
keine Erfahrungen gebe, in denen uns nicht in irgendeiner Weise etwas
von der Wirklichkeit dessen begegne, was der christliche Glaube glaubt,
manchmal allerdings in unheimlichster Weise — ich denke dabei auch an
Ereignisse wie Auschwitz. Und indem ich dies sage, wird deutlich, daB,
wenn wir unsere Erfahrungen vom Evangelium her befragen wollen,
sich die Sache auch umkehrt und die Erfahrungen ihrerseits eine
Frage stellen, die Frage ndmlich, was unser Glaube denn glaube und
meine. So oder so handelt es sich dabei nie um neutrale und allgemein
anerkannte Feststellungen, sondern um Glaubensaussagen, um Glaubens-
aussagen aber, die nicht willkiirliche und frei schwebende Behauptungen
sein diirfen, sondern sich auf etwas beziehen miissen, mit dem alle zu
tun haben, so daB sich alle wenigstens fragen konnen oder miissen, ob
das, was wir sagen, nicht seinen guten Sinn und Grund habe. Eben darum
meine ich, es sei moglich, jede Aussage des Kerygmas durch Inter-
pretation von Erfahrung einzufithren und damit einerseits zu zeigen,
daf} das Kerygma von einer Realitdt spricht, mit der wir in unserm Leben
bereits zu tun haben, und andererseits den konkreten Ort namhaft zu
machen, an dem die Entscheidung des Glaubens fallen muB.

c) DaB mit der Ausfithrung dieses Postulats Risiken verbunden sind,
ist offensichtlich. Leicht kann es beim einen zu einer Verklirung des
Bestehenden und zur Verharmlosung des Bdsen, beim andern dazu
fithren, daB er jede Reklamiererei als Werk des Heiligen Geistes ausgibt.
Allgemeiner gesagt: es besteht die Gefahr, daB allzu direkt und undialek-
tisch Erscheinungen unseres Lebens mit Aussagen des Kerygmas identi-
fiziert werden. Und wenn in der Interpretation von Erfahrungen ein
Fehlgriff geschieht, so wird die Predigt vollends unglaubwiirdig. Diese
Gefahren und Risiken sind nicht zu bestreiten. Nur darf nicht {ibersehen
werden, da} gewisse Risiken auf keinen Fall vermieden werden kénnen.
Sie bestehen auch bei Predigten von der eingangs geschilderten Art. Sie
stellen sich dort nur auf andere Weise ein. Wenn beispielsweise vom
Kerygma her allerlei Forderungen aufgestellt werden, so enthalten auch
sie Interpretationen von Erfahrungen und Tatbestinden, die nicht
weniger «riskiert» sind. Nur sind wir das eher gewéhnt und empfinden
es darum kaum. Vor allem ist zu sagen: wenn es bei jener Art von
Predigt oft im unklaren bleibt, ob und inwiefern dem Realitdt zukomme,



296 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

was als Evangelium gepredigt wird, so ist auch darin de facto eine Inter-
pretation unserer Erfahrungswelt impliziert. Obwohl das Gegenteil
beabsichtigt ist und beteuert wird, tendiert jene Art von Predigt dahin,
das vom Kerygma Gemeinte der Erfahrungswelt gegeniiber als bloBe
Gedankenwelt oder als etwas Vergangenes erscheinen zu lassen 29,

d) Dal} das Kerygma durch Interpretation von Erfahrung eingefiihrt
werden solle, leuchtet manchen ein. Wenn sie es aber in der Weise zu tun
versuchen, wie es unter Ziffer a) dieses Abschnitts angedeutet wurde,
sehen sie sich bald vor dermalBen groBen Schwierigkeiten, dal3 sie es
doch nicht wagen oder einfach nicht zustande bringen. Das mag ver-
schiedene Griinde haben: Die theologische, zumal die exegetische For-
schung und ihre Ergebnisse lassen es oft als von vornherein unwahrschein-
lich erscheinen, dal3 die Wirklichkeit dessen, was als Aussage der Bibel
festgestellt wird, in unserer Gegenwart wiedergefunden werden konnte,
wenn nicht gar der Gegensatz zu aller Erfahrung als das Kennzeichen
des Glaubens ausgegeben wird. Andererseits wachsen wir in einer
unkritischen Haltung gegeniiber sogenannten Tatsachenfeststellungen
auf, die keine Riickfragen in dem Sinn gestattet, was Gott mit diesen
«Tatsachen» zu tun haben kénnte. Wir sind damit unter eine Art von
Dogma geraten, als sei Erfahrung das, was jedermann als «erwiesene
Tatsache» betrachtet. Wollen wir dann einen Tatbestand vom Glauben
her interpretieren, werden wir uns selber suspekt, als wollten wir etwas
zu etwas machen, was es gar nicht ist. Darin meldet sich eine begriindete
Zuriickhaltung. Es darf in der Tat nicht zu Um- oder Wegdichtungen
kommen. Es muBl vom Kerygma her das interpretiert werden, was alle
erfahren haben. So diirfen etwa naturwissenschaftliche Ergebnisse nicht
wegdekretiert werden. Man muf} sie als das gelten lassen, als was sie
sich geben, und als solche miissen sie befragt werden, was sie im Zu-
sammenhang des Glaubens bedeuten mochten. Das besagt: es geht
nicht darum, nach Erfahrungen Ausschau zu halten, von denen all-
gemein anerkannt wéire, dafl darin etwas von der Wirklichkeit des
Verkiindigten zur Geltung komme. Das hiefle ja, da wir Erfahrungen
suchten, die als Beweise fiir den Glauben gelten. Das gibt es nicht. Keine
Erfahrung ist als solche ein Beweis fiir den Glauben. Das zeigt sich darin,

26 Damit soll ja nicht behauptet werden, daB jene Predigten etwa nur diese
Wirkung haben konnten. Aus vielen Griinden und auf verschiedene Weisen, die
wir jetzt nicht untersuchen koénnen, geschieht dort oft dasselbe, was in unserer
Konzeption gefordert ist. Eben darum meinen wir, daBl es zur Predigtaufgabe
gehore, die in bewuBter Verantwortung zu wagen sei.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 297

daB jede Erfahrung, auch wenn alle dasselbe erleben, von den verschie-
denen Beobachtern fiir sehr verschiedene Auffassungen von Welt und
Leben in Anspruch genommen wird. Interpretation von Erfahrung aus
dem Kerygma ist also selber ein Akt des Glaubens, der immer nur in
Auseinandersetzung mit andern Interpretationen vollzogen werden
kann. Es sind somit nicht spezielle Erfahrungen zu suchen, die den
Glauben bestdtigen, sondern es ist grundsitzlich jede Erfahrung darauf-
hin zu befragen, inwiefern in ihr das, was wir glauben, gegenwértig ist.
Eine Auswahl aus der Vielzahl der Erfahrungen kommt nicht grund-
sdtzlich, sondern nur faktisch in Betracht, insofern der einzelne Prediger
bei der einen Erfahrung besser als bei einer andern zu zeigen vermag,
wie das, was der einzelne Bibeltext bezeugt, darin gegenwirtig ist.
Kommt hier also die Schwierigkeit fiir die Interpretation wvon
Erfahrung vom Kerygma her aus dem MiBverstindnis, es miiten beson-
ders «beweiskriftige» Erfahrungen gesucht werden, so gibt es anderer-
seits auch Schwierigkeiten, die in einer bestimmten Art des Umgangs
mit biblischen und dogmatischen Aussagen begriindet sind: Da wir die
biblische Botschaft in der Regel abgesehen von der Frage erértern, wo
sie in unserer Welt ihre Realitdt bekunde, die Frage nach der Realitit
des Gemeinten aber doch nicht auBler acht lassen kénnen, behelfen wir
uns mit Sdtzen iiber die «Bedeutung» der einzelnen Aussagen, die auf
diese Weise mit Gefiihlen unabsehbarer, groBer Wichtigkeit affektiv
geladen werden. Die Sidtze iiber die «Bedeutung» mogen durchaus zu-
treffend und die Gefiithle groBer Wichtigkeit angebracht sein, sie haben
nur umso mehr die Wirkung, da3 uns jeder Versuch, eine derart geladene
Aussage auf eine konkrete Erfahrung zu beziehen, als eine unerlaubte
Verkiirzung und Minderung ihrer Bedeutung erscheint. Wir mii3ten
demgegeniiber bedenken, dafl wir einerseits ohnehin nie alles auf einmal
sagen konnen, dall aber andererseits im Teilaspekt, von dem gezeigt
werden kann, wie wir konkret mit seiner Realitit zu tun haben, immer
auch das Ganze begegnet. Wenn Petrus Apg 2,16 ff. erkldart: «Hier
geschieht, was durch den Propheten Joel angesagt ist», so hat er damit
nicht alles ausgesprochen, was von der Bedeutung des Heiligen Geistes
zu sagen wire. Dennoch hat er durch seinen konkreten Hinweis die
Wirklichkeit des Heiligen Geistes in einer Weise zur Erfahrung gelangen
lassen, wie es mit noch so eingehenden und ausgezeichneten Ausfiih-
rungen iiber seine Bedeutung nie méglich gewesen wire. Aber eben:
auch wenn wir das wissen, erscheint uns aus den angegebenen Griinden
der ontologische Bezug einer biblischen Aussage auf eine einzelne



298 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

Erfahrung, wie er bei der Interpretation einer Erfahrung vom Kerygma
her erfolgt, dennoch als Minderung der Bedeutung der betreffenden
Aussage. Dal man unter diesem Eindruck vor einem solchen Unter-
fangen zuriickschreckt, versteht sich von selbst.

Nun koénnten vielleicht schon allein dadurch, da3 wir uns iiber die
Ursachen Rechenschaft zu geben vermogen, einige dieser Schwierig-
keiten und Hemmnisse wo nicht beseitigt, so doch reduziert werden.
Die Hauptsache wird aber dies sein: Wenn, wie vorhin gesagt, die
Interpretation von Erfahrung aus dem Kerygma selber ein Glaubensakt
ist, so muB3 dies darin zum Ausdruck kommen, dafl an verschiedenen
Stellen des Arbeitsvorgangs, jedenfalls aber zuletzt, ein intuitiver
Schritt notig ist, fiir den es keine fertigen Rezepte gibt. Hochstens 1408t
sich angeben, wie wir uns dem Punkt anndhern kénnen, an dem der
intuitive Schritt erfolgen muf3 #7. Dieser Weg ist fiir jeden Interpreta-
tionsvorgang neu. Dennoch liBt sich allgemein vielleicht folgendes
sagen: Wir konnen uns stindig darin iiben, die Welt, das Leben, die
Geschichte in Gott, Christus und dem Heiligen Geist und Gott, Christus
und den Heiligen Geist in der Welt und im Leben zu verstehen. Das
koénnen wir einerseits bei jeder Bibelstelle, die wir bedenken, und anderer-
seits bei jedem Ereignis oder Ding, das uns begegnet, konkret und im
einzelnen tun 28. Daraus ergibt sich eine sich steigernde Anndherungs-

27 In dieser Frage verdanke ich wesentliche Anregungen und Einsichten der
AkzeBlarbeit von Andreas URWEIDER.

28 Fur dieses Zweite sei ein Beispiel gegeben: Ich habe bis spit in die Nacht
gearbeitet. Am Morgen weckt mich Bauldrm und bringt mir die Verkettungen zum
Bewuftsein, in denen wir existieren: die Entgotterung und Sdkularisation der Welt,
an der das Christentum mindestens mitbeteiligt ist, fordert die Wissenschaft und
die Wissenschaft die Technik und Industrialisierung; beides fordert einerseits das
Herrschafts- und Besitzdenken und das Begehren nach Komfort und andererseits
die «Bevolkerungsexplosion»; beides férdert, wenigstens hierzulande, die Ein-
kommen, den Bedarf an Wohnungen, treibt die Bodenpreise in die Hohe und ver-
langt nach noch mehr Forschung, Technik, Industrialisierung; alles vermehrt die
Umweltbedrohung, usw., usw. Um «besser» leben zu konnen, betreiben wir mit
Eifer Dinge, die das Leben verunmoglichen. Wir leben wirklich in «diesem Aonny,
in einer Gerichts- und Strafsituation. Dennoch: Bauldrm setzt voraus, da3 Menschen
sich zu einem gemeinsamen Werk verstindigen konnten. Verstindigung zu einem
gemeinsamen Werk ist immer ein Geschehen, das einerseits das Wirken des Heiligen
Geistes — ohne Geist kein Verstehen — und andererseits die Anwesenheit des Logos
in der Welt voraussetzt; denn ohne Logos keine Erforschbarkeit und keine Erfor-
schung der Natur. Nur Gutes kann ja miBbraucht werden, bis zur Selbstvernichtung.
Trotz allem MiBbrauch wird aber nicht nur vernichtet, sondern auch Wohnraum
und Lebensmoglichkeit bereitet und es zeichnen sich Aussichten zur Abwendung



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 299

spannung zwischen Kerygma und Erfahrung. Der letzte Schritt, der es
wagt, bestimmte Aussagen des Kerygmas zu bestimmten Aspekten der
Erfahrung konkret in Beziehung zu bringen, ist jedesmal ein intuitiver
Schritt. Er muBl darum auf personliche Verantwortung hin unter-
nommen werden ; es handelt sich eben um einen Akt des Glaubens.

Wie schon angedeutet, wird uns ein solcher Interpretationsakt leicht
als subjektive Willkiir verddchtig. Wenn er das wire, wire er es jeden-
falls nicht mehr als andere Interpretationsakte, wie sie von jedermann
vollzogen werden, weil man ohne sie gar nicht leben kann; umgekehrt
gesagt: das Leben besteht in solchen Interpretationsakten. Wenn sie
nicht bewullt vollzogen werden, so geschieht es unbewullt in unserm
Verhalten zu den Dingen, Ereignissen und Mitmenschen. Denn Gewinn-
sucht, Militarismus, Luxusorientiertheit, alles, was es an solchen Hal-
tungen und Verhaltensweisen geben mag, impliziert oder vollzieht immer
eine Weltinterpretation. Das ist auch dort der Fall, wo man sich jeder
Interpretation enthalten will. Entweder ist eine der genannten Inter-
pretationshaltungen im Spiel — es kénnen auch mehrere sein — oder sonst
ein meist unbewuBter Nihilismus. Damit soll aber nicht gesagt werden,
der Akt der Interpretation vom Kerygma her sei ebenso willkiirlich
wie die andern Interpretationsakte. Von aulen betrachtet sieht es zwar
so aus, weil es keine neutralen Urteilskriterien gibt, die man anwenden
konnte, ohne sich selber zu entscheiden. Fiir den Glauben aber gibt es
einen Unterschied. Wenn auch der Akt der Interpretation ohne allgemein
anerkannte Methode, eben intuitiv, als Glaubensakt aus der persénlichen
Verantwortung des Interpretierenden erfolgen muf}, so 1iBt sich doch
hinterher iiberpriifen, ob die Interpretation dem Kerygma entspricht
und dadurch legitimiert ist. Wenn dies der Fall ist, muf8 sich auch zeigen,
daB die Interpretation AnlaB und Anhalt zu konkreter Glaubensent-
scheidung und zu einem entsprechenden Handeln bietet. Die Inter-

der Umweltbedrohung ab. Mitten in diesem Aon voll unheimlicher Verkettungen
ereignet sich Gutes; wir leben wirklich in der Kraft der Verséhnung, die durch die
Solidarisierung Gottes mit uns in Jesus Christus verwirklicht wurde und heute in
Kraft steht, so daB wir in einem Raum von Vergebung und Umkehr leben diirfen.
Daf} es ein Raum von Vergebung ist, zeigt sich in seiner Bedrohtheit; daB wir aber
in der Bedrohtheit dennoch leben und neu Gutes wirken diirfen, zeigt, dafl es ein
Raum der Umkehr ist. — So koénnte ich weiterfahren und im Zusammenhang der
Interpretation dieser Bauldrmerfahrung die Gegenwartswirklichkeit von nahezu
allem, was das Kerygma sagt, im Spiel finden, und so die Welt in Gott, Christus
und dem Heiligen Geist verstehen und umgekehrt Gott, Christus und den Heiligen
Geist in der Welt.



300 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

pretation muB also nicht einfach hingenommen, sie kann in Konfron-
tation mit dem Kerygma diskutiert und korrigiert werden 2°.

e) Es ist unbestritten, daB das Kerygma die ganze Existenz des
ganzen Menschen betrifft und umfaft. Dazu gehort nicht zuletzt auch
das Handeln des Menschen. Das Parinetische in der Predigt darf darum
nicht blo8 als Anhang verstanden werden. Wenn der Terminus «appli-
catio» meinen sollte, da von der Hohe kerygmatisch-dogmatischer
Aussagen in die Niederungen praktischer Anwendungen hinabgestiegen
werde, so wiirde er dem, worum es in Pardnese gehen muf}, in keiner
Weise gerecht. Die Parédnese ist genauso kerygmatisch wie das, was in
der Regel unter «Kerygma» verstanden wird, wobei man heute freilich
auch das Umgekehrte betonen muB3, dal ndmlich die Verkiindigung des
Kerygma im engern Sinn genauso «prophetisch», existentiell und prak-
tisch ist wie die Parédnese, oder es ist gar nicht das Kerygma verkiindigt

29 Eine Hilfe zur Eintibung und eine Ermutigung fiir das Wagnis der Inter-
pretation von Erfahrung aus dem Kerygma mag auch darin bestehen, daB die
Paridnese im Sinn einer Einladung zur Glaubenserfahrung formuliert wird. Das
kann geschehen, indem in der Predigt an die Entfaltung des Kerygmas Sitze
folgender Art angeschlossen werden: «Nun miissen wir nur dies Bestimmte tun,
dann werden wir sehen, daB das, was uns verkiindigt wurde, die Wirklichkeit ist,
in der wir stehen.» Oder: « Wenn ihr ungewil3 seid, ob es sich auch wirklich so
verhalte, wie wir gehort haben, so mii3t ihr es einmal damit versuchen und das und
das tun, usw.» Ist in dieser mehr hypothetischen Weise eine gewisse Zuversicht
gefunden, dafl Erfahrung von Heilswirklichkeit gezeigt und zur Sprache gebracht
werden konne, so mufl diese Einsicht nur noch dahin ausgeweitet werden, da3 vom
Kerygma her jede Erfahrung darauf hin befragt werden kann, was darin an Heils-
wirklichkeit im Spiel sei und in welcher Weise. Dann kann das Ergebnis solcher
Befragungen unserer Konzeption entsprechend eingesetzt werden.

Nebenbei: man kann seine theologischen Uberzeugungen und seine Lebens-
fragen durchaus so anlegen, daB3 es von vornherein unmoglich wird, der Wirklichkeit
von Heil in der Gegenwartserfahrung zu begegnen. Die Frage ist jedoch, ob man
das unbedingt tun miisse. Ich wiirde das Gegenteil sagen und meinen, der Glaube
wolle und solle die Wirklichkeitsmacht des Geglaubten zu erfahren bekommen, und
darum gelte es, vom Glauben her seine Fragen so zu formulieren und auszurichten,
daB3 die Wirklichkeit des Geglaubten auch erfahren werden kann, daB3 sogar jede
Erfahrung in dieser oder jener Weise, oft sehr indirekt und dialektisch, zu einer
Glaubensbestitigung wird, womit freilich ein laufendes wechselweises Infrage-
stellen und Korrigieren unreflektiert iibernommener Meinungen geschieht, sowohl
hinsichtlich dessen, was erfahren wird, als auch hinsichtlich dessen, was das Kerygma
sagt.

SchlieBlich sei auch nicht verschwiegen, da3 mit der Durchfithrung unserer
Konzeption eine betrdchtliche Zahl theologischer, erkenntnistheoretischer, anthro-
pologischer, ontologischer und sprachanalytischer Fragen ins Bewultsein gehoben
und neu zur Diskussion gestellt werden. Alle diese Fragen sind zwar auch in Pre-
digten von der eingangs geschilderten Art im Spiel, werden dort aber nicht bewuBt,
wie ja hdufig im Gewohnten nicht bemerkt wird, was man tut.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 301

worden. Grundsitzlich gehort beides untrennbar zusammen und keines
ist, was es sein soll, ohne das andere. Pardnese, die nicht so mit dem
Kerygma verbunden ist, daB sie selber Kerygma ist, wird moralistisch,
und Kerygma, das nicht auch als Pardnese verkiindigt wird, verleugnet
sich selbst. Wenn das Kerygma die Verkiindigung von Heilswirklichkeit
ist, so mul} sich das darin erweisen, dafl auch der konkrete Ort, der
Weg und die Weise in Sicht kommen, wo bzw. wie mitten in diesem
Aon in der verkiindigten Heilswirklichkeit gelebt werden kann. Beispiels-
weise gehort es zur Verkiindigung der Rechtfertigung in Jesus Christus,
daB3 auch eine Weisung und eine Ermichtigung zu konkreten Taten
erfolgt, in denen die geschenkte Gemeinschaft und Partnerschaft mit
Gott vollzogen und so ihre Realitit erfahren werden kann 3.

Hiufig kranken nun paridnetische Aussagen daran, daB} sie sehr
allgemein sind, lebensfern wirken oder sich stindig in denselben Modellen
und Beispielen bewegen, was ungute Folgen hat. Ein allgemeiner Aufruf
zur Liebe z. B. wird bald als selbstverstdndlich empfunden und bringt
darum nichts in Bewegung; bald wird er idealistisch verstanden und
fithrt dann zum Eindruck, daBl dies alles ja sehr schén und gut wire,
daB es sich aber im Leben anders verhalte und da@ es leider nicht durch-
fithrbar sei. Ein ethischer Anspruch, der den Eindruck der Undurch-
fithrbarkeit erweckt, wirkt lahmend oder falsch beruhigend, und wenn
er wirklich undurchfiihrbar wire, wire er unethisch und férderte das
Unrecht.

Eine Parédnese, die ein dem betreffenden Kerygma entsprechendes
Handeln erdffnen und so selber die Gegenwartswirklichkeit des Ver-
kiindigten bezeugen soll, muBl darum ganz konkret und durchfiihrbar
und so dem, der sich darauf einldBt, eine neue Erfahrung und Bestédtigung
des Geglaubten sein. In den unter II analysierten biblischen Beispielen
sind diese Postulate erfiillt; sie sind auch von dort abgelesen. Darum
sind fiir unser eigenes homiletisches Tun einige schon geduBerte Uber-
legungen unter diesem besondern Gesichtspunkt erneut zu betonen:
(1) Die Erfahrung, der Tatbestand, die Situation, durch deren Inter-
pretation das Kerygma eingefithrt werden soll, darf nicht nur Parallele
oder Illustration zu einem biblischen Gedanken sein, sondern muf3 den
Existenzort angeben, an dem Horer und Prediger sich wirklich befinden
und wo sie ihren Glauben zu bewihren haben. (2) Die Interpretation

30 Vgl. dazu mein Buch: Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus.
Zurich 1962, 210 ff., 232 fi.



302 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

darf nicht nur darauf abzielen, biblische oder dogmatische Aussagen
und Ausdriicke verstindlich und akzeptabel zu machen, sondern soll
zeigen, wie das zu Verkiindigende in der betreffenden Erfahrung bereits
real gegenwirtig ist, sich als in Kraft stehend bekundet. (3) Indem der
Prediger die Entfaltung des Kerygmas im Kontext und mit Bezug auf
dieselbe Erfahrung, also auf den Existenzort der Horer entfaltet, soll
seine ganze Rede als Rede von Wirklichkeit erfahren werden koénnen.
(4) Im gleichen Bezug auf denselben Existenzort (Erfahrung, Situation
etc.) muBl auch in Sicht gebracht werden, welche Frage praktisch zur
Entscheidung steht. Es mul} also ertffnet werden: weil an dem betref-
fenden Existenzort das im Kerygma Bezeugte bereits in der und der
Weise in Kraft steht oder im Gang ist, kann, darf oder soll ein bestimmtes
Tun gewagt werden.

Auf diese Weise, indem sich die ganze Predigt im direkten oder
indirekten Bezugszusammenhang mit der interpretierten Erfahrung,
also dem Existenzort der Gemeinde, bewegt, wird der Prediger beinahe
von selbst dazu gefiihrt, ganz konkret anzuzeigen, was zur Entscheidung
steht, was hier Glaube ist, wie er sich bewidhren kann. So kann der
Prediger einsichtig machen, was getan werden kann und darf, daB3 und
wie es realisierbar 3! ist und wie der Horer zu neuer Erfahrung und
Bestitigung des Geglaubten gelangen kann. Das ist Pardnese, und so
verstandene Pardnese ist selber wieder Heilsverkiindigung 32.

31 Es ist aber nicht meine Meinung, daf3 der Prediger alle Fragen beantworten
miisse. Seine Eroffnung dessen, was am betreffenden Existenzort zu entscheiden
und zu tun sei, kann auch die Aufforderung an die Gemeinde enthalten, sie solle
sich als Ganze oder in geeigneten Gruppen dariiber besprechen, wie dies oder
jenes praktisch verwirklicht werden kénnte.

32 Interessant in diesem Zusammenhang ist das Buch von A. HSFER, Predigt
und heutige Exegese. Freiburg Br. 1968. Was Hofer vertritt, steht teilweise dem
hier Vorgetragenen sehr nahe. So lesen wir S. 60: «Nicht mehr das Leben liefert
Beispiele, um die Schrift zu verstehen, sondern die Schrift bringt ein Licht, um mein
Leben in diesem Licht Gottes zu verstehen». Der Prediger miisse von der Schrift
her dieselbe Interpretationsaufgabe erfiilllen wie die biblischen Autoren. Und
S. 62 f. wird auch betont, wie die Pardnese zur Verkiindigung des Evangeliums
gehore. Dennoch wirken die gebotenen Predigtbeispiele in erster Linie erklidrend,
didaktisch und insofern in einem verfeinerten Sinn apologetisch. Was hier postuliert
wurde, kommt doch nicht zustande. Es lohnte sich, genau zu analysieren, warum
nicht. Zwei Momente erscheinen mir als die signifikantesten. Einmal werden in ein
und derselben Predigt meist mehrere Erfahrungen kerygmatisch interpretiert.
Dadurch wird keine zu dem Existenzort, an dem alles zum Austrag kdme, sondern
alle werden, ganz gegen die Absicht Hofers, zu Beispielen und AnstdBen fiir Predigt-
gedanken. Und darum kann, das ist das zweite Moment, auch keine konkrete, auf



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 303

f) Oft wird der Prediger als «Zeuge» bezeichnet 3. Das Wort kann
verschieden verstanden werden. Wollte man es in Analogie etwa zu
Apg 1,8 verstehen und in dieser Bedeutung auf die heutigen Prediger
anwenden, so ergibe das kaum einen Sinn. Der heutige Prediger kann
auf keine Weise zu einem Augenzeugen der in der Bibel bezeugten
Ereignisse werden. Auch der Heilige Geist macht ihn nicht in diesem
Sinn zu einem Zeugen. Zu bezeugen, daB3 andere bezeugt haben, hat
nochmals keinen Sinn. Die Wiederholung dessen, was die Bibel sagt, ist
darum an sich noch kein Zeugnis. Wenn hingegen der Prediger das
Kerygma durch Interpretation von Erfahrung einfiihrt, und dies in
dem Sinn tut, daB er zeigt, wie die Wirklichkeit des zu Bezeugenden
gegenwirtig ist, dann iibt er eine personliche Zeugenfunktion aus. Denn
die Aussage, dal3 etwas, das ein biblischer Text bezeugt, in der und der
Weise unter uns gegenwdrtig oder im Gang sei, zielt zwar darauf, da
auch die Horer es erkennen und anerkennen, zundchst aber kann der
Prediger es nur auf eigene Verantwortung hin sagen, also nur, weil e es
sieht. Insofern ist er personlicher Zeuge fiir die Gegenwartswirklichkeit
dessen, was das Kerygma aussagt. Darum eben kann es weder neutral
anwendbare Methoden fiir den Vollzug der Einfithrung des Kerygmas
durch Interpretation von Erfahrung geben, noch kénnen solche Inter-
pretationen verallgemeinert und als verbindliche Lehre formuliert
werden. Sie konnen zwar fiir andere Prediger hilfreich werden, indem
sie zu gleichem Tun anleiten und ermuntern. Sie bleiben aber immer
personliches Wagnis des Predigers.

Wie sich die so verstandene Zeugenschaft des Predigers, die grund-
sdtzlich jeder Christ ausiiben kann und faktisch auch ausiibt, wenn nicht
ausdriicklich in Worten, so doch durch sein Verhalten, sich zu den
«Zeugnissen» im Pietismus, z. B. in der Heilsarmee verhilt, kann hier
nicht untersucht werden. Gewisse Analogien sind zweifellos vorhanden.

den einen Existenzort bezogene Paridnese folgen. Es mulBl darum unterstrichen
werden: die Einfihrung des Kerygmas durch Interpretation von Erfahrung darf
sich nur auf eine einzige Erfahrung oder Situation beziehen, allenfalls auf einen
Komplex von Teilerfahrungen, die zusammen den Existenzort ausmachen. Die
ganze Predigt muB3 den Bezug zu diesem Ort durchhalten. Und die Pardnese darf
nicht fehlen und muB auf denselben Erfahrungsort bezogen sein.

33 Zuletzt von R. BoHREN, Predigtlehre. Miinchen 1971, z. B. 429 ff. u. a.



304 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

IV.

In neuester Zeit wird die Predigt auch als Informations- und
Kommunikationsproblem behandelt. Es kommen dabei wesentliche
Fragen ins Blickfeld. Hier soll nur weniges, das in der Linie der bisherigen
Erorterungen liegt, zur Sprache gebracht werden.

1. Hans-Dieter Bastian scheint zwischen Information und Kom-
munikation keinen Unterschied zu machen 3%, Es steht ihm selbstver-
standlich frei, seine Begriffe so zu definieren, wie es ihm zweckdienlich
erscheint. Ich ziehe es vor, die beiden Begriffe fiir verschiedene Sach-
verhalte zu verwenden, wobei sich allerdings fiir gewisse technische
Aspekte Uberschneidungen ergeben. In welcher Weise und warum ich
differenzieren méchte, wird sich im folgenden zeigen.

In «Verfremdung und Verkiindigung» (28) erkldart Bastian, Dovifat
zitierend, daB folgende drei Momente zur Nachricht oder Information
gehoren: «a) daB sie dem Empfinger von Wert und Nutzen ist, b) da
sie neu, d. h. sofort iibermittelt ist, c¢) daB sie durch einen Dritten mit-
geteilt und also dessen subjektiver Beeinflussung ausgesetzt ist». Diese
Umschreibung entspricht dem alltdglichen Sprachgebrauch vor allem
bei den Massenmedien. Ich mdochte sie deshalb auch meinerseits iiber-
nehmen, weil meistens Schwierigkeiten entstehen, wenn man ein Wort,
das in der Alltagssprache in einer bestimmten Bedeutung hidufig gebraucht
wird, plotzlich in einer andern Bedeutung verwenden will. Das Merk-
wiirdige ist nun aber, daBl Bastian den Begriff der Information mit dem
Postulat auf die Predigt anwenden will, die Predigt miisse im eben um-
schriebenen Sinne Information sein. Dabei ist es thm anscheinend am
meisten um den Punkt b) zu tun, also darum, dafl die Information «neu»
sein miisse, d. h. die Predigt miisse sich dadurch als Information quali-
fizieren, dal} sie «neu» ist, und dieses Neu-Sein will er durch Verfrem-
dungseffekte erreichen. Offensichtlich wird dabei eine Umdeutung des
Wortes «neu» vorgenommen; denn in dem angefiihrten Zitat (28) ist das
Neu-Sein der Nachricht darin begriindet, daB sie ein eben erst eingetrof-
fenes Ereignis oder einen eben erst bekannt gewordenen Tatbestand

3% Vgl. H.-D. BasTian, Verfremdung und Verkiindigung. Theolog. Existenz
heute Nr. 127, Miinchen 1965, 20 ff.; Derselbe, Theologie der Frage. Miinchen 1969,
180 ff.



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 305

mitteilen kann. Solche Neuigkeiten konnen allerdings in der Predigt
auch eine wichtige Rolle spielen. Aber das, was die Predigt als Predigt
mitzuteilen hat, kann nicht in diesem Sinn eine Neuigkeit sein. Das
wire nur dann moglich, wenn der Prediger iiber eben erst erfolgte, sonst
noch niemandem bekannt gewordene neue Heilstaten oder Entschei-
dungen Gottes zu informieren hitte. Das ist jedoch auch nach Bastian
nicht der Fall. Solange aber das, was von der Bibel bezeugt wird, zen-
traler Inhalt der Predigt sein soll, 4ndert kein Verfremdungseffekt etwas
daran, daB es die Predigthérer immer wieder mit den «alten Geschichten»
zu tun bekommen 35. Insofern kann die Predigt an entscheidender Stelle
den Bedingungen von Information nicht geniigen, kann sie nicht als
Information angesprochen werden 3¢. Damit soll nichts gegen die Bedeu-
tung der Verfremdung gesagt, sondern nur betont sein, daBl sie die
schon gegebene biblische Aussage nicht in Information {iber eine Neuig-
keit verwandeln kann.

In der Konzeption der Einfithrung des Kerygmas durch Interpre-
tation von Erfahrung kénnte das Reden von Information, wie sie der
Journalismus versteht, insofern einen Sinn haben, als die Erfahrung,
die interpretiert wird, in einer von Massenmedien iibernommenen Infor-

35 Die in «Verfremdung und Verkiindigung» 34 ff. angegebenen biblischen
Verfremdungsbeispiele leisten in keiner Weise, was sie leisten miuften, um als
Begriindung von Bastians Meinung dienen zu konnen. Den Verfremdungseffekt
enthalten sie zwar, aber entweder steht er im Dienst der Bekanntgabe eines wirklich
neuen Ereignisses, z. B. einer neuen gottlichen Entscheidung wie bei den Propheten,
oder einer unerwarteten Interpretation einer anerkannten Glaubenstradition. Im
ersten Fall konnte mian von «Information» sprechen ; nur wire das eine Verfremdung
des S. 28 angegebenen Verstindnisses von Information. Im zweiten Fall handelt es
sich nicht um die Mitteilung eines neuen Ereignisses, sondern um Abweisung eines
MiBverstindnisses oder eine neue Form fiir eine alte Aussage; und das ist keine
Information im Sinn der Umschreibung von S. 28. — Auf die zahlreichen exegetischen
oder formgeschichtlichen Fragwiirdigkeiten auf S. 34 ff. kann hier nicht eingegangen
werden.

36 Anscheinend hat Bastian bald wieder vergessen, was er S. 28 von «Ver-
fremdung und Verkiindigung» als Umschreibung von Information angegeben hatte
und den Begriff dahin ausgeweitet, daB er jede Rede meint, die etwas Ungewohntes
oder Uberraschendes enthilt, d. h. er verwendet das Wort in einem Sinn, der véllig
von seinem Gebrauch in der Sprache der Massenmedien abweicht. Vielleicht hat er
die Angabe S. 28 von Anfang an in seinem, von der Massenmedien-Terminologie
abweichenden Sinn verstanden. Eine solche Abweichung von sehr verbreitetem
alltiglichen Sprachgebrauch ohne ausdriickliche Anzeige und Begriindung der
Abweichung ist zumindest irrefithrend und erschwerend. Oder sollte Bastian die
Abweichung gar nicht bemerkt haben? So oder so stellt sich die Frage, ob die Ein-
fithrung des Informationsbegriffs fiir die Predigt als solche unter diesen Umstianden
iiberhaupt einen Sinn habe.



306 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

mation bestehen kénnte. Dabel wére, wenn sie bedacht wird, gerade die
Problematik solcher Informationen wertvoll. Sie sind ndmlich nicht
nur vom Berichterstatter subjektiv beeinflult, sondern ihre Bedeutung
steht iberhaupt vollig offen. Ein Beispiel: Die Information, daBl in einem
Land die Eisenbahner streiken, reicht zwar aus (und ist insofern ein-
deutig) zur Entscheidung der Frage, ob einer mit der Bahn oder mit dem
Auto in das betreffende Land reisen soll. Aber damit ist noch nichts
dariiber gesagt, was es mit dem Eisenbahnerstreik fiir eine Bewandtnis
hat. Um das zu wissen, miite man von der Entstehung und den Griinden
des Streiks Kenntnis haben. Und um diese zu verstehen, miifte man die
wirtschaftlichen, sozialen und politischen Hintergriinde kennen. Und
um diese zu beurteilen, miiBte man iiber die «richtige» Wirtschafts-
und Sozialtheorie verfiigen und so auch die Auswirkungen in der Zukunft
abschitzen koénnen u. s. w. — Allgemein gesagt: Informationen im Sinn
der Massenmedien geben einen bestimmten, mehr oder weniger sach-
gerecht beobachteten Aspekt eines Ereignisses bekannt — schon die
Beobachtung ist durch die Voraussetzungen des Beobachters bedingt —
aber Zusammenhang und Bedeutung des Ereignisses bleiben vollig
offen. Meist wird das nicht bemerkt, weil der Horer oder Leser von vorn-
herein nur nach seinem eigenen, meist sehr schmalen Verstehenskanal
hért und liest.

Gerade in dieser Unbestimmtheit kommen indessen solche Infor-
mationen fiir die Einfithrung des Kerygmas durch Interpretation von
Erfahrung in Betracht (vgl. die verschiedenen Interpretationen in
Apg 2). Die Interpretation spricht dann aus, inwiefern der Prediger in
dem, wovon die Information handelt, die Wirklichkeit des vom Kerygma
Bezeugten im Spiel sieht. Das kann freilich nicht mit jedweder Neuigkeit
geschehen; sie mufl mindestens der Bedingung gentigen, daB sie fiir den
Existenzort der Gemeinde als signifikant empfunden werden kann.

Man koénnte sagen, daBl durch den Bezug des Kerygmas auf eine
bestimmte Erfahrung oder Situation das entstehe, was Bastian in der
von ihm ausgeweiteten Bedeutung des Begriffs mit Information meint.
Nur eben, man miilte dazu die Bedeutung des Wortes «Information»
in einem solchen AusmalB verindern, daB die Aussage nicht mehr viel
Sinn hitte.

2. Anders verhilt es sich hinsichtlich der Frage, ob Predigt als
Kommunikationsgeschehen verstanden werden soll, wie Ernst Lange 37

37 In: Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit. (Predigtstudien, hrsg. von



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 307

es tut. Er spricht etwa von der « Kommunikation des Evangeliums» und
verwendet «Verstindigung» oder « Verstdndigungsbemiithung» als Paral-
lelausdriicke fiir « Kommunikation». Ich méchte mich dieser Verwen-
dungsweise des Wortes «Kommunikation» anschlieBen und darum
«Kommunikation» wie folgt von «Information» unterscheiden: wihrend
«Information», wie oben ausgefiihrt, zwar schon von Anfang an durch
die Voraussetzungen des Berichterstatters in einer gewissen Interpre-
tation gegeben ist, aber fiir unbestimmt viele weitere und andersartige
Interpretationen offen bleibt, meint « Kommunikation», dafl sich Spre-
cher und Hoérer im Verstehen, in der Interpretation einer Sache eins
werden. Das Ergebnis von Kommunikation ist darum Gemeinschaft.
Je nach Art und Inhalt der Sache, in deren Interpretation man sich eins
geworden ist, impliziert das Einvernehmen, zu dem man gelangt ist, auch
den EntschluB und die Befdhigung zu einem bestimmten Handeln, das
je nach Umstdnden von den Kommunikationspartizipanten gemeinsam
oder einzeln vollzogen werden muf3. Dies ist bei « Kommunikation des
Evangeliums» der Fall, womit, umgekehrt, auch schon die Kriterien
angegeben sind, die dariiber entscheiden, ob und inwieweit sich «Kom-
munikation des Evangeliums» ereignete oder erreicht wurde.

Dem Gelingen solcher « Kommunikation des Evangeliums» stehen
ungezihlt viele Hindernisse im Weg: Jedes Glied in der Hérergemeinde
einer Predigt kommt von einer andern familidfren und individuellen
Situation her (von Erfolg oder MiBerfolg, in Aufregung oder Zufrieden-
heit, aus hiduslichem Frieden oder Streit usw.), jedes bringt andere
Erlebnisse mit (aus Kindheit, Schule, Religionsunterricht usw.); die
Beziehungen, Erwartungen oder Befiirchtungen unter den Hérern und
gegeniiber dem Prediger sind verschieden, die Ausdriicke, die der Pre-
diger gebraucht, sind bei den einzelnen Hérern in verschiedener Weise
vorbelastet. Alles das — und noch viel anderes kommt dazu — 38, steuert
das Verstindnis der Predigt und die unbewuBten Reaktionen darauf
oder auch das Ausbleiben von Verstehen und Reaktionen, von Kom-
munikation.

Ernst LANGE in Verbindung mit Peter KruscHE und Dietrich ROsSSLER, Beiheft 1.)
Stuttgart—Berlin 1968, 11 ff., hauptsédchlich 14 £., 20 ff.

38 Bei Ernst Lange sind a.a.O. noch weitere solcher Faktoren genannt.
Sozusagen alle sprachpsychologischen Momente sind hier im Spiel. Experimental-
psychologische Methoden, die gestatteten, alle in Betracht kommenden Faktoren
ausfindig zu machen und ihre vielfiltigen Auswirkungen in den Reaktionen auf
eine Predigt zu studieren, sind noch nicht gefunden.



308 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

Ich meine nun nicht, daB es eine Methode gebe, mit deren Hilfe
sich alle diese Schwierigkeiten beheben lieBen. Das wire die Vollendung
der Tyrannisierung und Manipulation der Vielen durch einige Wenige.
Es gibt ja auch Schwierigkeiten fiir die Kommunikation des Evangeliums,
die auf Gegenentscheidungen beruhen. Aber umgekehrt beruhen auch
wieder nicht alle Schwierigkeiten auf Gegenentscheidungen, sondern
vielfach nur darauf, daBl manchen Hérern nicht einsichtig wird, welche
Frage zur Entscheidung steht und in deren Beantwortung ein Einver-
nehmen, also Kommunikation zustandekommen sollte. Die Predigt
miilte also die Horer an einen gemeinsamen Ort fithren, nicht an «deny,
wohl aber an einen ihrer Existenzorte; sie miiflte diesen Ort als Existenz-
ort kenntlich machen kénnen, indem sie zeigt, wie hier das Kerygma
im Spiel ist und wie hier die Entscheidung tiber Glaube oder Unglaube
fallt. Darum meine ich, daf eine Predigt, die den dargelegten biblischen
Predigtbeispielen folgt, einen Beitrag zur Losung des Problems der
Kommunikation des Evangeliums leisten konnte.

Auch die schon angedeuteten sprachpsychologischen und seman-
tischen Schwierigkeiten kénnten, wie ich meine, auf diese Weise gemindert
werden. Indem das Kerygma durch Interpretation von Erfahrung oder
Situation eingefiihrt wird und die ganze Predigt den Bezug zu dieser
Erfahrung durchhilt, ist es moglich, die ganze Predigt in natiirlicher
Sprache zu formulieren, ohne biblische, dogmatische oder andere Fach-
ausdriicke auszukommen und stdndig in einem gemeinsamen Verstehens-
horizont zu bleiben. Das soll nicht etwa heiBen, daB man sich vom
biblischen Text, dessen Botschaft zu verkiindigen ist, «abseilen» sollte;
ganz im Gegenteil. Wohl aber 1483t sich etwas Irrefithrendes und Ungutes
vermeiden: die Erkldrung von Begriffen oder gar Vorstellungen und die
Ableitungen daraus, die meist wenig erhellend ausfallen oder ganz
unverstidndlich bleiben und vor allem, und das ist das Schlimmste, zu
der unfruchtbaren Meinung verfiithren, es gehe darum, solche Begriffs-
erklirungen und Vorstellungen anzunehmen, was vielen wenig sagt und
andern allzu leicht fallt. Statt dessen kann beim vorgeschlagenen Ver-
fahren das Kerygma durch den Bezug zur Erfahrung zuerst der Sache
nach in der Alltagssprache ausgesprochen und anschlieBend die Herkunft
aus dem Text durch Formulierungen zum Ausdruck gebracht werden
wie: «Das meint die Bibel, der Text usw., wenn er so und so sagt» oder
«Darum handelt es sich in der Schriftstelle, wenn sie berichtet, daf3 ...».
Ein solches Vorgehen wiirde auch durch sprachanalytische Uberle-
gungen nahegelegt, die sich aber hier nicht ausbreiten lassen. Nur so viel



Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem 309

sei gesagt: Die Worter der natiirlichen Sprache, die hier in Betracht
kommen (nicht Konjunktionen, Eigennamen und andere Spezialfille),
sind bestimmten Phinomenen unserer Erfahrungswelt zugeordnet («Er-
fahrungswelt» umfaf3t hier alles, was dem Menschen begegnet oder ihn
bewegt). Die Phinomene sind dabei einerseits unverwechselbar visiert,
andererseits aber der Reichweite nach so ohne scharfe Begrenzung
gefaflt, daB ein bestimmtes Wort oder eine Wortgruppe {iiberall dort
eingesetzt werden kann, wo die Sprachgemeinschaft das betreffende
Phanomen in irgendeiner Weise verwirklicht sieht. Das Wort kann also in
diesem Phidnomenbereich unabsehbar viele und immer wieder neue
Bedeutungen gewinnen. Die neuen Bedeutungen kommen dadurch
zustande, daB durch die grammatikalischen Zuordnungen verschiedener
Wérter verschiedene Phdnomene einander so zugeordnet werden, dal
sie einander gegenseitig neu bestimmen und prézisieren. Darum hat ein
Wort nicht von Natur aus eine bestimmte Bedeutung; es erhidlt sie
durch den Zusammenhang im Satz mit seinem Spiel der Phinomen-
beziige 3°. Aus diesem Grund bin ich der Meinung, daBl die Predigt
bewul3t in bestimmten Phinomenbeziigen formuliert werden sollte, was
eben durch Interpretation von Erfahrung vom Kerygma her geschehen
kann.

Es ist, wie schon angedeutet, nicht meine Meinung, daB3 auf diese
Weise mit einem Schlag alle Kommunikationsprobleme gelost werden
konnten. Um keine Illusionen zu erwecken, sei vor allem noch auf
folgendes hingewiesen: Es trifft zwar nicht zu, wie etwa schon gesagt
wurde “°, daBl jede Sprache als solche eine bestimmte Metaphysik ent-
halte, sonst wire es nicht mdglich, mit ein- und derselben Sprache eine

39 Was die sprachphilosophischen Uberlegungen betrifft, muB ich folgendes
bemerken: Grundlegend wurden fiir mich: F. de Saussurg, Cours de linguistique
générale, deutsche Ubersetzung: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft
Berlin 19672 und Ludwig WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen. (Schriften
Bd. 1.) Frankfurt 1969. Einiges von dem oben Angedeuteten, besonders das iiber
den Phidnomenbezug Gesagte, findet sich aber weder beim einen noch beim
andern. Es wurde zwar durch homiletische, exegetische und allgemeine Sprach-
beobachtungen sowie durch erkenntnistheoretische Uberlegungen von ihren Ein-
sichten her entwickelt und bildet, wie ich meine, mit ihren Thesen zusammen eine
Einheit, 148t sich aber doch nicht tale quale bei ihnen feststellen. Auch in der
iibrigen unabsehbaren Literatur zur Sprache habe ich, soweit ich sie zu bewiltigen
vermochte, noch nichts gefunden, worauf ich mich im Sinne einer «Autoritdt»
berufen konnte.

%0 So vor allem von B. L. WHoORF, Sprache, Denken, Wirklichkeit. Rowohlts
deutsche Enzyklopddie Nr. 174, Hamburg 1963.

20



310 Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem

iiberkommene Metaphysik in Frage zu stellen und eine andere Sicht der
Dinge an ihre Stelle zu setzen. Wohl aber iibernehmen wir beim Erlernen
der Sprache von unserer Sprachgemeinschaft, von Familie, sozialer
Schichtung, aus unserem Lebensverlauf ganz bestimmte Weisen, die
Phidnomene und Dinge zu verstehen und zu werten und insofern eine
bestimmte «Metaphysik». Und diese derart mitgebrachte «Metaphysik»
1aBt sich nicht ohne weiteres aus den Angeln heben. Auch eine Ver-
fremdung vermag das nicht zu bewirken, sie verstirkt nur die Ver-
wirrung und das Gefiithl des Nicht-Verstehen-Kénnens, wenn sie sich
nicht zugleich durch sorgfiltig gelegte Verstehenskoordinaten sozusagen
von selbst interpretiert. Deshalb darf sich der Prediger auch nicht ein-
bilden, er werde nach seinen Intentionen verstanden. Das Verstehen,
bzw. MiBverstehen ist durch eine Menge von Beziigen bedingt, vor allem
durch die mitgebrachte «Metaphysik» und so und so viele festsitzende
Modelle. Mit der Anwendung unseres Vorschlags 1iBt sich das auch
nicht ohne weiteres dndern. Indem aber Erfahrung, Bezeugung der
Realitdt des Verkiindigten, Sprache und Verstehen aufeinander bezogen
sind und sich gegenseitig unterstiitzen, kann, wie ich meine, wenigstens
eine Hilfe zur Kommunikation des Evangeliums geboten werden *!.

Das Stichwort «Kommunikation» weist nachdriicklich auf die
Gemeinde hin und macht darauf aufmerksam, dal3 das Predigtproblem
kein isoliertes Problem sein kann. Man kann der Predigt nicht aufhelfen,
wenn nicht auch der Gemeinde aufgeholfen wird. Damit soll die Begren-
zung dieser Arbeit und ihrer Bedeutung unterstrichen sein. Vieles, das
noch grundlegender ist als das Erdrterte, blieb unberiihrt. Darum will
die Arbeit, obschon sie von einigen Predigterfahrungen herkommt,
nicht mehr sagen und vor allem nicht mehr versprechen, als was im
engen Rahmen ihrer Uberlegungen liegt — und auch das will sie in erster
Linie zur Diskussion stellen und zur kritischen Miterwidgung vorlegen.

41 Vielleicht entsprechen meine Ausfithrungen auch einigen der Anliegen
Bastians, die in Kap. X von «Theologie der Frage» (s. o. Anm. 34) zur Sprache
kommen. Ich sehe mich aber nicht in der Lage, dies selber zu beurteilen, da in den
vielen Zitaten so viele Vertreter von sich widersprechenden Theorien (z. B. Rosen-
stock-Huessy und Wittgenstein) zu Worte kommen, daB ich nie genau weil3, was
nun eigentlich gemeint ist.



O1T0 HERMANN PESCH

Bullandacht und Bullsakrament

Dogmatische Uberlegungen zu einem pastoralen Problem

1. Die Problemstellung

Der Streit um die Bedeutung der vom Konzil gutgeheiBenen und
empfohlenen BuBandacht hat in den letzten Jahren an Schirfe zuge-
nommen und scheint einem Hohepunkt entgegenzugehen. Einerseits ist
die BuBandacht in lebendigen Gemeinden lingst Praxis. GewiB3 pflegen
sich durchschnittlich die Seelsorger zur «Sakramentalitdt» einer solchen
BuBandacht und von daher zu einer anschlieBend noch verbleibenden
Beichtpflicht nur sehr vorsichtig zu duern. Dennoch wird die durch die
BuBandacht bewirkte fiihlbare Entlastung des Beichtstuhls vor Fest-
tagen nicht nur in Kauf genommen, sondern nicht selten sogar bewuBt
intendiert. Anderseits haben die Autoritdtstriager in der Kirche lingst
erkannt, dafl es sich hier nicht nur um eine mehr oder weniger theore-
tische Diskussion um die Implikationen des Sakramentsbegriffs handelt.
Man fiirchtet das Aussterben der Einzelbeichte in absehbarer Zeit und
reagiert mit dem betonten Hinweis, daB nur eine Beichte mit indivi-
duellem Bekenntnis und individueller Lossprechung Anspruch auf den
Namen «BuBlsakrament» habe.

Die Diskussion um dieses Problem ist in den letzten Jahren gewaltig
angeschwollen, und nicht nur die Fachtheologie, sondern auch engagierte
Vertreter der Seelsorge beteiligen sich daran !. Hier und dort wurde die

1 Fir die folgenden Uberlegungen wurden herangezogen (in der Reihenfolge
ihres Erscheinens): B. PoscaEMANN, Poenitentia secunda. Die kirchliche Bulle im
dltesten Christentum bis Cyprian und Origenes. Eine dogmengeschichtliche Unter-
suchung. Bonn 1940; P. Anciaux, La Théologie du Sacrement de Pénitence au
XIIe siécle. Louvain 1949; B. PoscumanN, BuBe und Letzte Olung (HDG IV/3).



312 BuBandacht und BuBsakrament

Auseinandersetzung bereits in die Tageszeitungen getragen, Plakat-
aktionen warnen die Gldubigen vor drohender Verwirrung der Geister,
Bischéfe und Bischofskonferenzen sehen sich zu Stellungnahmen genétigt.

Es scheint freilich, die Diskussion um die BuBandacht # krankt
schon daran, daf} vielfach die Frage nicht richtig gestellt wird. Die
Glaubigen fragen in der Regel so: MuB3 man «auch noch» beichten, wenn
man an der BuBandacht teilgenommen hat? Moglicherweise fragen sie
auch: LdBt die BuBandacht auch Todsiinden nach? Dogmatisch formu-
liert miissen diese Fragen lauten: Ist die BuBandacht ein Sakrament? —
denn nach der Lehre des Konzils von Trient 3 werden schwere Siinden
ausschlieBlich durch den Empfang des BuBsakramentes vor Gott ver-
geben. «Progressive» Pfarrer und Kapldne antworten gelegentlich schon:
Ja, die BuBandacht ist ein Sakrament. Von der «konservativen» Gegen-
seite kommt der Widerspruch: BuBBandacht ist nicht Beichte. Gegen die
erste Auffassung ist einzuwenden, daf3 nicht ein einzelner Priester und
auch nicht eine einzelne Gemeinde, sondern nur die Kirche als ganze die
Bedingungen fiir ein Sakrament festlegen kann, denn Sakramente sind

Freiburg/Br. 1951; K. RAHNER, Vergessene Wahrheiten iiber das BufBlsakrament.
In: Schriften zur Theologie, 1I, Einsiedeln-Ziirich-Koln #1960, 143-183; P. AN-
ciaux, Das Sakrament der BuBle. Geschichte und Form der kirchlichen BuBe.
Mainz 1961; K. RAHNER, Das Sakrament der Bufle als Wiederversohnung mit der
Kirche. In: Schriften zur Theologie, VIII, Einsiedeln-Ziirich-Koln 1967, 447471 ;
L. BertscH (Hrsg.), BuBle und Beichte. Frankfurt 1967; O. H. PescH, Theologie
der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin. Versuch eines
systematisch-theologischen Dialogs. Mainz 1967, 811-814 in Verbindung mit 793—
811; J.P. Jossua-D. DurLiscouET-B. D. MARLIANGEAS, Crise et redécouverte du
Sacrement de Pénitence. RScPhTh 52 (1968) 119-142 (Literaturbericht!); A. KircH-
GASSNER, Zur Liturgie des Buflsakramentes. Liturg. Jb. 18 (1968) 106-112; H. Vor-
GRIMLER, Das Buf3sakrament — iuris divini? Diakonia 4 (1969) 257-266; G. HIERZEN-
BERGER, Religionsgeschichtlicher Hintergrund des Versohnungskultes. A. a. O.,
266-275; F. FuNkE, Zur Sakramentalitit der BuBfeiern. A. a. O., 275-285; B. HA-
RING, Die groBe Verschnung. Neue Perspektiven des BuBsakramentes. Salzburg
1969; J. Kard. HOFFNER, Von der Liebe ergreifen lassen. Fiinfzehn Sitze iiber
BuBle und Vergebung. Koln 1971; H. REIFENBERG, Metanoia. Bufle und ihre
Formen. Klerusblatt (Miinchen) 51 (1971) 68-70; A. EXELER-F. J. ORTKEMPER-
G. GRESHAKE - R. WALTERMANN, Zum Thema BuBle und BuBfeier. Stuttgart 1971.

2 Mit KIRCHGASSNER, a. a. 0., 109 {., wiirden wir am liebsten weder «BuB-
andacht» noch «BuBfeier», sondern sachgemil3 «gemeinsame BulBe» sagen. Doch
bezweifeln wir, ob die gingigen Ausdriicke «BuBandacht» bzw. «BuBfeier» noch
auBer Kurs zu bringen sind. Von diesen beiden ziehen wir « BuBandacht» vor, weil
einerseits die Erinnerung an «Andachten» gleichen Namens weitgehend verblaBt
scheint, und weil die gemeinsame BuBe anderseits alles andere, nur keine «Feier»
werden darf.

3 DS 1667-1693; 1701-1715; hier 1667-1672; 1701-1703.



BuBandacht und BuBsakrament 313

gottesdienstliche Grundvollziige der Kirche als solcher . Es wire auch
zu fragen, warum man denn so sehr an der Auskunft interessiert ist,
die BuBandacht sei ein Sakrament. Befiirchtet man am Ende einen Ver-
lust an Gnade, wenn die BuBandacht nickt sakramental ist? Es kann
aber niemals der Sinn und die Bedeutung eines Sakramentes sein, ein
quantitatives Mehr an Gnade zu gewidhren. Und es kann umgekehrt
keinem Zweifel unterliegen, daB3 es auch ohne BuBsakrament Vergebung
der Siinde bei Gott und Verséhnung mit der Kirche geben kann. Die
zweite Auffassung aber, die Gleichsetzung von BuBsakrament und
Beichte, schliet sich durch die Geschichte des BuBsakramentes aus.
Das Buf}sakrament ist nicht einfach deckungsgleich mit der Ohren-
beichte. Im folgenden soll das noch begriindet werden.

Unter diesen Voraussetzungen kann die korrekte Fragestellung nur
so lauten: Kann die BuBandacht eine zweite Form des einen Bufisakra-
mentes werden, eine sakramentale Alternative zur Ohrenbeichte, und
unter welchen Bedingungen?

Da niemand zweifelt, daBl die richtig durchgefiihrte BuBandacht
alle Elemente des BuBlsakramentes in der herkommlichen Form enthilt,
ausgenommen das individuelle Bekenntnis und die daraufhin gegebene
individuelle Lossprechung, spitzt sich die Frage, ob die BuBandacht
sakramentalen Charakter bekommen kénne, zuletzt auf die Frage zu:
Gehort das individuelle Bekenntnis aller einzelnen bewuBten schweren
Siinden zum Wesen des Bullsakramentes? Die Gegner einer Sakramenta-
litit der BuBandacht antworten durchschnittlich: Das individuelle Be-
kenntnis gehort zum Wesen des BuBlsakramentes, und deswegen kann
es aus dogmatischen Griinden keine sakramentale BuBandacht geben.
Sie sehen sich in dieser Auffassung gedeckt durch die Lehrbestimmungen
des Trienter Konzils 5. Unsere Frage ist also nur zu lésen durch eine
sachgemifBle Interpretation der entsprechenden Trienter Canones, und
diese wiederum kann nur erfolgen im Zusammenhang mit der Geschichte
des Bullsakramentes. Auf diese miissen wir daher zunichst wenigstens
kurz unser Augenmerk richten °.

+ Zu diesen Grundgedanken heutiger Sakramententheologie vgl., pars pro
toto, K. RAHNER, Kirche und Sakramente. Freiburg/Br. 1960; O. H. PEscH, Be-
sinnung auf die Sakramente. Historische und systematische Uberlegungen und ihre
pastoralen Konsequenzen. FZPhTh 18 (1971) H. 1-2 (= Festgabe Mannes Domini-
kus Koster), 266-321, bes. 311-316.

5 Bes. DS 1679-1683; 1704-1709.

6 Fiur die historischen Fragen sind von den in Anm.1 genannten Titeln
wichtig vor allem die Arbeiten von PoscHMANN, ANCIAUX, RAHNER; vorziiglich



314 BuBandacht und BuBsakrament

2. Geschichtliche Voraussetzungen einer Losung

Eine Einsetzung des BuBlsakramentes durch Jesus Christus person-
lich wihrend der Zeit seines irdischen Lebens ist fiir den Historiker
nicht greifbar. Zwar haben wir auch hinsichtlich der im Neuen Testament
am deutlichsten bezeugten Sakramente, ndmlich Taufe und Herrenmahl,
keine direkten Zeugnisse von einem Stiftungsakt Jesu. Die einschligigen
Texte sind in dem uns vorliegenden Wortlaut samt und sonders Formu-
lierungen der Urgemeinde und der jungen Kirche. Weil in der Kirche
nichts geschehen kann, auBer in der Vollmacht Jesu, und weil man in
Sachen Taufe und Herrenmahl der Legitimation durch Jesus gewiB war,
konnte man solche Formulierungen der Urgemeinde literarisch Jesus in
den Mund legen. Dennoch bewahren diese Formulierungen urspriingliche
Absichtsbekundungen Jesu auf. Die sofort einsetzende Taufpraxis der
jungen Kirche, die sich historisch in Vollzug und Verstidndnis auf keine
zeitgendssischen Vorbilder liickenlos zuriickfithren 148t, und ebenso die
sofort einsetzende Feier des Herrenmahles, deren (unterschiedlich formu-
liertes) liturgisches Formular sich in den vier neutestamentlichen Abend-
mahlsberichten niedergeschlagen hat, lassen sich ohne eine Willens-
bekundung Jesu selbst historisch nicht erkldren.

Ganz anders bei den neutestamentlichen Zeugnissen iiber die An-
finge des BuBsakramentes. Der RiickschluB auf einen direkten deut-
lichen Befehl Jesu ist hier nicht méglich. Denn im Unterschied zu Taufe
und Herremnahl herrschen in neutestamentlicher Zeit durchaus Zweifel,
ob es in der Kirche Jesu Christi eine «zweite BuBe» geben kann und gibt.
Die deutlichste Dokumentation dieses Zweifels liegt uns vor in den
gegensitzlichen Stellungnahmen des Hebrierbriefes (10, 26-31) und der
Apokalypse (2,5.16; 3,3.191). Eine deutliche Willenskundgabe Jesu
hitte solche Zweifel ebenso ausgeschlossen wie bei Taufe und Herren-
mahl. Daraus ist zu schlieBen, daB Jesus sich iiber die «zweite BulBe»
nicht dergestalt geduBert hat wie mutmaBlich iiber Taufe und Herren-
mahl.

Umgekehrt hat die Verkiindigung Jesu selbst nicht die « Umkehr»
in der Kirche nach neuerlicher Siinde zum Thema, sondern die Umkehr

ist auch der exegetische und dogmengeschichtliche Durchblick in LThK?, 805-819;
826-842. Natiirlich durchdringen sich notwendigerweise in allen genannten Arbeiten
mit unterschiedlichen Schwerpunkten die historischen und die systematischen
Gesichtspunkte.



BuBandacht und BuBsakrament 315

iiberhaupt, die «erste Umkehr». Dem entspricht, daf die auch im Neuen
Testament erkennbaren Anfinge des Bulsakramentes nur selten mit
dem Stichwort «Umkehr», meist vielmehr mit anderen Worten gekenn-
zeichnet werden. « Umkehr» ist im Neuen Testament vorziiglich das, was
per definitionem zum Jiinger, zum Christen macht, nicht aber das, was
ein Versagen in der christlichen Existenz wieder zurecht bringt.

Von daher ist zu schlieBen, dafl die beiden klassischen Stellen, in
denen im Munde Jesu von den Grundlagen des Buflsakramentes die
Rede ist, nimlich Mt 16,18 bzw. 18,18 und Jo 20, 22 {., bereits die be-
ginnende urchristliche und zu diesem Zeitpunkt noch nicht unumstrittene
kirchliche BuBpraxis spiegeln. Hinzu treten die Andeutungen in den
paulinischen und deuteropaulinischen Briefen, in denen die Rede davon
ist, daB der Apostel bestimmte Personen «dem Satan iibergeben» hat,
damit sie zur Besinnung und « Umkehr» kommen (1 Kor 5,1-5; 2 Tim
2,251.;1 Tim 1,19 £.). Diese letzteren Stellen erhellen und kommentieren
iibrigens die beiden Texte der Evangelien und machen die erstaunliche
Tatsache verstidndlich 7, daf3 die Stelle, die fiir die Vater von Trient der
locus classicus fiir das Bullsakrament war, ndmlich Jo 20, 22 f., in der
alten Kirche im Umkreis des Themas «BuBle» kaum eine Rolle spielte:
Der johanneische Text trigt von seinem Kontext her — am Abend des
Ostertages! — einen sehr trostlichen Akzent. Die Vollmacht der Siinden-
vergebung erscheint, wie auch heute in der Seelsorge noch reichlich oft
(und ein wenig im Widerspruch zu den faktischen Verhiltnissen) betont
wird, als «Sakrament des oOsterlichen Friedens». Der Text aus dem
Matthdusevangelium und die Texte aus den Briefen weisen in eine
andere Richtung: Die Bulle in der Kirche ist zunédchst einmal «Bindeny,
und das heit: «in den Bann tun». Der «Bann» besteht im Ausschlufl
vom Leben der Gemeinschaft. Das geschieht freilich nicht zum Zwecke
der Bestrafung oder Vergeltung, sondern um zu losen. Der Stinder soll
durch die Distanzierung der Gemeinde von ihm erkennen, wohin er
geraten ist, falls er es nicht schon ldngst erkannt hat.

Und noch ein anderer Sinn des Bannes ist erkennbar: Er wird nicht
fiir jede Stinde verhdngt, auch nicht fiir jede Siinde der Art, wie wir
sie heute unter die schweren Siinden rechnen, sondern nur fiir solche
Stinden, denen, etwa im Sinne der Lasterkataloge des Apostels Paulus,
die Qualitit zukommt, vom Reiche Gottes auszuschlieBen 8. Nun ist

7 Darauf weist RAHENER hin, a. a. O., 148, und nennt es eine wohlbekannte
Tatsache (mit Hinweis auf weitere Literatur).
8 Belege bei RAHNER, a. a. O., 151.



316 BuBandacht und BuB3sakrament

aber die Verkiindigung des Reiches Gottes, die Ansage der unwider-
ruflichen Nihe Gottes zu den Menschen, Existenzgrund und Sinn der
Kirche. Wenn die Kirche also den Bann vollzieht (und damit den ersten
Akt der kirchlichen BuBe), dann macht sie deutlich, dafl die Siinde des
Gebannten nicht Frucht des Glaubens und der Erlosung ist, die sie ver-
kiindet. Der Sinn des BuBsakramentes ist damit von Anfang an eine
Art negative Verkiindigung, die sich komplementdr zur positiven Ver-
kiindigung des Glaubens verhdlt: Wie der Glaube glaubwiirdig ver-
kiindet wird durch die Friichte des Geistes, so wird er auch glaubwiirdig
gesichert durch die Distanzierung der Gemeinde von den Werken des
Fleisches, die vom Reiche Gottes ausschlieBen. Von hierher wird ver-
stdndlich, daB} die alte Kirche die Moglichkeit und das Wesen der kirch-
lichen BuBe zunichst fast ausschlieBlich von Mt 16,18 und 18,18 her
verstanden hat und gerade nicht von Jo 20, 22 f. Der johanneische Text
diirfte nach Ausweis der heutigen Exegese als eine Variante des Wortes
vom «Binden und Lésen» zu verstehen sein — und wire damit seines
einseitig «trostlichen» Akzentes entkleidet, der fiir das Verstdndnis des
BuBsakramentes keineswegs nur férderlich ist.

DalB die BuBpraxis der alten Kirche von diesen neutestamentlichen
Voraussetzungen her einerseits sich sehr zogernd entwickelt und ander-
seits sehr streng ist, versteht sich fast von selbst. Zwar ist die friihere
Auffassung, erst im Gefolge des «Hirt des Hermas» sei die BuBle in der
Kirche eingefithrt worden °, heute weithin aufgegeben. Von Anfang an
hat es kirchliche BuBlpraxis gegeben. Dennoch ist der «Hirt» das erste
auBerbiblische Zeugnis, aus dem wir ndhere Angaben iiber die A#¢ der
kirchlichen BuBlpraxis entnehmen kénnen. Diese Praxis dndert sich wih-
rend mehrerer Jahrhunderte wenig, abgesehen von der Sanktionierung
bereits entwickelter Praktiken durch die canones der Synoden, woher
sich der Ausdruck «kanonische BuBe» ableitet. Zdhlen wir die wichtig-
sten Eigentiimlichkeiten auf, die zur Klidrung unserer Frage wichtig
sind.

a) Uberall ist der Riickbezug der kirchlichen BuBle auf die Taufe
greifbar — wodurch die Bulle von vornherein als ein abgeleitetes und,
wenn man es so ausdriicken darf, «unselbstédndiges» Sakrament erscheint.
Charakteristische Fragestellungen sind etwa: Gibt es eine «zweite» Um-
kehr — nach der «ersten», die in der Taufe geschieht und zu ihrem Wesen

9 Bericht iiber die diesbeziigliche Diskussion bei PoscaMANN, Bulle und Letzte
Olung.



BuBandacht und BuBsakrament 317

gehort? Oder: Gibt es eine zweite « Nachlassung der Siinden» — ndmlich
nach der in der Taufe gewdhrten? Wenn darauf mit Nein geantwortet
wird, so bedeutet das: Eine einfache «Nachlassung» gibt es nur einmal,
namlich in der Taufe; wer danach wieder in Siinde fillt, bekommt nichts
«erlassen», er muB sich selber unter groBer Anstrengung darum bemiihen,
noch einmal Verzeihung zu erlangen. Wo die Viter die Existenz des
BuBsakramentes und die Kompetenz des kirchlichen Amtes, es zu voll-
ziehen, begriinden miissen, da erklidren sie: Wenn der Bischof das Recht
hat zu taufen, dann auch das Recht, die BuBle an einem Siinder zu voll-
ziehen, denn in beiden Fillen geht es um dasselbe Mysterium.

b) Die Bu3e beginnt nicht damit, daf3 etwa der Bischof einen Siinder
offentlich exkommuniziert — das ist erst eine spatere MaBnahme gegen-
iiber Christen, die in Siinde gefallen sind und einfach nicht zur Bulle
sich bereit finden. Vielmehr fingt die BuBe damit an, daBl der Siinder
selber um BuBe bittet. Das geschieht dadurch, daB3 er von sich aus der
Eucharistie fern bleibt und in der Kirche hinter die Schranken tritt, wo
die sich aufhalten miissen, die zum Biierstand gehéren. Die Kirche, die
Gemeinde, der Bischof akzeptieren diese Bulle und den Selbstausschluf3
von der Eucharistie (die sogenannte «liturgische Exkommunikationy).
Der Siinder verbleibt also durchaus in der Gemeinde, die Gemeinde
begleitet seine BuBzeit mit Fiirbitten, Segnungen durch den Bischof,
Ermahnungen, und nach Ablauf der BuBzeit nimmt sie ihn wieder auf
in die volle Gottesdienstgemeinschaft.

¢) Diese kanonische Bufle wird nur einmal gewdhrt. Der Grund ist
nicht, weil man etwa daran zweifelt, dal Gott auch bei erneutem Riick-
fall noch vergeben kann und will. Vielmehr hilt die alte Kirche den
erneut riickfilligen Siinder fiir eine unertrigliche Belastung der Ver-
kiindigung ihres Glaubens. Deswegen distanziert sie sich bei erneutem
Riickfall endgiiltig von dem Siinder, um deutlich zu machen, dal} sein
Verhalten auf keinen Fall der christlichen Botschaft zur Last gelegt
werden darf. Im iibrigen weist sie dem erneut riickfilligen Stinder radi-
kale Wege, die Verzeihung Gottes noch einmal zu erlangen: Sie fordert
ihn auf, die Gelegenheit zur Siinde durch radikalen Riickzug von der
Welt, durch eine Art lebenslange BulBzeit endgiiltig auszuschalten.

d) Die Kirche ist gewill, dafl durch diese kirchliche Bufle, durch
Distanzierung und Verséhnung zwischen Kirche und Siinder, dem Siinder
die Gnade Gottes und die Verzeihung seiner Siinde zuteil wird. Man
stellt allerdings noch keine Reflexionen dariiber an, wann dem Siinder
die gottliche Verzeihung zuteil wird, ob schon vor Beginn der BuBzeit



318 BuBandacht und BuBsakrament

oder erst im Augenblick der Rekonziliation. Jedenfalls zeigt sich, ohne
daBl man diesen Namen schon gebraucht, die sakramentale Struktur des
BuBverfahrens: Forderung und Moglichkeit der Umkehr sind in der
Sache Jesu, in dem von ihm erdffneten Zutritt zu Gott begriindet; in
diesem Sinne ist das BuBlsakrament von Jesus gestiftet und «iuris
divini» 19, Es vollzieht sich als gottesdienstlicher Akt in der Offentlich-
keit der Kirche und durch die vielfiltige Aktivitit der Gemeinde. Von
daher ist es auch selbstverstdndlich, da derjenige die BuBe leitet, der
iiberhaupt das offentliche Leben der Kirche leitet: der Amtstriger, der
Bischof. Damit sind also die drei klassischen Wesenselemente des Sakra-
mentes gegeben: Begriindung durch Jesus Christus, Vermittlung durch
die Kirche, die Gnade Gottes als Geschenk.

Wie hat sich von dieser kanonischen Bufle aus nun die uns heute
vertraute Ohrenbeichte entwickelt? Die strenge, mit einschneidenden
Eingriffen in das Leben des Christen verbundene alte BuBpraxis mané-
vrierte sich naturgemif3 in einen Engpal3: Da es keine zweite kanonische
BuBe mehr gab, wartete jeder, der seiner Standfestigkeit im Guten ein
wenig miBtraute, mit der Bitte um die kanonische BuBle bis in die Nihe
des Todes, also bis zu einem Zeitpunkt, wo man voraussichtlich nicht
wieder riickfdllig wurde. Oder man begann die groe KirchenbuBe, nahm
sie aber nicht sonderlich ernst und dehnte die BuBzeit auf unabsehbare
Dauer aus — bis zum Beispiel plétzlich eine Epidemie oder ein Erdbeben
ausbrach und sich der Bischof nun der Scharen derer, die um die Rekon-
ziliation baten, kaum erwehren konnte. Das Sakrament, das von seiner
Natur aus den Christen in den sittlichen Belastungsproben und Nieder-
lagen des Lebens eine Hilfe sein soll, entwickelte sich so unversehens
zum Sakrament der Todesvorbereitung. Es ist seltsam, wie lange die
Kirche diese Situation in Kauf nahm - aus Furcht, der Laxheit Vor-
schub zu leisten. Auf die Dauer muflte aber die Einsicht wachsen, dal
eine Anderung der strengen Regelung der Tradition oder doch wenig-
stens eine Alternativlésung geschaffen werden muBte, zu der auch der
riickfillige Siinder greifen konnte. Zu zweierlei muf3te man sich ent-

10 So VORGRIMLER, a. a. 0., dem wir darin vollauf zustimmen. Man beachte
aber die Implikationen dieser, seit K. RAHNER, Kirche und Sakramente (vgl. Anm.4)
kaum noch auffilligen These fiir unser Problem: Wenn es fiir die Riickfithrung
eines Sakramentes der Kirche auf Jesus geniigt, zu zeigen, dal es in der Sache
Jesu begriindet ist, dann ist im Fall der BuBe nichts mehr a priori als de necessitate
sacvamenti abzuleiten auBer der Tatsache der in der Kirche bekundeten Umkehr
als solcher. Dies 148t sich im Vorgriff auf unsere systematischen Uberlegungen hier
schon sagen.



BuBandacht und BuBlsakrament 319

schlieBen: Die kirchliche Bule mullte wiederholbar werden. Dazu aber
mufBlte man, zweitens, das Verfahren vereinfachen. Zu diesem Zwecke
griff man auf auBerkanonische Formen einer «privaten» BuBe zuriick,
die die Kirche zunichst lange Zeit nicht anerkannte, ja sogar bekdmpfte 1.
Diese «private» Bule hatte sich «von unten her» entwickelt und bestand
darin, dal Gldubige ihre Siinden einem Priester beichteten oder einem
Monch oder auch untereinander. Eine solche Beichte schloB zwar nicht
mit einer Absolution ab, wohl aber unter Umstdnden mit Gebeten und
Segnungen und der Auflage von BuBiibungen. Vor allem unter dem
EinfluB der iro-schottischen Germanenmissionare, die in ihrer Heimat
die strenge BuBpraxis der Kirche in den Mittelmeerlindern ohnehin
nicht kannten, setzte sich die «private» Bulle trotz amtlicher Verwahr-
rungen und Verurteilungen im Leben der Christen praktisch durch. Es
ist nicht verwunderlich, daB3 sich auch mehr und mehr bei denen, die
sie praktizierten, die Uberzeugung verbreitete, durch diese Form der
Bule erlange man die Verzeihung der Siinden von Gott.

Fiir immer konnte es allerdings bei dieser Verurteilung der «Privat-
buBe» nicht bleiben. Denn sie bot sich als hinreichend einfache Form
fiir eine wiederholbare kirchliche BuBle an. An die Stelle der ganzen
Gemeinde mit dem Bischof an der Spitze tritt der Priester als Représen-
tant und Vertreter der Gemeinde und des Bischofs zugleich. An die
Stelle der alten BuBzeit treten BuBwerke, die iibrigens anfangé nicht
viel weniger streng waren als die Verpflichtungen der alten BuBlzeit. An
die Stelle des umstdndlichen alten Rekonziliationsritus tritt die Absolu-
tion. Bald biirgert sich die Sitte ein, die Absolution auch schon vor
Ableistung der Bulle zu gewdhren. Dadurch verliert die auferlegte Bulle
an Gewicht, wird nach und nach auch milder und ist am Ende durch-
schnittlich nur eine Gebetsverpflichtung, ein Almosen oder eine Ver-
pflichtung zum Fasten. Der Endpunkt der Entwicklung ist im Jahre
1215 erreicht, als das Vierte Laterankonzil diese Ohrenbeichte, die man

11 Mehrfach ist versucht worden, diese private BuBe als kirchlich anerkannte
«Privatbeichte» schon in frither Zeit anzusehen. Doch ist diese These von so «un-
verdachtigen» Kennern der BuBlgeschichte wie PoscEMANN, RAHNER und ANCIAUX
zuriickgewiesen worden. An der Tatsache, dal3 die private Bulle zu dieser Zeit keine
Alternative zur kanonischen BuBe und sogar energischer Gegnerschaft der Amts-
trager der Kirche ausgesetzt war, fithrt kein Weg vorbei. Hier ist besonders hin-
zuweisen auf J. Grorz, Die Entwicklung des BuBstufenwesens in der vornicinischen
Kirche. Freiburg 1955; dazu die Entgegnung von K. RAHNER, Die Bulllehre im
Hirten des Hermas. ZkTh 77 (1955) 385431 ; Uberblick auch in K. RAHNERS Artikel:
BuBdisziplin, in LThK?2 Bd. 2, 805-815.



320 BuBandacht und BuBsakrament

einst so miBtrauisch beobachtete, als jahrliche Verpflichtung fiir jeden
Christen vorschreibt 2. Die «groBe KirchenbuBe» blieb nun nur noch
sehr gravierenden Fillen vorbehalten — im Grunde denjenigen, fiir die
sie auch in der alten Kirche eingerichtet war. Aber selbst fiir den im
Sinne der alten Kirche riickfdlligen Siinder gab es nun die Moglichkeit,
durch die Ohrenbeichte seine Sache mit Gott und der Kirche wieder in
Ordnung zu bringen.

Von jetzt an bezieht man auch in der Theologie den Ausdruck
«Sakrament der Bulle» auf diese Form der Ohrenbeichte. Mehr noch,
man studiert nun Fragen, um die man sich in der alten Kirche nicht
gekiimmert hatte. Man fragt vor allem nach dem Zusammenhang zwi-
schen der Siindenvergebung durch Gott und den einzelnen Elementen
des kirchlichen Tuns. Man fragt nach «Materie» und «Form» des Bul-
sakramentes. Entsprechend der Praxis der alten Kirche hdtte man sagen
miissen, da die Vers6hnung mit der Kirche das sakramentale Zeichen
des Buflsakramentes sei. Nun aber kennt man die groBe KirchenbuBe
kaum noch und muB3 die Frage beantworten anhand der Ohrenbeichte
vor dem Priester. So sieht man als das sakramentale Zeichen des BuB3-
sakramentes nun die Akte des Ponitenten an, insonderheit die Reue und
das Stindenbekenntnis, im Zusammenhang mit der Absolution durch
den Priester. Die Akte des Ponitenten sind die «Materie», die Losspre-
chung ist die «Form». Diese mittelalterliche Konzeption ist von den
Vitern von Trient ibernommen und dogmatisch bestitigt worden 3.

3. Systematische Voraussetzungen einer Losung

a) Aus der Geschichte des BuBsakramentes lernen wir, daB3 wir die
Sakramentalitdt der kirchlichen BuBe tatsdchlich nur im Blick auf ihre
Geschichte feststellen und beschreiben kénnen. Da ein historischer Stif-
tungsakt Jesu uns nicht greifbar ist, konnen wir die Sachstruktur des
BuBsakramentes nur kennen, indem wir fragen, wie die Kirche aus dem
Nachdenken iiber die Bedeutung des Heilswerkes Jesu die Moglichkeit
der «zweiten BuBe» in der Kirche eingerichtet hat. Aus der Entwicklung
des kirchlichen BuBwesens von der kanonischen BuBe des Altertums zur
Ohrenbeichte des Mittelalters und unserer Gegenwart lernen wir zudem,
daB es sich nur um eine sachliche Grundstruktur handeln kann, die ver-

12 DS 812; vgl. 1708 (Trient unter Berufung auf das IV. Lateranum).
13 DS 1673; 1704.



BuBandacht und BuBsakrament 321

bindlich ist und bleibt, wihrend die konkreten Formen offenbar eine
Variationsbreite haben.

b) Die Grundstruktur der sakramentalen BuBe 1aB3t sich folgender-
malBen bestimmen: Die Kirche akzeptiert in 6ffentlicher Form die duller-
lich bekundete Umkehr des getauften Siinders und steht mit ihrem
ganzen Wesen dafiir ein, dafl der Siinder auf diesem, mit der Kirche zu-
sammen und in der Kirche gegangenen Weg der Umkehr der erldsenden
Gnade Gottes begegnet. Eine «private» BuBe, sofern damit das Wesen
der Sache gekennzeichnet sein soll, kann daher nicht «Sakrament» sein,
denn zu einem Sakrament gehort wesentlich kirchliche Ausdriicklichkeit
und Offentlichkeit. DaB diese BuBe im Erlésungswerk Jesu begriindet
und insofern von Jesus «gestiftet» ist, ergibt sich daraus, da3 diese Bulle
von vornherein als neuerliche « Umkehr» verstanden wird, die auch schon
das Wesen der Taufe ausmacht und damit konstitutiv fiir die von
Christus begriindete Kirche ist. Die 6ffentliche Akzeptation der BuBe
des Siinders geschieht durch den Amtstriger der Kirche, weil die Kirche
ohne ihr Amt nicht Kirche ist. Dabei kann v6llig offen bleiben, ob die
Kirche nur mit diesem (bischoflichen) Amt Kirche ist oder es auch mit
anderen Formen des Amtes sein konnte; sie ist es faktisch mit diesem
Amt und dieser Amterstruktur. Mit anderen Worten: Die gegenwirtige
Diskussion um das Amt in der Kirche tangiert nicht direkt die Frage
der BuBandacht, sofern klar bleibt, daBl die Kirche sich gemalB ihrer
Struktur und Verfassung in das BuBlgeschehen einschaltet. Diese kirch-
liche Bulle verleiht die Erlésungsgnade deshalb und auf die Weise, weil
und wie iiberhaupt die Kirche Vermittlerin der Gnade ist: Nicht unter
Dispens von der personlichen Glaubensantwort, aber so, daf diese persén-
liche Glaubensantwort sich bezieht auf eine Zusage der Gnade Gottes,
die nirgendwo anders als in der Kirche und durch nichts anderes als
durch ihre Verkiindigung laut wird.

¢) In der traditionellen Ohrenbeichte ist der wesentlich 6ffentliche
Charakter der BuBle reduziert auf die Notwendigkeit, sich dem Amts-
triger der Kirche zu stellen. Wird schon dadurch die BuBle faktisch zu
einem Vorgang zwischen nur zwei Personen, so fordert die Entwicklung
der duBeren Umstdnde der Ohrenbeichte noch das MiBBverstindnis, es
handle sich hier um eine private Angelegenheit: Der sich bald durch-
setzende Brauch des Beichtzuspruchs (hervorgegangen aus den alten
Ermahnungen des Bischofs) macht aus der Beichte das personliche Seel-
sorgsgesprach; die Entwicklung des Beichtstuhls in der Neuzeit schafft
diesem Gespriach die Atmosphire des Heimlichen und Geheimen. Die



322 BuBandacht und BuBsakrament

Tatsache, daf} jedes einzelne Gemeindeglied sich an Beichttagen ansehen
kann, wer den Beichtstuhl betritt, macht ja aus der Beichte noch keinen
gemeinsamen Bufigottesdienst der Gemeinde.

d) Von hier aus lost sich die Frage nach der Notwendigkeit des
individuellen Bekenntnisses. Dieses gehort nicht deshalb notwendig zum
BuBsakrament, weil das Wesen der kirchlichen BuBe ein individuelles
und ins einzelne gehendes Bekenntnis erfordert. Die Sachstruktur des
Sakramentes fordert vielmehr eine offentliche Bekundung der Umkehr
iiberhaupt. Im Laufe der BuBgeschichte blieb als einzige Form der
offentlichen Bekundung der BuBe das individuelle Bekenntnis tibrig.
Es ist wie die Kehrseite davon, daBl man seit dem frithen Mittelalter die
mit der Confessio verbundene Beschimung als das eigentliche und auch
in seinem Schmerz durchaus zumutbare BuBwerk versteht. Solange also
die Ohrenbeichte die einzige Form des BuBsakramentes ist, ist das indivi-
duelle Bekenntnis tatsdchlich notwendig, insofern eine duBere Bekun-
dung der Umkehr zum BuBsakrament gehort. Nichts hindert aber, fiir
diese duBere Bekundung der Umkehr auch andere Formen anzubieten.
Ubrigens ist das ja auch schon zu Zeiten geschehen, wo das Thema BuB-
andacht noch in keiner Weise aktuell war. Schon immer haben Pastoral-
theologie und Moraltheologie auf die bekannten Ausnahmen verwiesen:
Ein Schwerkranker oder sonstwie zum Bekenntnis nicht mehr fdhiger
Ponitent kann andere Zeichen seiner Reue geben und daraufhin absol-
viert werden. Situationen in der Mission, die eine Einzelbeichte aller
ausschlieBen, gestatten die sakramentale Generalabsolution, wie Rom
erst jiingst wieder bestdtigt hat. Gehorte das individuelle Bekenntnis
vor dem Priester zum Wesen des BuBsakramentes, dann konnte es
solche Ausnahmen so wenig geben, wie es eine Taufe ohne Wasser und
eine Eucharistie ohne Brot und Wein geben kann.

e) Die Notwendigkeit des individuellen Bekenntnisses fiir das Zu-
standekommen des BuBsakramentes wird bekanntlich gelegentlich unter
Hinweis auf den Gerichtscharakter des BuBlsakramentes begriindet, den
auch das Trienter Konzil ausspricht 1*. Denn wenn der Beichtvater iiber
etwas richten muB, so muB} er es genau und in allen Einzelheiten kennen.
Auf diesen Einwand ist zu antworten: Aus den tridentinischen Texten
geht keineswegs hervor, was posittv mit dem Begriff «Gericht» in An-
wendung auf das BuBsakrament gemeint ist. In den Trienter Texten ist
wdicium bzw. tudicialis sententia der Gegenbegriff zu einem Verstidndnis,

i+ D8 1685; 1709,



BuBandacht und BuBsakrament 323

wonach die Absolution nichts anderes ist als Verkiindigung des Evange-
liums und der Gnade. Der Begriff «Gericht» halt also fest, daB das Buf3-
sakrament auch « Bindung» ist und sein muB3, bevor es zur « Losung» wird;
daB die BuBle nicht nur Versohnung der Kirche mit dem Siinder, sondern
auch Distanzierung vom Siinder einschlieBt. Die Vorstellung, daf3 der
Beichtvater iiber den Siinder oder auch nur iiber die Qualitdt seiner
Siinde zu Gericht sitze, mag zwar als Stimmung noch diesen oder jenen
Beichtvater kennzeichnen, als theologische These ist sie ein Irrtum.
Wenn der Beichtvater iiber etwas «zu Gericht zu sitzen» hat, dann héch-
stens dariiber, ob der Ponitent die notwendige Disposition mitbringt,
die Lossprechung beanspruchen zu kénnen. Jede weitere Befrachtung
des Begriffes «Gericht» im Zusammenhang mit dem BuBsakrament hat
in den kirchlichen Texten keine Stiitze. Auch und gerade nicht die Auf-
fassung, das individuelle Siindenbekenntnis sei dergestalt dogmatisch
zum BuBsakrament erforderlich, dal ohne es kein Buflsakrament zu-
standekommen konne.

4. Bufandacht als Sakvament?

Sakramententheologisch 148t sich nun die Frage nach der Sakra-
mentalitit der BuBandacht beantworten.

a) Die BuBandacht, wie sie in der gegenwértigen Praxis geiibt wird,
st kein Sakrament. Das BufBlsakrament ist Distanzierung der Kirche
vom Siinder und Verséhnung mit ihm. Die Modalitdten beider Vorginge
legt die Kirche selbst fest bzw. sie akzeptiert eine gewachsene Form zu
diesem Zwecke. Im Fall der BuBandacht ist das bisher nicht geschehen.
Deshalb ist sie kein Sakrament. Die Aussage: «Fiir mich ist die Bull-
andacht ein Sakrament», wire sakramententheologisch Unsinn. Denn
zum Sakrament gehért wesentlich Offentlichkeit. Diese kann nicht ein
einzelner, auch nicht nur eine Gruppe in der Kirche konstituieren, son-
dern nur die ganze Kirche. Dazu gehdéren auch und unabdingbar die
Triger ihres Amtes.

b) Die BuBandacht kann Sakrament werden. Geschichtliche und syste-
matische Betrachtung stehen dafiir ein, dafl der BuBandacht keines der
wesentlichen Elemente des BuBlsakramentes fehlt. Das individuelle Be-
kenntnis ist als solches keines dieser wesentlichen Elemente. Kein theo-
logischer Grund hindert also das kirchliche Amt, die BuBandacht als
Sakrament anzuerkennen. Ahnlich wie einstmals die Ohrenbeichte ist sie
eine «von unten» gewachsene Form der Bufle in der heutigen Kirche, die



324 BuBandacht und BuBsakrament

als Frucht ihres vom Heiligen Geist gefiithrten Lebens anerkannt werden
kann. Es ist Sache des Amtes, diese Anerkennung auszusprechen. Es
ist aber ebenso Sache des glaubigen Volkes, mit allen legitimen Mitteln
auf diese Anerkennung zu dringen, wenn es die geistliche Erfahrung
gemacht hat, dal diese Form zu einer fruchtbaren BuBle in der Kirche
fithren kann.

¢) Die BuBandacht sollte als Alternativiorm des BuBsakramentes
anerkannt werden 1. Zahllose, in der pastoraltheologischen Literatur
der letzten Jahre vorgebrachte Griinde sprechen dafiir, kein sakra-
mententheologischer Grund spricht dagegen. Dal3 eine solche Anerken-
nung Bedingungen an die Form und Qualitdt der BuBandachten stellen
kann und muB, steht auBer Frage. Das Resultat wire vielleicht ein
quantitativer Riickgang der Einzelbeichte — der ohnehin schon zu ver-
zeichnen ist und nicht zuletzt seine Griinde auch in dem offenkundigen
Schematismus der Praxis hat, einem Schematismus, den die Mehrzahl
der Glaubigen aus bloBer Hilflosigkeit nicht {iberwinden konnen. Dieser
quantitative Riickgang braucht keineswegs bedauert zu werden, wenn
ihm eine Intensivierung der BuBerziehung durch eine gut gestaltete
Praxis der BuBandacht einerseits und eine qualitative Aufwertung der
Einzelbeichte (mit griindlichem Seelsorgsgesprdch!) auf der anderen
Seite entsprdchen.

d) Es scheint, daB3 die IFrage der Anerkennung der Sakramentalitdt
der BuBandacht durchaus auch regional geregelt werden kann, zum Bei-
spiel durch die Bischofskonferenz fiir die ihr unterstellte Kirchenprovinz.
Fir die Missionsgebiete gilt ja bereits eine solche regionale Regelung.
Weshalb aber sollte eine solche nur begriindet sein diirfen durch die
quantitative Unmoglichkeit der Einzelbeichte und nicht genauso und
noch mehr durch die in einer bestimmten Gegend gegebenen positiven
Chancen einer intensiveren, der Zeit und den Menschen angepalBteren
Hinfithrung zu wahrer Umkehr?

Wir sind damit schon unversehens bei pastoralen Problemen, die
mit der Klirung und Entscheidung der Sakramentalitdt der BuBandacht
zugleich angegangen werden miissen.

5. Pastorale Uberlegungen

a) Zwei zugleich sakramententheologische und pastorale Tatbestdnde
legen nahe, die Anerkennung der BuBandacht nicht unnétig zu ver-

15 So auch HARING, a. a. O., im Vorwort, VI.



BuBandacht und BuBsakrament 325

zogern. Der eine Tatbestand: Man kann schwerlich bestreiten, da3 das
BuBisakrament im Zuge seiner geschichtlichen Entwicklung mindestens
die Gefahr eines pharisdischen Leistungsdenkens heraufbeschworen hat,
wenn nicht gar ihr hier und dort erlegen ist. Wahrscheinlich war das
unvermeidlich. Man kann sich aber nicht damit zufrieden geben, da8
BuBle, BuBzeit und Bulsakrament (Ohrenbeichte) unter der Hand auf-
grund ihrer Struktur und ihres Zusammenhanges mit dem tibrigen kirch-
lichen Leben als eine Art Vorleistung (an die Kirche, an Gott) aufgefallt
werden, aufgrund deren dem Siinder wiederum kirchliche Gemeinschaft
und Teilnahme an der Eucharistie wie eine gerechte Gegenleistung zu-
teil werden und auch zustehen. Weder das innere Wesen der BulBle als
neuerlicher Umkehr noch das Leben in der kirchlichen Gemeinschaft und
die Teilnahme an der Eucharistie lassen eine solche Auffassung zu. Die
Forderung, durch eine Anderung der kirchlichen BuBdisziplin diese
Gefahr soweit wie mdglich abzubauen oder ihr jedenfalls nicht weiter
Vorschub zu leisten, hat also nichts mit einem Pliadoyer fiir eine BuBe
zu ermafBigten Preisen zu tun, sondern dient dem Schutz des BuBsakra-
mentes vor einem legalistischen MiBbrauch (von seiten des Poénitenten
ebenso wie von seiten des Amtstragers).

Es ist, zweitens, auch der Tatsache Rechnung zu tragen, dafl der
Christ unserer Tage (und unserer europdischen Umgebung!) im Zuge der
geistesgeschichtlichen Entwicklung der Neuzeit einfach seinen Glauben
personaler, intimer und weniger unmittelbar im Gemeinschaftskontakt
vollzieht. Der Zug zur Uberwindung des Individualismus, der durch die
Mentalitdt unserer Zeit geht, steht dem nicht entgegen, denn er richtet
sich auf andere Bereiche des Lebens, als sie im Zusammenhang des BuB-
sakramentes zur Debatte stehen 6. Uber die Individualitit und Persona-
litit dieses Glaubensvollzuges gibt beispielsweise ein genaueres Hin-
horchen auf die zeitgenossischen Glaubensprobleme Aufschlull, wie sie
in den verschiedenen Berufen entstehen und formuliert werden. Wenn
es wahr ist, dal darum heute der Glaube — jedenfalls der bewuBt gelebte
und nicht nur traditionell mitgeschleppte Glaube — so individuell und
personlich ist wie der Mensch selbst, dann gilt das auch fiir seine Kehr-
seite, das Versagen und die entsprechende Umkehr. Diese Situation kann

16 Dies gegen VORGRIMLER, a.a. O., 266, der mit dem Hinweis auf die ge-
nannten antiindividualistischen Tendenzen Vorbehalte gegen die Ohrenbeichte her-
unterzuspielen sucht. Eher ist Vorgrimlers Hinweis ein weiteres Argument fir die
These, dall die BuBe, auch die sakramentale einschlieflich des Bekenntnisses, da
statthaben muB, wo die Schuld geschehen ist. Vgl. w. u. S. 329.

21



326 BuBandacht und BuBsakrament

hochstens das intensive Seelsorgsgesprich — zu dem aber ldngst nicht
jeder die Begabung hat, der sich heute in einen Beichtstuhl setzt —,
nicht aber die herkémmliche Praxis des BuBsakramentes auffangen.
Vom Ponitenten wird ja doch erwartet, dall er nicht schablonenhaft
etwas aufsagt, sondern dem Beichtvater in gewissem Sinne Einblick gibt
in die Intimsphire seiner sittlichen und Glaubensexistenz. Umgekehrt
ist der Beichtvater chronisch unfihig, innerhalb von zwei bis fiinf
Minuten Beichtzeit der ganzen Individualitit und Personalitit des
Glaubenslebens dessen, der ihm da beichtet, gerecht zu werden. Diese
Disproportion ist zwangsldufig und muB vor allem solche Pénitenten
dem Buflsakrament entfremden, die ein waches und feinsinniges BewuBt-
sein haben.

Die Notwendigkeit, dem «systemimmanenten» Pharisdismus des
Bulisakramentes zu wehren, gebietet also die Schaffung eines gréeren
Freiheitsspielraumes innerhalb der kirchlich anerkannten Formen der
BuBe; die Individualisierung des Glaubens und der Bulle in der Neuzeit
verlangt die Ausschaltung der genannten Disproportion von Selbst-
eroffnung und Beichtzuspruch. Beide Griinde zusammen legen die An-
erkennung einer sakramentalen BuBandacht dringend nahe: Sie gewahrt
Freiheit des BuBweges unter Wahrung der kirchlichen Offentlichkeit
und der Anleitung zur strengen sittlichen Selbstkritik, sie gewédhrt den
Schutz der personlichen Intimsphidre mit Gott unter Wahrung der
Gelegenheit fiir den Amtstriger, die sittliche Verkiindigung des christ-
lichen Glaubens durchzufithren, soweit sie iiberhaupt in den person-
lichen Entscheidungsbereich hineinregieren kann und darf. Den Wegfall
einer — ohnehin problematischen — Moglichkeit einer gewissen «Kon-
trolle» iiber den «sittlichen Stand der Gemeinde» wird man ja wohl nicht
gut als theologisches Argument gegen die BuBBandacht und fiir die Ohren-
beichte anfithren kénnen.

b) So wenig das BuBlsakrament zur Heimstatt einer latenten Werk-
und Gesetzesgerechtigkeit in der Kirche werden darf, so sehr ist doch
die andere Frage berechtigt, ob die BuBandacht tatsédchlich, wie es ihre
Absicht ist, auch geeignet ist, den Christen unserer Tage und unserer
Region durchschnittlich intensiver zur wahren Umkehr zu fiihren, als
es die heute durchschnittliche Praxis der Ohrenbeichte vermag. Es kann
ja nicht darum gehen, am Ende eine problematisch gewordene Form des
BuBsakramentes durch eine mit Sicherheit noch problematischere zu
ersetzen. So stellt sich die Frage, wieweit wir heute schon iiber hin-
reichend gemachte und durchreflektierte Erfahrungen verfiigen, welche



BuBandacht und BuBsakrament AT

Wirkung die BuBandacht auf das gldubige Leben der Christen ausiibt.
Ein einmaliges, mit dem Reiz des Neuen ausgestattetes Unternehmen
darf leicht anschlieBender guter Urteile gewiB sein. Die Erfahrung lehrt,
daB3 es auch sehr kurzfristig fruchtbare «Modeerscheinungen» im Leben
der Kirche gibt, auf die man zunichst Hauser baut und die schneller,
als man sich gedacht hat, wieder steril werden. Wenn solches bei der
BuBandacht zu befiirchten stiinde, wire das tatsdchlich ein Grund — der
einzig durchschlagende! —, die Anerkennung ihrer Sakramentalitit zu
verzogern. Diese Frage kann selbstverstindlich nicht der Dogmatiker,
sondern allein der Praktiker und Pastoraltheologe beantworten. Mit
Sicherheit kann man heute schon sagen, daB der BuBritus zu Beginn
der Messe die erforderlichen theologischen und pastoralen Bedingungen
fiir eine sakramentale BuBandacht nicht erfiillt. Was hier zu erwarten
stand, hat sich — trotz rithrender Versuche im einzelnen — bald bestatigt:
Der BuBritus am Anfang der Messe ist in der Praxis heute bereits genauso
ritualisiert und zur Routine geworden, wie vormals das allenfalls gemein-
sam gebetete Stufengebet. Auch bei giinstiger Gestaltung mufl dieser
Ritus — wenn er nicht vollstindig die Proportionen zur nachfolgenden
Eucharistiefeier sprengen will —, so kurz bleiben, daB3 die erforderlichen
Bedingungen einer gemeinsamen BuBe nicht eingehalten werden kénnen.

¢) Die Frage dringt sich auf: Was kann man fragenden Glaubigen
schon jetzt, in der noch unentschiedenen Situation, antworten? Soll eine
solche Antwort nicht unzuldssige Gewissensknechtung sein, so gilt es,
alle lieb gewordenen pastoralen Gewohnheiten und Praktiken hintan zu
stellen und sich streng an die Lehre des Trienter Konzils zu halten. Diese
aber schreibt vor, daBl der katholische Christi nur verpflichtet ist,
bewufBite Todsiinden in die Einzelbeichte zu tragen. L&dBliche Siinden
kann man beichten, mull es aber nicht, das heilt: Man kann sie auch
in die BuBandacht hineintragen. Verfehlungen, deren Schwere entweder
von der Person oder von der Sache her dubios ist, sind nach allen Regeln
der Moraltheologie den lidBlichen Siinden zuzurechnen. Es scheint, da3
viele Gldubige gerade fiir Verfehlungen in diesem Bereich (man denke
an das Berufsleben, das Wirtschaftsgebahren, das 6. Gebot und &hn-
liches) sich die sakramentale BuBlandacht wiinschen, weil sie sich hier
von einer individuellen Beichte keine echte Férderung mehr versprechen:
Der Beichtvater kann diese Probleme ja kaum im Schnellverfahren l6sen,
wenn die ernstesten Moraltheologen dariiber noch keineswegs zur Klar-
heit gefunden haben. Wer unter solchen Umstdnden Gldubige dahin
unterweist, dal sie keine Verachtung des BuBsakramentes sich zu schul-



328 BuBandacht und BuBsakrament

den kommen lassen, wenn sie solche Verfehlungen dem Gericht und der
Gnade Gottes in der Form der BuBandacht unterbreiten, verstoBt nicht
gegen die geltenden Lehrbestimmungen des Trienter Konzils.

d) Die bisherige Diskussion um BuBandacht und Bullsakrament
scheint einseitig auf die IFrage konzentriert, wie sich in der Kirche die
Umkehr des einzelnen Christen vollzieht. Der bei den anderen Sakra-
menten heute stark betonte Verkiindigungscharakter des Sakramentes
bleibt bei der Frage nach dem BuBsakrament merkwiirdig im Schatten.
Dabei ist er in den Anfdangen der Geschichte des BuBsakramentes, wie
wir skizziert haben, durchaus zu erkennen. Die Frage nach der Sakra-
mentalitit der BuBandacht ist also auch unter diesem Gesichtspunkt
anzugehen: Wie kann das wesentlich zur kirchlichen BuBle gehdrende
«Binden» so geschehen, daB3 dabei tatsdchlich die 6ffentliche Verkiindi-
gung der Kirche so abgesichert wird, wie es der Sinn des BuB3sakramentes
ist? Theoretisch 1aBt sich selbstverstdndlich von der Ohrenbeichte sagen,
daB sich in ihr die Kirche vom Siinder distanziert und damit deutlich
macht, da die Siinde nicht zu Lasten des Glaubens geht, den sie ver-
kiindet, aber wie weit ist das bei der herkémmlichen Form der Beichte
noch verstdandlich zu machen? Es wire in der Tat ein starkes Argument
zugunsten der BuBandacht, wenn Formen gefunden werden konnten,
die diesen der BuBe wesentlichen «negativen Verkiindigungsaspekt»
deutlicher und ohne theologischen Kommentar verstindlich machen
kénnten. Das bedeutete dann nichts Geringeres als dies, da3 die Bul3-
andacht in ihrer Form das Sakrament der BuBle wesensgemaiBer erfiillt
als die Ohrenbeichte.

e) Von hierher wire ein letzter Hinweis zu geben, der, wenn wir
nichts {ibersehen haben, in der Debatte um die BuBandacht tiberhaupt
noch nicht in Sicht kommt 7. In der Diskussion um die BuBandacht
wird verschiedentlich die Forderung erhoben, die Kirche solle wieder
einen — durchaus moglichen — Katalog der « Kapitalsiinden» aufstellen.
Nur solche waren in der alten Kirche Gegenstand der kirchlichen Bule,
und nur solche erfiillen, genau betrachtet, den in Trient unterstellten
Begriff der beichtpflichtigen Todsiinde. Aber hat man sich das Problem
nicht in einer geradezu gefidhrlichen Weise vom Hals geschafft, wenn
man gerade solche Siinden der herkémmlichen Ohrenbeichte vorbehilt,

17 Den AnstoB zu der folgenden Uberlegung verdanke ich Gespriachen mit
Studenten der Philosophisch-Theologischen Hochschule Walberberg und mit Seel-
sorgern bei Gelegenheit von theologischer Fortbildungsarbeit.



BuBandacht und Buflsakrament 329

deren Form den privaten Charakter faktisch nicht mehr los werden
kann? Ist nicht gerade zu wenig geschehen, wenn solche Siinden «nur»
gebeichtet werden?

Natiirlich ware es auch zu wenig, wenn sie «nur» in die BuBandacht
getragen wiirden. Fangt nicht das eigentliche und tiefste Problem einer
zeitgemdBen Reform der kirchlichen Bulle erst da an, wie sich die Ge-
meinde anschliefend gegeniiber einem solchen, im wortlichen Sinne
«offentlichen» Siinder verhdlt? Stellen wir uns einen in der Gemeinde
bekannten, brutalen und iiber Leichen gehenden Wirtschaftler vor, oder
einen seine Mitarbeiter unmenschlich schikanierenden Chef, oder einen
hinter dem Deckmantel juristischer Legalitit geschickt operierenden
Betriiger, einen skrupellosen Mietwucherer oder einen 6ffentlich bekann-
ten Playboy — oder (eine andere Gruppe nicht weniger schwieriger «Félley)
Menschen, die aufgrund schwerer psychischer oder sozialer Belastungen
auf die schiefe Bahn gerieten oder gar Verbrecher wurden. Im zivilen
Strafrecht ist seit langem die Frage einer sach- und persongerechten
Resozialisierung auf dem Tisch, man bemiiht sich um Entwicklung
brauchbarer und wirksamer Formen. Wo wird die entsprechende I'rage
in der Kirche gestellt? Dabei verfiigen wir heute durchaus iiber die not-
wendigen sozialpsychologischen und soziologischen Grundlagenkennt-
nisse, die es gestatten, nach Formen wirksamer Verdeutlichung dessen,
was Siinde ist, einerseits und nach wahren, den Siinder und den Ab-
geglittenen wieder annehmenden und wieder aufnehmenden Formen der
Vergebung anderseits zu suchen. Gewill ist noch nicht abzusehen, wie
eine solche kirchliche «Resozialisierung» in der anonymen GroBstadt-
gemeinde durchgefiithrt werden soll. Von daher hat die auf Erfahrung
gegriindete Auffassung mancher Seelsorger, die BuBe miisse sich zuerst
und zuletzt da ereignen, wo die Siinde geschehen ist, sehr viel fiir sich,
und die Frage nach der Sakramentalitit zu stellen ist sakramenten-
theologisch auch hier keineswegs abwegig 8. Immerhin: Wo diese Frage

18 Modellfalle fiir einen solchen kirchlich-sakramentalen Vollzug ohne Amts-
trager sind etwa die Nottaufe und die NoteheschlieBung, neuerdings auch die Ehe-
schlieBung vor dem Standesamt aufgrund einer Dispens von der Formpflicht. Die
Liturgiegeschichte kennt noch mehr solcher Modellfille. Hier wie auch anderswo
(EheschlieBungsform!) scheint es an der Zeit, die Frage zu stellen, ob die Kirchlich-
keit eines gottesdienstlichen und sakramentalen Aktes am aktuellen Dabeisein
eines Amtstriagers hingt, oder ob die — zweifelsfrei konstitutive — Einschaltung des
Amtes in den sakramentalen Vollzug nicht schon hinreichend dadurch gegeben sein
kann, daB das Amt seinerseits bestimmte Formen des Sakramentenvollzugs an-
erkennt und festlegt. Selbstverstandlich fithrt diese Frage mitten in die aktuelle



330 BuBandacht und BulBlsakrament

nicht einmal gestellt wird, kénnte eine Anerkennung der Sakramentalitdt
der BuBandacht nur ein Ritual durch ein anderes ersetzen oder erginzen:
Das eine wie das andere bleibt dann in der Gefahr, in der jedes Schuld-
und Vers6hnungsritual steht: sich die Schuld vom Halse zu schaffen,
statt sie menschlich und gldubig aufzuarbeiten und zu bewiltigen. Man
hitte dann den Teufel durch Beelzebub ausgetrieben.

Das Problem einer zeitgemaflen Reform des BulBlsakramentes ist erst
dann wirklich gelost, wenn ein Gegenstiick zur altkirchlichen BufBzeit
geschaffen ist: Keine Neuauflage der strengen alten BuBwerke und der
sie begleitenden BubBzeremonien von seiten der Gemeinde, kein neuer
BiiBerstand, aber Formen der Auseinandersetzung und der Verséhnung
zwischen Gemeinde und Siinder — und das hei3t: zwischen Stindern und
Stinder! —, die auf der Hohe heutiger psychologischer, soziologischer,
anthropologischer und theologischer Einsichten in das Wesen und das
Zustandekommen von Schuld und Schuldbewiltigung stehen.

Debatte um das Wesen von Amt, Weihe und Charakter, der hier nicht weiter nach-
zugehen ist.



	Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

