
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

Autor: Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Stalder

Die Wirklichkeit des Verkündigten
als homiletisches Problem*

i.

Das Problem, das hier vorgelegt und erörtert werden soll, wird
sofort spürbar, wenn wir uns eine Erfahrung vergegenwärtigen, die den
meisten Predigern und Predigthörern nur allzu bekannt ist. Wie immer
man die Aufgabe der Predigt bestimmen mag, wird man kaum bestreiten,
daß sie das Heil, die Rettung, die Gnade oder die Hilfe verkündigen soll,
die in Christus in die Welt gekommen ist. Diese Botschaft setzt voraus,
daß der Welt etwas fehle, sonst wäre die Sendung Christi überflüssig

gewesen. «Die Gesunden bedürfen des Arztes nicht, sondern die Kranken»
(Mt 9,12; Mk 2,17; Lk 5,31). Zur Rede von Heil, Rettung, Gnade,
Hilfe gehört darum, daß gezeigt wird, inwiefern irgendwo Unheil,
Bedrohung, Gericht, Not im Gang ist. Daraus ergibt sich das Verfahren
der PredigtVorbereitung. Nachdem der Prediger von der Bibelstelle, die

ihm durch eine Perikopenordnung oder auf irgendeine andere Weise

* Die Überlegungen, die im folgenden dargelegt werden, haben eine
ökumenische Vorgeschichte. Es begann mit der eigenen Predigtarbeit. Zweimalige
homiletische Seminarübungen, die zusammen mit meinem Kollegen und Freund
Prof. Dr. Hans Dürr und seinen Studenten von der evangelisch-theologischen
Fakultät der Universität Bern durchgeführt wurden, eine Aussprache mit einigen
Pfarrern und Studenten der christkatholischen Kirche, der ich selber angehöre,
und eine Vortrags- und DiskussionsVeranstaltung mit Kollegen und Studenten des

Baptist Seminary in Rüschlikon, Zürich, brachten jedesmal hilfreiche Überprüfungen,

Präzisierungen und Vertiefungen. Für alle diese Gelegenheiten zu kritischer
Förderung und dafür, daß die Arbeit in dieser Zeitschrift erscheinen darf, sei hier
herzlich gedankt.



254 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

als Predigt-Text gegeben ist \ eine sorgfältige Exegese erarbeitet hat,
wird er sich darüber Rechenschaft geben, worin die zentrale Heilsaussage
des betreffenden Schriftabschnitts besteht, die er in seiner Predigt als

deren begründende und dominierende Mitte weiterzugeben hat. Um
zeigen zu können, daß die Worte von Rettung, Gnade, Hilfe sich auf die
Wirklichkeit unseres Lebens beziehen und tatsächlich Heil für uns
meinen, wird er nach konkreten Situationen und Sachverhalten
Ausschau halten, in denen das Unheil erfahren wird, dem sich Gott in
Christus zugewendet hat und das durch die Verkündigung des

Evangeliums zum Guten gewendet werden soll. Bei einiger Vertrautheit mit
dem Leben seiner Gemeinde, bei einiger kritischer Bekanntschaft mit
der Welt und mit sich selbst und bei einiger persönlicher Beteiligung an
den Problemen seiner Umgebung, seines Landes und der Völkergemeinschaft

wird es ihm nicht schwer fallen, die entsprechenden Tatbestände

1 Es wird hier also eine Predigt vorausgesetzt, die von einer bestimmten
Schriftstelle herkommt und die Botschaft gerade dieser Schriftstelle entfalten und
weitergeben will. - Je nach dem Verhältnis zwischen Schriftwort (Text) und Predigt
unterscheide ich drei Typen von Predigten:
a) Die «textgebundene Themapredigt»: der Prediger erhebt aus der als Text

gegebenen Schriftstelle die zentrale Heilsaussage, die auch in einem um eine
Mitte geordneten Komplex von Aussagen bestehen kann, formuliert sich von
daher das «Thema» der Predigt und entfaltet es, indem er sich von den einzelnen
Teilen oder Aspekten des Textzusammenhangs leiten läßt, so daß schließlich
der ganze Text unter dem Gesichtspunkt des «Themas» zur Sprache kommt und
die Predigt dadurch Einheit und Zielklarheit erhält.

b) Die «Homilie»: sie ist ebenfalls durch eine bestimmte Schriftstelle als Text
bestimmt, indem sie in der Art einer Satz-für-Satz-Exegese dem Lauf des
Schriftabschnitts folgend hier eine Glaubenswahrheit, eine « kerygmatische
Aussage» hervorhebt, dort eine unmittelbare Anwendung auf das tägliche Leben
vollzieht. Wo die «Homilie» mit Weisheit und Kunst geübt wird, führt sie zu
einem ähnlichen Ergebnis wie die «textgebundene Themapredigt», wo nicht,
kann sie eine Folge von Einfällen ohne Zusammenhang und ohne klares Ziel
ergeben, in der vieles, aber nichts ganz zur Sprache kommt.

c) Die «nicht-textgebundene» oder «text-freie Themapredigt». - Hier wählt der
Prediger zuerst durch freie Entscheidung das Thema, über das er sprechen will
oder glaubt sprechen zu müssen, und bestimmt nach systematischen oder
rhetorischen Gesichtspunkten den Gang seiner Rede. Bei diesem Typus mögen
bestimmte Komplexe des Schriftzeugnisses leitend im Hintergrund stehen.
Einzelne Schriftstellen spielen die Rolle von Motto, Motiv, Anregung, Material,
Beleg.

In der folgenden Erörterung ist der Typus der «textgebundenen
Themapredigt» vorausgesetzt. Für das behandelte Problem spielt das aber keine Rolle;
es stellt sich für jede Art von Predigt, die das Evangelium verkündigen und nicht
nur Vortrag einer fertigen Lehre, Einschärfung ethischer Grundsätze, Polemik oder
Propaganda sein will.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 255

und Situationen zu erkennen. Er wird eine oder einige von ihnen herausgreifen

und darstellen, was für Unheilsmächte darin am Werk sind und
wie sie über die gewählten Beispiele hinaus unser ganzes Denken und
Leben, unsere Beziehungen und Gemeinschaften, vielleicht die ganze
Öffentlichkeit und Geschichte bestimmen und in mannigfachster
Verkettung verderben.

Nehmen wir nun an, der Prediger habe diese Darstellung bereits zu
Papier gebracht und schicke sich nun an, die Verkündigung des

Heilswortes zu formulieren, das er sich von seiner Schriftstelle her aufgetragen
sieht und das in die geschilderte Finsternis hinein Licht und Heil bringen
soll. An dieser Stelle wird er immer wieder jene Erfahrung machen, deren
Probleme hier bedacht werden sollen: Je tiefer er die Not erkannt,
empfunden und dargestellt hat, in die hinein das Evangelium Rettung
bringen will, desto bedrängender überfällt ihn nun oft das Gefühl, seine

Heilsaussage sei bei weitem nicht so überzeugend und «schlagkräftig»
wie seine Schilderung des Unheils, das Wort der Gnade bleibe an
Mächtigkeit und Realität weit hinter dem Realitätsgrad des Übels zurück.
Oft erscheint ihm seine Botschaft von der in Christus schon geschehenen

Rettung als eine bloße Behauptung, die an der Wirklichkeit unseres
Lebens nichts ändert, wie sie auch bisher am Lauf der Welt nichts
geändert hat.

Viele Prediger, die diese Schwäche empfinden, suchen sie dadurch
zu beheben, daß sie die Ausdrücke, mit denen der biblische Text die

Heilsaussage zur Sprache bringt, durch möglichst drastische,
überraschende oder gar schockierende, aus dem heutigen Leben gegriffene
Vergleiche und Bilder illustrieren und erklären. Sie haben dabei nicht
selten einen gewissen Erfolg. Denn abgesehen davon, daß Originalität
immer ihre Anziehungskraft ausübt, erreichen ihre Bilder und Vergleiche
oft mehr als nur interessante Worterklärungen. Sie bringen etwa wichtige
Assoziationen, Erinnerungen und Erfahrungen mit ins Spiel, die den

Hörer die Lebenswirklichkeit des Gesagten ahnen lassen. Trotzdem : Wenn
von einem Ausdruck ungewiß geworden ist, ob er etwas für uns Wirkliches

meine, so kann auch der modernste Vergleich und die schlagendste
Illustration dieses «Realitätsmanko» nicht beseitigen. Wahrscheinlich
ist auch so und so viel Polemik gegen herkömmliche Meinungen und
Verhaltensweisen oder das ironische Abtun des «Etablierten» in der
unbewußten Hoffnung begründet, daß dadurch die Wahrheit des

Evangeliums hervortrete. Jedoch der Beweis, daß ein bestimmtes Verhalten
dem Evangelium nicht entspricht, erhöht die Gewißheit dieses Evan-



256 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

geliums in keiner Weise. Oft werden auch allgemeine Beteuerungen zu
Hilfe genommen : nicht das, was der Mensch zu wissen meint und glaubt
erfahren zu haben, sondern Gott und sein Wort, die sich nicht beweisen,
sondern nur glauben lassen, seien die wahre Wirklichkeit. Indessen:

so richtig dieser Satz ist, er wirkt als apologetisches Ausweichen gegenüber

der empfundenen Schwierigkeit, weckt Mißtrauen und Verlegenheit
und trägt nichts dazu bei, die Wirklichkeit des Verkündigten in Sicht zu
bringen.

Die Predigthörer, nicht alle, aber viele, machen von ihrer Seite her
dieselben Erfahrungen wie der Prediger, und nicht bloß die Gelegen-
heitshörer, sondern auch die regelmäßigen, hörwilligen Gottesdienstbesucher.

Sie sind dem Prediger dankbar, wenn sie spüren, daß er nicht
in den Wolken schwebt, sondern die Welt und die Situation seiner Hörer
realistisch zu sehen vermag. Sie fühlen sich von ihm verstanden. Umso

unglücklicher und bedrückter sind sie dann, wenn ihnen das, was sie als

Rettung und Hilfe verkündigt bekommen, zwar als «richtig christlich»
erscheint, ihnen aber dennoch fern und unfaßbar bleibt, sie peinlich
unberührt und kalt läßt, so daß sie nicht wissen, wie sie daraus leben
sollen. Sie wissen in der Regel nicht, warum es ihnen so ergeht, geben
zuerst sich selbst die Schuld, in der Meinung, die Predigt sei für sie zu
«hoch», sie könnten offenbar gerade die Hauptsache einfach nicht recht
verstehen, seien wahrscheinlich zu wenig gläubig. Die heutige Auswanderung

aus der Kirche dürfte auch einigen Zusammenhang mit dieser

Erfahrung haben; denn für relativ wenige unter den «Auswanderern»
wird zutreffen, daß sie von vornherein nichts vomEvangelium erwarteten.
Die meisten suchten und erhofften etwas, versuchten es einige Male und
gaben es dann auf, wobei die einen die Ursache des Mißerfolgs bei sich

selbst vermuten, andere dem Prediger die Schuld geben und einige zum
Schluß kommen, daß wahrscheinlich an der ganzen Sache nichts sei.

Nun lassen sich gewichtige biblische Zusammenhänge ins Feld
führen, die diese «Schwäche» des Evangeliums und seine Mißerfolge nicht
bloß erklären, sondern zeigen, daß es sich aus letzten Gründen sogar so

verhalten müsse, wie geschildert wurde. So spricht Paulus 1 Kor
1,18-2,5 davon, daß die Predigt von Christus, dem Gekreuzigten, den

Juden ein Ärgernis und den Heiden eine Torheit sei, weil Gott die Weisheit

der Weisen vernichten und die, die glauben, durch die Torheit der

Predigt retten wollte, damit sich niemand vor Gott seiner selbst rühmen
könne, und deutlich werde, daß der Glaube und unser Heil nicht auf
Menschenweisheit beruhen, sondern allein auf der Kraft Gottes. Darum



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 257

begann Paulus seine Predigt in Korinth in Schwachheit und Furcht,
und wurden fast nur solche Leute zur Gemeinde berufen, die vor der

Welt als gering, schwach und töricht galten. Gerade nur in Schwachheit
will sich das Evangelium als Kraft Gottes erweisen (2 Kor 12,9 f. ;

1 Kor 1,18.24; 2,4 f.; Rom 1,16 u. v. a.). Es wäre in der Tat nicht gut,
wenn es anders wäre. Wenn es etwa den Predigern in die Hand gelegt
wäre, den Menschen den Glauben zu geben, so ginge die Tyrannei von
Menschen über Menschen sogar bis ins Innerste. Und umgekehrt ist
nicht auszudenken, wie die Prediger eine solche Macht und Verantwortung

sollten ertragen können. So muß es schon so sein, daß es nicht Sache

des Predigers sein kann, selber den Glauben zu wirken. Er muß
verkündigen, aber der Erfolg seines Tuns muß bei Gott bleiben, und das

muß sich auch darin zeigen, daß er immer wieder keinen Erfolg hat. Und
der Glaubende muß dasselbe zu spüren bekommen, indem er den Glauben
nicht einfach hat, ihn nicht mit eigener Klugheit und Methode selber

wirken kann, sondern angefochten wird, indem ihm selber das Evangelium

als schwach und töricht erscheint. Er kann also nicht einfach
hingehen, eine Predigt hören - und dann hat er's wieder. Er hat den Glauben

nur, indem er ihn immer neu geschenkt bekommt. Darum muß er zu
Zeiten auch auf die Krafterweise des Evangeliums warten. Man kann
auch auf Arnos 8,11 f. hinweisen, wo als göttliches Gericht ein Entzug
des Wortes Gottes angedroht wird und ein Hungern, das nicht gestült
werden soll. Und man wird nicht leugnen können, daß es heute nicht an
Anlaß zu solchem Entzug des Wortes Gottes fehlt und daß er auch im
Gang ist.

Das alles ist nicht zu bestreiten, wenn das Evangelium und unser
Heil Gottes Sache bleiben sollen. Es wird sich auch immer bestätigen;
dafür brauchen wir sicher nicht besorgt zu sein. Es bleiben jedoch noch

einige Fragen. Entzug des Wortes Gottes ist ein Gerichtsereignis. Und
ein Gerichtsereignis ist kein Soll-Zustand. Es will nicht bleiben, sondern
der Selbstkritik rufen. Zu dieser Selbstkritik gehört auch die Frage, ob

unter anderm vielleicht auch an dem Verständnis und der Praxis des

Predigtaufträges, die immer wieder in die geschilderten Verlegenheiten
führen, etwas verfehlt sein könnte. Dieselbe Frage erhebt sich von den

angeführten paulinischen Aussagen her. Es ist dort doch nicht nur davon
die Rede, daß die Verkündigung des Evangeliums in Torheit und
Schwachheit geschehe, sondern auch davon, daß das Wort vom Kreuz
denen, die glauben, eine Kraft Gottes (1 Kor 1,18; Rom 1,16) und Weisheit

Gottes (1 Kor 1,24.30) sei, und daß die Verkündigung des Paulus



258 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

in Erweisung von Geist und Kraft geschah (1 Kor 2,4). Wenn nun heute

Prediger und Hörer, und unter ihnen gerade die gläubig Erwartungsvollen,

statt Kraft und Weisheit vor allem Schwäche, «Realitätsmanko»
und Verlegenheit erfahren, stellt sich die Frage, ob dies wirklich allein
in der Natur des Evangeliums, oder vielleicht auch in einer bestimmten
Art der Predigtarbeit begründet sei. Wäre dies der Fall, so geriete die
visierte Art der Predigt in den Verdacht, wenn nicht falsch, so doch
mindestens ungenügend zu sein.

II.

Die Frage, ob nicht eine Weise der Verkündigung möglich wäre, bei
welcher sich der Eindruck vermeiden läßt, als wäre das angesagte Heil
dem Unheil in der Welt an Realität unterlegen, die Frage also, ob das

Heil nicht in einer Weise bezeugt werden könnte, die seine Wirklichkeit
besser zur Sprache zu bringen vermag, so daß sie nicht als bloße Behauptung

erscheint, - diese Frage also stellt sich umsomehr, als sich die

eingangs geschilderte Predigtarbeit zwar auf allerlei theologische Deduktionen,

aber sicher nicht auf biblische Vorbilder berufen kann, die im
Gegenteil in eine ganz andere Richtung weisen.

In erster Linie ist da auf die Predigten der Apostelgeschichte zu
verweisen. Sie sind schon mehrmals untersucht worden, zuletzt von
Ulrich Wilckens 2, aber unter einer Fragestellung, die von der unsern
verschieden ist. Während Wilckens nach einem Schema des urchristlichen
Kerygma, also nach einem regelmäßig festen Bestand an bestimmten
inhaltlichen Aussagen und ihrer Reihenfolge fragt, fragen wir, wie die

Verkündigung in diesen Predigten geschehe. Für unsere Frage fallen
darum die Verteidigungsreden außer Betracht, weil für sie Einsatz
und Gang der Rede weithin durch die Streitsituation vorgegeben sind.

Unwichtig ist für uns, ob die Art der Predigten aus einer Tradition oder

von Lukas selber stammt; da wir wie Lukas Sekundärzeugen sind, ist
gerade auch seine Weise der Verkündigung für uns bedeutsam.
Unerheblich ist für uns auch, welchen literarischen und theologischen
Gesamtkonzeptionen Lukas seine eingestreuten Predigten dienstbar macht. Für
uns ist nur bedeutsam, wie das homiletische Geschehen in diesen

Predigten verläuft, und da können wir nun feststellen, daß dieser Verlauf

2 U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte, Neukirchen 19632.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 259

immer derselbe ist. Wir können also wie Wilckens auch von einem
«Schema» sprechen, wobei die Dinge in unserem Zusammenhang
allerdings eine andere Wertung erhalten, so daß einiges, das für Wilckens
höchstens literarisches Interesse hat, sachlich bedeutsam wird 3.

Wir führen also einige Beispiele an und beginnen mit der Pfingst-
predigt in Apg 2,15 ff. :

1. In V. 15 weist Petrus auf das hin, was soeben geschehen ist, daß

nämlich die Jünger Jesu aufgetreten sind, die Großtaten Gottes
ausriefen und von allen in ihren Sprachen verstanden wurden, daß dies

aber in einer solchen Weise geschah, daß die meisten Anwesenden von
entsetztem Erstaunen erfüllt wurden, während andere meinten, die

Jünger seien betrunken. Petrus weist also auf etwas hin, das alle
miteinander erfahren haben, er, der Sprecher und sie, die Hörer.

2. In V. 16-21 erklärt Petrus von dem Joel-Zitat her, was das ist, was sie

da erfahren haben: eben die Erfüllung jener prophetischen
Verheißung. In V. 33 kommt er nochmals auf das gemeinsame Erlebnis
zurück und erklärt, warum es gerade jetzt und warum es gerade an
den Jüngern Jesu geschehen ist: weil nämlich Jesus zur Rechten
Gottes erhöht wurde und seine Erhöhung dadurch auswies, daß er den
Seinen den Heiligen Geist sandte. - M. a. W. Vom Zeugnis des Alten
Testaments und vom Jesus-Kerygma her interpretiert Petrus das

Erlebnis, das sie alle gemeinsam hatten.
3. V. 22-35 gibt Petrus den christologisch-soteriologischen Grund von

Erlebnis und Interpretation an und bringt damit das Christus-

Kerygma zur Verkündigung.

3 Der Passus, daß «einiges, das für Wilckens höchstens literarisches Interesse
hat, sachlich bedeutsam wird» (sc. für diese Arbeit) soll natürlich keine Kritik an
der Untersuchung von Wilckens aussprechen, im Gegenteil. In Verfolgung seiner
oben genannten Fragestellung, muß er zwischen den Kerygmapartien und ihrer
Verflechtung mit der Erzählung unterscheiden. Die Verflechtung begegnet dabei als
literarisches Problem. Wilckens kommt zum Ergebnis, daß die Verflechtung
durchgehend lückenlos sei (71). Indem ich diesem Ergebnis zustimme, anerkenne ich
den literarischen Charakter der Anknüpfungen. Damit stehe ich aber vor der Frage,
ob ich die Stellen nicht überbewerte, in denen jeweils zu Beginn der Reden die
Situation namhaft gemacht wird. Das wäre sicher der Fall, wenn man aus dem
Befund schließen wollte, Lukas habe persönlich und bewußt die homiletische
Intention gehabt, um die es in dieser Arbeit zu tun ist. Das ließe sich jedenfalls
nicht nachweisen. Nachweisbar ist nur die literarische Intention. Was die im
folgenden dargebotenen Analysen herausstellen, ist aber auch gar nicht davon
abhängig, ob die subjektiven Intentionen des Lukas homiletisch — was ich für nicht
sehr wahrscheinlich halte - oder «nur» literarisch waren. Für unsern Zusammenhang



260 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

4. V. 36 nennt als die aus allem folgende Konsequenz die Aufforderung
und Einladung, Jesus als Christus anzuerkennen. Diese Einladung
wird in V. 38.39 im Blick auf die Frager von V. 37 noch durch den

Hinweis auf die Möglichkeit zur Umkehr, auf Taufe, Vergebung und
GeistVerheißung konkretisiert und intensiviert.

Als zweites Beispiel durchgehen wir die Predigt, die Petrus Apg
3,12 ff. nach der Heilung des Gelähmten an die Leute richtet, die wegen
der Heilung ihn und Johannes bestaunen:

1. In V. 12 weist er auf das, was eben geschehen ist und geschieht:
die Heilung und die Verwunderung, mit der die Leute den Geheilten,
Johannes und ihn selbst umgeben. Er macht also wiederum eine

Erfahrung namhaft, die alle miteinander gemacht haben.
2. In V. 13-16 erklärt er das Geschehene: Jesus ist erhöht worden;

darum ist in seinem Namen Macht und Hilfe, wie sich vor ihrer aller
Augen gezeigt hat. - Wir können wiederum sagen: vom Christus-

Kerygma her interpretiert er, was sie alle gemeinsam erlebt haben.
3. Zugleich hat er mit denselben Worten aber auch bereits das Christus-

Kerygma verkündigt und die Hörer selbst in das Kerygma einbezogen,
indem er an ihre Schuld erinnerte. Dies führt er in V. 17.18 und 20-
26 weiter mit dem Zeugnis, daß gerade so ihnen, den Schuldigen, die

Verheißung der Vollendung zukomme.
4. V. 19 und 26c bringen die Einladung zur Umkehr und den Aufruf,

sich von den bösen Taten abzuwenden.

Hier greifen also Kerygma, Interpretation des Erlebnisses und
Aufruf wechselseitig ineinander, indem sie sich gegenseitig begründen
und weiterführen.

Als drittes Beispiel wählen wir die Areopagrede in Apg 17,22 ff. :

1. In V. 22.23 anerkennt Paulus die Frömmigkeit der Athener, die er
besonders im Altar für den unbekannten Gott dokumentiert sieht.

Wilckens bezeichnet diese Verse als captatio benevolentiae4. Im
Sinne rhetorischer Technik ist diese Benennung zutreffend. Doch ist
damit nicht alles gesagt; denn die Feststellung dieser Verse spielt im

ist entscheidend, wie die verschiedenen Bezüge in den Reden faktisch und sachlich
spielen und was dadurch zustande kommt. Davon meine ich allerdings, daß es kaum
ganz unbeabsichtigt sei.

4 A. a. O. 87; vgl. auch Anm. 3.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 261

folgenden noch eine große Rolle : in V. 24 und 25 nimmt Paulus gegenüber

dem Tun der Athener kritisch Stellung, läßt ihm aber in V. 27.28

eine relative Anerkennung zuteil werden. Die Einleitung ist also nicht
nur Einleitung und captatio benevolentiae, sondern eine Feststellung,
die bereits zum Zentrum der Sache gehört. Jedenfalls wird auch hier,
zwar nicht mit einem gemeinsamen Erlebnis, wohl aber mit dem

Hinweis auf einen Tatbestand begonnen, den sie alle, Sprecher und
Hörer, kennen und anerkennen, wenn auch in je verschiedener Weise.

2. In V. 24-30a haben wir die Interpretation des vorher namhaft
gemachten Tatbestandes in der Sprache jüdisch-christlich verstandener

Stoa. Dieser Abschnitt ist freilich nicht nur Interpretation -
er beginnt ja mit einer Polemik -, sondern zugleich auch schon

Kerygma.
3. In 30b und 31 haben wir die Fortsetzung des Kerygmas, nun mit

spezifisch christlichen Aussagen, die auch nochmals etwas zur
Interpretation des am Anfang genannten Tatbestandes beitragen.

4. Die vom Ganzen her nötige Aufforderung und Einladung zur
Anerkennung des einen wahren Gottes und Jesu als des kommenden
Richters und zur Zuwendung zu ihm ist nicht ausdrücklich in einem
weitern Abschnitt, sondern mehr inklusiv in den Versen 27 und

29-31 gegeben.

Der homiletische Gang dieser Rede differiert insofern deutlich von
der Pfingstpredigt, als Interpretation der Eingangsfeststellung, Kerygma
und Aufforderung oder Einladung ständig miteinander verwoben sind
und ineinander übergehen. Die homiletisch relevanten Momente sind aber
auch hier alle vorhanden. Diese Beobachtung ist darum für uns wichtig,
weil sie zeigt, daß wir es nicht mit einem stur angewendeten homiletischen

Schema zu tun haben, daß vielmehr die konstitutiven Elemente
in der Reihenfolge je nach Thematik und Sachlage frei variiert und
miteinander verbunden werden können, und daß so ein vielseitig sich

interpretierender Bezugszusammenhang hergestellt wird 5.

5 Daß sich diese Rede in der Sprache jüdisch-christlich verstandener Stoa
bewegt (vgl. E. Norden, Agnostos theos. Berlin 1923, 3 ff.) ist unter semantisch-
epistemologischen Gesichtspunkten nicht nur für die Exegese, sondern auch für
die heutige Predigt bedeutsam. Man wird annehmen dürfen, daß der Verfasser die
Rede dem Ort anpassen wollte, an dem er sie sich gesprochen denkt, also dem
Areopag der Philosophen. Er läßt darum Paulus in einer Sprache reden, die er
selber als «epikureisch-stoisch» empfindet. Man wird aber nur noch mit starker Ein-

17



262 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

Als letztes Beispiel betrachten wir Apg 10,28 ff., also die Worte, die
Petrus an Cornelius und die in seinem Haus Versammelten richtet. Wir
meinen, daß hier schon bei V. 28 und nicht erst bei V. 34 zu beginnen sei.

So zeigt sich folgendes:

1. In V. 28 und 29a nimmt Petrus die Konsequenz vorweg, die sich aus
den bereits bekannten Ereignissen ergibt, wenn sie vom Kerygma her

interpretiert werden.
2. In den Versen 30-33 läßt Petrus die Feststellung der entscheidenden

Ereignisse von Seiten des Cornelius durch einen Bericht des Cornelius
nachholen.

3. Von V. 34-43 spricht Petrus nun das eigentliche Kerygma aus. Er

schränkung sagen können, daß er die «epikureisch-stoische» Sprache «benützte».
Denn abgesehen davon, daß es eher bewußtes, auf gewisse Effekte abzielendes
Werk eines Dichters ist, eine bestimmte, charakteristische Sprache zu benützen
(vgl. etwa Thomas Mann in «Doktor Faustus»), könnte der Gedanke auch zu
sonderbaren Konsequenzen führen. Hätte der Verfasser in vollem Umfang gewußt,
was epikureisch-stoische Sprache ist, so müßte ihm auch bewußt gewesen sein,
was in den Schulen, die sie reden, damit gemeint ist. In diesem Fall hätte er Paulus
in einer Sprache reden lassen, von der ihm klar war, daß seine Hörer dabei etwas
anderes denken mußten, als was er den Apostel sagen lassen wollte, daß sie ihn also
zunächst mißverstehen mußten und daß deshalb, weil die Aussagen dem epikureischstoischen

Denken doch nicht konform sind, die Rede schließlich nur Nicht-verstehen
bewirken konnte. Das kann kaum die Absicht und Meinung des Verfassers sein.
Wie auch heute jeder, was er hört, von seinen Denkvoraussetzungen und
-Zusammenhängen her versteht, wenigstens wenn er sich nicht systematisch mit einer
typischen Sprache, der Gruppe, die sie spricht, und ihrem Denken beschäftigt,
so verhielt es sich selbstverständlich auch beim Verfasser der Areopagrede. Er
empfand wohl das für bestimmte Philosophenkreise Typische ihrer Sprache und
wollte es nachahmen. Aber was er in dieser Sprache aussprechen hörte - er kannte
ja kaum das ganze System, sondern nur allgemein zirkulierende Brocken -, das
verstand er in seinem Sinn. Er hörte und verstand, was er selber dachte, und fügte
die aufgelesenen Brocken zu dem von ihm gemeinten Zusammenhang, der einem
zuständigen Philosophen natürlich als grotesk hätte erscheinen müssen. Für die
Predigt besagt das: sie wird von den Hörern von ihren Voraussetzungen her
verstanden, zumal wenn affektgeladene Ausdrücke aus «andern Sprachen» noch dazu
verführen. Der Prediger muß also schon etwelche Anstrengungen aufwenden, wenn
gehört werden soll, was er meint. Auch die Exegese wird das bedenken müssen: es

wird zuerst aus dem neuen Zusammenhang und nicht aus der Herkunft
übernommener Ausdrücke zu interpretieren sein. Die Klärung der Herkunft leistet
wohl Hilfsdienste, aber sie erklärt nicht. Dennoch hat die Areopagrede die Stoi-
sierung des Christentums und die Christianisierung des Stoizismus einleiten helfen.
Sowohl sprachphilosophisch als auch theologisch bedenkenswert wäre aber noch
die Frage nach den Voraussetzungen und dem Ermöglichungsgrund für dieses
Geschehen. Der Ausdruck «Synkretismus» bezeichnet nur das Problem; er erklärt
nichts.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 263

beginnt aber mit der Konsequenz aus diesem Kerygma, nun jedoch
nicht bloß mit der Konsequenz für ihn selber wie in V. 28.29a, sondern

mit der Konsequenz für die ganze Menschheit. Dann erst folgt das

Kerygma selber, das diese Konsequenz begründet.
4. Eine Einladung oder Aufforderung erfolgt hier nicht, weil sie schon

erfüllt und in den vorausgegangenen Ereignissen berichtet ist.

Wieder zeigt sich: es sind die gleichen konstitutiven Elemente da
wie bisher, nur werden sie neuerdings in Reihenfolge und Verknüpfung
variiert.

So können wir unsere Beobachtungen dahin zusammenfassen: In
allen untersuchten Predigten der Apostelgeschichte - die hier nicht
analysierten bieten das gleiche Bild, nur mit weitern Variationen -
entfaltet sich das homiletische Geschehen in den folgenden vier Schritten,
deren Reihenfolge variieren mag, die auch ineinander übergreifen können,

die aber immer deutlich vorhanden sind:

1. Immer wird Bezug genommen auf eine Erfahrung, die Sprecher und
Hörer gemeinsam gemacht haben oder auf einen Tatbestand, der
beiden Seiten gemeinsam bekannt ist. Diese Erfahrung oder

Tatbestandsfeststellung wird meist am Anfang mit einem kurzen Hinweis

namhaft gemacht, kann aber auch, wie in 10,28 ff. und 17,22 ff.,
in komplexerer und ausgedehnterer Weise eingeführt werden.

2. Immer wird dann die Erfahrung, bzw. der Tatbestand vom Kerygma
her interpretiert und erklärt, wobei die Interpretation zeigt, daß das,

was das Kerygma bezeugt, in der angeführten Erfahrung oder dem

angeführten Tatbestand in grundlegender Weise gegenwärtig ist.
Die Interpretation spricht also aus, was das ist, was erfahren wurde,
womit man es zu tun hat.

3. Dann wird das betreffende Kerygma voll entfaltet, wobei der

Bezugszusammenhang mit Erfahrung und Tatbestand immer wieder
aufscheint und durchgehalten wird, so daß sich durch das Ganze
hindurch ein doppeltes Interpretationsgeschehen vollzieht, indem die

Erfahrung durch das Kerygma und das Kerygma durch die Erfahrung
konkret interpretiert wird.

4. Wiederum unter Wahrung dieses Zusammenhangs, also ebenfalls in
konkretem Bezug zu der bestimmten Erfahrung und zu der Situation,
die durch sie geschaffen ist, erfolgt schließlich der Aufruf oder die

Einladung zu einem dem Kerygma und der Situation entsprechenden
Tun.



264 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

Wäre, was wir dargestellt haben, allein in der Apostelgeschichte zu
finden, so bliebe es wohl trotz seines sachlichen Gewichts als bloß luka-
nisches Schema, d. h. als Eigentümlichkeit eines individuellen Schriftstellers

in seiner Bedeutung stark eingeschränkt. Nun ist dasselbe
Verfahren aber auch anderwärts zu beobachten, z. B. bei Paulus. Wennschon

die paulinischen Briefe als wirkliche Briefe und nicht als in Briefe
umgewandelte Predigten zu betrachten sind - das gilt auch für den
Römerbrief -, wenn sich also aus den Briefen keine Rückschlüsse auf die

Art seiner Predigt ziehen lassen, so ist es dennoch bedeutsam, daß es

auch bei ihm Beispiele für eine ähnliche Weise des Vorgehens gibt.
Verdanken wir nämlich die paulinischen Beispiele nicht einem Predigtschema,

so dürften sie sachliche Hintergründe haben und darum nur
umso gewichtiger sein.

Die ausgeprägteste Analogie zu dem bei Lukas Gefundenen stellt
Gal 3,1 ff. dar:

1. In 3.1-4 werden die Galater in rhetorischen Fragen auf ihre Erfahrung
hin angesprochen und dabei behaftet, nämlich auf die Predigt, die
ihnen Jesus Christus proklamierte, und vor allem darauf, daß sie durch
diese Predigt und nicht durch Werke des Gesetzes den Heiligen Geist

empfangen haben. Die Form der rhetorischen Fragen unterstreicht,
daß die Galater dem, was Paulus sagt, sicher nicht werden
widersprechen können. Er will sie also bei ihrer eigenen unbestreitbaren

Erfahrung behaften, die er natürlich mit ihnen teilt.
2. Die Frage von 3,5 leitet die Interpretation der genannten Erfahrung

ein: die Erfahrung ist von Gott gewirkt, ist also nicht zufällig oder
irrelevant.

3. Die ausführliche Interpretation vom Alten Testament und Christus-

Kerygma her und zugleich die Entfaltung des Kerygmas bringt das

ganze «dogmatische» Mittelstück des Briefes, nämlich 3,6-5,la,
wobei immer wieder Rückbezüge auf das in 3,1-4 Visierte erfolgen
(z. B. 3,14; 4,6.13 f.).

4. 5,1b ff. folgt in strengem Anschluß an das Kerygma und an die in
3,1-4 mit dem Hinweis auf ihre Erfahrung aufgewiesene Streit- und
Entscheidungssituation der Angesprochenen der konkrete Aufruf
zum Vollzug der gewonnenen Freiheit, der sich dann freilich - es ist
eben keine Predigt, sondern ein Brief - zu umfassender Paränese

ausweitet.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 265

Die sachlichen Gründe für den Aufbau dieses Briefabschnitts
springen in die Augen: daß die Rechtfertigungsbotschaft und die damit
verbundene Verkündigung von der Kirche aus Juden und Heiden ohne

das Gesetz nicht nur eine Meinung ist, der gegenüber man unbeschadet
seines Glaubens und seines Heils auch anderer Ansicht sein könnte, das

kann Paulus nicht wiederum mit seiner Botschaft begründen. Das führte
zu keinem Ende, bliebe im Stil von Behauptung gegen Behauptung.
Einen für beide Streitpartner gemeinsamen verpflichtenden Ausgangsort
der Argumentation, der dem Behaupten überlegen ist, kann nur in der

soteriologisch-ekklesialen Wirklichkeit gefunden werden. Freilich, diese

soteriologisch-ekklesiale Wirklichkeit ist keine neutral vorhandene

Gegebenheit. Sie zeigt sich als das, was sie ist, nur dem, der sie vom
Kerygma her erkennt und versteht. Diese Schwierigkeit kann auch

Paulus nicht vermeiden, und er tut und will es auch nicht. Immerhin
hat er so einen konkreten Bezugsort ins Spiel gebracht, der das Vielfache
leistet, die Botschaft konkret zur Sprache bringen zu können, die Situation,

die Wirklichkeit zu qualifizieren, zu zeigen, was zur Entscheidung
steht, und präzis angeben zu können, in welchen Schritten und Taten
die Entscheidung konkret gefällt werden muß.

Weniger augenfällig, weil weitmaschiger, aber deutlich greifbar
verläuft auch die Gedankenführung von Rom 1,18-6,23 in diesen

Etappen. Nachdem in 1,16 f. das Thema formuliert ist, das dargelegt
werden soll, werden
1. in 1,18-3,9 die Erfahrungen ausgebreitet, von denen Paulus, die

Adressaten und die ganze Menschheit herkommen und in denen sie

noch stehen.
2. 3,9-20, z. T. auch schon vorher, wird die Schriftgemäßheit der gegebenen

Darstellung aufgewiesen und damit die Interpretation und Qualifikation

der genannten Feststellungen vom Kerygma her vollzogen.
Dabei ist deutlich, daß die Feststellungen von 1,18-3,9 bereits im
Licht des Kerygmas getroffen wurden und daß die Realität dessen,

wovon das Kerygma spricht, nämlich die Gerechtigkeit Gottes,
wenigstens unter ihrem Gerichtsaspekt, in den erwähnten

Erfahrungen und Tatbeständen bereits im Gang ist.
3. 3,21-5,21 bereiten das Kerygma, nun nach seiner soteriologischen

Seite, weit aus, während
4. in Kap. 6 die Folgerung, nämlich die Berufung, Ermächtigung und

der Aufruf zum Leben in der Befreiung von Sünde und Gesetz zur
Sprache kommt. - Im folgenden werden dann einzelne Aspekte des



266 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

in der Grundlegung von 1,18-6,23 bereits Umfaßten unter zuvor noch
nicht genügend erörterten oder neuen Gesichtspunkten vertieft und
weitergeführt 6.

Fast noch wichtiger als die Gedankenführung von Gal 3,1 ff. und
Rom 1,18-6,23 wäre für das gestellte homiletische Problem eine

Untersuchung darüber, wie Paulus immer wieder kerygmatische Aussagen
mit Erfahrungen der Gemeinde - vieles, was Paulus von sich sagt, ist
für die Gemeinde eine Erfahrung, die sie in dieser oder jener Weise

mit ihm teilt - oder mit Feststellungen von Tatbeständen verkettet
und von diesen Erfahrungen und Feststellungen wieder zu kerygma-
tischen Aussagen übergeht (vgl. beispielsweise 1 Kor 1,18-2,5; 3,1-4,21;
2 Kor 1,3-11; 3,1-4,18). Es wäre also sein spezifisch persönlicher Stil
zu untersuchen, in dem ständig Kerygmatisches mit ganz Persönlichem
verwoben ist, wobei das Persönliche das Kerygmatische konkret bestätigt,
durch Kerygmatisches erhellt und für das Kerygma signifikant gemacht
wird. In diesem Zusammenhang dürfte das Verhältnis zwischen dem
Inhalt der einleitenden Dankgebete zum Corpus der Briefe bedeutsam
werden. Überall treffen wir ein ReziprokVerhältnis. Es gibt für Paulus
kein abstrakt für sich stehendes, sondern nur ein in persönlicher Existenz
und ekklesialer Wirklichkeit sich bestätigendes Kerygma, wozu auch

negative Phänomene gehören. Und es gibt für ihn keine vom Kerygma
isolierte, für sich verlaufende persönliche Existenz oder ekklesiale
Wirklichkeit. Diese Untersuchung muß hier unterbleiben, weil sie zu
weit führte und nur einen, freilich zentralen Punkt, aber doch nicht das

Ganze des homiletischen Geschehens in Sicht brächte.
Auch die Gleichnisse sind m. E. in diesem Zusammenhang sehr

aufschlußreich. Während die meisten Gleichnisse durch eine kurze
Einleitungsformel 7 nur ganz allgemein als Gleichnisse für das Reich Gottes
bezeichnet werden und einige überhaupt keine Einleitungsformel auf-

6 Mit diesem Satz soll nicht behauptet werden, daß alles, was auf Kap. 6

folgt, nur einen Anhang zu Kap. 1-6 darstelle. Die Meinung ist vielmehr die: Die
Kap. 1-6 bieten zwar die Grundlegung, aber die besondern konkreten Ziele und
Anliegen des Briefes kommen erst in den folgenden Kapiteln (z. B. in 9-11) zur
Sprache, so daß man sagen könnte, die Kap. 1-6 seien um des Folgenden willen
geschrieben. Vgl. dazu Ch. Müller, Gottes Gerechtigkeit und Gottes Volk.
Göttingen 1964. Die Frage braucht hier nicht weiter erörtert zu werden.

7 Vgl. J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu. Göttingen 19656, 99 ff.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 267

weisen 8, werden andere als Antwort auf eine unmittelbar vorher 9 oder

etwas früher 10 erhobene Frage oder Anklage eingeführt. Wieder andere

werden einer zwar unausgesprochenen, wohl aber im Zusammenhang
oder in der geschilderten Situation liegenden Frage zugeordnet11.

Mögen die meisten dieser Einordnungen, so wie sie jetzt vorliegen, auch

erst von den Evangelisten vorgenommen worden sein, so stellen sie doch,
wie seit C. H. Dodd 12 und J. Jeremias 13 zu Recht weithin angenommen
wird, eine zutreffende Erinnerung daran dar, daß die Gleichnisse von
Jesus selbst in konkrete Situationen hineingesprochen wurden. Das

ergibt sich schon daraus, daß viele Gleichnisse ohne den Bezug auf eine

konkrete Situation kaum zu einer bestimmten Aussage, sondern höchstens

zu einer platten Allgemeinheit führen. Dodd und Jeremias gehen darum
bei ihrer Gleichnisdeutung so vor, daß sie aus Einzelheiten der
Gleichniserzählung oder aus ihrer mutmaßlichen Sinnrichtung den Personenkreis

und die Situation zu erschließen suchen, auf die sich das betreffende
Gleichnis ursprünglich bezog, um dann von daher die konkrete Bedeutung

festzustellen. Es ist offenkundig, daß sich dieses Verfahren zu einem

guten Teil in Zirkelschlüssen bewegt, da für die Feststellung der
konkreten Situierung eines Gleichnisses nicht nur eine bestimmte Sicht der
Verhältnisse und Umstände, in denen Jesus predigte und handelte,
sondern auch ein bestimmtes Verständnis seiner Botschaft und ihrer
Wirkung und damit auch eine bestimmte Annahme hinsichtlich der

möglichen Zielrichtungen der Gleichnisse bereits vorausgesetzt werden
müssen. Das zeigt sich ganz deutlich darin, daß die Ergebnisse von Dodd
und Jeremias trotz gleicher Methodik voneinander divergieren. Die

Divergenzen beruhen in der Regel in der Verschiedenheit der
vorausgesetzten Auffassung von der Botschaft Jesu, die dann zu verschiedenen
Annahmen hinsichtlich der vorausgesetzten Situation führen und
umgekehrt 14. Es soll jedoch mit diesen Bemerkungen nicht das Verfahren
der beiden Gelehrten kritisiert, sondern gezeigt werden, daß darin etwas
höchst Signifikantes zum Vorschein kommt: wenn die Gleichnisse kon-

8 Z. B.: Mt 18,12 ff., 21,33 ff. (par. Mk 12,1 ff.); 25,14 ff.; Lk 11,5 ff.; 13,6 ff.
14,28 ff.; 16,1 ff.

9 Z. B.: Mt 18,21 ff.; Lk 10,25 ff.; 12,41 ff.; 15,1 ff.
10 Z. B. : Mt 20,1 ff.; Lk 12,16 ff.
11 Z.B.: Mt 21,28 ff.; 24,45 ff.; Lk 14,15 ff.; 18,9; ff. 19,11 ff.; 20,9 ff.
12 C. H. Dodd, The Parables of the Kingdom. London 19469.
13 Vgl. Anm. 7.
14 Es spielt also auch die kombinatorische Phantasie oder Intuition des

Historikers ihre Rolle und zwar zu Recht ; denn ohne sie geht es gar nicht.



268 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

kret angewendet werden sollen, und Dodd und Jeremias wollen ja ihre

ursprüngliche konkrete Anwendung durch Jesus herausarbeiten, so

impliziert das immer ein wechselweises Bezugs- und Interpretationsgeschehen:

wird das Gleichnis auf eine konkrete Situation bezogen, so

wird diese Situation, z. B. eine Auseinandersetzung, das, worum es in
dieser Auseinandersetzung geht, und die darin verwickelten Personen

mit ihren Stellungnahmen, durch das Gleichnis interpretiert, und
umgekehrt wird dann das Gleichnis durch die Situation interpretiert, auf
die es sich bezieht. Steht der zweite Vorgang für die historische Arbeit
des Exegeten im Vordergrund, so ist der erste im kerygmatischen
Gebrauch der Gleichnisse durch Jesus dominierend; er wäre es auch für
den Prediger, sofern der Prediger die Aufgabe hätte, die Gleichnisse

nach dem Vorbild Jesu neu anzuwenden.

Einige Beispiele sollen das verdeutlichen. Ich halte mich dabei an
die von Jeremias angegebenen Annahmen, unbekümmert darum, ob

sie mir als zutreffend erscheinen oder nicht. Die Frage der geringem oder

größern historischen Wahrscheinlichkeit ist für unser Problem
unerheblich.

la. S. 128 ff. bespricht Jeremias das Gleichnis vom verlorenen Sohn.

Er kommt dabei zum Schluß (131), der erste Teil schildere die
überfließende Liebe Gottes, er tue das aber absichtlich in Hinblick auf den

wichtigern zweiten Teil, der gerade um der konkreten Situation willen
beigefügt sei. «Das Gleichnis ist zu Menschen gesagt, die dem ältern
Bruder gleichen, d. h. zu Menschen, die sich am Evangelium ärgern.
Sie sollen im Gewissen getroffen werden. Ihnen sagt Jesus: So groß ist
Gottes Liebe zu den verlorenen Kindern, und Ihr seid freudlos, lieblos,
undankbar und selbstgerecht. Seid doch auch barmherzig Seid nicht so

lieblos! Die geistlich Toten stehen auf, die Verirrten finden heim, freut
Euch doch mit! Das Gleichnis... ist also... Rechtfertigung der

Frohbotschaft gegenüber ihren Kritikern».
Obwohl Jeremias erklärt, das Gleichnis sei auf eine konkrete Situation

hin gebildet, und obwohl er gerade diese Situation herausarbeiten

möchte, wird sie dennoch aus seinen Worten nur teilweise klar. Deutlich
ist: Jeremias nimmt an, die Predigt Jesu von der Liebe Gottes zu denen,
die in Israel als verloren galten, habe bei vielen Widerspruch
hervorgerufen. Könnte man schon hier fragen, ob die Predigt Jesu wirklich
Widerspruch erregt hätte, wenn er nur allgemein von der Liebe Gottes

zu den Verlorenen gesprochen hätte und nicht ganz offenkundig geworden

wäre, welches konkret die Personen waren, denen gegenüber er die Liebe



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 269

Gottes proklamierte, so ist jedenfalls dort noch schärfere Konkretisierung

nötig, wo Jeremias von den Kritikern Jesu freudvolle Anerkennung

der Tatsache verlangt, daß die «geistlich Toten aufstehen» und
«die Verirrten heim finden». Wie könnte Jesus Mitfreude für dieses

«Aufstehen» und «Heimfinden» verlangen, wenn nicht ganz konkrete
Beispiele von solchen «Aufstehenden» und «Heimfindenden» vor Augen
gestanden hätten? Die Verkündigung der Liebe Gottes zu den Verlorenen

impliziert doch nicht automatisch, daß diese nun auch wirklich
«aufstehen» und «heimfinden». Es muß also bei einigen der Personen, die als

Verlorene galten, etwas geschehen sein, das Jesus als ihr «Aufstehen»
und «Heimfinden» bezeichnete, und angesichts dessen er auch von
seinen Kritikern verlangen konnte, daß sie ihrerseits es ebenfalls als

«Heimfinden» anerkennen und sich darüber freuen sollten. Zur
Entstehung einer konkreten Situation, die so beschaffen war, daß sich Jesus
in der Weise darauf beziehen konnte, wie Jeremias es annimmt, genügt
die Verkündigung der Frohbotschaft als solche nicht; es ist dazu auch
noch ein bestimmtes Verhalten, mindestens von Seiten der «Verlorenen»

nötig 15. Wahrscheinlich nimmt das Jeremias auch an, und er dürfte
dabei an die «Zöllner und Sünder» denken, die zu Jesus kommen, ihn
zum Essen einladen, und mit denen er Tischgemeinschaft hält.

15 Der methodische Gedanke von Dodd und Jeremias, nach der geschichtlichen

Situation zu fragen, in die hinein ein Gleichnis gesprochen wurde, und dann
das Gleichnis aus der Beziehung zu dieser Situation zu interpretieren, erweist sich
also dadurch als exegetisch fruchtbar, daß er die Möglichkeit zu kritischem Hin-
und Herfragen bietet. Man wird einerseits fragen müssen: Wie muß die Situation
beschaffen sein, welche Personen müssen darin vorkommen und welches muß ihr
Verhalten sein, daß die Gleichniserzählung dadurch veranlaßt werden konnte und
daß der Bezug von Gleichnis und Situation zu einem Ergebnis führt Andererseits
ist zu fragen: Welches muß die Pointe, die Stoßrichtung des Gleichnisses sein und
welche Züge des Gleichnisses müssen für die Verwirklichung des «Stoßes» von
Bedeutung sein, damit eine mögliche geschichtliche Situation im Wirken Jesu durch
das Gleichnis zur Klärung und Entscheidung gebracht werden kann? Hierauf
müssen die Antwort-Versuche auf die eine Fragengruppe solange korrigierend mit
den Antwortversuchen auf die andere Fragengruppe konfrontiert werden, bis alles
ineinander spielt - oder man es aufgeben muß, die ursprüngliche Situation für die
Gleichniserzählung oder die ursprüngliche Fassung des Gleichnisses feststellen zu
wollen. Vielleicht bietet sich dann in der Urgemeinde eine entsprechende Situation
für den jetzt bestehenden Wortlaut des Gleichnisses. In beiden Fällen lassen sich
bei sorgfältiger Anwendung des Verfahrens Erkenntnisse hinsichtlich des Wirkens
Jesu bzw. des Lebens der Urgemeinde und ihrer verschiedenen Situationen und
Gestaltungen gewinnen. In unserm Fall wird deutlich, daß das Gleichnis im Rahmen
der Wirksamkeit Jesu nur spielen kann, wenn Jesus durch die Erzählung zugleich
das Verhalten zu ihm und sein Verhalten zu den «Verlorenen» in sehr prägnanter



270 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

Diese Präzisierung der nach Jeremias anzunehmenden konkreten
Situation führt zu bedeutsamen Konsequenzen. Zuerst sei die Situation
mit der eben angegebenen Präzisierung kurz umschrieben: Jesus
verkündigt die Umkehr; er lädt auch die «Verlorenen» dazu ein; sie kommen
zu Jesus; er ißt mit ihnen; viele kritisieren Jesus deswegen, sowohl seine

Predigt als auch, und wohl erst recht, sein Verhalten. Wenn nun Jesus
den Kritikern zur Rechtfertigung seines Tuns, wie Jeremias annimmt,
das Gleichnis vom verlorenen Sohn erzählt, so ist zu beachten, was damit
geschieht. Wenn das Gleichnis wirklich etwas mit dieser Situation zu
tun haben soll, so heißt das: durch das Gleichnis wird der Anschluß
der Zöllner und Sünder an Jesus als «Aufstehen» und «Heimfinden» der
Verlorenen interpretiert und die Tischgemeinschaft Jesu mit ihnen als

die Annahme der «Verlorenen» durch Gott. (Die Frage, ob Jesus auf
diese Weise sich selbst als Gott oder «nur» als einen proklamiere, durch
den Gottes Wille zum Vollzug gelangt, kann für unsern Zusammenhang
unerörtert bleiben.) Damit verkündigt Jesus, wie Gott ist. Er tut es

nicht in leerer Allgemeinheit, sondern er zeigt die Liebe Gottes in ihrem
konkreten Vollzug. Er gibt auch an, wo es zur Begegnung mit der Liebe
Gottes kommt : in seinem Wort, seinem Tun, seiner Person. Er entfaltet
konkret sein Kerygma. Und er bezieht auch seine Kritiker, die Adressaten

seines Gleichnisses, mit ein: sie sollen erkennen und anerkennen,
was in dem liegt, was sie selber mitangesehen haben. Er stellt sie vor die

Entscheidung: wenn sie wirklich auf der Seite Gottes stehen - Jesus
stellt das nicht von vornherein in Frage -, so muß sich das daran zeigen,
daß sie sich mit Jesus und mit Gott über das Geschehene freuen. In der
Linie der Anwendung des Gleichnisses liegt also auch eine Paränese, die

Eröffnung, wie sich die Adressaten konkret dem Tun Gottes anschließen
können: sie können anerkennen, was im Geschehenen zum Vollzug
gelangt, sich darüber freuen und sich dem Tun und dem Weg Jesu
anschließen.

Somit treten in der Zielstrebigkeit des Spiels zwischen der
konkreten Situation und den an ihr Beteiligten einerseits und dem Gleichnis
und seiner Anwendung andererseits wieder dieselben vier Momente

hervor, die wir schon oben kennenlernten :

Weise interpretieren wollte, d. h. im Sinne einer impliziten Proklamation seiner
göttlichen Sendung. Hält man dies für historisch unwahrscheinlich, muß man das
Gleichnis der Urgemeinde zuschreiben. In diesem Fall müßte man aber den Großteil
der Gleichnisse der Urgemeinde zuschreiben.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 271

a) Wir haben eine konkrete Situation, die durch einen Komplex von
Ereignissen entstanden ist: die Verkündigung Jesu, die Reaktion der

«Verlorenen», die Tischgemeinschaft Jesu mit ihnen, der Widerspruch
der Kritiker. Alle haben das miterlebt. Aber das Geschehene wird
nicht von allen, die es mitansahen, gleich gewertet und beurteilt.
Es ist eine Streitsituation. Indem sich Jesus mit der Gleichniserzählung

an seine Kritiker wendet, nimmt er auf diese gemeinsame Erfahrung

Bezug und bringt sie damit voll in Sicht, was freilich den Hörern
nicht von Anfang an gesagt, ihnen aber im Verlauf des Gleichnisses

bewußt wird.
b) Durch das Gleichnis wird das Geschehene und die Streitsituation von

der Predigt Jesu her interpretiert. Wir können auch sagen, es werde

vom Kerygma her interpretiert, und wir können dabei auch an das

Alte Testament denken, z. B. an Jes 42,3.6-8; 54,6-10; Ps 103,3.8-13.
D. h. die Verkündigung Jesu wird als Begegnung, als Gegenwart der
Liebe Gottes, der Anschluß an ihn als Umkehr zu Gott, die
Tischgemeinschaft mit Jesus als Annahme der Umkehrenden, als Vollzug
der väterlichen Erbarmung Gottes interpretiert.

c) Damit wird zugleich das Kerygma Jesu und des Alten Testaments
konkret entfaltet; denn daß bei Gott Gnade und Vergebung sei,

wurde auch von den Kritikern Jesu nicht bestritten, sondern geglaubt,
verkündigt und gepriesen. Die Frage war nur, wo es zur Begegnung
mit dieser Gnade kommt, wem sie gelte und was sie in sich schließe.

Eben das wurde nun durch das Gleichnis in seinem konkreten Bezug
dargetan.

d) Und darin war an die Hörer die Entscheidungsfrage gerichtet und
der Aufruf, sich dem Tun Gottes anzuschließen.

Ib. Eta Linnemann 16 hält die von Jeremias vorgelegte Annahme
über die geschichtliche Situierung des Gleichnisses vom verlorenen Sohn

für unzutreffend. Sie meint: «Um am Evangelium Anstoß zu nehmen,
hätten seine Gegner zunächst den bevollmächtigten Verkünder in Jesus
sehen müssen. Das dürfte jedoch ausgeschlossen sein, denn es ist mit
ihrem offenen Widerspruch gegen ihn nicht vereinbar» (151). Die Gegner
Jesu protestieren also nicht dagegen, daß er den Sündern vergab, sondern
sie protestieren, weil seine Tischgemeinschaft mit ihnen die Ordnung,

16 E. Linnemann, Gleichnisse Jesu. Göttingen 1961, 79 f., 86 f. und Anmerkungen

S. 151 f.



272 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

die Ächtung der Sünder umstieß (79 f.). Jesus sucht durch das Gleichnis
seine Gegner für die Einsicht zu gewinnen, daß jetzt das in die Welt
einbricht, das größer und besser ist als die in der Welt geltenden
Ordnungen und dem man bei aller eigenen Verantwortung die Sorge für die

Welt überlassen kann, für die Einsicht also, daß jetzt die Zeit des

Heimfindens da sei (86 f.).
Mit den Ergänzungen, die oben den Sätzen von Jeremias beigefügt

werden mußten, damit seine eigene Konzeption überhaupt zum
Funktionieren gebracht werden konnte, ist der Kritik Linnemanns bereits ein

Stück weit Recht gegeben worden. Im übrigen aber bietet die

Auffassung Linnemanns dasselbe Problem: Das Gleichnis muß das Verhalten
der «Verlorenen» zu Jesus und seine Tischgemeinschaft mit ihnen in
einer bestimmten Weise interpretieren, sonst kann es nicht zur Erkenntnis

führen, daß jetzt die Zeit des Einbruchs des Bessern gekommen sei.

Freilich, und darin sei Linnemann nochmals zugestimmt, diese Einsicht
ist nicht vorausgesetzt, sie soll durch das Gleichnis gegeben werden,
nämlich durch die Interpretation, die es den umstrittenen Tatbeständen

gibt. Das Ganze verläuft, wenn wir von der Auffassung Linnemanns
ausgehen, nur unter andern Aspekten, nicht unter dem der Vergebung
und der Annahme der «Verlorenen», sondern unter dem der Heilszeit.

Auch so ergibt das Spiel von Situation und Gleichnis wieder vier
Momente, die den obigen sehr ähnlich sind:

a) Das Gleichnis nimmt, indem es sich an die Gegner Jesu wendet auf
eine bestimmte Situation Bezug. Sie ist genau gleich konstituiert wie
schon oben unter a) gesagt wurde.

b) Durch das Gleichnis wird diese Situation vom Kerygma her inter¬

pretiert. Das Kerygma besteht einerseits in der Predigt Jesu, andererseits

in den alttestamentlichen Verheißungen einer Heilszeit. Indem
die umstrittenen Tatbestände 17 von hier aus interpretiert werden,
wird das Tun Jesu konkret als heilszeitliches Ereignis erklärt, womit
auch Jesus und seine Sendung in ein bestimmtes Licht gerückt werden,
das hier nicht näher umschrieben werden muß. (Geschähe das nicht,
bliebe das Gleichnis in abstrakter Allgemeinheit.)

c) Zugleich wird dieses Kerygma durch das Gleichnis konkret entfaltet,

17 Nur durch diese Interpretation wird die Tischgemeinschaft Jesu mit den
Sündern von einer Sanktionierung der Sünde abgehoben, die auch Linnemann im
Tun Jesu nicht finden will. Nicht jede Tischgemeinschaft mit Sündern ist ein
heilszeitliches Ereignis.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 273

wie oben unter c), jetzt aber unter der Frage nach dem «Wann» der

Heilszeit, die gar nicht beantwortet werden kann, ohne auch auf die

Fragen nach dem «Wo» und «Wie» einzutreten,
d) Und darin liegt wieder die konkrete Entscheidungsfrage und Paränese

analog zu dem vorhin unter d) Ausgeführten.

Ob wir also die geschichtliche Situation so sehen wie Jeremias oder
so wie Linnemann, ändert für unser Problem nichts.

2. Die Gleichnisse vom Senfkorn (Mk 4,30-32; Mt 13,31 f.; Lk 13,

18 f.) und vom Sauerteig (Mt 13,33 ; Lk 13,20 f.) stellt Jeremias (145) unter
die Überschrift: «Die große Zuversicht» und meint, die Äußerung von
Zweifeln an der Sendung Jesu sei als die Situation zu erschließen, in die
hinein sie gesprochen wurden (148). «Diese armselige Schar, zu der so

viele übel beleumdete Gestalten gehörten, sollte die Heilsgemeinde
Gottes sein? Ja, sagt Jesus, sie ist es. Mit derselben zwangsläufigen
Sicherheit, mit der aus dem winzigen Senfkorn die große Staude
hervorgeht, wird Gottes Wunder meine kleine Schar zum großen, die Völker
umfassenden universalen Gottesvolk der Heilszeit werden lassen» (ib).

Gehen wir von dieser Annahme 18 aus, so ergibt sich :

a) Die vorauszusetzende Situation muß wie folgt konstituiert sein:

Jesus verkündigt die Nähe des Reiches Gottes; auf diese Verkündigung

hin sammeln sich Leute um ihn; wie die Seligpreisungen
zeigen, sagt er ihnen das Reich Gottes zu ; er beruft sogar selber einen

engern Kreis von Jüngern; dieser engere oder weitere Kreis steht
somit unter dem Anspruch, die endzeitliche Gemeinde zu sein. Dieser
Tatbestand ist allen bekannt, an die sich das Gleichnis wendet, aber

18 Man könnte allerdings die Pointe des Gleichnisses und die vorauszusetzende
geschichtliche Situation auch anders annehmen und zwar auf mehrere Arten: man
könnte das Gleichnis auf die Verkündigung Jesu beziehen (Du sprichst von der
Nähe des Reiches; aber es ändert sich ja nichts vor unsern Augen) oder auf seine
Sendung, die auf jeden Fall implizit zur Sprache steht und durch die Interpretation,
die das Gleichnis vollzieht, mehr oder weniger präzis qualifiziert wird. Man kann
vom Großen der Verheißung (Reich Gottes ist umfassende Änderung; was ist dein,
Jesu, Wort dem gegenüber?) oder vom Unscheinbaren der Verkündigung her fragen
(Es ist gut, was von dir gepredigt wird; aber ob es die Gegenwart der Vollendung
ist Man kann von der Frage nach der Zeit ausgehen. Man kann skeptisch, unsicher
hoffend oder einfach aus Unentschiedenheit fragen. Und es ist nicht einzusehen,
warum eine dieser Möglichkeiten geschichtlich besser sein sollte als die andere. Sie
brauchen also wohl nicht gegeneinander abgewogen zu werden mit dem Ziel sich
nur für eine zu entscheiden. Man kann alle zugleich im Spiel bleiben lassen und,
etwa für die Predigt, die nach den Umständen dringlichste wählen. Für jede Mög-



274 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

mehrere unter ihnen bekunden Zweifel, ob der Schar Jesu dieser

eschatologische Anspruch zu Recht zuerkannt werden könne. Indem
Jesus die beiden Gleichnisse an die Adresse solcher Zweifelnder
richtet, bezieht er sie auf die charakterisierte Situation und bringt
diese so allen Hörern in Sicht.

b) Die Gleichnisse interpretieren diese Situation von der Botschaft Jesu
her, indem sie auf den allgemein bekannten Naturvorgang hinweisen,
daß aus völlig Unscheinbarem durch wunderbare Veränderung plötzlich

etwas Neues und Großes wird. Jesus interpretiert damit seine

Schar als die Gegenwart des Neuen im noch völlig Unansehnlichen.
Mit diesem Gedanken entspricht er auch einer Linie des alttesta-
mentlichen Zeugnisses; man denke etwa an Deut 7,7, an die Rede

vom Rest (z.B. Jes 10,19 ff.; 11,11 ff.; 28,5 f.), an die Knecht-
Jahwe-Lieder. Er interpretiert also stillschweigend auch von der

prophetischen Verheißung aus.

c) Durch die Beziehung zwischen der visierten Situation und dem, was
sie hervorbrachte, einerseits, und ihrer Interpretation durch das

Gleichnis andererseits kommt somit auch eine konkrete Entfaltung
der Botschaft Jesu zustande, die beispielsweise folgendes in Sicht

bringt: das weltumspannende Tun Gottes ist mitten in diesem Aon
im Unscheinbaren und Verborgenen gegenwärtig; das Zukünftige ist
bei aller seiner Zukünftigkeit auch schon Gegenwart; man kann auf
das Zukünftige nicht zuschauerhaft warten, man kann es nur erwarten,
indem man es in der Gegenwart annimmt ; man kann und darf schon

in diesem Äon in der Zukunft und aus der Zukunft, in und aus der

Vollendung leben. Und das alles nicht nur im Sinn allgemeiner Sätze,
sondern im konkreten Hinweis auf das «Wo» und «Wie».

d) Die Gegenwart des Neuen in der Gemeinde Jesu ist damit freilich
nicht bewiesen, sondern allein neu bezeugt, aber in einer Weise, die
das Bezeugte als der Linie von Gottes Handeln entsprechend, als

natur- und sachgemäß, als möglich aufweist und damit die zudringliche

Entscheidungsfrage stellt: Ihr seht, daß es so sein kann; seid

Ihr sicher, daß es nicht so ist? Seht zu, was Ihr tut. Je nach der
konkreten Art, in der die Zweifel bekundet wurden, z. B. in Gestalt
der Frage, ob man den Jüngern Jesu gegenüber dies oder jenes tun

lichkeit hat dann die vorauszusetzende geschichtliche Situation eine etwas andere
Gestalt. - Die von Jeremias gemachte Annahme scheint mir zwar besser in die
Urgemeinde zu passen; aber auch das tut hier nichts zur Sache.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 275

müsse, führt der Zug des Gleichnisses von selbst auch noch zu einer
sehr konkreten Paränese, zu einer Eröffnung konkreter Lebensschritte

19.

3a. Das Gleichnis von den klugen und törichten Jungfrauen (Mt 25,

1-13), das, wie Jeremias (a. a. O., 48 f.) erklärt, im jetzt bestehenden
matthäischen Kontext als Allegorie auf die sich verzögernde Parusie des

himmlischen Bräutigams und seine wartende Gemeinde verstanden
werde, sei ursprünglich ein Krisis-Gleichnis gewesen, das mit der Erzählung

vom mitten in der Nacht plötzlich erschallenden Ruf «Der Bräutigam

kommt!» als Weckruf angesichts der bevorstehenden eschato-

logischen Krisis sagen wollte: «Wehe denen, die diese Stunde ungerüstet
findet!» (50). Das Hauptziel des Gleichnisses sei es also, auf dem Hintergrund

des Jubelrufes, daß der Hochzeitstag angebrochen sei, die
Möglichkeit und Gefahr des «Zu spät!» zu betonen (175).

In diesem Fall gibt Jeremias aber weder eine bestimmte konkrete
Situation noch einen speziellen Personenkreis an, die Jesus zur Bildung
dieses Gleichnisses veranlaßt hätten und auf die es ausgerichtet wäre,
sei es, daß er keinen solchen «Sitz im Leben» Jesu fand, sei es, daß er
ihn gar nicht suchte, weil er meint, wir müßten uns einfach «die Menge
als Hörerschaft vorstellen» (49). Jeremias scheint also anzunehmen,
auch Jesus habe gelegentlich in der beziehungslosen Allgemeinheit
gesprochen, in der es offen bleibt, worin das «Gerüstet-Sein» und das

«Zu spät» bestehen könnte, und er habe es erst noch mit einer Geschichte

getan, von der man sich fragen kann, ob sie für den Zweck, den Jeremias
annimmt, wirklich geeignet war. Jedenfalls ließen sich ohne Mühe eine

Menge von Geschichten ausdenken, welche die drei Momente (Aussicht
auf ein freudvolles Ereignis, entsprechende Vorbereitung, Möglichkeit
des Zu-spät-Kommens) viel direkter und wirksamer zum Ausdruck
brächten als die Geschichte von den zehn Jungfrauen mit der das

postulierte Ziel eher verdeckenden oder zumindest überflüssigen
Komplikation des Einschlafens. Oder sollen wir annehmen, daß dieser Zug

19 Es sei darauf aufmerksam gemacht, wie viel durch das kurze Gleichnis zur
Sprache gebracht wird, wenn man es im Kontext und in Anwendung auf eine
konkrete Situation reden läßt, und zwar gerade indem man nicht allegorisiert, sondern
es als Gleichnis behandelt, während, wenn man nach herkömmlichem Verfahren
eine «Lehre» daraus ableitet, nur ein armseliger, abstrakter Satz resultiert. Ähnlich
fruchtbar dürfte es sein, wenn man in der Predigt, analog zu dem oben Vorgelegten,
die Gleichnisse im Kontext einer heutigen konkreten Situation den Weg ihrer
Aussage abschreiten ließe.



276 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

nur eingebaut wurde, um die Geschichte länger und «interessanter» zu
machen? - So oder so, Jeremias bietet in diesem Fall keine Grundlage,
die Auswirkung des Bezugs von Situation und Gleichnis zu untersuchen.
Wir werden diese Grundlage selber eruieren müssen.

3b. Zuvor wenden wir uns aber der Interpretation des Gleichnisses
bei Eta Linnemann zu (130 ff.). Sie nimmt an, die Parabel sei «wohl erst
in der Urgemeinde entstanden» (132) und gehöre in den Prozeß, da die
Gemeinde erkennt, daß die Naherwartung wohl Ausdruck und Gestalt
des Glaubens, aber nicht selber der Glaube sei. Mit dem Gleichnis vom
Bräutigam, dessen Kommen sich verzögert, hält der Erzähler im Namen
der Gemeinde die neue Erkenntnis in der Weise fest, daß der Hörer dem
in V. 2 enthaltenen Urteil zustimmen muß, daß es töricht wäre, sich

nicht auf eine längere Wartezeit einzurichten, und zu Recht würden die

von der Festfreude ausgeschlossen, die sich nicht auf diesen Sachverhalt
einstellen (133).

Sind die Situation, in der das Gleichnis situiert ist, und das Gleichnis
selbst so zu verstehen, wie Linnemann meint, kommen durch den Bezug
von Gleichnis und Situation folgende Erkenntnisse und Aussagen zur
Entfaltung :

a) Die Situation ist schon angedeutet. Sie ist aber noch zu präzisieren.
Es ist die Situation einer urchristhchen Gemeinde, die durch die

Weiterverkündigung von Predigt und Taten Jesu und durch die
Botschaft von seiner Auferweckung und Erhöhung dazu gekommen
ist, an Jesus als den Herrn und den Bringer des Reiches Gottes zu
glauben und sich als seine endzeitliche Gemeinde zu verstehen, die in
Bälde seine Ankunft in Herrlichkeit und die Freude der
Vollendungsgemeinschaft mit ihm schauen soll. Da sich diese Erwartung noch
immer nicht erfüllte, wird die Gemeinde in ihrem Glauben verunsichert.

b) Von einem neuen oder bessern Verständnis der Verheißung, also vom
Kerygma her erklärt das Gleichnis die Schwierigkeit der Gemeinde
als eine dem Glauben sachgemäß entsprechende Situation, indem es

zugleich deutlich macht, daß die Gemeinde tatsächlich von einer
Gefahr bedroht ist, daß die Gefahr aber nicht in dem besteht, was die
Gemeinde befürchtet, sondern darin, daß sie die Verheißung
mißversteht und deshalb ihre Erfüllung verfehlen könnte.

c) Damit wird aber auch das Kerygma neu entfaltet. Es wird fest¬

gehalten, daß Jesus der erhöhte Herr und die Gemeinde seine
auserwählte Schar der Endzeit ist, welche die Verheißung vollendeter
Gemeinschaft und Freude hat. Und der Herr, der diese Freude



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 277

bringt, ist im Kommen. Seine Ankunft wird eine Überraschung sein.

Darum kann das Warten auf ihn nicht nur im passiven Überstehen
einer kurzen Frist bestehen. Das Warten auf den Herrn ist eher so

etwas wie eine Mission, zu der die Überwindung von Glaubensschwäche

und Mißverständnissen und der Gehorsam gehören; eben

dadurch erweisen sich die Seinen als die Endzeitgemeinde. Wer in
dieser Erwartung zu kurz greift, wird die Erfüllung verfehlen,

d) Daraus geht auch der Auftrag hervor, der der Gemeinde und jedem
einzelnen ihrer Glieder erteilt ist. Er läßt sich mit Worten andeuten
wie : klug werden nicht falschen Erwartungen verfallen sich richtig
einstellen also ausharren und alles tun, was dazu gehört

3c. Nun sind aber auch hier die Fragen, die im Blick auf die Deutung
von Jeremias (vgl. 3a) angemeldet wurden, nicht befriedigend gelöst.
Gerade der Versuch, die Beziehung von Situation und Gleichnis
durchzuspielen, bringt an den Tag, daß etwas nicht recht stimmt. Es ist
wiederum der Zug, daß die Jungfrauen alle schlafen, daß aber die einen

beim Erwachen merken, daß sie kein Öl mehr haben und dann nur
deswegen vor verschlossenen Türen stehen, weil sie das Fehlende zu spät
noch zu erlangen suchen. Ihr Zu-spät-Kommen ist also nicht darin
begründet, daß sie nicht lange genug gewartet hätten, daß ihnen die

Geduld zu früh ausgegangen wäre. Es ist zwar auch nicht meine Meinung,
daß, wie bei einer Allegorie, jeder Zug des Gleichnisses in der «Sachhälfte»
seine Entsprechung haben müßte und umgekehrt. Hingegen ist es doch
sehr unwahrscheinlich, daß ein Gleichnis mit einem Zug ausgestattet
wird, der für den Zweck, der erreicht werden soll, nicht nur nichts

einträgt, sondern die Zielstrebigkeit eher sabotiert. Das wäre bei unserm
Gleichnis, wenn es im Sinne Eta Linnemanns zu verstehen wäre, umso
mehr der Fall, als der fragliche Zug den dramatischen Wendepunkt der

Erzählung darstellt und darum die Hauptaufmerksamkeit auf sich

zieht, aber in keiner Weise darauf hinweist, daß die törichten
Jungfrauen einen längern Atem beim Warten hätten haben sollen. Die Pointe
des Gleichnisses muß sicher in dem liegen, was die klugen von den

törichten Jungfrauen unterscheidet. Wozu sonst würden zwei Gruppen
mit verschiedenem Ausgang eingeführt? Hinsichtlich der Bereitschaft

zum Warten und Ausharren besteht aber zwischen den beiden Gruppen
überhaupt kein Unterschied. Die törichten Jungfrauen sind nicht weniger

als die klugen rechtzeitig zur Stelle und warten ohne Ungeduld

genau gleich lang wie jene. Sollte das visiert sein, was Linnemann meint,
wäre es viel zweckdienlicher gewesen, den Unterschied so zu gestalten,

18



278 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

daß die Törichten die Sache aufgegeben hätten, kurz bevor der Bräutigam

erschien. Wären das Gleichnis und die Situation, auf die es sich

bezieht, die es sogar bewältigen soll, in der Weise von Eta Linnemann zu
verstehen, müßte man feststellen, daß beides sehr schlecht zueinander

paßt, und man müßte sich fragen, ob der Erzähler seine Sache einfach
nicht gut gemacht habe und aus bloßer Fabulierlust einen spannungsvollen

Zug in seine Geschichte brachte, der mit der gemeinten Sache gar
nichts zu tun hat und darum bei der Erklärung zu übergehen wäre. Eine
solche Annahme scheint mir aber nur dann berechtigt zu sein, wenn
keine andere Erklärung übrig bleibt und sich für die unpassende
Ausschmückung plausible Gründe angeben lassen. Natürlich wäre es möglich,

daß in der Überlieferung ein verfehlter Zug zugewachsen wäre.
Doch gerade dafür müßten sich Gründe nennen lassen. V. 13 ist
anerkanntermaßen ein Zuwachs, wohl von Seiten des Evangelisten, der das

Gleichnis mißverstanden hat. Aber eben der Umstand, daß V. 13 nicht
zum Verlauf der Gleichniserzählung paßt, macht sehr wahrscheinlich,
daß die Erzählung in der Tradition eine feste Gestalt hatte und daß der
schwer zu deutende Zug vom Einschlafen aller Jungfrauen mit dem,

was daraus folgt, zu diesem festen Bestand gehörte; denn V. 13 bezieht
sich ja, freilich mißdeutend, gerade auf diesen Zug. Die Erzählung wirkt
denn auch durchaus kohärent. Andererseits hat sich das Verfahren, die

Gleichniserzählung auf eine konkrete Situation zu beziehen und diesen

Bezug zur gegenseitigen Erhellung spielen zu lassen, an den zuvor
besprochenen Beispielen als so fruchtbar erwiesen, daß man es m. E.
nicht aufgeben sollte 20, ganz abgesehen davon, daß bei einigen
Gleichniseinleitungen dieser Bezug auch ausdrücklich bezeugt ist. Darum
meine ich, es sei für unser Gleichnis die Situation eben noch zu finden,
zu der die Erzählung paßt. An Hinweisen dafür fehlt es nicht. Ich denke

20 Eine ganz andere Weise der Gleichnisdeutung wurde neulich von Via
vorgelegt (D. O. Via, Die Gleichnisse Jesu. Aus dem Amerikanischen übers, v.
E. Güttgemanns, München 1970; Titel der Originalausgabe: The Parables.
Philadelphia USA 1967). Ausdrücklich erklärt er von der Methode Dodds und Jeremias'
abrücken (9) und eine «hermeneutische und literarische Methodik» anwenden zu
wollen, «die das ständig bedeutsame Element in den Gleichnissen identifiziert»
(32/33). Er tut das unter Berufung darauf, daß die Gleichnisse Kunstwerke sind,
die für sich selber stehen, und führt sein Programm mit Hilfe literaturkritischer
Überlegungen durch. Bei der Erklärung der einzelnen Gleichnisse werden dann
Kategorien wie «Krise», «Offenheit der Existenz», «Verfehlen der Existenz»,
«Selbstverständnis» dominierend. Da versteht es sich fast von selbst, daß die
Deutungsargumentation, in starkem Gegensatz zu den Gleichnissen selbst, mit Hilfe
psychologischer Einstimmung in die Intentionen, Überlegungen und Spekulationen der



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 279

an die Gleichnisse vom beabsichtigten Turmbau und Kriegszug (Lk 14,

28-33), die beide davon handeln, daß ein vernünftiger Mensch sich nicht
auf ein großes Unterfangen einläßt, ohne geprüft zu haben, ob er auch
die Mittel besitzt, es erfolgreich zu Ende zu führen. Ferner kann man
an die Geschichte vom reichen Jüngling (Mt 19,16 ff.) und an Stellen wie
Mt 8,18-22; Lk 9,57-62 denken. D. h. wenn wir das Gleichnis im
Zusammenhang der Wirksamkeit Jesu situieren wollen, wäre es an Leute
gerichtet, die von Jesu Verkündigung und von seinem Tun so überzeugt
wurden, daß sie sich ihm anschließen und in seine Nachfolge treten
wollten, die er aber von einem übereilten Schritt, der ins Leere führte,
zurückzuhalten sucht, indem er sie mit dem Gleichnis vor die Frage
stellt, ob sie auch wüßten, was ihre Absicht zur Folge hätte, ob sie die

Ausrüstung besäßen, derer es bedarf, um zum Ziel zu kommen. Im
Kontext spezifisch matthäischer Gedanken wäre da etwa an die Freiheit
von der Bindung an Geld und Familie zu denken, an die Barmherzigkeit,
die besser ist als Opfer (Mt 9,13), oder an die Früchte des guten Baumes

(Mt 3,8.10; 7,16-20; 12,33; 21,43; vgl. auch das hochzeitliche Kleid,
22,11 ff.). Die Gefahr, von der Jesus die Adressaten des Gleichnisses

bedroht sieht, bestünde dann, ähnlich dem, was 13,5.20.21a visiert ist,
darin, daß sie der Botschaft Jesu freudig zustimmen und ihr sofort
Folge leisten, sich aber doch nicht so in Freiheit, Barmherzigkeit oder
im Bringen von Früchten einüben, wie es zu dem Dienst gehört, den sie

gewählt haben, ohne zu bemerken, daß sie so das Ziel nicht erreichen
können. Erst im letzten Augenblick entdecken sie, daß sie doch nicht
das Licht haben, das sie haben sollten. Wenn sie es erst dann noch zu
erlangen suchen, werden sie zu spät kommen. Sie müssen sich also

zunächst überlegen, ob sie wirklich wollen, was sie zu wollen meinen,
ob sie also auch alles unternehmen wollen, was zur Vollendung ihrer
Absicht unerläßlich ist.

Lassen wir das Gleichnis an dieser Situation sich entfalten, so führt
es von selbst den folgenden Weg:

a) Es stellt die schon angedeutete Situation fest, indem es den Adressaten

in einem gewissen Umfang zustimmt: Ja, ich sehe, daß Ihr
bereit seid, dem Ruf zu folgen, den Ihr von mir gehört habt.

Gleichnisfiguren geführt werden. Die Ergebnisse sind fast so allgemein wie bei
Jülicher, nur eben in Existenz-Ausdrücken formuliert. - Die Argumentation ist
wenig stichhaltig, und das Ganze erscheint mir als mißglückt. Aber darin möchte
ich Via zustimmen, daß der Kunstwerkcharakter der Gleichnisse stärker beachtet
werden sollte.



280 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

b) Zugleich interpretiert Jesus diese Bereitschaft vom Kerygma her,
d. h. in diesem Fall von seiner eigenen Botschaft und ihrem alt-
testamentlichen Hintergrund her in der Weise: Ihr habt recht; denn
meine Botschaft ist eine herrliche, festliche Einladung. Sie besagt
nicht weniger als daß die, die meiner Botschaft folgen, bei der
verheißenen Vollendung der Gemeinschaft Gottes mit seinem Volk mit
Lichtern leuchten sollen, wie Brautjungfern, die den Bräutigam mit
brennenden Lampen einholen.

c) Damit erfährt das Kerygma aber auch nach verschiedenen Seiten
eine eingehendere Bestimmung. Es enthält zunächst eine Aussage
über Jesus selbst. Ob Jesus sich selbst als Messias verstand oder

nicht, jedenfalls bedeutet der Umstand, daß er seine Botschaft und
dadurch auch das Verhalten zu ihm selbst mit der Vollendung der

Verheißung so in Zusammenhang bringt, daß das Erste das Zweite
in sich schließt ; er hat sich dadurch als den proklamiert, an dem die
endzeitliche Entscheidung fällt, durch den das Heil gegenwärtig
geworden ist. Ferner wird die Annahme seiner Botschaft und die

Zugehörigkeit zu ihm näher bestimmt: Weil beides Zugehörigkeit
zum Vollendungsheil und insofern schon jetzt Leben im Heil ist, muß
das Leben in der Zugehörigkeit zu Jesus schon jetzt der Vollendung
entsprechen. Es ist nicht möglich, das Heil bloß in irgendeiner Weise

zu erwarten und doch weiterhin «heilsfremd» zu leben. Das Leben ist
nur dann ein Leben in der Heilserwartung, wenn es schon das Erwartete

zum Ausdruck bringt und insofern vollendungsgemäß ist. Ob
ein Leben vollendungsgemäß ist, ist nicht ohne weiteres sichtbar.
Es kann lange Zeit so aussehen, als wäre es, was es sein soll; und
plötzlich kommt an den Tag, daß es das doch nicht war. Nach
Mt 13,5 f. 20 f. ist der Hereinbruch von Trübsal und Verfolgung ein
solcher Augenblick, da der Anschein als falscher Schein aufgedeckt
wird. Davon ist in unserm Gleichnis allerdings nicht die Rede. Es
weist nichts darauf hin, daß der Augenblick, da die Jungfrauen
plötzlich geweckt werden, als ein Augenblick letzter Trübsal, als

letzte Bewährungszeit zu verstehen sei. Dennoch dürfte eine gewisse

Analogie bestehen zwischen unserm Gleichnis und dem, was Mt 13,5 f.
20 f. vor Augen steht, mit dem Unterschied jedoch, daß in 13,5 f. 20 f.
das den falschen Schein Entlarvende von außen kommt, während es

in unserm Gleichnis von den törichten Jungfrauen selbst ausgeht.
Sie selber merken, daß ihnen etwas fehlt, das sie haben sollten und
das sie auch hätten haben können, wenn sie sich recht vorgesehen



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 281

hätten. Es geht dabei aber nicht darum, daß sich die törichten
Jungfrauen aus ihren eigenen Werken rechtfertigen und in diesem Sinn

mit ihrem eigenen Licht hätten leuchten wollen, so daß man ihnen
gerade zum Vorwurf machen müßte, daß sie überhaupt das Fehlende
doch noch erhaschen wollten. Nichts deutet darauf hin, daß sie sich
durch den Mangel einfach nicht erschrecken lassen, sondern trotz des

Mangels in festem Glauben hätten durchhalten sollen. Der Vorwurf
besteht darin, daß sie nicht hatten, was sie wirklich hätten haben
sollen und können. Wollte man, worum es hier geht, mit der Sprache

paulinischer Rechtfertigungsaussagen interpretieren, müßte man etwa
folgendes sagen: Botschaft und Ruf Jesu entspricht der
Rechtfertigung in Christus und die Annahme des Rufes Jesu der
Rechtfertigung aus Glauben. Und wie sich die Realität der Rechtfertigung
im Leben nach dem Heiligen Geist, in der Freiheit zum Dienst erweist,
so erweist der Ruf Jesu seine Heils- und Vollendungsrealität darin,
daß der, der diesen Ruf annimmt, schon jetzt ein guter Baum mit
guten Früchten ist. Darum ist das Warten auf die Vollendung schon

jetzt ein Leben, in dem das Erwartete durch konkrete Taten bezeugt
wird. Wo solches Leben ist, kann sich die Zeit lang hinziehen, man
kann und darf sich auch Ruhe gönnen und wie nach jedem Arbeitstag
auch schlafen, man wird trotzdem haben, was man braucht. Wo das

jedoch nicht geschieht, geschieht kein wirkliches Warten, fehlt das,

womit allein man der Vollendungsfreude entgegengehen kann. Eben
das fehlte den törichten Jungfrauen. Wenn sie dann ausgeschlossen

bleiben, so betont das nur, daß sie nicht hatten, was sie zu haben
meinten und dessen Fehlen sie erst bemerkten, als es zu spät war,
als sich das Fehlende nicht mehr einholen ließ.

Es sind aber nicht immer Trübsale und Verfolgungen die aufdecken,
daß etwas fehlte. Es kann auch ganz im Stillen dazu kommen, wenn
man nicht sofort anfängt, sich richtig vorzusehen,

d) Daraus ergibt sich, daß die Entscheidungssituation, die Zukunft und
alles, was dazu gehört, jetzt anfängt, daß man sich jetzt vorsehen

muß, daß man sich jetzt darüber Rechenschaft geben muß, ob man
wirklich will, was man zu wollen meint. Das Gleichnis stellt also vor
diese Frage. Im einzelnen kann dabei ganz Verschiedenes im Vordergrund

stehen: die Freiheit von vollendungswidrigen Bindungen, die

Einübung in der Barmherzigkeit, im Bringen der Früchte oder
anderes. Das ergibt sich daraus, wie Jesus die Adressaten des Gleichnisses

sieht. Er kann besonders auf den für sie kritischen Punkt hin-



282 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

weisen wie beim reichen Jüngling oder es den Adressaten zur
Aufgabe machen, selber die ihnen drohenden Gefahren zu finden.

Das Gleichnis könnte also für verschiedene konkrete Fälle verwendet
werden. Man braucht sich darum auch bei der Erklärung nicht auf eine

einzige Möglichkeit festzulegen.
Besonders zu beachten ist jedenfalls noch, daß das Gleichnis nicht

allein die Bedeutung einer Warnung hat, sondern daß in der Warnung
auch die Eröffnung impliziert ist, wie die Erwartung der Vollendung
schon jetzt gelebt werden kann. Erst auf dem Hintergrund dieser

Eröffnung wird die Warnung zur wirklichen Warnung.
Das verhältnismäßig lange Verweilen beim letzten Beispiel ist, wie

ich meine, deshalb berechtigt, weil es sowohl die Fruchtbarkeit des

angewandten exegetischen Verfahrens illustriert, als auch dazu
überleitet, die Relevanz der angestellten exegetischen Überlegungen für
das gestellte homiletische Problem in Sicht zu bringen.

Es seien deshalb folgende Punkte hervorgehoben:
(1) Geht man bei der Erklärung der Gleichnisse nach dem Vorbild

Jülichers vor, so lassen sich als Ergebnis nur einige Allgemeinheiten
erreichen, die es völlig unverständlich machen, wieso die Evangelientradition

den Gleichnisreden Jesu die hohe Bedeutung beimessen

konnte, die sie ihnen offensichtlich zuerkennt. Verfährt man in der Art
von Dodd und Jeremias, so kann man in den Gleichnissen nur wiederfinden,

was man auch sonst schon von der Person bzw. von der

Verkündigung Jesu wußte oder zu wissen meint. Die Gleichnisse werden
dabei zu Illustrationen schon bekannter Gedanken. Die Verbindung
mit einer bestimmten Situation im Leben bzw. in der Geschichte Jesu
liefert nur eine Vermutung darüber, was Jesus veranlaßt haben könnte,
den betreffenden Gedanken in Gestalt einer bestimmten Erzählung zu
äußern, und interpretiert insofern das Gleichnis aus der Situation.
Abgesehen von einigem historischem Kolorit und einer gewissen
einstimmenden Verlebendigung, wird trotzdem nicht mehr gewonnen als

der Gedanke, der von Anfang an als Sinn des Gleichnisses vorausgesetzt
wurde 21. Die oben ausgeführten Beispiele gingen einen Schritt weiter.

21 Eine eigentliche Auseinandersetzung mit der Literatur zu den Gleichnissen
ist hier weder möglich noch beabsichtigt. Was die Arbeiten von Ernst Lohmeyer,
Ernst Fuchs und Eberhard Jüngel betrifft, würde sie auch ziemlich viel Platz
beanspruchen, weil es bei manchen ihrer Äußerungen schwierig ist, genau
festzustellen, was sie meinen. Verzeichnungen möchte ich mir aber nicht zuschulden
kommen lassen. So beschränke ich mich auf das, was für den vorliegenden Zusam-



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 283

Sie begannen ebenfalls mit einer Annahme hinsichtlich der wahrscheinlichen

Tendenz des Gleichnisses und suchten ebenfalls von dieser

Annahme her nach einer zum Gleichnis passenden geschichtlichen Situation.
Sie suchten aber die Beziehung zwischen der Situation und den an ihr
beteiligten Personen einerseits und dem Gleichnis andererseits in der

Art eines kritischen Sketchs oder einer Cabarettszene völlig durchzuspielen.

Dabei lieferte das suchende Hin und Her zwischen angenom-

menhang unerläßlich ist, nämlich darüber Auskunft zu geben, wie ich selber die
Dinge sehe, wobei ich mich nur mit den Parabeln beschäftigen will und den Terminus
«Parabel» in Anlehnung an Jülicher und die formgeschichtliche Forschung verstehe.

Eine Grundentscheidung fällt darin, ob man die Parabeln als auf bestimmte
Situationen in der Geschichte Jesu bezogen betrachtet oder ob man sie als für sich
stehende Kunstwerke behandelt, wie Via es tut und in gewisser Weise, jedenfalls
was die hier erwogene Alternative anbelangt, auch Jülicher. Hinsichtlich der
zweiten Möglichkeit sollte man sich bewußt sein, daß jede für sich isoliert im Raum
stehende Erzählung unabsehbar vielen Interpretationen offen steht. Allein von den
Erzählungen her gesehen ist die Interpretation Vias genau so gut oder genau so
schlecht begründet wie diejenige Jülichers. Nicht übersehen sollte man, daß alle
Parabeln, von idealistischer Ethik her geurteilt, als völlig unethische, jedes
Gerechtigkeitsgefühl beleidigende Äußerungen verstanden und trefflich für antichristliche
Propaganda verwendet werden können, wie es auch schon geschehen ist. Will man
also die Parabeln als für sich stehende Kunstwerke behandeln, so stellt sich die
Frage, woher man den Verstehenshorizont bezieht, von dem aus man interpretiert,
und wie man die Wahl eines bestimmten Verstehenshorizontes glaubt legitimieren
zu können.

Sieht man die Parabeln in Bezug zu bestimmten Situationen in der Geschichte
Jesu und sucht man sie in oder aus diesem Bezug zu verstehen, so muß man, wie
oben schon gezeigt, ebenfalls einige mehr oder weniger hypothetische Vorentscheidungen

treffen, die als Verstehenshorizont die Interpretation bestimmen. Der
Umkreis, aus dem sich wählen läßt, ist aber durch den Kontext der Evangelien
bereits wesentlich begrenzter, und jede Wahl läßt sich durch diesen Kontext mehr
oder weniger präzis überprüfen und insofern legitimieren. Das ist einer der
zahlreichen Gründe, deretwegen ich dieser Möglichkeit den Vorzug gebe.

Das Ergebnis solcher Interpretation ist dann freilich auch ein geschichtlich
einmaliges, das sich nicht generalisieren oder tale quale auf beliebige andere
Situationen übertragen läßt. Ich begrüße diesen Umstand, weil ich ihn für geradezu
paradigmatisch halte, indem er zu einer Einsicht nötigt, die für jedes überlieferte
Wort gilt, nicht nur für die Aussagen der Bibel, aber eben auch für sie: die
Übertragung und Anwendung auf andere Situationen geht immer auf die Verantwortung
dessen, der die Übertragung vollzieht.

Zur Frage des Verhältnisses zwischen Parabelerzählung und der gemeinten
Sache, d. h. zur Frage, ob die Parabeln auf einen einzigen Punkt zugespitzt seien,
in welchem der Vergleich mit der visierten Sache spielt. - Ohne nähere Begründung
und ohne Auseinandersetzung mit andern Meinungen will ich angeben, wie ich die
Dinge sehe.

Der Unterschied zwischen den Parabeln und den Gleichnissen im engern Sinn
besteht nicht nur darin, daß die Gleichnisse einen immer wiederkehrenden, allgemein



284 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

mener Tendenz des Gleichnisses und angenommener Situation zunächst
einmal eine gewisse Kontroll- und Korrekturmöglichkeit bezüglich
der Sachgemäßheit der getroffenen Annahmen. Noch wichtiger aber

ist, daß bei diesem Vorgehen weniger das Gleichnis aus der Situation

verlebendigt und insofern interpretiert wurde, sondern daß,
umgekehrt, auch die Situation und die an ihr beteiligten Personen mit
ihrem Verhalten vom Gleichnis her interpretiert wurden. Die Hörer
wurden bei ihren Stellungnahmen und der dadurch entstandenen Situa-

bekannten und anerkannten Vorgang ins Spiel bringen, und die Parabeln statt
dessen mit der Erzählung eines einmaligen, farbig dargestellten Geschehens arbeiten.
Für die Parabeln ist vielmehr noch charakteristisch, daß sie immer einen oder
mehrere Züge enthalten, die zwar möglich, aber, wenn nicht unwahrscheinlich, so
doch ungewohnt und unerwartet sind und eben so den Eindruck einer Erzählung
eines einmaligen, interessanten und bedeutsamen Geschehnisses verstärken. Der
ungewohnte Zug wird kunstvoll bis raffiniert so eingeführt, daß er vom Hörer nicht
primär als ungewohnt, sondern allein als bemerkenswert interessant empfunden
wird, nicht Skepsis, sondern Neugierde erweckt und durch die Neugierde Annahme
findet.

Der Punkt (oder die Punkte), an dem der ungewohnte Zug in den angefangenen
Lauf der Erzählung eingeführt wird und alles, was aus der Einführung dieses Zuges
folgt, ist das, worauf es ankommt. Ich würde also nicht von einem Vergleichs^?unkt
reden, sondern von einem Komplex. In diesen Komplex sind die kritischen Momente
der Thematik aufgenommen, die zur Diskussion steht und zur Entscheidung
gebracht werden soll. Das funktioniert aber nicht nach dem Modell «dieser Zug
hier jener Zug dort», sondern in der Weise, daß der Ablauf der Parabelerzählung
in seiner Kohärenz zutage fördern soll, was in der zur Entscheidung stehenden
Sache im Gang ist und die Frage ausmacht. Ich würde darum auch nicht von
«Vergleich» reden, sondern eher von Analogie oder Parallele. Vielleicht könnte man
auch sagen, die Parabel arbeite mit einer strukturellen Symmetrie zwischen dem
Erzählungsablauf und dem, was in der visierten Sache im Gang ist. (Wie weit sich
diese Auffassung mit dem deckt oder nicht deckt, was E. Linnemann a. a. O. 33 ff.
unter den StichWorten «Entsprechung», «Einräumung» und «Verschränkung»
ausführt, kann hier nicht dargelegt werden. Gewisse Übereinstimmungen sind
vorhanden.)

Was diese Sicht der Dinge konkret für die Interpretation bedeutet, wie sich
damit arbeiten läßt, würde ich gern an den einzelnen Parabeln zeigen. Das ist hier
nicht möglich. Einiges wird immerhin aus der Behandlung der Parabel von den
zehn Jungfrauen ersichtlich, die übrigens insofern einen Sonderfall darstellt, als
der ungewohnte Zug schon gleich am Anfang eingeführt wird. Er besteht darin,
daß die törichten Jungfrauen kein Öl zum Nachfüllen mitnehmen, obwohl sie doch
wissen sollten, wie es zugehen kann. Darum beziehe ich die Parabel auf eine
Situation, die schon gleich mit einer Selbsttäuschung anfängt.

Noch zwei Bemerkungen sind nötig: In der Linie der dargelegten Auffassung
ist Allegorisieren unmöglich. Jede Parabel darf nur einen Analogie- oder
Symmetriekomplex gegenüber der visierten Sache aufweisen. Andernfalls entstünden
Neben- oder gar Gegenzentren, welche die Argumentationsdynamik genauso
paralysieren würden wie das Allegorisieren.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 285

tion behaftet, also bei etwas, das sie als wirklich anerkannten. Zugleich
wurde damit auch Verhalten und Person Jesu interpretiert, und mit
all dem die Situation zu einem Ort konkreter Glaubensentscheidung
qualifiziert. Dieser vielseitige, weitgehende und pointierte Erfolg scheint
mir für die Berechtigung des praktizierten Verfahrens zu sprechen und
auch besser als andere Methoden den seltsamen Tatbestand zu erklären,
weshalb die Evangelien zwar deutlich spüren lassen, daß Jesu Reden in
Gleichnissen für seine Hörer eine große Bedeutung hatte, aber kaum

präzis anzugeben wissen, worin diese Bedeutung bestand.

(2) Ich meine darum, daß die Bedeutung der Gleichnisse weniger auf
den theologischen Thesen beruht, die sie eher voraussetzen als intendieren,
sondern vielmehr auf dem, was sie bewirken, indem sie die Hörer einen
bestimmten Weg führen, wenn man will, auf dem «Spiel, das sie mit ihnen
treiben». Indem das Gleichnis in bezug auf eine bestimmte Situationsund

Personen-Konstellation in Gang gesetzt wird, läßt es erfahren, wer
und was alle Beteiligten sind, wo sie stehen, wohin sie gehen, und führt
die Adressaten an den Punkt, wo sie sehen müssen, was gerade jetzt
in Frage steht. Sie können freilich das Sehen verweigern; aber sie müssen

dann schon verweigern, das zu sehen, was sie doch zu sehen bekommen
haben. Insofern könnte man sagen, die Bedeutung der Gleichnisse
bestehe weniger in der Lehre, die sich aus ihnen entnehmen läßt, also

nicht in ihrer Deutung, sondern in ihrer Anwendung, wenn man unter
«Anwendung» nicht die applicatio ihrer Lehre versteht, sondern das

In-Aktion-treten-Lassen des ganzen Gleichnis-Spiels. Die vorausgesetzte
und implizierte theologische These ist dabei freilich unerläßlich; denn
wie der Exeget ohne diese These keine entsprechende Situation
ausfindig machen könnte, hätte das Gleichnis ohne sie auch gar nie als eine

zielstrebige Komposition geschaffen werden können. Gerade so bleibt
das Gleichnis ein Gleichnis und wird nicht zur Allegorie. Allegorie
könnte es nur werden, wenn alles schon bekannt und anerkannt wäre,
was das Gleichnis erst bewirken und in Sicht bringen will. Die im Gleichnis

erwähnten Personen meinen nicht andere Personen, auch nicht die

Hörer. Nur indem die Gleichniserzählung in sich kohärent und zielstrebig
ist, kann sie die Beteiligten an der Konstellation, in die das Gleichnis

eingesetzt wird, zu dem beabsichtigten Ziel führen, zu dem sie von sich

aus gerade nicht hätten gelangen wollen.
(3) Eta Linnemann betont mit Recht (z. B. 42 f.), daß eine

Gleichnisinterpretation ungenügend sei, die mit Voraussetzungen arbeite, die bei
den Hörern Jesu nicht als anerkannte vorhanden sein konnten, wie etwa



286 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

der Glaube an die göttliche Sendung Jesu. Die Gleichnisse müssen demnach

so erklärt werden, daß einleuchtend wird, wie sie ohne solche

Voraussetzungen zum gewünschten Ziel führen konnten. Eta Linnemann

glaubt, die Parabeln hätten dies dadurch erreicht, daß sie mit bestimmten

Zugeständnissen, mit dem Mittel der «Verschränkung», ein gewisses

Einverständnis der Hörer gewonnen und sie dann von hier aus dazu

führten, die Unhaltbarkeit ihrer Meinungen einzusehen und der
Botschaft Jesu zuzustimmen. Abgesehen davon, daß ich neben andern
Annahmen Linnemanns auch dies bezweifle, daß es Jesus um die Korrektur

von Vorstellungen und Meinungen gegangen sei, halte ich dafür,
daß die Erfüllung des Linnemannschen Postulats bei unserer Erklärung
der Gleichniswirkung besser begründet werden könne. Indem das

Gleichnis bei einer zunächst noch offenen Situation und bei vollzogenen
Stellungnahmen, also bei anerkannter Wirklichkeit einsetzt und behaftet,
führt es die Hörer an einen Ort, wo sie nicht über Ansichten, sondern

über Personen, über die Beurteilung von Sachverhalten und so über sich

selbst und ihr Tun und meist auch über ihre Stellung zu Jesus
entscheiden müssen. Auch da sind keine Voraussetzungen nötig, die bei den

Hörern noch gar nicht galten. Sie werden erst dazu geführt; aber nicht
in der Gestalt eines Streits um Ansichten, sondern indem sie vor
die Frage gestellt werden, was in dem unbestrittenen Sachverhalt
wirklich im Spiel sei. Und sie müssen die Antwort durch ihr praktisches
Verhalten geben.

(4) Natürlich kann man einwenden, daß nur für wenige Gleichnisse
ein Bezug zu einer Situation angegeben ist, der obendrein noch als

redaktionell erscheint, die meisten dagegen als frei für sich stehend

wiedergegeben werden, so daß unser Verfahren, wie gesagt, nur mit Hilfe
verschiedener hypothetischer Annahmen angewendet werden könne.
Indessen ist, abgesehen davon, daß keine Interpretationsmethode ohne

Hypothesen auskommt, auch folgendes zu überlegen: während sich die

Gleichniserzählung aus psychologischen Gründen leicht im Gedächtnis
festsetzt und leicht weitererzählt werden kann, ist die Situation einmalig
und kann durch Erzählen weder erhalten noch erneuert werden. Es
versteht sich darum von selbst, daß sich die Erzählung von der Situation
loslöst und die Situation vergessen wird. Noch wichtiger ist jedoch, daß

sich viele Gleichnisse gar nicht nur für eine einzige Situation oder
Fragerichtung, sondern für mehrere verwenden lassen. Für die Gleichnisse

vom Senfkorn und vom Sauerteig wurde das bereits gezeigt (vgl.
Anm. 18). Für die meisten Gleichnisse zeigt es die Geschichte ihrer



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 287

Exegese, für einige schon das Neue Testament selbst, wo die Veränderung
im Anwendungsbereich allerdings oft eine Modifikation der Erzählung
erfordert 22. Man wird aus diesem neutestamentlichen Tatbestand kaum
schließen dürfen, daß Jesus ein und dieselbe Gleichniserzählung für
verschiedene Gelegenheiten verwendete, obwohl dies an sich möglich wäre;
denn es ist offensichtlich, daß die jetzt vorliegenden Varianten auf die
mündliche Tradition oder auf die Evangelisten zurückgehen, welche die
Gleichnisse auf die Verhältnisse ihrer Zeit bezogen und zur Lösung ihrer
Probleme einsetzen.

(5) Dieser letzte Punkt ist in unserm Zusammenhang besonders wichtig:

Wenn sich die Erörterung der oben behandelten Beispiele vollständig

im Rahmen der Geschichte Jesu bewegte, könnte das der Meinung
rufen, der Sinn der Gleichnisse sei auf die Zeit Jesu beschränkt, so daß sie

für uns nur noch historischen Wert haben oder nur mit Hilfe einer gewissen

Umdeutung oder Verfälschung für den heutigen Menschen sinnvoll
gemacht werden könnten 23. Dazu ist zu sagen, daß das Vorgehen der

Evangelisten, sofern es nicht völlig falsch und unerlaubt war, die hinter
dieser Befürchtung stehende Fragestellung als verkehrt dartut. Die
Situationen, auf die Jesus die Gleichnisse bezog, sind allerdings einmalig,
und insofern sind auch die Bedeutungen unwiederholbar, die damals

aus der Interpretation der Situationen durch die Gleichnisse erwuchsen.

Daraus geht aber nur hervor, daß die Gleichnisse nicht beliebig wiederholt

oder ausgedehnt werden können, sondern daß wir etwas Ahnliches
tun müssen wie die Evangelisten; d. h. wir müssen die Gleichnisse in
Situationen unserer Zeit so ins Spiel treten lassen, daß sie diese
Situationen interpretieren, in bestimmter Weise derart qualifizieren, daß die

Hörer zu erfahren bekommen, wie das, was die in einem Gleichnis

implizierte theologische Aussage meint, in ihrer Situation bereits als

Wirklichkeit gegenwärtig ist und so nicht nur eine konkrete Entscheidung

verlangt, sondern auch ermöglicht. Das oben praktizierte
exegetische Verfahren zeigt also nicht nur, wie ein Gleichnis interpretiert
werden kann, was es alles leistet und in Sicht bringt und wie es das tut ;

es gibt vielmehr zugleich an, wie ein Gleichnis auch heute so eingesetzt
werden kann, daß es wieder Ähnliches bewirkt wie damals.

Somit können wir sagen: die Struktur der Verkündigung in Gleich-

22 Man vergleiche etwa Lk 15,1-7 mit Mt 18,12-14; Mt 25,14-30 mit Lk
19,11-27; Mt 22,1-14 mit Lk 14,15-24; Mt 24,45-51 mit Lk 12,41-46.

23 Vgl. D. O. Via, a. a. O. 28 ff.



288 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

nissen stimmt völlig überein mit der Struktur der Predigten in der

Apostelgeschichte und mit der Struktur der erwähnten paulinischen
Texte, und, ohne es ausdrücklich dartun zu können, fügen wir bei: auch

mit der Struktur prophetischer Predigt. Zugleich ist in Sicht gekommen,
wie in dieser Struktur von Predigt das in Frage stehende homiletische
Problem nicht nur damals gelöst wurde, sondern auch heute gelöst
werden könnte. Unter diesem Gesichtspunkt ist die Art der
Gleichnisverkündigung, wie sie analysiert wurde, wenigstens der Struktur nach

paradigmatisch für die Verkündigung heute.

Wir suchen darum das Ergebnis, das aus den biblischen Beispielen
und den exegetischen Überlegungen für unsere heutige Frage hervorgeht,
zu formulieren.

(1) Das Problem lautete: läßt sich das in der Bibel bezeugte Heil
in der Predigt so zur Sprache bringen, daß nicht der Eindruck entsteht,
das Heil sei der bedrängenden Lebenswirklichkeit gegenüber an Realität
unterlegen. Positiv formuliert: läßt sich das Heil so verkündigen, daß

es als gegenwärtige Wirklichkeit in Sicht kommt?
(2) Hinsichtlich dieses Problems besteht der entscheidende Punkt

in der analysierten Struktur biblischer Verkündigungsbeispiele
offensichtlich darin, daß das Kerygma eingeführt wird, indem ein bestimmtes

Ereignis, eine Erfahrung, ein Sachverhalt, eine Situation der Gegenwart,
also etwas, das allen Beteiligten, dem Prediger und seinen Hörern, im
Augenblick der Verkündigung vor Augen steht, an dem sie mitverhaftet
sind, von eben diesem Kerygma her interpretiert wird. Dabei meint
«Interpretation vom Kerygma her» aber nicht, daß das Ereignis, die

Erfahrung usw. bloß unter einem bestimmten Gesichtspunkt betrachtet

und beurteilt würde, sondern : die Interpretation erklärt, daß und inwiefern

das, was die kerygmatische Aussage meint, in der visierten Erfahrung

oder Situation real gegenwärtig ist. Petrus sagt Apg 2,16 nicht nur:
an dem, was bei diesen Männern geschieht, kann man sehen, was Joel
gemeint hat, auch nicht nur: von Joel her können wir das als
pneumatisches Geschehen betrachten, sondern: das ist jetzt das, was durch
den Propheten Joel angesagt wurde. Ebenso in 3,13: hier hat der Gott
unserer Väter seinen Knecht Jesus verherrlicht, und 3,16: sein Name
hat ihn gekräftigt. M. a. W. : die Interpretation ist primär nicht eine

noetische, sondern eine ontologische und erst aufgrund der ontologischen
auch eine noetische.

Der Unterschied zu dem eingangs geschilderten Predigtverfahren
besteht also darin: dort erscheint nur die Erfahrung der Lebensnöte



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 289

eindeutig als Wirklichkeitserfahrung, während von den Heilsaussagen
im Unklaren bleibt, inwiefern und ob sie überhaupt Gegenwartswirklich-
keit besitzen; hier wird die Heilsaussage als die Wirklichkeit der
erfahrenen Gegenwart eingeführt. Das hat zur Folge, daß auch die
Entfaltung des Kerygmas, mit der die Interpretation der Gegenwart
begründet wird, als Rede von gegenwärtiger Wirklichkeit begegnet.
Durch den ontologisch interpretativen Bezug des Kerygmas auf etwas,
das von allen erfahren wurde, wird die ganze Rede durchgehend zu
einer Rede von Wirklichkeit. Allerdings kann diese kerygmatische
Interpretation der Gegenwartserfahrung in Frage gestellt oder als

Täuschung abgelehnt werden. Nicht alle ließen sich Apg 2 auf die

Predigt des Petrus hin taufen. Auch diese Predigt wirkt Scheidung.
Dennoch bleibt gegenüber der andern Predigtweise ein wesentlicher
Unterschied: der Hörer erhält Klarheit darüber, wo er nach Meinung
des Predigers mit dem zu tun hat, wovon die Rede ist; damit weiß er
auch konkret und praktisch, wozu er Ja oder Nein sagen muß und daß

er dabei eine Entscheidung darüber fällt, was Wirklichkeit sei und was
nicht.

Darum meine ich, daß die aus dem Neuen Testament erhobene

Verkündigungsstruktur wenn nicht die Lösung, so doch ein Beitrag zur
Lösung des eingangs geschilderten Predigtproblems darstelle. Kurz: ich
meine, daß auch heute in dieser Art gepredigt werden sollte.

III.

Das eben formulierte Ergebnis sieht sehr einfach aus, birgt aber
allerlei Möglichkeiten zu Mißverständnissen, und wenn man davon
Gebrauch machen möchte, stellen sich erhebliche Schwierigkeiten ein.

Einiges davon soll in loser Folge noch etwas präzisiert und geklärt
werden.

1. al Wenn gesagt wurde, das Kerygma sei durch die Interpretation
eines Ereignisses, einer Erfahrung, einer Situation oder eines

Tatbestandes 24 einzuführen und so im Gegenwartserleben zu situieren, in

24 Der Kürze halber wird im folgenden in der Regel nur noch von «Erfahrung»
gesprochen; mit «Erfahrung» ist dann also immer der ganze Komplex von Ereignis,
Erfahrung, Situation, Tatbestand, Existenzproblem gemeint. Bei einer einzelnen
Predigt wird jeweils ein einziger der mit diesen Ausdrücken angedeuteten Aspekte
im Vordergrund stehen und die andern mitenthalten.



290 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

bezug darauf zu formulieren, darf das nicht mit einer «Einleitung»
oder «Einstimmung» verwechselt werden, die nur dazu dient, Interesse

zu wecken oder die Aufmerksamkeit auf den Punkt zu lenken, von dem
die Rede sein soll. Das mag mit dem, was hier gemeint ist, nebenher
wohl auch erreicht werden. Entscheidend ist jedoch, daß in der Erfahrung,

die vom Kerygma her interpretiert werden soll, die Wirklichkeit
dessen, was zu verkündigen ist, bereits real im Spiel ist. Umgekehrt : die

Interpretation vom Kerygma her muß zeigen, daß und inwiefern in der
betreffenden Erfahrung das, was verkündigt werden soll, bereits als

Realität erfahren wird. Darum ist das, was wir meinen, nicht nur
Einleitung, sondern bereits zentrale Verkündigungsaussage. Die Einführung
des Kerygmas durch Interpretation braucht auch gar nicht am Anfang
der Predigt zu stehen. So könnte beispielsweise die Predigt mit ethischen

Aussagen, also mit der Paränese beginnen und die Einführung des Kerygmas

durch Interpretation erst später als ontologische Begründung der
Paränese erfolgen. «Einführung» meint also nicht «Einleitung».

b) Ebenso wenig darf «Einführung des Kerygmas durch Interpretation

von Erfahrung» mit der Illustration oder einer Parallele zu einem

Predigtgedanken verwechselt werden; denn es geht hier nicht nur um
Gedanken über etwas, sondern um das Aufzeigen von in Kraft stehender
Wirklichkeit. Die Interpretation der Erfahrung muß also den Existenzort

namhaft machen, den Hörer und Prediger miteinander teilen und an
dem sie bereits mit der Realität konfrontiert sind, die verkündigt werden
soll. Illustrationen, Parallelen, Bilder haben ihren Ort im Zusammenhang
der Entfaltung des Kerygmas und der Paränese und leisten dort, wenn
sie erhellend und einprägsam sind, nicht zu überschätzende Dienste.
Im Zusammenhang der Einführung des Kerygmas durch Interpretation
von Erfahrung verwischen und verhindern sie, was geschehen sollte.

c) Bekanntlich sind mit dem Begriff der Erfahrung allerlei Probleme
verbunden. Einige davon spielen im Gang unserer Überlegung eine

wesentliche Rolle, andere können außer acht gelassen werden. Das an
dieser Stelle Wichtigste sei kurz hervorgehoben. Wenn in Apg 2 die vom
Heiligen Geist erfüllten Jünger mit der Verkündigung der Großtaten
Gottes unter die Leute treten, ruft dieses Ereignis unterschiedlichen

Interpretationen: die einen halten die Jünger für betrunken, die andern

reagieren mit erschreckt fragendem Erstaunen. Auch das ist eine

Interpretation; sie ist zwar noch unpräzis und offen, enthält aber doch
zumindest eine gewisse Qualifikation, daß nämlich das Ereignis zu
erschrecktem Fragen Anlaß gebe, also sicher von tiefer Bedeutung sei.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 291

Und dann erhebt sich Petrus und vollzieht eine dritte Interpretation,
indem er erklärt, hier sei das, was von Joel angesagt wurde, geschehen.
Darin kommt genau das zum Ausdruck, was in der Frage von Ereignis
und Erfahrung vor allem zu beachten ist. Alle drei Sprecher oder Gruppen
geben ihr Urteil im Blick auf ein und dasselbe Ereignis ab. Aber offenbar
haben alle drei etwas anderes beobachtet und erfahren. Das gilt für alle

Beobachtungen und Erfahrungen. D. h. es gibt keine neutral vorhandenen
und neutral feststellbaren Ereignisse, Tatbestände, Situationen, sondern:

jeder macht seine Beobachtungen und Erfahrungen von bestimmten
Voraussetzungen und Fragestellungen aus, die ihrerseits wieder in
seinem meist unbewußten Welt-Lebens-Gottesverständnis begründet
sind. Wenn viele Menschen miteinander dieselben Beobachtungen
machen, so spricht das nicht gegen den eben aufgestellten Satz; es zeigt

nur, daß gewisse Voraussetzungen von vielen Menschen geteilt werden.

Der Umstand, daß bei ein und demselben Ereignis verschiedene
Teilnehmer Verschiedenes beobachten, zeigt einerseits, daß Ereignis und
Beobachtung, das was als beobachtet festgestellt wird, wohl zweierlei ist,
andererseits aber auch, daß das Ereignis und seine Beobachtung oder

Erfahrung nicht voneinander getrennt werden können. Jedes Ereignis,
dem wir begegnen, läßt sich in verschiedenen Weisen erfahren, wobei die

verschiedenen Weisen sich recht widersprüchlich zueinander verhalten
können.

Die schwierige Frage, wie der Mensch überhaupt dazu kommt,
Beobachtungen und Erfahrungen zu machen, und wie er zu den hiezu

nötigen Voraussetzungen kommt, müssen und können wir hier unerörtert
lassen. Hingegen ist noch folgendes zu betonen : wenn Gott der Schöpfer,
Erhalter und Herr der Welt ist, muß es sich so verhalten, wie eben

geschildert wurde. Denn wenn Gott der Herr aller Dinge ist, müssen wir
es in allem, was wir sehen und erfahren, auch mit Gott zu tun haben.

Darum machen wir unsere Erfahrungen entsprechend unsern
Entscheidungen gegenüber Gott und ist in jeder Erfahrung eine Entscheidung

gegenüber Gott enthalten. Und weil Gott unsere Freiheit will,
können unsere Entscheidungen und darum auch unsere Beobachtungen
und Erfahrungen verschieden ausfallen. Deshalb gehört es zu den uns

begegnenden Dingen und Ereignissen, daß sie verschiedene Beobachtungen

und Interpretationen hervorrufen. Umgekehrt gesagt: der
Umstand, daß alle Dinge und Ereignisse verschiedene Beobachtungen und

Interpretationen hervorrufen, ist ein Hinweis darauf, daß wir es in allem
auch mit Gott zu tun haben, daß Gott der Herr ist.



292 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

Das zeigt sich denn auch in allen unter II erörterten Beispielen.
Immer stehen den Interpretationen der Apostel und Jesu andere

Interpretationen der visierten Ereignisse, Tatbestände, Konflikte gegenüber.
Die Interpretationen Jesu und der Apostel erfolgen also immer in
Auseinandersetzung mit anderslautenden, gegensätzlichen Interpretationen.
Somit konnte, wenn immer wieder von «Einführung des Kerygmas durch

Interpretation von Erfahrung» die Rede war, nie neutral und eindeutig
vorhandene Erfahrung in allgemein einhelliger Interpretation gemeint
sein, sondern: «Erfahrung» meinte immer «umstrittene Erfahrung in
umstrittener Interpretation». Und «Einführung des Kerygmas durch

Interpretation von Erfahrung von diesem Kerygma her» meint somit,
daß in bezug auf eine Erfahrung, die zwar alle gemacht haben, von der
aber unbewußt oder auch bewußt umstritten ist, was eigentlich dabei
erfahren wurde, dargetan werden soll, daß und inwiefern darin das

bereits im Spiel ist, was das Kerygma bezeugt.
Wenn «Erfahrungstheologie» und «natürliche Theologie» meinen

sollten, daß die Erkenntnis des Glaubens und die Wirklichkeit des

Geglaubten aus neutral vorhandenen allgemeinen Erfahrungen abgeleitet
und zur Anerkennung gebracht werden können und sollen - ob diese

beiden Weisen von Theologie genau das und nur das meinen, kann hier
nicht untersucht werden - so ist das, was in diesem Aufsatz vertreten
wird, eindeutig von jenen theologischen Unternehmungen verschieden.
Denn hier soll nicht aus Erfahrung abgeleitet, sondern umgekehrt vom
Kerygma her angezeigt werden, was das ist, das in der Erfahrung
erfahren wurde. Aus Erfahrungen kann überhaupt nichts abgeleitet
werden, wenn nicht zuerst ausgemacht ist, von welchen Voraussetzungen
her beobachtet und untersucht werden soll.

Der Umstand, daß es keine neutral gültigen Interpretationen von
Erfahrungen gibt, die auch allgemein anerkannt werden müßten, spricht
somit nicht gegen die Erfüllbarkeit des aufgestellten homiletischen
Postulats, im Gegenteil. Es muß hinsichtlich der Erfahrung nur die

folgende Bedingung erfüllt sein, damit das Kerygma durch ihre
Interpretation «eingeführt» werden kann: es muß gewiß sein, daß die betreffende

Erfahrung von allen Beteiligten gemacht wurde, oder daß das

betreffende Ereignis, die Situation, der Tatbestand allen bekannt ist,
als wichtig und nicht als an den Haaren herbeigeholt empfunden wird,
wie immer dies oder jenes von jedem Einzelnen verstanden werde.
Selbstverständlich wird man verschieden vorgehen müssen, je nachdem, ob
die bei den Hörern schon vorhandenen Verstehensweisen noch unbewußt



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 293

und relativ offen sind, oder ob schon ein weithin anerkanntes
Verständnis herrscht. Im zweiten Fall wird die Interpretation vom Kerygma
kaum erfaßt und verstanden werden können, wenn sie nicht ausdrücklich
das herrschende Verständnis aufnimmt oder angreift.

d) Noch viel problematischer als der Begriff der Erfahrung ist der

Begriff der Wirklichkeit, der in unsern vorangehenden Ausführungen
ebenfalls eine zentrale Rolle spielte. Dennoch halte ich es für überflüssig,
ihn zu erörtern. Die Predigt hat keine Begriffe zu definieren oder zu
dozieren. Sie soll den Hörer zur Einsicht bringen, daß er es in seinem

Leben mit dem zu tun hat, wovon das Kerygma spricht, und daß ihm
von daher auch klar wird, was je und je die Frage ist, die er zu entscheiden

hat, und wie er aus und in dem allem leben kann. Dadurch ist für ihn
konkret entschieden, was Wirklichkeit sei. - Kann man überhaupt mehr
und Besseres von Wirklichkeit erfahren und wissen? Die Frage, was
Wirklichkeit sei, unterliegt genau dem gleichen Streit wie die Beobachtung

und Interpretation von Dingen und Geschehnissen.

2. Das schwierigste Stück in unserer Konzeption stellt zweifellos die

Interpretation einer Erfahrung vom Kerygma her dar. Die erörterten
biblischen Beispiele lassen ahnen, daß es für dieses Unterfangen keine

fertigen Rezepte und Prinzipien gibt, die man nur verabfolgen und dann
anwenden könnte. So stellt sich die Frage, wie das denn zugehen solle

und inwiefern man es überhaupt wagen dürfe.
a) Soll Erfahrung vom Kerygma her interpretiert werden, ist die erste

Bedingung, die erfüllt sein muß, die, daß ein Spannungsgegenüber
zwischen Kerygma und Erfahrung in Sicht kommt, und damit das geschehen

kann, muß zuerst eine klare Meinung darüber gefunden werden, was das

Kerygma sei, das verkündigt werden soll. Mit «Kerygma» ist jetzt nicht
das ganze Kerygma gemeint, sondern ein konkreter Ausschnitt daraus,
also das Kerygma eines begrenzten Schriftabschnitts, des sog. «Textes».

Soll also eine klare Meinung über das Kerygma eines bestimmten Textes

gefunden werden, so ist die Frage nach der Exegese mit ihren vielfältigen
Problemen gestellt. Darauf kann hier nicht näher eingetreten werden.
Nur eines sei gesagt: Da die Exegese wie jedes andere historische Fragen,
ob es wissenschaftlich-methodisch oder irgendwie anders betrieben werde,
nach dem Prinzip der Analogie zu unserm eigenen, heutigen Verständnis
von Welt, Mensch, Leben, Geschichte arbeitet, ist also schon bei der

Exegese, meist unbewußt, unsere Erfahrung beteiligt. Dennoch ist durch
den Umstand, daß der zu erklärende Text in der Vergangenheit beheimatet

ist, und durch die kirchlichen und exegetischen Traditionen dafür

19



294 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

gesorgt, daß das Kerygma, das wir aus einem Text erheben, uns als ein

anderes, ein «fremdes» Wort gegenübertritt, das sich von unserm Reden
unterscheidet und somit ein wirkliches Gegenüber zu unserer Gegenwartserfahrung

darstellt.
Ist eine Meinung darüber gewonnen, was das uns gegenüberstehende

Kerygma meine, was also zu verkündigen sei, so ist von dort aus unsere
Alltagserfahrung mit der Frage zu überprüfen, wo die Wirklichkeit
dessen, was das Kerygma sagt, im Spiel sei, wo und inwiefern wir damit
zu tun haben, also z. B. mit Fragen wie: wo haben wir es in der Alltagsund

Welterfahrung mit der Kraft des Opfers Christi, mit seiner Aufer-
weckung und Erhöhung, wo mit Vergebung, Berufung, Gnade, wo mit
der Gegenwart Christi, mit eben dem Werk des Heiligen Geistes zu tun,
von dem der Text spricht 25.

Ist ein solcher existentieller Erfahrungsort gefunden, so ist damit
schon die Interpretation der betreffenden Erfahrung vom Kerygma
her gegeben. Sie muß nur noch ausgesprochen werden, indem nun
umgekehrt die ausgewählte Erfahrung dargelegt und bewußt gemacht
und gezeigt wird, daß und inwiefern in dieser Erfahrung eben das im
Spiel ist, was das Kerygma meint.

b) Vorausgesetzt ist dabei, daß alles, was das Kerygma bezeugt,
in dieser oder jener Weise in unserer Lebenswirklichkeit in Kraft steht
und somit auch erfahren wird. Ich halte diese Aussage für unausweichlich.

Um es einmal ganz schlicht zu sagen: wenn Paulus verkündigt,
daß Jesus der Herr sei, so meint er zweifellos, daß dies entweder gar
nicht oder dann auch heute gelten muß. Gilt es heute, so muß der Glaube
das Herr-Sein Jesu auch irgendwo erfahren und angeben können, wo er

es erfährt. Sollte es schlechterdings nirgends zu erfahren sein, sollte alle

unsere Erfahrung nur bedeuten, daß Jesus nirgends der Herr ist, was
hat es dann für einen Sinn, trotzdem von seiner Herrschaft zu reden?
Sollte dann solches Reden nicht als leere Behauptung aufgegeben
werden? Dasselbe entweder-oder wäre auch für andere Aussagen des

Kerygmas geltend zu machen. Selbstverständlich hat es keinen Sinn

zu postulieren, man müsse dies oder das erfahren können. Man erfährt

25 Liturgisches wie Taufe, Beichte, Eucharistie kommen hier in der Regel
nicht als Erfahrungsorte in Betracht; denn auch von ihnen muß gezeigt werden, wo
ihre Wirklichkeitsmacht im großen oder kleinen, gemeinschaftlichen oder persönlichen

Alltag erfahren wird. Hinsichtlich des jetzt zur Sprache stehenden Problems
gehören Taufe, Beichte, Eucharistie auf die Seite des Kerygmas, obwohl das unter
andern Aspekten nicht der Fall ist.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 295

es oder erfährt es nicht. Andererseits wird, wie schon ausgeführt wurde,
jede Erfahrung von irgendwoher gemacht. Insofern hat es seinen Sinn,
jede Erfahrung vom Evangelium her danach zu befragen, was uns darin
begegnet sei. Und da meine ich nun sagen zu müssen, daß es überhaupt
keine Erfahrungen gebe, in denen uns nicht in irgendeiner Weise etwas

von der Wirklichkeit dessen begegne, was der christliche Glaube glaubt,
manchmal allerdings in unheimlichster Weise - ich denke dabei auch an

Ereignisse wie Auschwitz. Und indem ich dies sage, wird deutlich, daß,

wenn wir unsere Erfahrungen vom Evangelium her befragen wollen,
sich die Sache auch umkehrt und die Erfahrungen ihrerseits eine

Frage stellen, die Frage nämlich, was unser Glaube denn glaube und
meine. So oder so handelt es sich dabei nie um neutrale und allgemein
anerkannte Feststellungen, sondern um Glaubensaussagen, um Glaubensaussagen

aber, die nicht willkürliche und frei schwebende Behauptungen
sein dürfen, sondern sich auf etwas beziehen müssen, mit dem alle zu
tun haben, so daß sich alle wenigstens fragen können oder müssen, ob

das, was wir sagen, nicht seinen guten Sinn und Grund habe. Eben darum
meine ich, es sei möglich, jede Aussage des Kerygmas durch
Interpretation von Erfahrung einzuführen und damit einerseits zu zeigen,
daß das Kerygma von einer Realität spricht, mit der wir in unserm Leben
bereits zu tun haben, und andererseits den konkreten Ort namhaft zu
machen, an dem die Entscheidung des Glaubens fallen muß.

c) Daß mit der Ausführung dieses Postulats Risiken verbunden sind,
ist offensichtlich. Leicht kann es beim einen zu einer Verklärung des

Bestehenden und zur Verharmlosung des Bösen, beim andern dazu

führen, daß er jede Reklamiererei als Werk des Heiligen Geistes ausgibt.
Allgemeiner gesagt : es besteht die Gefahr, daß allzu direkt und undialektisch

Erscheinungen unseres Lebens mit Aussagen des Kerygmas identifiziert

werden. Und wenn in der Interpretation von Erfahrungen ein

Fehlgriff geschieht, so wird die Predigt vollends unglaubwürdig. Diese

Gefahren und Risiken sind nicht zu bestreiten. Nur darf nicht übersehen

werden, daß gewisse Risiken auf keinen Fall vermieden werden können.
Sie bestehen auch bei Predigten von der eingangs geschilderten Art. Sie

stellen sich dort nur auf andere Weise ein. Wenn beispielsweise vom
Kerygma her allerlei Forderungen aufgestellt werden, so enthalten auch
sie Interpretationen von Erfahrungen und Tatbeständen, die nicht
weniger «riskiert» sind. Nur sind wir das eher gewöhnt und empfinden
es darum kaum. Vor allem ist zu sagen: wenn es bei jener Art von
Predigt oft im unklaren bleibt, ob und inwiefern dem Realität zukomme,



296 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

was als Evangelium gepredigt wird, so ist auch darin de facto eine

Interpretation unserer Erfahrungswelt impliziert. Obwohl das Gegenteil
beabsichtigt ist und beteuert wird, tendiert jene Art von Predigt dahin,
das vom Kerygma Gemeinte der Erfahrungswelt gegenüber als bloße
Gedankenwelt oder als etwas Vergangenes erscheinen zu lassen 26.

d) Daß das Kerygma durch Interpretation von Erfahrung eingeführt
werden solle, leuchtet manchen ein. Wenn sie es aber in der Weise zu tun
versuchen, wie es unter Ziffer a) dieses Abschnitts angedeutet wurde,
sehen sie sich bald vor dermaßen großen Schwierigkeiten, daß sie es

doch nicht wagen oder einfach nicht zustande bringen. Das mag
verschiedene Gründe haben: Die theologische, zumal die exegetische
Forschung und ihre Ergebnisse lassen es oft als von vornherein unwahrscheinlich

erscheinen, daß die Wirklichkeit dessen, was als Aussage der Bibel
festgestellt wird, in unserer Gegenwart wiedergefunden werden könnte,
wenn nicht gar der Gegensatz zu aller Erfahrung als das Kennzeichen
des Glaubens ausgegeben wird. Andererseits wachsen wir in einer
unkritischen Haltung gegenüber sogenannten Tatsachenfeststellungen
auf, die keine Rückfragen in dem Sinn gestattet, was Gott mit diesen

«Tatsachen» zu tun haben könnte. Wir sind damit unter eine Art von
Dogma geraten, als sei Erfahrung das, was jedermann als «erwiesene

Tatsache» betrachtet. Wollen wir dann einen Tatbestand vom Glauben
her interpretieren, werden wir uns selber suspekt, als wollten wir etwas

zu etwas machen, was es gar nicht ist. Darin meldet sich eine begründete
Zurückhaltung. Es darf in der Tat nicht zu Um- oder Wegdichtungen
kommen. Es muß vom Kerygma her das interpretiert werden, was alle
erfahren haben. So dürfen etwa naturwissenschaftliche Ergebnisse nicht
wegdekretiert werden. Man muß sie als das gelten lassen, als was sie

sich geben, und als solche müssen sie befragt werden, was sie im
Zusammenhang des Glaubens bedeuten möchten. Das besagt: es geht
nicht darum, nach Erfahrungen Ausschau zu halten, von denen

allgemein anerkannt wäre, daß darin etwas von der Wirklichkeit des

Verkündigten zur Geltung komme. Das hieße ja, daß wir Erfahrungen
suchten, die als Beweise für den Glauben gelten. Das gibt es nicht. Keine

Erfahrung ist als solche ein Beweis für den Glauben. Das zeigt sich darin,

26 Damit soll ja nicht behauptet werden, daß jene Predigten etwa nur diese

Wirkung haben könnten. Aus vielen Gründen und auf verschiedene Weisen, die
wir jetzt nicht untersuchen können, geschieht dort oft dasselbe, was in unserer
Konzeption gefordert ist. Eben darum meinen wir, daß es zur Predigtaufgabe
gehöre, die in bewußter Verantwortung zu wagen sei.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 297

daß jede Erfahrung, auch wenn alle dasselbe erleben, von den verschiedenen

Beobachtern für sehr verschiedene Auffassungen von Welt und
Leben in Anspruch genommen wird. Interpretation von Erfahrung aus
dem Kerygma ist also selber ein Akt des Glaubens, der immer nur in
Auseinandersetzung mit andern Interpretationen vollzogen werden
kann. Es sind somit nicht spezielle Erfahrungen zu suchen, die den

Glauben bestätigen, sondern es ist grundsätzlich jede Erfahrung daraufhin

zu befragen, inwiefern in ihr das, was wir glauben, gegenwärtig ist.
Eine Auswahl aus der Vielzahl der Erfahrungen kommt nicht
grundsätzlich, sondern nur faktisch in Betracht, insofern der einzelne Prediger
bei der einen Erfahrung besser als bei einer andern zu zeigen vermag,
wie das, was der einzelne Bibeltext bezeugt, darin gegenwärtig ist.

Kommt hier also die Schwierigkeit für die Interpretation von
Erfahrung vom Kerygma her aus dem Mißverständnis, es müßten besonders

«beweiskräftige» Erfahrungen gesucht werden, so gibt es andererseits

auch Schwierigkeiten, die in einer bestimmten Art des Umgangs
mit biblischen und dogmatischen Aussagen begründet sind: Da wir die
biblische Botschaft in der Regel abgesehen von der Frage erörtern, wo
sie in unserer Welt ihre Realität bekunde, die Frage nach der Realität
des Gemeinten aber doch nicht außer acht lassen können, behelfen wir
uns mit Sätzen über die «Bedeutung» der einzelnen Aussagen, die auf
diese Weise mit Gefühlen unabsehbarer, großer Wichtigkeit affektiv
geladen werden. Die Sätze über die «Bedeutung» mögen durchaus
zutreffend und die Gefühle großer Wichtigkeit angebracht sein, sie haben

nur umso mehr die Wirkung, daß uns jeder Versuch, eine derart geladene
Aussage auf eine konkrete Erfahrung zu beziehen, als eine unerlaubte
Verkürzung und Minderung ihrer Bedeutung erscheint. Wir müßten
demgegenüber bedenken, daß wir einerseits ohnehin nie alles auf einmal

sagen können, daß aber andererseits im Teilaspekt, von dem gezeigt
werden kann, wie wir konkret mit seiner Realität zu tun haben, immer
auch das Ganze begegnet. Wenn Petrus Apg 2,16 ff. erklärt: «Hier
geschieht, was durch den Propheten Joel angesagt ist», so hat er damit
nicht alles ausgesprochen, was von der Bedeutung des Heiligen Geistes

zu sagen wäre. Dennoch hat er durch seinen konkreten Hinweis die

Wirklichkeit des Heiligen Geistes in einer Weise zur Erfahrung gelangen
lassen, wie es mit noch so eingehenden und ausgezeichneten Ausführungen

über seine Bedeutung nie möglich gewesen wäre. Aber eben:
auch wenn wir das wissen, erscheint uns aus den angegebenen Gründen
der ontologische Bezug einer biblischen Aussage auf eine einzelne



298 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

Erfahrung, wie er bei der Interpretation einer Erfahrung vom Kerygma
her erfolgt, dennoch als Minderung der Bedeutung der betreffenden

Aussage. Daß man unter diesem Eindruck vor einem solchen

Unterfangen zurückschreckt, versteht sich von selbst.

Nun könnten vielleicht schon allein dadurch, daß wir uns über die

Ursachen Rechenschaft zu geben vermögen, einige dieser Schwierigkeiten

und Hemmnisse wo nicht beseitigt, so doch reduziert werden.

Die Hauptsache wird aber dies sein: Wenn, wie vorhin gesagt, die

Interpretation von Erfahrung aus dem Kerygma selber ein Glaubensakt

ist, so muß dies darin zum Ausdruck kommen, daß an verschiedenen

Stellen des Arbeitsvorgangs, jedenfalls aber zuletzt, ein intuitiver
Schritt nötig ist, für den es keine fertigen Rezepte gibt. Höchstens läßt
sich angeben, wie wir uns dem Punkt annähern können, an dem der

intuitive Schritt erfolgen muß 27. Dieser Weg ist für jeden
Interpretationsvorgang neu. Dennoch läßt sich allgemein vielleicht folgendes

sagen: Wir können uns ständig darin üben, die Welt, das Leben, die
Geschichte in Gott, Christus und dem Heiligen Geist und Gott, Christus
und den Heiligen Geist in der Welt und im Leben zu verstehen. Das

können wir einerseits bei jeder Bibelstelle, die wir bedenken, und andererseits

bei jedem Ereignis oder Ding, das uns begegnet, konkret und im
einzelnen tun 28. Daraus ergibt sich eine sich steigernde Annäherungs-

27 In dieser Frage verdanke ich wesentliche Anregungen und Einsichten der
Akzeßarbeit von Andreas Urweider.

28 Für dieses Zweite sei ein Beispiel gegeben: Ich habe bis spät in die Nacht
gearbeitet. Am Morgen weckt mich Baulärm und bringt mir die Verkettungen zum
Bewußtsein, in denen wir existieren : die Entgötterung und Säkularisation der Welt,
an der das Christentum mindestens mitbeteiligt ist, fördert die Wissenschaft und
die Wissenschaft die Technik und Industrialisierung; beides fördert einerseits das
Herrschafts- und Besitzdenken und das Begehren nach Komfort und andererseits
die «Bevölkerungsexplosion»; beides fördert, wenigstens hierzulande, die
Einkommen, den Bedarf an Wohnungen, treibt die Bodenpreise in die Höhe und
verlangt nach noch mehr Forschung, Technik, Industrialisierung; alles vermehrt die
Umweltbedrohung, usw., usw. Um «besser» leben zu können, betreiben wir mit
Eifer Dinge, die das Leben verunmöglichen. Wir leben wirklich in «diesem Äon»,
in einer Gerichts- und Strafsituation. Dennoch : Baulärm setzt voraus, daß Menschen
sich zu einem gemeinsamen Werk verständigen konnten. Verständigung zu einem
gemeinsamen Werk ist immer ein Geschehen, das einerseits das Wirken des Heiligen
Geistes — ohne Geist kein Verstehen — und andererseits die Anwesenheit des Logos
in der Welt voraussetzt; denn ohne Logos keine Erforschbarkeit und keine
Erforschung der Natur. Nur Gutes kann ja mißbraucht werden, bis zur SelbstVernichtung.
Trotz allem Mißbrauch wird aber nicht nur vernichtet, sondern auch Wohnraum
und Lebensmöglichkeit bereitet und es zeichnen sich Aussichten zur Abwendung



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 299

Spannung zwischen Kerygma und Erfahrung. Der letzte Schritt, der es

wagt, bestimmte Aussagen des Kerygmas zu bestimmten Aspekten der

Erfahrung konkret in Beziehung zu bringen, ist jedesmal ein intuitiver
Schritt. Er muß darum auf persönliche Verantwortung hin
unternommen werden; es handelt sich eben um einen Akt des Glaubens.

Wie schon angedeutet, wird uns ein solcher Interpretationsakt leicht
als subjektive Willkür verdächtig. Wenn er das wäre, wäre er es jedenfalls

nicht mehr als andere Interpretationsakte, wie sie von jedermann
vollzogen werden, weil man ohne sie gar nicht leben kann; umgekehrt
gesagt: das Leben besteht in solchen Interpretationsakten. Wenn sie

nicht bewußt vollzogen werden, so geschieht es unbewußt in unserm
Verhalten zu den Dingen, Ereignissen und Mitmenschen. Denn Gewinnsucht,

Militarismus, Luxusorientiertheit, alles, was es an solchen

Haltungen und Verhaltensweisen geben mag, impliziert oder vollzieht immer
eine Weltinterpretation. Das ist auch dort der Fall, wo man sich jeder
Interpretation enthalten will. Entweder ist eine der genannten
Interpretationshaltungen im Spiel - es können auch mehrere sein - oder sonst
ein meist unbewußter Nihilismus. Damit soll aber nicht gesagt werden,
der Akt der Interpretation vom Kerygma her sei ebenso willkürlich
wie die andern Interpretationsakte. Von außen betrachtet sieht es zwar
so aus, weil es keine neutralen Urteilskriterien gibt, die man anwenden

könnte, ohne sich selber zu entscheiden. Für den Glauben aber gibt es

einen Unterschied. Wenn auch der Akt der Interpretation ohne allgemein
anerkannte Methode, eben intuitiv, als Glaubensakt aus der persönlichen
Verantwortung des Interpretierenden erfolgen muß, so läßt sich doch
hinterher überprüfen, ob die Interpretation dem Kerygma entspricht
und dadurch legitimiert ist. Wenn dies der Fall ist, muß sich auch zeigen,
daß die Interpretation Anlaß und Anhalt zu konkreter Glaubensentscheidung

und zu einem entsprechenden Handeln bietet. Die Inter-

der Umweltbedrohung ab. Mitten in diesem Äon voll unheimlicher Verkettungen
ereignet sich Gutes; wir leben wirklich in der Kraft der Versöhnung, die durch die
Solidarisierung Gottes mit uns in Jesus Christus verwirklicht wurde und heute in
Kraft steht, so daß wir in einem Raum von Vergebung und Umkehr leben dürfen.
Daß es ein Raum von Vergebung ist, zeigt sich in seiner Bedrohtheit; daß wir aber
in der Bedrohtheit dennoch leben und neu Gutes wirken dürfen, zeigt, daß es ein
Raum der Umkehr ist. - So könnte ich weiterfahren und im Zusammenhang der
Interpretation dieser Baulärmerfahrung die Gegenwartswirklichkeit von nahezu
allem, was das Kerygma sagt, im Spiel finden, und so die Welt in Gott, Christus
und dem Heiligen Geist verstehen und umgekehrt Gott, Christus und den Heiligen
Geist in der Welt.



300 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

pretation muß also nicht einfach hingenommen, sie kann in Konfrontation

mit dem Kerygma diskutiert und korrigiert werden 29.

e) Es ist unbestritten, daß das Kerygma die ganze Existenz des

ganzen Menschen betrifft und umfaßt. Dazu gehört nicht zuletzt auch
das Handeln des Menschen. Das Paränetische in der Predigt darf darum
nicht bloß als Anhang verstanden werden. Wenn der Terminus «appli-
catio» meinen sollte, daß von der Höhe kerygmatisch-dogmatischer
Aussagen in die Niederungen praktischer Anwendungen hinabgestiegen
werde, so würde er dem, worum es in Paränese gehen muß, in keiner
Weise gerecht. Die Paränese ist genauso kerygmatisch wie das, was in
der Regel unter «Kerygma» verstanden wird, wobei man heute freilich
auch das Umgekehrte betonen muß, daß nämlich die Verkündigung des

Kerygma im engern Sinn genauso «prophetisch», existentiell und praktisch

ist wie die Paränese, oder es ist gar nicht das Kerygma verkündigt

29 Eine Hilfe zur Einübung und eine Ermutigung für das Wagnis der
Interpretation von Erfahrung aus dem Kerygma mag auch darin bestehen, daß die
Paränese im Sinn einer Einladung zur Glaubenserfahrung formuliert wird. Das
kann geschehen, indem in der Predigt an die Entfaltung des Kerygmas Sätze
folgender Art angeschlossen werden: «Nun müssen wir nur dies Bestimmte tun,
dann werden wir sehen, daß das, was uns verkündigt wurde, die Wirklichkeit ist,
in der wir stehen.» Oder: «Wenn ihr ungewiß seid, ob es sich auch wirklich so

verhalte, wie wir gehört haben, so müßt ihr es einmal damit versuchen und das und
das tun, usw.» Ist in dieser mehr hypothetischen Weise eine gewisse Zuversicht
gefunden, daß Erfahrung von Heilswirklichkeit gezeigt und zur Sprache gebracht
werden könne, so muß diese Einsicht nur noch dahin ausgeweitet werden, daß vom
Kerygma her jede Erfahrung darauf hin befragt werden kann, was darin an
Heilswirklichkeit im Spiel sei und in welcher Weise. Dann kann das Ergebnis solcher
Befragungen unserer Konzeption entsprechend eingesetzt werden.

Nebenbei: man kann seine theologischen Überzeugungen und seine Lebensfragen

durchaus so anlegen, daß es von vornherein unmöglich wird, der Wirklichkeit
von Heil in der Gegenwartserfahrung zu begegnen. Die Frage ist jedoch, ob man
das unbedingt tun müsse. Ich würde das Gegenteil sagen und meinen, der Glaube
wolle und solle die Wirklichkeitsmacht des Geglaubten zu erfahren bekommen, und
darum gelte es, vom Glauben her seine Fragen so zu formulieren und auszurichten,
daß die Wirklichkeit des Geglaubten auch erfahren werden kann, daß sogar jede
Erfahrung in dieser oder jener Weise, oft sehr indirekt und dialektisch, zu einer
Glaubensbestätigung wird, womit freilich ein laufendes wechselweises Infrage-
stellen und Korrigieren unreflektiert übernommener Meinungen geschieht, sowohl
hinsichtlich dessen, was erfahren wird, als auch hinsichtlich dessen, was das Kerygma
sagt.

Schließlich sei auch nicht verschwiegen, daß mit der Durchführung unserer
Konzeption eine beträchtliche Zahl theologischer, erkenntnistheoretischer,
anthropologischer, ontologischer und sprachanalytischer Fragen ins Bewußtsein gehoben
und neu zur Diskussion gestellt werden. Alle diese Fragen sind zwar auch in
Predigten von der eingangs geschilderten Art im Spiel, werden dort aber nicht bewußt,
wie ja häufig im Gewohnten nicht bemerkt wird, was man tut.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 301

worden. Grundsätzlich gehört beides untrennbar zusammen und keines

ist, was es sein soll, ohne das andere. Paränese, die nicht so mit dem

Kerygma verbunden ist, daß sie selber Kerygma ist, wird moralistisch,
und Kerygma, das nicht auch als Paränese verkündigt wird, verleugnet
sich selbst. Wenn das Kerygma die Verkündigung von Heilswirklichkeit
ist, so muß sich das darin erweisen, daß auch der konkrete Ort, der

Weg und die Weise in Sicht kommen, wo bzw. wie mitten in diesem
Äon in der verkündigten Heilswirklichkeit gelebt werden kann. Beispielsweise

gehört es zur Verkündigung der Rechtfertigung in Jesus Christus,
daß auch eine Weisung und eine Ermächtigung zu konkreten Taten
erfolgt, in denen die geschenkte Gemeinschaft und Partnerschaft mit
Gott vollzogen und so ihre Realität erfahren werden kann 30.

Häufig kranken nun paränetische Aussagen daran, daß sie sehr

ahgemein sind, lebensfern wirken oder sich ständig in denselben Modellen
und Beispielen bewegen, was ungute Folgen hat. Ein allgemeiner Aufruf
zur Liebe z. B. wird bald als selbstverständlich empfunden und bringt
darum nichts in Bewegung; bald wird er idealistisch verstanden und
führt dann zum Eindruck, daß dies alles ja sehr schön und gut wäre,
daß es sich aber im Leben anders verhalte und daß es leider nicht
durchführbar sei. Ein ethischer Anspruch, der den Eindruck der Undurch-
führbarkeit erweckt, wirkt lähmend oder falsch beruhigend, und wenn
er wirkhch undurchführbar wäre, wäre er unethisch und förderte das

Unrecht.
Eine Paränese, die ein dem betreffenden Kerygma entsprechendes

Handeln eröffnen und so selber die Gegenwartswirklichkeit des

Verkündigten bezeugen soll, muß darum ganz konkret und durchführbar
und so dem, der sich darauf einläßt, eine neue Erfahrung und Bestätigung
des Geglaubten sein. In den unter II analysierten biblischen Beispielen
sind diese Postulate erfüllt; sie sind auch von dort abgelesen. Darum
sind für unser eigenes homiletisches Tun einige schon geäußerte
Überlegungen unter diesem besondern Gesichtspunkt erneut zu betonen:
(1) Die Erfahrung, der Tatbestand, die Situation, durch deren

Interpretation das Kerygma eingeführt werden soll, darf nicht nur Parallele
oder Illustration zu einem biblischen Gedanken sein, sondern muß den

Existenzort angeben, an dem Hörer und Prediger sich wirklich befinden
und wo sie ihren Glauben zu bewähren haben. (2) Die Interpretation

30 Vgl. dazu mein Buch: Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus.
Zürich 1962, 210 ff., 232 ff.



302 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

darf nicht nur darauf abzielen, biblische oder dogmatische Aussagen
und Ausdrücke verständlich und akzeptabel zu machen, sondern soll

zeigen, wie das zu Verkündigende in der betreffenden Erfahrung bereits
real gegenwärtig ist, sich als in Kraft stehend bekundet. (3) Indem der

Prediger die Entfaltung des Kerygmas im Kontext und mit Bezug auf
dieselbe Erfahrung, also auf den Existenzort der Hörer entfaltet, soll
seine ganze Rede als Rede von Wirklichkeit erfahren werden können.

(4) Im gleichen Bezug auf denselben Existenzort (Erfahrung, Situation
etc.) muß auch in Sicht gebracht werden, welche Frage praktisch zur
Entscheidung steht. Es muß also eröffnet werden: weil an dem
betreffenden Existenzort das im Kerygma Bezeugte bereits in der und der
Weise in Kraft steht oder im Gang ist, kann, darf oder soll ein bestimmtes
Tun gewagt werden.

Auf diese Weise, indem sich die ganze Predigt im direkten oder

indirekten Bezugszusammenhang mit der interpretierten Erfahrung,
also dem Existenzort der Gemeinde, bewegt, wird der Prediger beinahe

von selbst dazu geführt, ganz konkret anzuzeigen, was zur Entscheidung
steht, was hier Glaube ist, wie er sich bewähren kann. So kann der

Prediger einsichtig machen, was getan werden kann und darf, daß und
wie es realisierbar 31 ist und wie der Hörer zu neuer Erfahrung und
Bestätigung des Geglaubten gelangen kann. Das ist Paränese, und so

verstandene Paränese ist selber wieder HeilsVerkündigung 32.

31 Es ist aber nicht meine Meinung, daß der Prediger alle Fragen beantworten
müsse. Seine Eröffnung dessen, was am betreffenden Existenzort zu entscheiden
und zu tun sei, kann auch die Aufforderung an die Gemeinde enthalten, sie solle
sich als Ganze oder in geeigneten Gruppen darüber besprechen, wie dies oder
jenes praktisch verwirklicht werden könnte.

32 Interessant in diesem Zusammenhang ist das Buch von A. Höfer, Predigt
und heutige Exegese. Freiburg Br. 1968. Was Höfer vertritt, steht teilweise dem
hier Vorgetragenen sehr nahe. So lesen wir S. 60: «Nicht mehr das Leben liefert
Beispiele, um die Schrift zu verstehen, sondern die Schrift bringt ein Licht, um mein
Leben in diesem Licht Gottes zu verstehen». Der Prediger müsse von der Schrift
her dieselbe Interpretationsaufgabe erfüllen wie die biblischen Autoren. Und
S. 62 f. wird auch betont, wie die Paränese zur Verkündigung des Evangeliums
gehöre. Dennoch wirken die gebotenen Predigtbeispiele in erster Linie erklärend,
didaktisch und insofern in einem verfeinerten Sinn apologetisch. Was hier postuliert
wurde, kommt doch nicht zustande. Es lohnte sich, genau zu analysieren, warum
nicht. Zwei Momente erscheinen mir als die signifikantesten. Einmal werden in ein
und derselben Predigt meist mehrere Erfahrungen kerygmatisch interpretiert.
Dadurch wird keine zu dem Existenzort, an dem alles zum Austrag käme, sondern
alle werden, ganz gegen die Absicht Höfers, zu Beispielen und Anstößen für
Predigtgedanken. Und darum kann, das ist das zweite Moment, auch keine konkrete, auf



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 303

f) Oft wird der Prediger als «Zeuge» bezeichnet33. Das Wort kann
verschieden verstanden werden. Wollte man es in Analogie etwa zu
Apg 1,8 verstehen und in dieser Bedeutung auf die heutigen Prediger
anwenden, so ergäbe das kaum einen Sinn. Der heutige Prediger kann
auf keine Weise zu einem Augenzeugen der in der Bibel bezeugten
Ereignisse werden. Auch der Heilige Geist macht ihn nicht in diesem

Sinn zu einem Zeugen. Zu bezeugen, daß andere bezeugt haben, hat
nochmals keinen Sinn. Die Wiederholung dessen, was die Bibel sagt, ist
darum an sich noch kein Zeugnis. Wenn hingegen der Prediger das

Kerygma durch Interpretation von Erfahrung einführt, und dies in
dem Sinn tut, daß er zeigt, wie die Wirklichkeit des zu Bezeugenden

gegenwärtig ist, dann übt er eine persönliche Zeugenfunktion aus. Denn
die Aussage, daß etwas, das ein biblischer Text bezeugt, in der und der
Weise unter uns gegenwärtig oder im Gang sei, zielt zwar darauf, daß

auch die Hörer es erkennen und anerkennen, zunächst aber kann der

Prediger es nur auf eigene Verantwortung hin sagen, also nur, weil er es

sieht. Insofern ist er persönlicher Zeuge für die Gegenwartswirklichkeit
dessen, was das Kerygma aussagt. Darum eben kann es weder neutral
anwendbare Methoden für den Vollzug der Einführung des Kerygmas
durch Interpretation von Erfahrung geben, noch können solche

Interpretationen verallgemeinert und als verbindliche Lehre formuliert
werden. Sie können zwar für andere Prediger hilfreich werden, indem
sie zu gleichem Tun anleiten und ermuntern. Sie bleiben aber immer
persönliches Wagnis des Predigers.

Wie sich die so verstandene Zeugenschaft des Predigers, die
grundsätzlich jeder Christ ausüben kann und faktisch auch ausübt, wenn nicht
ausdrücklich in Worten, so doch durch sein Verhalten, sich zu den

«Zeugnissen» im Pietismus, z. B. in der Heilsarmee verhält, kann hier
nicht untersucht werden. Gewisse Analogien sind zweifellos vorhanden.

den einen Existenzort bezogene Paränese folgen. Es muß darum unterstrichen
werden: die Einführung des Kerygmas durch Interpretation von Erfahrung darf
sich nur auf eine einzige Erfahrung oder Situation beziehen, allenfalls auf einen
Komplex von Teilerfahrungen, die zusammen den Existenzort ausmachen. Die
ganze Predigt muß den Bezug zu diesem Ort durchhalten. Und die Paränese darf
nicht fehlen und muß auf denselben Erfahrungsort bezogen sein.

33 Zuletzt von R. Bohren, Predigtlehre. München 1971, z. B. 429 ff. u. a.



304 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

IV.

In neuester Zeit wird die Predigt auch als Informations- und
Kommunikationsproblem behandelt. Es kommen dabei wesentliche

Fragen ins Blickfeld. Hier soll nur weniges, das in der Linie der bisherigen
Erörterungen liegt, zur Sprache gebracht werden.

1. Hans-Dieter Bastian scheint zwischen Information und
Kommunikation keinen Unterschied zu machen 34. Es steht ihm selbstverständlich

frei, seine Begriffe so zu definieren, wie es ihm zweckdienlich
erscheint. Ich ziehe es vor, die beiden Begriffe für verschiedene
Sachverhalte zu verwenden, wobei sich allerdings für gewisse technische

Aspekte Überschneidungen ergeben. In welcher Weise und warum ich
differenzieren möchte, wird sich im folgenden zeigen.

In «Verfremdung und Verkündigung» (28) erklärt Bastian, Dovifat
zitierend, daß folgende drei Momente zur Nachricht oder Information
gehören: «a) daß sie dem Empfänger von Wert und Nutzen ist, b) daß
sie neu, d. h. sofort übermittelt ist, c) daß sie durch einen Dritten
mitgeteilt und also dessen subjektiver Beeinflussung ausgesetzt ist». Diese

Umschreibung entspricht dem alltäglichen Sprachgebrauch vor allem
bei den Massenmedien. Ich möchte sie deshalb auch meinerseits
übernehmen, weil meistens Schwierigkeiten entstehen, wenn man ein Wort,
das in der Alltagssprache in einer bestimmten Bedeutung häufig gebraucht
wird, plötzlich in einer andern Bedeutung verwenden will. Das
Merkwürdige ist nun aber, daß Bastian den Begriff der Information mit dem
Postulat auf die Predigt anwenden will, die Predigt müsse im eben
umschriebenen Sinne Information sein. Dabei ist es ihm anscheinend am
meisten um den Punkt b) zu tun, also darum, daß die Information «neu»
sein müsse, d. h. die Predigt müsse sich dadurch als Information
qualifizieren, daß sie «neu» ist, und dieses Neu-Sein will er durch
Verfremdungseffekte erreichen. Offensichtlich wird dabei eine Umdeutung des

Wortes «neu» vorgenommen; denn in dem angeführten Zitat (28) ist das

Neu-Sein der Nachricht darin begründet, daß sie ein eben erst eingetroffenes

Ereignis oder einen eben erst bekannt gewordenen Tatbestand

34 Vgl. H.-D. Bastian, Verfremdung und Verkündigung. Theolog. Existenz
heute Nr. 127, München 1965, 20 ff.; Derselbe, Theologie der Frage. München 1969,
180 ff.



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 305

mitteilen kann. Solche Neuigkeiten können allerdings in der Predigt
auch eine wichtige Rolle spielen. Aber das, was die Predigt als Predigt
mitzuteilen hat, kann nicht in diesem Sinn eine Neuigkeit sein. Das

wäre nur dann möglich, wenn der Prediger über eben erst erfolgte, sonst

noch niemandem bekannt gewordene neue Heilstaten oder Entscheidungen

Gottes zu informieren hätte. Das ist jedoch auch nach Bastian
nicht der Fall. Solange aber das, was von der Bibel bezeugt wird,
zentraler Inhalt der Predigt sein soll, ändert kein Verfremdungseffekt etwas

daran, daß es die Predigthörer immer wieder mit den «alten Geschichten»

zu tun bekommen 35. Insofern kann die Predigt an entscheidender Stelle
den Bedingungen von Information nicht genügen, kann sie nicht als

Information angesprochen werden 36. Damit soll nichts gegen die Bedeutung

der Verfremdung gesagt, sondern nur betont sein, daß sie die

schon gegebene biblische Aussage nicht in Information über eine Neuigkeit

verwandeln kann.
In der Konzeption der Einführung des Kerygmas durch Interpretation

von Erfahrung könnte das Reden von Information, wie sie der

Journalismus versteht, insofern einen Sinn haben, als die Erfahrung,
die interpretiert wird, in einer von Massenmedien übernommenen Infor-

35 Die in «Verfremdung und Verkündigung» 34 ff. angegebenen biblischen
Verfremdungsbeispiele leisten in keiner Weise, was sie leisten müßten, um als

Begründung von Bastians Meinung dienen zu können. Den Verfremdungseffekt
enthalten sie zwar, aber entweder steht er im Dienst der Bekanntgabe eines wirklich
neuen Ereignisses, z. B. einer neuen göttlichen Entscheidung wie bei den Propheten,
oder einer unerwarteten Interpretation einer anerkannten Glaubenstradition. Im
ersten Fall könnte man von «Information» sprechen; nur wäre das eine Verfremdung
des S. 28 angegebenen Verständnisses von Information. Im zweiten Fall handelt es

sich nicht um die Mitteilung eines neuen Ereignisses, sondern um Abweisung eines
Mißverständnisses oder eine neue Form für eine alte Aussage; und das ist keine
Information im Sinn der Umschreibung von S. 28. - Auf die zahlreichen exegetischen
oder formgeschichtlichen Fragwürdigkeiten auf S. 34 ff. kann hier nicht eingegangen
werden.

36 Anscheinend hat Bastian bald wieder vergessen, was er S. 28 von
«Verfremdung und Verkündigung» als Umschreibung von Information angegeben hatte
und den Begriff dahin ausgeweitet, daß er jede Rede meint, die etwas Ungewohntes
oder Überraschendes enthält, d. h. er verwendet das Wort in einem Sinn, der völlig
von seinem Gebrauch in der Sprache der Massenmedien abweicht. Vielleicht hat er
die Angabe S. 28 von Anfang an in seinem, von der Massenmedien-Terminologie
abweichenden Sinn verstanden. Eine solche Abweichung von sehr verbreitetem
alltäglichen Sprachgebrauch ohne ausdrückliche Anzeige und Begründung der
Abweichung ist zumindest irreführend und erschwerend. Oder sollte Bastian die
Abweichung gar nicht bemerkt haben So oder so stellt sich die Frage, ob die
Einführung des Informationsbegriffs für die Predigt als solche unter diesen Umständen
überhaupt einen Sinn habe.



306 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

mation bestehen könnte. Dabei wäre, wenn sie bedacht wird, gerade die
Problematik solcher Informationen wertvoll. Sie sind nämlich nicht
nur vom Berichterstatter subjektiv beeinflußt, sondern ihre Bedeutung
steht überhaupt völlig offen. Ein Beispiel: Die Information, daß in einem
Land die Eisenbahner streiken, reicht zwar aus (und ist insofern
eindeutig) zur Entscheidung der Frage, ob einer mit der Bahn oder mit dem

Auto in das betreffende Land reisen soll. Aber damit ist noch nichts
darüber gesagt, was es mit dem Eisenbahnerstreik für eine Bewandtnis
hat. Um das zu wissen, müßte man von der Entstehung und den Gründen
des Streiks Kenntnis haben. Und um diese zu verstehen, müßte man die

wirtschaftlichen, sozialen und politischen Hintergründe kennen. Und
um diese zu beurteilen, müßte man über die «richtige» Wirtschaftsund

Sozialtheorie verfügen und so auch die Auswirkungen in der Zukunft
abschätzen können u. s. w. - Allgemein gesagt : Informationen im Sinn
der Massenmedien geben einen bestimmten, mehr oder weniger
sachgerecht beobachteten Aspekt eines Ereignisses bekannt - schon die

Beobachtung ist durch die Voraussetzungen des Beobachters bedingt -
aber Zusammenhang und Bedeutung des Ereignisses bleiben völlig
offen. Meist wird das nicht bemerkt, weil der Hörer oder Leser von
vornherein nur nach seinem eigenen, meist sehr schmalen Verstehenskanal
hört und liest.

Gerade in dieser Unbestimmtheit kommen indessen solche
Informationen für die Einführung des Kerygmas durch Interpretation von
Erfahrung in Betracht (vgl. die verschiedenen Interpretationen in
Apg 2). Die Interpretation spricht dann aus, inwiefern der Prediger in
dem, wovon die Information handelt, die Wirklichkeit des vom Kerygma
Bezeugten im Spiel sieht. Das kann freilich nicht mit jedweder Neuigkeit
geschehen; sie muß mindestens der Bedingung genügen, daß sie für den

Existenzort der Gemeinde als signifikant empfunden werden kann.
Man könnte sagen, daß durch den Bezug des Kerygmas auf eine

bestimmte Erfahrung oder Situation das entstehe, was Bastian in der

von ihm ausgeweiteten Bedeutung des Begriffs mit Information meint.
Nur eben, man müßte dazu die Bedeutung des Wortes «Information»
in einem solchen Ausmaß verändern, daß die Aussage nicht mehr viel
Sinn hätte.

2. Anders verhält es sich hinsichtlich der Frage, ob Predigt als

Kommunikationsgeschehen verstanden werden soll, wie Ernst Lange 37

37 In: Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit. (Predigtstudien, hrsg. von



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 307

es tut. Er spricht etwa von der «Kommunikation des Evangeliums» und
verwendet «Verständigung» oder «Verständigungsbemühung» als

Parallelausdrücke für «Kommunikation». Ich möchte mich dieser

Verwendungsweise des Wortes «Kommunikation» anschließen und darum
«Kommunikation» wie folgt von «Information» unterscheiden: während

«Information», wie oben ausgeführt, zwar schon von Anfang an durch
die Voraussetzungen des Berichterstatters in einer gewissen Interpretation

gegeben ist, aber für unbestimmt viele weitere und andersartige

Interpretationen offen bleibt, meint «Kommunikation», daß sich Sprecher

und Hörer im Verstehen, in der Interpretation einer Sache eins

werden. Das Ergebnis von Kommunikation ist darum Gemeinschaft.

Je nach Art und Inhalt der Sache, in deren Interpretation man sich eins

geworden ist, impliziert das Einvernehmen, zu dem man gelangt ist, auch

den Entschluß und die Befähigung zu einem bestimmten Handeln, das

je nach Umständen von den Kommunikationspartizipanten gemeinsam
oder einzeln vollzogen werden muß. Dies ist bei «Kommunikation des

Evangeliums» der Fall, womit, umgekehrt, auch schon die Kriterien
angegeben sind, die darüber entscheiden, ob und inwieweit sich
«Kommunikation des Evangeliums» ereignete oder erreicht wurde.

Dem Gelingen solcher «Kommunikation des Evangeliums» stehen

ungezählt viele Hindernisse im Weg: Jedes Glied in der Hörergemeinde
einer Predigt kommt von einer andern familiären und individuellen
Situation her (von Erfolg oder Mißerfolg, in Aufregung oder Zufriedenheit,

aus häuslichem Frieden oder Streit usw.), jedes bringt andere

Erlebnisse mit (aus Kindheit, Schule, Religionsunterricht usw.) ; die

Beziehungen, Erwartungen oder Befürchtungen unter den Hörern und

gegenüber dem Prediger sind verschieden, die Ausdrücke, die der
Prediger gebraucht, sind bei den einzelnen Hörern in verschiedener Weise

vorbelastet. Alles das - und noch viel anderes kommt dazu -38, steuert
das Verständnis der Predigt und die unbewußten Reaktionen darauf
oder auch das Ausbleiben von Verstehen und Reaktionen, von
Kommunikation.

Emst Lange in Verbindung mit Peter Krusche und Dietrich Rössler, Beiheft 1.)

Stuttgart—Berlin 1968, 11 ff., hauptsächlich 14 f., 20 ff.
38 Bei Ernst Lange sind a. a. O. noch weitere solcher Faktoren genannt.

Sozusagen alle sprachpsychologischen Momente sind hier im Spiel. Experimental-
psychologische Methoden, die gestatteten, alle in Betracht kommenden Faktoren
ausfindig zu machen und ihre vielfältigen Auswirkungen in den Reaktionen auf
eine Predigt zu studieren, sind noch nicht gefunden.



308 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

Ich meine nun nicht, daß es eine Methode gebe, mit deren Hilfe
sich alle diese Schwierigkeiten beheben ließen. Das wäre die Vollendung
der Tyrannisierung und Manipulation der Vielen durch einige Wenige.
Es gibt ja auch Schwierigkeiten für die Kommunikation des Evangeliums,
die auf Gegenentscheidungen beruhen. Aber umgekehrt beruhen auch
wieder nicht alle Schwierigkeiten auf Gegenentscheidungen, sondern
vielfach nur darauf, daß manchen Hörern nicht einsichtig wird, welche

Frage zur Entscheidung steht und in deren Beantwortung ein
Einvernehmen, also Kommunikation Zustandekommen sollte. Die Predigt
müßte also die Hörer an einen gemeinsamen Ort führen, nicht an «den»,

wohl aber an einen ihrer Existenzorte ; sie müßte diesen Ort als Existenzort

kenntlich machen können, indem sie zeigt, wie hier das Kerygma
im Spiel ist und wie hier die Entscheidung über Glaube oder Unglaube
fällt. Darum meine ich, daß eine Predigt, die den dargelegten biblischen

Predigtbeispielen folgt, einen Beitrag zur Lösung des Problems der
Kommunikation des Evangeliums leisten könnte.

Auch die schon angedeuteten sprachpsychologischen und
semantischen Schwierigkeiten könnten, wie ich meine, auf diese Weise gemindert
werden. Indem das Kerygma durch Interpretation von Erfahrung oder
Situation eingeführt wird und die ganze Predigt den Bezug zu dieser

Erfahrung durchhält, ist es möglich, die ganze Predigt in natürlicher
Sprache zu formulieren, ohne biblische, dogmatische oder andere
Fachausdrücke auszukommen und ständig in einem gemeinsamen Verstehens-
horizont zu bleiben. Das soll nicht etwa heißen, daß man sich vom
biblischen Text, dessen Botschaft zu verkündigen ist, «abseilen» sollte;
ganz im Gegenteil. Wohl aber läßt sich etwas Irreführendes und Ungutes
vermeiden: die Erklärung von Begriffen oder gar Vorstellungen und die

Ableitungen daraus, die meist wenig erhellend ausfallen oder ganz
unverständlich bleiben und vor allem, und das ist das Schlimmste, zu
der unfruchtbaren Meinung verführen, es gehe darum, solche

Begriffserklärungen und Vorstellungen anzunehmen, was vielen wenig sagt und
andern allzu leicht fällt. Statt dessen kann beim vorgeschlagenen
Verfahren das Kerygma durch den Bezug zur Erfahrung zuerst der Sache

nach in der Alltagssprache ausgesprochen und anschließend die Herkunft
aus dem Text durch Formulierungen zum Ausdruck gebracht werden
wie: «Das meint die Bibel, der Text usw., wenn er so und so sagt» oder
«Darum handelt es sich in der Schriftstelle, wenn sie berichtet, daß ...».

Ein solches Vorgehen würde auch durch sprachanalytische Überlegungen

nahegelegt, die sich aber hier nicht ausbreiten lassen. Nur so viel



Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem 309

sei gesagt: Die Wörter der natürlichen Sprache, die hier in Betracht
kommen (nicht Konjunktionen, Eigennamen und andere Spezialfälle),
sind bestimmten Phänomenen unserer Erfahrungswelt zugeordnet
(«Erfahrungswelt» umfaßt hier alles, was dem Menschen begegnet oder ihn
bewegt). Die Phänomene sind dabei einerseits unverwechselbar visiert,
andererseits aber der Reichweite nach so ohne scharfe Begrenzung
gefaßt, daß ein bestimmtes Wort oder eine Wortgruppe überall dort
eingesetzt werden kann, wo die Sprachgemeinschaft das betreffende
Phänomen in irgendeiner Weise verwirklicht sieht. Das Wort kann also in
diesem Phänomenbereich unabsehbar viele und immer wieder neue

Bedeutungen gewinnen. Die neuen Bedeutungen kommen dadurch
zustande, daß durch die grammatikalischen Zuordnungen verschiedener
Wörter verschiedene Phänomene einander so zugeordnet werden, daß
sie einander gegenseitig neu bestimmen und präzisieren. Darum hat ein

Wort nicht von Natur aus eine bestimmte Bedeutung; es erhält sie

durch den Zusammenhang im Satz mit seinem Spiel der Phänomenbezüge

39. Aus diesem Grund bin ich der Meinung, daß die Predigt
bewußt in bestimmten Phänomenbezügen formuliert werden sollte, was
eben durch Interpretation von Erfahrung vom Kerygma her geschehen
kann.

Es ist, wie schon angedeutet, nicht meine Meinung, daß auf diese

Weise mit einem Schlag alle Kommunikationsprobleme gelöst werden
könnten. Um keine Illusionen zu erwecken, sei vor allem noch auf

folgendes hingewiesen: Es trifft zwar nicht zu, wie etwa schon gesagt
wurde 40, daß jede Sprache als solche eine bestimmte Metaphysik
enthalte, sonst wäre es nicht möglich, mit ein- und derselben Sprache eine

39 Was die sprachphilosophischen Überlegungen betrifft, muß ich folgendes
bemerken: Grundlegend wurden für mich: F. de Saussure, Cours de linguistique
générale, deutsche Übersetzung : Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft
Berlin 19672 und Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen. (Schriften
Bd. 1.) Frankfurt 1969. Einiges von dem oben Angedeuteten, besonders das über
den Phänomenbezug Gesagte, findet sich aber weder beim einen noch beim
andern. Es wurde zwar durch homiletische, exegetische und allgemeine
Sprachbeobachtungen sowie durch erkenntnistheoretische Überlegungen von ihren
Einsichten her entwickelt und bildet, wie ich meine, mit ihren Thesen zusammen eine
Einheit, läßt sich aber doch nicht tale quale bei ihnen feststellen. Auch in der
übrigen unabsehbaren Literatur zur Sprache habe ich, soweit ich sie zu bewältigen
vermochte, noch nichts gefunden, worauf ich mich im Sinne einer «Autorität»
berufen könnte.

40 So vor allem von B. L. Whorf, Sprache, Denken, Wirklichkeit. Rowohlts
deutsche Enzyklopädie Nr. 174, Hamburg 1963.

20



310 Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

überkommene Metaphysik in Frage zu stellen und eine andere Sicht der

Dinge an ihre Stelle zu setzen. Wohl aber übernehmen wir beim Erlernen
der Sprache von unserer Sprachgemeinschaft, von Familie, sozialer

Schichtung, aus unserem Lebensverlauf ganz bestimmte Weisen, die
Phänomene und Dinge zu verstehen und zu werten und insofern eine

bestimmte «Metaphysik». Und diese derart mitgebrachte «Metaphysik»
läßt sich nicht ohne weiteres aus den Angeln heben. Auch eine

Verfremdung vermag das nicht zu bewirken, sie verstärkt nur die
Verwirrung und das Gefühl des Nicht-Verstehen-Könnens, wenn sie sich

nicht zugleich durch sorgfältig gelegte Verstehenskoordinaten sozusagen
von selbst interpretiert. Deshalb darf sich der Prediger auch nicht
einbilden, er werde nach seinen Intentionen verstanden. Das Verstehen,
bzw. Mißverstehen ist durch eine Menge von Bezügen bedingt, vor allem
durch die mitgebrachte «Metaphysik» und so und so viele festsitzende
Modelle. Mit der Anwendung unseres Vorschlags läßt sich das auch

nicht ohne weiteres ändern. Indem aber Erfahrung, Bezeugung der
Realität des Verkündigten, Sprache und Verstehen aufeinander bezogen
sind und sich gegenseitig unterstützen, kann, wie ich meine, wenigstens
eine Hilfe zur Kommunikation des Evangeliums geboten werden 41.

Das Stichwort «Kommunikation» weist nachdrücklich auf die
Gemeinde hin und macht darauf aufmerksam, daß das Predigtproblem
kein isoliertes Problem sein kann. Man kann der Predigt nicht aufhelfen,
wenn nicht auch der Gemeinde aufgeholfen wird. Damit soll die Begrenzung

dieser Arbeit und ihrer Bedeutung unterstrichen sein. Vieles, das

noch grundlegender ist als das Erörterte, blieb unberührt. Darum will
die Arbeit, obschon sie von einigen Predigterfahrungen herkommt,
nicht mehr sagen und vor allem nicht mehr versprechen, als was im

engen Rahmen ihrer Überlegungen liegt - und auch das will sie in erster
Linie zur Diskussion stellen und zur kritischen Miterwägung vorlegen.

41 Vielleicht entsprechen meine Ausführungen auch einigen der Anliegen
Bastians, die in Kap. X von «Theologie der Frage» (s. o. Anm. 34) zur Sprache
kommen. Ich sehe mich aber nicht in der Lage, dies selber zu beurteilen, da in den
vielen Zitaten so viele Vertreter von sich widersprechenden Theorien (z. B. Rosen-
stock-Huessy und Wittgenstein) zu Worte kommen, daß ich nie genau weiß, was
nun eigentlich gemeint ist.



Otto Hermann Pesch

Bußandacht und Bußsakrament

Dogmatische Überlegungen zu einem pastoralen Problem

7. Die Problemstellung

Der Streit um die Bedeutung der vom Konzil gutgeheißenen und
empfohlenen Bußandacht hat in den letzten Jahren an Schärfe
zugenommen und scheint einem Höhepunkt entgegenzugehen. Einerseits ist
die Bußandacht in lebendigen Gemeinden längst Praxis. Gewiß pflegen
sich durchschnittlich die Seelsorger zur «Sakramentalität» einer solchen
Bußandacht und von daher zu einer anschließend noch verbleibenden

Beichtpflicht nur sehr vorsichtig zu äußern. Dennoch wird die durch die

Bußandacht bewirkte fühlbare Entlastung des Beichtstuhls vor
Festtagen nicht nur in Kauf genommen, sondern nicht selten sogar bewußt
intendiert. Anderseits haben die Autoritätsträger in der Kirche längst
erkannt, daß es sich hier nicht nur um eine mehr oder weniger theoretische

Diskussion um die Implikationen des Sakramentsbegriffs handelt.
Man fürchtet das Aussterben der Einzelbeichte in absehbarer Zeit und
reagiert mit dem betonten Hinweis, daß nur eine Beichte mit
individuellem Bekenntnis und individueller Lossprechung Anspruch auf den

Namen «Bußsakrament» habe.

Die Diskussion um dieses Problem ist in den letzten Jahren gewaltig
angeschwollen, und nicht nur die Fachtheologie, sondern auch engagierte
Vertreter der Seelsorge beteiligen sich daran 1. Hier und dort wurde die

1 Für die folgenden Überlegungen wurden herangezogen (in der Reihenfolge
ihres Erscheinens) : B. Poschmann, Poenitentia secunda. Die kirchliche Buße im
ältesten Christentum bis Cyprian und Origenes. Eine dogmengeschichtliche
Untersuchung. Bonn 1940; P. Anciaux, La Théologie du Sacrement de Pénitence au
XIIe siècle. Louvain 1949; B. Poschmann, Buße und Letzte Ölung (HDG IV/3).



312 Bußandacht und Bußsakrament

Auseinandersetzung bereits in die Tageszeitungen getragen,
Plakataktionen warnen die Gläubigen vor drohender Verwirrung der Geister,
Bischöfe und Bischofskonferenzen sehen sich zu Stellungnahmen genötigt.

Es scheint freilich, die Diskussion um die Bußandacht 2 krankt
schon daran, daß vielfach die Frage nicht richtig gestellt wird. Die
Gläubigen fragen in der Regel so: Muß man «auch noch» beichten, wenn
man an der Bußandacht teilgenommen hat? Möglicherweise fragen sie

auch: Läßt die Bußandacht auch Todsünden nach? Dogmatisch formuliert

müssen diese Fragen lauten : Ist die Bußandacht ein Sakrament -
denn nach der Lehre des Konzils von Trient3 werden schwere Sünden
ausschließlich durch den Empfang des Bußsakramentes vor Gott
vergeben. «Progressive» Pfarrer und Kapläne antworten gelegentlich schon:

Ja, die Bußandacht ist ein Sakrament. Von der «konservativen» Gegenseite

kommt der Widerspruch: Bußandacht ist nicht Beichte. Gegen die
erste Auffassung ist einzuwenden, daß nicht ein einzelner Priester und
auch nicht eine einzelne Gemeinde, sondern nur die Kirche als ganze die

Bedingungen für ein Sakrament festlegen kann, denn Sakramente sind

Freiburg/Br. 1951; K. Rahner, Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament.
In: Schriften zur Theologie, II, Einsiedeln-Zürich-Köln 41960, 143-183; P. An-
ciaux, Das Sakrament der Buße. Geschichte und Form der kirchlichen Buße.
Mainz 1961 ; K. Rahner, Das Sakrament der Buße als Wiederversöhnung mit der
Kirche. In: Schriften zur Theologie, VIII, Einsiedeln-Zürich-Köln 1967, 447-471;
L. Bertsch (Hrsg.), Buße und Beichte. Frankfurt 1967; O. H. Pesch, Theologie
der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin. Versuch eines

systematisch-theologischen Dialogs. Mainz 1967, 811-814 in Verbindung mit 793-
811; J. P. Jossua-D. Duliscouet-B. D. Marliangeas, Crise et redécouverte du
Sacrement de Pénitence. RScPhTh 52 (1968) 119-142 (Literaturbericht!) ; A. Kirch-
gässner, Zur Liturgie des Bußsakramentes. Liturg. Jb. 18 (1968) 106-112; H. Vor-
grimler, Das Bußsakrament - iuris divini Diakonia 4 (1969) 257-266 ; G. Hierzen-
berger, Religionsgeschichtlicher Hintergrund des Versöhnungskultes. A. a. O.,
266-275; F. Funke, Zur Sakramentalität der Bußfeiern. A. a. O., 275-285; B. HÄ-
ring, Die große Versöhnung. Neue Perspektiven des Bußsakramentes. Salzburg
1969; J. Kard. Höffner, Von der Liebe ergreifen lassen. Fünfzehn Sätze über
Buße und Vergebung. Köln 1971 ; H. Reifenberg, Metanoia. Buße und ihre
Formen. Klerusblatt (München) 51 (1971) 68-70; A. Exeler-F. J. Ortkemper-
G. Greshake-R. Waltermann, Zum Thema Buße und Bußfeier. Stuttgart 1971.

2 Mit Kirchgässner, a. a. O., 109 f., würden wir am liebsten weder
«Bußandacht» noch «Bußfeier», sondern sachgemäß «gemeinsame Buße» sagen. Doch
bezweifeln wir, ob die gängigen Ausdrücke «Bußandacht» bzw. «Bußfeier» noch
außer Kurs zu bringen sind. Von diesen beiden ziehen wir «Bußandacht» vor, weil
einerseits die Erinnerung an «Andachten» gleichen Namens weitgehend verblaßt
scheint, und weil die gemeinsame Buße anderseits alles andere, nur keine «Feier»
werden darf.

3 DS 1667-1693; 1701-1715; hier 1667-1672; 1701-1703.



Bußandacht und Bußsakrament 313

gottesdienstliche Grundvollzüge der Kirche als solcher 4. Es wäre auch

zu fragen, warum man denn so sehr an der Auskunft interessiert ist,
die Bußandacht sei ein Sakrament. Befürchtet man am Ende einen Verlust

an Gnade, wenn die Bußandacht nicht sakramental ist? Es kann
aber niemals der Sinn und die Bedeutung eines Sakramentes sein, ein

quantitatives Mehr an Gnade zu gewähren. Und es kann umgekehrt
keinem Zweifel unterliegen, daß es auch ohne Bußsakrament Vergebung
der Sünde bei Gott und Versöhnung mit der Kirche geben kann. Die
zweite Auffassung aber, die Gleichsetzung von Bußsakrament und
Beichte, schließt sich durch die Geschichte des Bußsakramentes aus.

Das Bußsakrament ist nicht einfach deckungsgleich mit der
Ohrenbeichte. Im folgenden soll das noch begründet werden.

Unter diesen Voraussetzungen kann die korrekte Fragestellung nur
so lauten: Kann die Bußandacht eine zweite Form des einen Bußsakramentes

werden, eine sakramentale Alternative zur Ohrenbeichte, und
unter welchen Bedingungen

Da niemand zweifelt, daß die richtig durchgeführte Bußandacht
alle Elemente des Bußsakramentes in der herkömmlichen Form enthält,

ausgenommen das individuelle Bekenntnis und die daraufhin gegebene

individuelle Lossprechung, spitzt sich die Frage, ob die Bußandacht
sakramentalen Charakter bekommen könne, zuletzt auf die Frage zu:
Gehört das individuelle Bekenntnis aller einzelnen bewußten schweren
Sünden zum Wesen des Bußsakramentes? Die Gegner einer Sakramenta-

lität der Bußandacht antworten durchschnittlich: Das individuelle
Bekenntnis gehört zum Wesen des Bußsakramentes, und deswegen kann
es aus dogmatischen Gründen keine sakramentale Bußandacht geben.
Sie sehen sich in dieser Auffassung gedeckt durch die Lehrbestimmungen
des Trienter Konzils 5. Unsere Frage ist also nur zu lösen durch eine

sachgemäße Interpretation der entsprechenden Trienter Canones, und
diese wiederum kann nur erfolgen im Zusammenhang mit der Geschichte
des Bußsakramentes. Auf diese müssen wir daher zunächst wenigstens
kurz unser Augenmerk richten 6.

4 Zu diesen Grundgedanken heutiger Sakramententheologie vgl., pars pro
toto, K. Rahner, Kirche und Sakramente. Freiburg/Br. 1960; O. H. Pesch,
Besinnung auf die Sakramente. Historische und systematische Überlegungen und ihre
pastoralen Konsequenzen. FZPhTh 18 (1971) H. 1-2 Festgabe Mannes Dominikus

Koster), 266-321, bes. 311-316.
5 Bes. DS 1679-1683; 1704-1709.
6 Für die historischen Fragen sind von den in Anm. 1 genannten Titeln

wichtig vor allem die Arbeiten von Poschmann, Anciaux, Rahner; vorzüglich



314 Bußandacht und Bußsakrament

2. Geschichtliche Voraussetzungen einer Lösung

Eine Einsetzung des Bußsakramentes durch Jesus Christus persönlich

während der Zeit seines irdischen Lebens ist für den Historiker
nicht greifbar. Zwar haben wir auch hinsichtlich der im Neuen Testament
am deutlichsten bezeugten Sakramente, nämlich Taufe und Herrenmahl,
keine direkten Zeugnisse von einem Stiftungsakt Jesu. Die einschlägigen
Texte sind in dem uns vorliegenden Wortlaut samt und sonders

Formulierungen der Urgemeinde und der jungen Kirche. Weil in der Kirche
nichts geschehen kann, außer in der Vollmacht Jesu, und weil man in
Sachen Taufe und Herrenmahl der Legitimation durch Jesus gewiß war,
konnte man solche Formulierungen der Urgemeinde literarisch Jesus in
den Mund legen. Dennoch bewahren diese Formulierungen ursprüngliche
Absichtsbekundungen Jesu auf. Die sofort einsetzende Taufpraxis der

jungen Kirche, die sich historisch in Vollzug und Verständnis auf keine

zeitgenössischen Vorbilder lückenlos zurückführen läßt, und ebenso die
sofort einsetzende Feier des Herrenmahles, deren (unterschiedlich formuliertes)

liturgisches Formular sich in den vier neutestamentlichen
Abendmahlsberichten niedergeschlagen hat, lassen sich ohne eine

Willensbekundung Jesu selbst historisch nicht erklären.
Ganz anders bei den neutestamentlichen Zeugnissen über die

Anfänge des Bußsakramentes. Der Rückschluß auf einen direkten
deutlichen Befehl Jesu ist hier nicht möglich. Denn im Unterschied zu Taufe
und Herremnahl herrschen in neutestamentlicher Zeit durchaus Zweifel,
ob es in der Kirche Jesu Christi eine «zweite Buße» geben kann und gibt.
Die deutlichste Dokumentation dieses Zweifels liegt uns vor in den

gegensätzlichen Stellungnahmen des Hebräerbriefes (10, 26-31) und der

Apokalypse (2,5. 16; 3,3. 19 f.). Eine deutliche Willenskundgabe Jesu
hätte solche Zweifel ebenso ausgeschlossen wie bei Taufe und Herrenmahl.

Daraus ist zu schließen, daß Jesus sich über die «zweite Buße»

nicht dergestalt geäußert hat wie mutmaßlich über Taufe und Herrenmahl.

Umgekehrt hat die Verkündigung Jesu selbst nicht die «Umkehr»
in der Kirche nach neuerlicher Sünde zum Thema, sondern die Umkehr

ist auch der exegetische und dogmengeschichtliche Durchblick in LThK2, 805-819;
826-842. Natürlich durchdringen sich notwendigerweise in allen genannten Arbeiten
mit unterschiedlichen Schwerpunkten die historischen und die systematischen
Gesichtspunkte.



Bußandacht und Bußsakrament 315

überhaupt, die «erste Umkehr». Dem entspricht, daß die auch im Neuen
Testament erkennbaren Anfänge des Bußsakramentes nur selten mit
dem Stichwort «Umkehr», meist vielmehr mit anderen Worten
gekennzeichnet werden. «Umkehr» ist im Neuen Testament vorzüglich das, was

per definitionem zum Jünger, zum Christen macht, nicht aber das, was
ein Versagen in der christlichen Existenz wieder zurecht bringt.

Von daher ist zu schließen, daß die beiden klassischen Stellen, in
denen im Munde Jesu von den Grundlagen des Bußsakramentes die
Rede ist, nämlich Mt 16,18 bzw. 18,18 und Jo 20, 22 f., bereits die

beginnende urchristliche und zu diesem Zeitpunkt noch nicht unumstrittene
kirchliche Bußpraxis spiegeln. Hinzu treten die Andeutungen in den

paulinischen und deuteropaulinischen Briefen, in denen die Rede davon

ist, daß der Apostel bestimmte Personen «dem Satan übergeben» hat,
damit sie zur Besinnung und «Umkehr» kommen (1 Kor 5,1-5; 2 Tim
2, 25 f. ; 1 Tim 1,19 f.). Diese letzteren Stellen erhellen und kommentieren
übrigens die beiden Texte der Evangelien und machen die erstaunliche
Tatsache verständlich 7, daß die Stelle, die für die Väter von Trient der
locus classions für das Bußsakrament war, nämlich Jo 20, 22 f., in der
alten Kirche im Umkreis des Themas «Buße» kaum eine Rolle spielte:
Der johanneische Text trägt von seinem Kontext her - am Abend des

Ostertages! - einen sehr tröstlichen Akzent. Die Vollmacht der
Sündenvergebung erscheint, wie auch heute in der Seelsorge noch reichlich oft
(und ein wenig im Widerspruch zu den faktischen Verhältnissen) betont
wird, als «Sakrament des österlichen Friedens». Der Text aus dem

Matthäusevangelium und die Texte aus den Briefen weisen in eine

andere Richtung: Die Buße in der Kirche ist zunächst einmal «Binden»,
und das heißt: «in den Bann tun». Der «Bann» besteht im Ausschluß

vom Leben der Gemeinschaft. Das geschieht freilich nicht zum Zwecke
der Bestrafung oder Vergeltung, sondern um zu lösen. Der Sünder soll
durch die Distanzierung der Gemeinde von ihm erkennen, wohin er
geraten ist, falls er es nicht schon längst erkannt hat.

Und noch ein anderer Sinn des Bannes ist erkennbar: Er wird nicht
für jede Sünde verhängt, auch nicht für jede Sünde der Art, wie wir
sie heute unter die schweren Sünden rechnen, sondern nur für solche

Sünden, denen, etwa im Sinne der Lasterkataloge des Apostels Paulus,
die Qualität zukommt, vom Reiche Gottes auszuschließen 8. Nun ist

7 Darauf weist Rahner hin, a. a. O., 148, und nennt es eine wohlbekannte
Tatsache (mit Hinweis auf weitere Literatur).

8 Belege bei Rahner, a. a. O., 151.



316 Bußandacht und Bußsakrament

aber die Verkündigung des Reiches Gottes, die Ansage der
unwiderruflichen Nähe Gottes zu den Menschen, Existenzgrund und Sinn der
Kirche. Wenn die Kirche also den Bann vollzieht (und damit den ersten

Akt der kirchlichen Buße), dann macht sie deutlich, daß die Sünde des

Gebannten nicht Frucht des Glaubens und der Erlösung ist, die sie

verkündet. Der Sinn des Bußsakramentes ist damit von Anfang an eine

Art negative Verkündigung, die sich komplementär zur positiven
Verkündigung des Glaubens verhält: Wie der Glaube glaubwürdig
verkündet wird durch die Früchte des Geistes, so wird er auch glaubwürdig
gesichert durch die Distanzierung der Gemeinde von den Werken des

Fleisches, die vom Reiche Gottes ausschließen. Von hierher wird
verständlich, daß die alte Kirche die Möglichkeit und das Wesen der
kirchlichen Buße zunächst fast ausschließlich von Mt 16,18 und 18,18 her
verstanden hat und gerade nicht von Jo 20, 22 f. Der johanneische Text
dürfte nach Ausweis der heutigen Exegese als eine Variante des Wortes

vom «Binden und Lösen» zu verstehen sein - und wäre damit seines

einseitig «tröstlichen» Akzentes entkleidet, der für das Verständnis des

Bußsakramentes keineswegs nur förderlich ist.
Daß die Bußpraxis der alten Kirche von diesen neutestamentlichen

Voraussetzungen her einerseits sich sehr zögernd entwickelt und anderseits

sehr streng ist, versteht sich fast von selbst. Zwar ist die frühere

Auffassung, erst im Gefolge des «Hirt des Hermas» sei die Buße in der
Kirche eingeführt worden 9, heute weithin aufgegeben. Von Anfang an
hat es kirchliche Bußpraxis gegeben. Dennoch ist der «Hirt» das erste
außerbiblische Zeugnis, aus dem wir nähere Angaben über die Art der
kirchlichen Büßpraxis entnehmen können. Diese Praxis ändert sich während

mehrerer Jahrhunderte wenig, abgesehen von der Sanktionierung
bereits entwickelter Praktiken durch die canones der Synoden, woher
sich der Ausdruck «kanonische Buße» ableitet. Zählen wir die wichtigsten

Eigentümlichkeiten auf, die zur Klärung unserer Frage wichtig
sind.

a) Überall ist der Rückbezug der kirchlichen Buße auf die Taufe

greifbar - wodurch die Buße von vornherein als ein abgeleitetes und,
wenn man es so ausdrücken darf, «unselbständiges» Sakrament erscheint.
Charakteristische Fragestellungen sind etwa: Gibt es eine «zweite»
Umkehr - nach der «ersten», die in der Taufe geschieht und zu ihrem Wesen

9 Bericht über die diesbezügliche Diskussion bei Poschmann, Buße und Letzte
Ölung.



Bußandacht und Bußsakrament 317

gehört? Oder: Gibt es eine zweite «Nachlassung der Sünden» - nämlich
nach der in der Taufe gewährten? Wenn darauf mit Nein geantwortet
wird, so bedeutet das: Eine einfache «Nachlassung» gibt es nur einmal,
nämlich in der Taufe; wer danach wieder in Sünde fällt, bekommt nichts
«erlassen», er muß sich selber unter großer Anstrengung darum bemühen,
noch einmal Verzeihung zu erlangen. Wo die Väter die Existenz des

Bußsakramentes und die Kompetenz des kirchlichen Amtes, es zu
vollziehen, begründen müssen, da erklären sie: Wenn der Bischof das Recht
hat zu taufen, dann auch das Recht, die Buße an einem Sünder zu
vollziehen, denn in beiden Fällen geht es um dasselbe Mysterium.

b) Die Buße beginnt nicht damit, daß etwa der Bischof einen Sünder
öffentlich exkommuniziert - das ist erst eine spätere Maßnahme gegenüber

Christen, die in Sünde gefallen sind und einfach nicht zur Buße
sich bereit finden. Vielmehr fängt die Buße damit an, daß der Sünder
selber um Buße bittet. Das geschieht dadurch, daß er von sich aus der
Eucharistie fern bleibt und in der Kirche hinter die Schranken tritt, wo
die sich aufhalten müssen, die zum Büßerstand gehören. Die Kirche, die
Gemeinde, der Bischof akzeptieren diese Buße und den Selbstausschluß

von der Eucharistie (die sogenannte «liturgische Exkommunikation»).
Der Sünder verbleibt also durchaus in der Gemeinde, die Gemeinde

begleitet seine Bußzeit mit Fürbitten, Segnungen durch den Bischof,
Ermahnungen, und nach Ablauf der Bußzeit nimmt sie ihn wieder auf
in die volle Gottesdienstgemeinschaft.

c) Diese kanonische Buße wird nur einmal gewährt. Der Grund ist
nicht, weil man etwa daran zweifelt, daß Gott auch bei erneutem Rückfall

noch vergeben kann und will. Vielmehr hält die alte Kirche den

erneut rückfälligen Sünder für eine unerträgliche Belastung der
Verkündigung ihres Glaubens. Deswegen distanziert sie sich bei erneutem
Rückfall endgültig von dem Sünder, um deutlich zu machen, daß sein

Verhalten auf keinen Fall der christlichen Botschaft zur Last gelegt
werden darf. Im übrigen weist sie dem erneut rückfälligen Sünder radikale

Wege, die Verzeihung Gottes noch einmal zu erlangen: Sie fordert
ihn auf, die Gelegenheit zur Sünde durch radikalen Rückzug von der

Welt, durch eine Art lebenslange Bußzeit endgültig auszuschalten.

d) Die Kirche ist gewiß, daß durch diese kirchliche Buße, durch
Distanzierung und Versöhnung zwischen Kirche und Sünder, dem Sünder
die Gnade Gottes und die Verzeihung seiner Sünde zuteil wird. Man
stellt allerdings noch keine Reflexionen darüber an, wann dem Sünder
die göttliche Verzeihung zuteil wird, ob schon vor Beginn der Bußzeit



318 Bußandacht und Bußsakrament

oder erst im Augenblick der Rekonziliation. Jedenfalls zeigt sich, ohne
daß man diesen Namen schon gebraucht, die sakramentale Struktur des

Bußverfahrens: Forderung und Möglichkeit der Umkehr sind in der
Sache Jesu, in dem von ihm eröffneten Zutritt zu Gott begründet; in
diesem Sinne ist das Bußsakrament von Jesus gestiftet und «iuris
divini» 10. Es vollzieht sich als gottesdienstlicher Akt in der Öffentlichkeit

der Kirche und durch die vielfältige Aktivität der Gemeinde. Von
daher ist es auch selbstverständlich, daß derjenige die Buße leitet, der

überhaupt das öffentliche Leben der Kirche leitet: der Amtsträger, der
Bischof. Damit sind also die drei klassischen Wesenselemente des

Sakramentes gegeben: Begründung durch Jesus Christus, Vermittlung durch
die Kirche, die Gnade Gottes als Geschenk.

Wie hat sich von dieser kanonischen Buße aus nun die uns heute

vertraute Ohrenbeichte entwickelt? Die strenge, mit einschneidenden

Eingriffen in das Leben des Christen verbundene alte Bußpraxis
manövrierte sich naturgemäß in einen Engpaß : Da es keine zweite kanonische
Buße mehr gab, wartete jeder, der seiner Standfestigkeit im Guten ein

wenig mißtraute, mit der Bitte um die kanonische Buße bis in die Nähe
des Todes, also bis zu einem Zeitpunkt, wo man voraussichtlich nicht
wieder rückfällig wurde. Oder man begann die große Kirchenbuße, nahm
sie aber nicht sonderlich ernst und dehnte die Bußzeit auf unabsehbare
Dauer aus - bis zum Beispiel plötzlich eine Epidemie oder ein Erdbeben
ausbrach und sich der Bischof nun der Scharen derer, die um die
Rekonziliation baten, kaum erwehren konnte. Das Sakrament, das von seiner

Natur aus den Christen in den sittlichen Belastungsproben und Niederlagen

des Lebens eine Hilfe sein soll, entwickelte sich so unversehens

zum Sakrament der Todesvorbereitung. Es ist seltsam, wie lange die

Kirche diese Situation in Kauf nahm - aus Furcht, der Laxheit
Vorschub zu leisten. Auf die Dauer mußte aber die Einsicht wachsen, daß

eine Änderung der strengen Regelung der Tradition oder doch wenigstens

eine Alternativlösung geschaffen werden mußte, zu der auch der

rückfällige Sünder greifen konnte. Zu zweierlei mußte man sich ent-

10 So Vorgrimler, a. a. O., dem wir darin vollauf zustimmen. Man beachte
aber die Implikationen dieser, seit K. Rahner, Kirche und Sakramente (vgl. Anm.4)
kaum noch auffälligen These für unser Problem: Wenn es für die Rückführung
eines Sakramentes der Kirche auf Jesus genügt, zu zeigen, daß es in der Sache

Jesu begründet ist, dann ist im Fall der Buße nichts mehr a priori als de necessitate
sacramenti abzuleiten außer der Tatsache der in der Kirche bekundeten Umkehr
als solcher. Dies läßt sich im Vorgriff auf unsere systematischen Überlegungen hier
schon sagen.



Bußandacht und Bußsakrament 319

schließen: Die kirchliche Buße mußte wiederholbar werden. Dazu aber

mußte man, zweitens, das Verfahren vereinfachen. Zu diesem Zwecke

griff man auf außerkanonische Formen einer «privaten» Buße zurück,
die die Kirche zunächst lange Zeit nicht anerkannte, ja sogar bekämpfte n.
Diese «private» Buße hatte sich «von unten her» entwickelt und bestand

darin, daß Gläubige ihre Sünden einem Priester beichteten oder einem
Mönch oder auch untereinander. Eine solche Beichte schloß zwar nicht
mit einer Absolution ab, wohl aber unter Umständen mit Gebeten und
Segnungen und der Auflage von Bußübungen. Vor allem unter dem
Einfluß der iro-schottischen Germanenmissionare, die in ihrer Heimat
die strenge Büßpraxis der Kirche in den Mittelmeerländern ohnehin
nicht kannten, setzte sich die «private» Buße trotz amtlicher Verwahrrungen

und Verurteilungen im Leben der Christen praktisch durch. Es

ist nicht verwunderlich, daß sich auch mehr und mehr bei denen, die
sie praktizierten, die Überzeugung verbreitete, durch diese Form der
Buße erlange man die Verzeihung der Sünden von Gott.

Für immer konnte es allerdings bei dieser Verurteilung der «Privatbuße»

nicht bleiben. Denn sie bot sich als hinreichend einfache Form
für eine wiederholbare kirchliche Buße an. An die Stelle der ganzen
Gemeinde mit dem Bischof an der Spitze tritt der Priester als Repräsentant

und Vertreter der Gemeinde und des Bischofs zugleich. An die
Stelle der alten Bußzeit treten Bußwerke, die übrigens anfangs nicht
viel weniger streng waren als die Verpflichtungen der alten Bußzeit. An
die Stelle des umständlichen alten Rekonziliationsritus tritt die Absolution.

Bald bürgert sich die Sitte ein, die Absolution auch schon vor
Ableistung der Buße zu gewähren. Dadurch verliert die auferlegte Buße

an Gewicht, wird nach und nach auch milder und ist am Ende
durchschnittlich nur eine Gebetsverpflichtung, ein Almosen oder eine

Verpflichtung zum Fasten. Der Endpunkt der Entwicklung ist im Jahre
1215 erreicht, als das Vierte Laterankonzil diese Ohrenbeichte, die man

11 Mehrfach ist versucht worden, diese private Buße als kirchlich anerkannte
«Privatbeichte» schon in früher Zeit anzusehen. Doch ist diese These von so
«unverdächtigen» Kennern der Bußgeschichte wie Poschmann, Rahner und Anciaux
zurückgewiesen worden. An der Tatsache, daß die private Buße zu dieser Zeit keine
Alternative zur kanonischen Buße und sogar energischer Gegnerschaft der
Amtsträger der Kirche ausgesetzt war, führt kein Weg vorbei. Hier ist besonders
hinzuweisen auf J. Grotz, Die Entwicklung des Bußstufenwesens in der vornicänischen
Kirche. Freiburg 1955; dazu die Entgegnung von K. Rahner, Die Bußlehre im
Hirten des Hermas. ZkTh 77 (1955) 385—431 ; Überblick auch in K. Rahners Artikel:
Bußdisziplin, in LThK2. Bd. 2, 805-815.



320 Bußandacht und Bußsakrament

einst so mißtrauisch beobachtete, als jährliche Verpflichtung für jeden
Christen vorschreibt12. Die «große Kirchenbuße» blieb nun nur noch
sehr gravierenden Fällen vorbehalten - im Grunde denjenigen, für die
sie auch in der alten Kirche eingerichtet war. Aber selbst für den im
Sinne der alten Kirche rückfälligen Sünder gab es nun die Möglichkeit,
durch die Ohrenbeichte seine Sache mit Gott und der Kirche wieder in
Ordnung zu bringen.

Von jetzt an bezieht man auch in der Theologie den Ausdruck
«Sakrament der Buße» auf diese Form der Ohrenbeichte. Mehr noch,
man studiert nun Fragen, um die man sich in der alten Kirche nicht
gekümmert hatte. Man fragt vor allem nach dem Zusammenhang
zwischen der Sündenvergebung durch Gott und den einzelnen Elementen
des kirchlichen Tuns. Man fragt nach «Materie» und «Form» des

Bußsakramentes. Entsprechend der Praxis der alten Kirche hätte man sagen
müssen, daß die Versöhnung mit der Kirche das sakramentale Zeichen
des Bußsakramentes sei. Nun aber kennt man die große Kirchenbuße
kaum noch und muß die Frage beantworten anhand der Ohrenbeichte

vor dem Priester. So sieht man als das sakramentale Zeichen des

Bußsakramentes nun die Akte des Pönitenten an, insonderheit die Reue und
das Sündenbekenntnis, im Zusammenhang mit der Absolution durch
den Priester. Die Akte des Pönitenten sind die «Materie», die Lossprechung

ist die «Form». Diese mittelalterliche Konzeption ist von den

Vätern von Trient übernommen und dogmatisch bestätigt worden 13.

3. Systematische Voraussetzungen einer Lösung

a) Aus der Geschichte des Bußsakramentes lernen wir, daß wir die
Sakramentalität der kirchlichen Buße tatsächlich nur im Blick auf ihre
Geschichte feststellen und beschreiben können. Da ein historischer
Stiftungsakt Jesu uns nicht greifbar ist, können wir die Sachstruktur des

Bußsakramentes nur kennen, indem wir fragen, wie die Kirche aus dem
Nachdenken über die Bedeutung des Heilswerkes Jesu die Möglichkeit
der «zweiten Buße» in der Kirche eingerichtet hat. Aus der Entwicklung
des kirchlichen Bußwesens von der kanonischen Buße des Altertums zur
Ohrenbeichte des Mittelalters und unserer Gegenwart lernen wir zudem,
daß es sich nur um eine sachliche Grundstruktur handeln kann, die ver-

12 DS 812; vgl. 1708 (Trient unter Berufung auf das IV. Lateranum).
13 DS 1673; 1704.



Bußandacht und Bußsakrament 321

bindlich ist und bleibt, während die konkreten Formen offenbar eine

Variationsbreite haben.

b) Die Grundstruktur der sakramentalen Buße läßt sich folgendermaßen

bestimmen: Die Kirche akzeptiert in öffentlicher Form die äußerlich

bekundete Umkehr des getauften Sünders und steht mit ihrem

ganzen Wesen dafür ein, daß der Sünder auf diesem, mit der Kirche
zusammen und in der Kirche gegangenen Weg der Umkehr der erlösenden

Gnade Gottes begegnet. Eine «private» Buße, sofern damit das Wesen

der Sache gekennzeichnet sein soll, kann daher nicht «Sakrament» sein,
denn zu einem Sakrament gehört wesentlich kirchliche Ausdrücklichkeit
und Öffentlichkeit. Daß diese Buße im Erlösungswerk Jesu begründet
und insofern von Jesus «gestiftet» ist, ergibt sich daraus, daß diese Buße

von vornherein als neuerliche «Umkehr» verstanden wird, die auch schon
das Wesen der Taufe ausmacht und damit konstitutiv für die von
Christus begründete Kirche ist. Die öffentliche Akzeptation der Buße
des Sünders geschieht durch den Amtsträger der Kirche, weil die Kirche
ohne ihr Amt nicht Kirche ist. Dabei kann völlig offen bleiben, ob die

Kirche nur mit diesem (bischöflichen) Amt Kirche ist oder es auch mit
anderen Formen des Amtes sein könnte; sie ist es faktisch mit diesem

Amt und dieser Ämterstruktur. Mit anderen Worten: Die gegenwärtige
Diskussion um das Amt in der Kirche tangiert nicht direkt die Frage
der Bußandacht, sofern klar bleibt, daß die Kirche sich gemäß ihrer
Struktur und Verfassung in das Bußgeschehen einschaltet. Diese kirchliche

Buße verleiht die Erlösungsgnade deshalb und auf die Weise, weil
und wie überhaupt die Kirche Vermittlerin der Gnade ist: Nicht unter
Dispens von der persönlichen Glaubensantwort, aber so, daß diese persönliche

Glaubensantwort sich bezieht auf eine Zusage der Gnade Gottes,
die nirgendwo anders als in der Kirche und durch nichts anderes als

durch ihre Verkündigung laut wird.
c) In der traditionellen Ohrenbeichte ist der wesentlich öffentliche

Charakter der Buße reduziert auf die Notwendigkeit, sich dem Amtsträger

der Kirche zu stellen. Wird schon dadurch die Buße faktisch zu
einem Vorgang zwischen nur zwei Personen, so fördert die Entwicklung
der äußeren Umstände der Ohrenbeichte noch das Mißverständnis, es

handle sich hier um eine private Angelegenheit : Der sich bald
durchsetzende Brauch des Beichtzuspruchs (hervorgegangen aus den alten
Ermahnungen des Bischofs) macht aus der Beichte das persönliche Seel-

sorgsgespräch ; die Entwicklung des Beichtstuhls in der Neuzeit schafft
diesem Gespräch die Atmosphäre des Heimlichen und Geheimen. Die



322 Bußandacht und Bußsakrament

Tatsache, daß jedes einzelne Gemeindeglied sich an Beichttagen ansehen

kann, wer den Beichtstuhl betritt, macht ja aus der Beichte noch keinen

gemeinsamen Bußgottesdienst der Gemeinde.

d) Von hier aus löst sich die Frage nach der Notwendigkeit des

individuellen Bekenntnisses. Dieses gehört nicht deshalb notwendig zum
Bußsakrament, weil das Wesen der kirchlichen Buße ein individuelles
und ins einzelne gehendes Bekenntnis erfordert. Die Sachstruktur des

Sakramentes fordert vielmehr eine öffentliche Bekundung der Umkehr
überhaupt. Im Laufe der Bußgeschichte blieb als einzige Form der
öffentlichen Bekundung der Buße das individuelle Bekenntnis übrig.
Es ist wie die Kehrseite davon, daß man seit dem frühen Mittelalter die

mit der Confessio verbundene Beschämung als das eigentliche und auch

in seinem Schmerz durchaus zumutbare Büßwerk versteht. Solange also

die Ohrenbeichte die einzige Form des Bußsakramentes ist, ist das individuelle

Bekenntnis tatsächlich notwendig, insofern eine äußere Bekundung

der Umkehr zum Bußsakrament gehört. Nichts hindert aber, für
diese äußere Bekundung der Umkehr auch andere Formen anzubieten.
Übrigens ist das ja auch schon zu Zeiten geschehen, wo das Thema
Bußandacht noch in keiner Weise aktuell war. Schon immer haben Pastoraltheologie

und Moraltheologie auf die bekannten Ausnahmen verwiesen:
Ein Schwerkranker oder sonstwie zum Bekenntnis nicht mehr fähiger
Pönitent kann andere Zeichen seiner Reue geben und daraufhin absolviert

werden. Situationen in der Mission, die eine Einzelbeichte aller
ausschließen, gestatten die sakramentale Generalabsolution, wie Rom
erst jüngst wieder bestätigt hat. Gehörte das individuelle Bekenntnis

vor dem Priester zum Wesen des Bußsakramentes, dann könnte es

solche Ausnahmen so wenig geben, wie es eine Taufe ohne Wasser und
eine Eucharistie ohne Brot und Wein geben kann.

e) Die Notwendigkeit des individuellen Bekenntnisses für das

Zustandekommen des Bußsakramentes wird bekanntlich gelegentlich unter
Hinweis auf den Gerichtscharakter des Bußsakramentes begründet, den

auch das Trienter Konzü ausspricht14. Denn wenn der Beichtvater über
etwas richten muß, so muß er es genau und in allen Einzelheiten kennen.

Auf diesen Einwand ist zu antworten: Aus den tridentinischen Texten

geht keineswegs hervor, was positiv mit dem Begriff «Gericht» in
Anwendung auf das Bußsakrament gemeint ist. In den Trienter Texten ist
indicium bzw. iudicialis sententia der Gegenbegriff zu einem Verständnis,

14 DS 1685; 1709.



Bußandacht und Bußsakrament 323

wonach die Absolution nichts anderes ist als Verkündigung des Evangeliums

und der Gnade. Der Begriff «Gericht» hält also fest, daß das

Bußsakrament auch «Bindung» ist und sein muß, bevor es zur «Lösung» wird;
daß die Buße nicht nur Versöhnung der Kirche mit dem Sünder, sondern
auch Distanzierung vom Sünder einschließt. Die Vorstellung, daß der
Beichtvater über den Sünder oder auch nur über die Qualität seiner
Sünde zu Gericht sitze, mag zwar als Stimmung noch diesen oder jenen
Beichtvater kennzeichnen, als theologische These ist sie ein Irrtum.
Wenn der Beichtvater über etwas «zu Gericht zu sitzen» hat, dann höchstens

darüber, ob der Pönitent die notwendige Disposition mitbringt,
die Lossprechung beanspruchen zu können. Jede weitere Befrachtung
des Begriffes «Gericht» im Zusammenhang mit dem Bußsakrament hat
in den kirchlichen Texten keine Stütze. Auch und gerade nicht die
Auffassung, das individuelle Sündenbekenntnis sei dergestalt dogmatisch
zum Bußsakrament erforderlich, daß ohne es kein Bußsakrament
Zustandekommen könne.

4. Bußandacht als Sakrament?

Sakramententheologisch läßt sich nun die Frage nach der Sakra-
mentalität der Bußandacht beantworten.

a) Die Bußandacht, wie sie in der gegenwärtigen Praxis geübt wird,
ist kein Sakrament. Das Bußsakrament ist Distanzierung der Kirche
vom Sünder und Versöhnung mit ihm. Die Modalitäten beider Vorgänge
legt die Kirche selbst fest bzw. sie akzeptiert eine gewachsene Form zu
diesem Zwecke. Im Fall der Bußandacht ist das bisher nicht geschehen.
Deshalb ist sie kein Sakrament. Die Aussage: «Für mich ist die
Bußandacht ein Sakrament», wäre sakramententheologisch Unsinn. Denn

zum Sakrament gehört wesentlich Öffentlichkeit. Diese kann nicht ein

einzelner, auch nicht nur eine Gruppe in der Kirche konstituieren,
sondern nur die ganze Kirche. Dazu gehören auch und unabdingbar die

Träger ihres Amtes.

b) Die Bußandacht kann Sakrament werden. Geschichtliche und
systematische Betrachtung stehen dafür ein, daß der Bußandacht keines der
wesentlichen Elemente des Bußsakramentes fehlt. Das individuelle
Bekenntnis ist als solches keines dieser wesentlichen Elemente. Kein
theologischer Grund hindert also das kirchliche Amt, die Bußandacht als

Sakrament anzuerkennen. Ahnlich wie einstmals die Ohrenbeichte ist sie

eine «von unten» gewachsene Form der Buße in der heutigen Kirche, die



324 Bußandacht und Bußsakrament

als Frucht ihres vom Heiligen Geist geführten Lebens anerkannt werden
kann. Es ist Sache des Amtes, diese Anerkennung auszusprechen. Es
ist aber ebenso Sache des gläubigen Volkes, mit allen legitimen Mitteln
auf diese Anerkennung zu dringen, wenn es die geistliche Erfahrung
gemacht hat, daß diese Form zu einer fruchtbaren Buße in der Kirche
führen kann.

c) Die Bußandacht sollte als Alternativform des Bußsakramentes
anerkannt werden 15. Zahllose, in der pastoraltheologischen Literatur
der letzten Jahre vorgebrachte Gründe sprechen dafür, kein sakra-

mententheologischer Grund spricht dagegen. Daß eine solche Anerkennung

Bedingungen an die Form und Qualität der Bußandachten stellen
kann und muß, steht außer Frage. Das Resultat wäre vielleicht ein

quantitativer Rückgang der Einzelbeichte - der ohnehin schon zu
verzeichnen ist und nicht zuletzt seine Gründe auch in dem offenkundigen
Schematismus der Praxis hat, einem Schematismus, den die Mehrzahl
der Gläubigen aus bloßer Hilflosigkeit nicht überwinden können. Dieser

quantitative Rückgang braucht keineswegs bedauert zu werden, wenn
ihm eine Intensivierung der Bußerziehung durch eine gut gestaltete
Praxis der Bußandacht einerseits und eine qualitative Aufwertung der
Einzelbeichte (mit gründlichem Seelsorgsgespräch auf der anderen
Seite entsprächen.

d) Es scheint, daß die Frage der Anerkennung der Sakramentalität
der Bußandacht durchaus auch regional geregelt werden kann, zum
Beispiel durch die Bischofskonferenz für die ihr unterstellte Kirchenprovinz.
Für die Missionsgebiete gilt ja bereits eine solche regionale Regelung.
Weshalb aber sollte eine solche nur begründet sein dürfen durch die

quantitative Unmöglichkeit der Einzelbeichte und nicht genauso und
noch mehr durch die in einer bestimmten Gegend gegebenen positiven
Chancen einer intensiveren, der Zeit und den Menschen angepaßteren
Hinführung zu wahrer Umkehr?

Wir sind damit schon unversehens bei pastoralen Problemen, die

mit der Klärung und Entscheidung der Sakramentalität der Bußandacht

zugleich angegangen werden müssen.

5. Pastorale Überlegungen

a) Zwei zugleich sakramententheologische und pastorale Tatbestände

legen nahe, die Anerkennung der Bußandacht nicht unnötig zu ver-

15 So auch Häring, a. a. O., im Vorwort, VI.



Bußandacht und Bußsakrament 325

zögern. Der eine Tatbestand: Man kann schwerlich bestreiten, daß das

Bußsakrament im Zuge seiner geschichtlichen Entwicklung mindestens
die Gefahr eines pharisäischen Leistungsdenkens heraufbeschworen hat,
wenn nicht gar ihr hier und dort erlegen ist. Wahrscheinlich war das

unvermeidlich. Man kann sich aber nicht damit zufrieden geben, daß

Buße, Bußzeit und Bußsakrament (Ohrenbeichte) unter der Hand
aufgrund ihrer Struktur und ihres Zusammenhanges mit dem übrigen
kirchlichen Leben als eine Art Vorleistung (an die Kirche, an Gott) aufgefaßt
werden, aufgrund deren dem Sünder wiederum kirchliche Gemeinschaft
und Teilnahme an der Eucharistie wie eine gerechte Gegenleistung
zuteil werden und auch zustehen. Weder das innere Wesen der Buße als

neuerlicher Umkehr noch das Leben in der kirchlichen Gemeinschaft und
die Teilnahme an der Eucharistie lassen eine solche Auffassung zu. Die
Forderung, durch eine Änderung der kirchlichen Bußdisziplin diese

Gefahr soweit wie möglich abzubauen oder ihr jedenfalls nicht weiter
Vorschub zu leisten, hat also nichts mit einem Plädoyer für eine Buße

zu ermäßigten Preisen zu tun, sondern dient dem Schutz des Bußsakramentes

vor einem legalistischen Mißbrauch (von Seiten des Pönitenten
ebenso wie von Seiten des Amtsträgers).

Es ist, zweitens, auch der Tatsache Rechnung zu tragen, daß der
Christ unserer Tage (und unserer europäischen Umgebung!) im Zuge der

geistesgeschichtlichen Entwicklung der Neuzeit einfach seinen Glauben

personaler, intimer und weniger unmittelbar im Gemeinschaftskontakt
vollzieht. Der Zug zur Überwindung des Individualismus, der durch die

Mentalität unserer Zeit geht, steht dem nicht entgegen, denn er richtet
sich auf andere Bereiche des Lebens, als sie im Zusammenhang des

Bußsakramentes zur Debatte stehen 16. Über die Individualität und Personalität

dieses Glaubensvollzuges gibt beispielsweise ein genaueres
Hinhorchen auf die zeitgenössischen Glaubensprobleme Aufschluß, wie sie

in den verschiedenen Berufen entstehen und formuliert werden. Wenn
es wahr ist, daß darum heute der Glaube - jedenfalls der bewußt gelebte
und nicht nur traditionell mitgeschleppte Glaube - so individuell und
persönlich ist wie der Mensch selbst, dann gilt das auch für seine Kehrseite,

das Versagen und die entsprechende Umkehr. Diese Situation kann

16 Dies gegen Vorgrimler, a. a. O., 266, der mit dem Hinweis auf die
genannten antiindividualistischen Tendenzen Vorbehalte gegen die Ohrenbeichte
herunterzuspielen sucht. Eher ist Vorgrimlers Hinweis ein weiteres Argument für die
These, daß die Buße, auch die sakramentale einschließlich des Bekenntnisses, da
statthaben muß, wo die Schuld geschehen ist. Vgl. w. u. S. 329.

21



326 Bußandacht und Bußsakrament

höchstens das intensive Seelsorgsgespräch - zu dem aber längst nicht
jeder die Begabung hat, der sich heute in einen Beichtstuhl setzt -,
nicht aber die herkömmliche Praxis des Bußsakramentes auffangen.
Vom Pönitenten wird ja doch erwartet, daß er nicht schablonenhaft
etwas aufsagt, sondern dem Beichtvater in gewissem Sinne Einblick gibt
in die' Intimsphäre seiner sittlichen und Glaubensexistenz. Umgekehrt
ist der Beichtvater chronisch unfähig, innerhalb von zwei bis fünf
Minuten Beichtzeit der ganzen Individualität und Personalität des

Glaubenslebens dessen, der ihm da beichtet, gerecht zu werden. Diese

Disproportion ist zwangsläufig und muß vor allem solche Pönitenten
dem Bußsakrament entfremden, die ein waches und feinsinniges Bewußtsein

haben.
Die Notwendigkeit, dem «systemimmanenten» Pharisäismus des

Bußsakramentes zu wehren, gebietet also die Schaffung eines größeren

Freiheitsspielraumes innerhalb der kirchlich anerkannten Formen der

Buße; die Individualisierung des Glaubens und der Buße in der Neuzeit

verlangt die Ausschaltung der genannten Disproportion von
Selbsteröffnung und Beichtzuspruch. Beide Gründe zusammen legen die

Anerkennung einer sakramentalen Bußandacht dringend nahe : Sie gewährt
Freiheit des Büßweges unter Wahrung der kirchlichen Öffentlichkeit
und der Anleitung zur strengen sittlichen Selbstkritik, sie gewährt den

Schutz der persönlichen Intimsphäre mit Gott unter Wahrung der

Gelegenheit für den Amtsträger, die sittliche Verkündigung des christlichen

Glaubens durchzuführen, soweit sie überhaupt in den persönlichen

Entscheidungsbereich hineinregieren kann und darf. Den Wegfall
einer - ohnehin problematischen - Möglichkeit einer gewissen
«Kontrolle» über den «sittlichen Stand der Gemeinde» wird man ja wohl nicht
gut als theologisches Argument gegen die Bußandacht und für die
Ohrenbeichte anführen können.

b) So wenig das Bußsakrament zur Heimstatt einer latenten Werk-
und Gesetzesgerechtigkeit in der Kirche werden darf, so sehr ist doch
die andere Frage berechtigt, ob die Bußandacht tatsächlich, wie es ihre
Absicht ist, auch geeignet ist, den Christen unserer Tage und unserer
Region durchschnittlich intensiver zur wahren Umkehr zu führen, als

es die heute durchschnittliche Praxis der Ohrenbeichte vermag. Es kann

ja nicht darum gehen, am Ende eine problematisch gewordene Form des

Bußsakramentes durch eine mit Sicherheit noch problematischere zu
ersetzen. So stellt sich die Frage, wieweit wir heute schon über
hinreichend gemachte und durchreflektierte Erfahrungen verfügen, welche



Bußandacht und Bußsakrament 327

Wirkung die Bußandacht auf das gläubige Leben der Christen ausübt.

Ein einmaliges, mit dem Reiz des Neuen ausgestattetes Unternehmen
darf leicht anschließender guter Urteile gewiß sein. Die Erfahrung lehrt,
daß es auch sehr kurzfristig fruchtbare «Modeerscheinungen» im Leben
der Kirche gibt, auf die man zunächst Häuser baut und die schneller,
als man sich gedacht hat, wieder steril werden. Wenn solches bei der
Bußandacht zu befürchten stünde, wäre das tatsächlich ein Grund - der

einzig durchschlagende! -, die Anerkennung ihrer Sakramentalität zu
verzögern. Diese Frage kann selbstverständlich nicht der Dogmatiker,
sondern allein der Praktiker und Pastoraltheologe beantworten. Mit
Sicherheit kann man heute schon sagen, daß der Bußritus zu Beginn
der Messe die erforderlichen theologischen und pastoralen Bedingungen
für eine sakramentale Bußandacht nicht erfüllt. Was hier zu erwarten
stand, hat sich - trotz rührender Versuche im einzelnen - bald bestätigt:
Der Bußritus am Anfang der Messe ist in der Praxis heute bereits genauso
ritualisiert und zur Routine geworden, wie vormals das allenfalls gemeinsam

gebetete Stufengebet. Auch bei günstiger Gestaltung muß dieser

Ritus - wenn er nicht vollständig die Proportionen zur nachfolgenden
Eucharistiefeier sprengen will -, so kurz bleiben, daß die erforderlichen

Bedingungen einer gemeinsamen Buße nicht eingehalten werden können.

c) Die Frage drängt sich auf: Was kann man fragenden Gläubigen
schon jetzt, in der noch unentschiedenen Situation, antworten? Soll eine

solche Antwort nicht unzulässige Gewissensknechtung sein, so gilt es,

alle lieb gewordenen pastoralen Gewohnheiten und Praktiken hintan zu
stellen und sich streng an die Lehre des Trienter Konzils zu halten. Diese

aber schreibt vor, daß der katholische Christi nur verpflichtet ist,
bewußte Todsünden in die Einzelbeichte zu tragen. Läßliche Sünden
kann man beichten, muß es aber nicht, das heißt: Man kann sie auch

in die Bußandacht hineintragen. Verfehlungen, deren Schwere entweder

von der Person oder von der Sache her dubios ist, sind nach allen Regeln
der Moraltheologie den läßlichen Sünden zuzurechnen. Es scheint, daß

viele Gläubige gerade für Verfehlungen in diesem Bereich (man denke

an das Berufsleben, das Wirtschaftsgebahren, das 6. Gebot und
ähnliches) sich die sakramentale Bußandacht wünschen, weil sie sich hier
von einer individuellen Beichte keine echte Förderung mehr versprechen :

Der Beichtvater kann diese Probleme ja kaum im Schnellverfahren lösen,

wenn die ernstesten Moraltheologen darüber noch keineswegs zur Klarheit

gefunden haben. Wer unter solchen Umständen Gläubige dahin
unterweist, daß sie keine Verachtung des Bußsakramentes sich zu schul-



328 Bußandacht und Bußsakrament

den kommen lassen, wenn sie solche Verfehlungen dem Gericht und der
Gnade Gottes in der Form der Bußandacht unterbreiten, verstößt nicht

gegen die geltenden Lehrbestimmungen des Trienter Konzils.
d) Die bisherige Diskussion um Bußandacht und Bußsakrament

scheint einseitig auf die Frage konzentriert, wie sich in der Kirche die
Umkehr des einzelnen Christen vollzieht. Der bei den anderen
Sakramenten heute stark betonte Verkündigungscharakter des Sakramentes
bleibt bei der Frage nach dem Bußsakrament merkwürdig im Schatten.
Dabei ist er in den Anfängen der Geschichte des Bußsakramentes, wie
wir skizziert haben, durchaus zu erkennen. Die Frage nach der Sakra-
mentalität der Bußandacht ist also auch unter diesem Gesichtspunkt
anzugehen: Wie kann das wesentlich zur kirchlichen Buße gehörende
«Binden» so geschehen, daß dabei tatsächlich die öffentliche Verkündigung

der Kirche so abgesichert wird, wie es der Sinn des Bußsakramentes
ist? Theoretisch läßt sich selbstverständlich von der Ohrenbeichte sagen,
daß sich in ihr die Kirche vom Sünder distanziert und damit deutlich
macht, daß die Sünde nicht zu Lasten des Glaubens geht, den sie

verkündet, aber wie weit ist das bei der herkömmlichen Form der Beichte
noch verständlich zu machen? Es wäre in der Tat ein starkes Argument
zugunsten der Bußandacht, wenn Formen gefunden werden könnten,
die diesen der Buße wesentlichen «negativen Verkündigungsaspekt»
deutlicher und ohne theologischen Kommentar verständlich machen
könnten. Das bedeutete dann nichts Geringeres als dies, daß die
Bußandacht in ihrer Form das Sakrament der Buße wesensgemäßer erfüllt
als die Ohrenbeichte.

e) Von hierher wäre ein letzter Hinweis zu geben, der, wenn wir
nichts übersehen haben, in der Debatte um die Bußandacht überhaupt
noch nicht in Sicht kommt17. In der Diskussion um die Bußandacht
wird verschiedentlich die Forderung erhoben, die Kirche solle wieder
einen - durchaus möglichen - Katalog der «Kapitalsünden» aufstellen.
Nur solche waren in der alten Kirche Gegenstand der kirchlichen Buße,
und nur solche erfüllen, genau betrachtet, den in Trient unterstellten
Begriff der beichtpflichtigen Todsünde. Aber hat man sich das Problem
nicht in einer geradezu gefährlichen Weise vom Hals geschafft, wenn
man gerade solche Sünden der herkömmlichen Ohrenbeichte vorbehält,

17 Den Anstoß zu der folgenden Überlegung verdanke ich Gesprächen mit
Studenten der Philosophisch-Theologischen Hochschule Walberberg und mit
Seelsorgern bei Gelegenheit von theologischer Fortbildungsarbeit.



Bußandacht und Bußsakrament 329

deren Form den privaten Charakter faktisch nicht mehr los werden
kann? Ist nicht gerade zu wenig geschehen, wenn solche Sünden «nur»

gebeichtet werden?

Natürlich wäre es auch zu wenig, wenn sie «nur» in die Bußandacht

getragen würden. Fängt nicht das eigentliche und tiefste Problem einer

zeitgemäßen Reform der kirchlichen Buße erst da an, wie sich die
Gemeinde anschließend gegenüber einem solchen, im wörtlichen Sinne
«öffentlichen» Sünder verhält? Stellen wir uns einen in der Gemeinde

bekannten, brutalen und über Leichen gehenden Wirtschaftler vor, oder
einen seine Mitarbeiter unmenschlich schikanierenden Chef, oder einen

hinter dem Deckmantel juristischer Legalität geschickt operierenden

Betrüger, einen skrupellosen Mietwucherer oder einen öffentlich bekannten

Playboy - oder (eine andere Gruppe nicht weniger schwieriger «Fälle»)

Menschen, die aufgrund schwerer psychischer oder sozialer Belastungen
auf die schiefe Bahn gerieten oder gar Verbrecher wurden. Im zivilen
Strafrecht ist seit langem die Frage einer sach- und persongerechten
Resozialisierung auf dem Tisch, man bemüht sich um Entwicklung
brauchbarer und wirksamer Formen. Wo wird die entsprechende Frage
in der Kirche gestellt Dabei verfügen wir heute durchaus über die

notwendigen sozialpsychologischen und soziologischen Grundlagenkenntnisse,

die es gestatten, nach Formen wirksamer Verdeutlichung dessen,

was Sünde ist, einerseits und nach wahren, den Sünder und den

Abgeglittenen wieder annehmenden und wieder aufnehmenden Formen der

Vergebung anderseits zu suchen. Gewiß ist noch nicht abzusehen, wie
eine solche kirchliche «Resozialisierung» in der anonymen Großstadtgemeinde

durchgeführt werden soll. Von daher hat die auf Erfahrung
gegründete Auffassung mancher Seelsorger, die Buße müsse sich zuerst
und zuletzt da ereignen, wo die Sünde geschehen ist, sehr viel für sich,
und die Frage nach der Sakramentalität zu stellen ist sakramenten-

theologisch auch hier keineswegs abwegig 18. Immerhin: Wo diese Frage

18 Modellfälle für einen solchen kirchlich-sakramentalen Vollzug ohne
Amtsträger sind etwa die Nottaufe und die Noteheschließung, neuerdings auch die
Eheschließung vor dem Standesamt aufgrund einer Dispens von der Formpflicht. Die
Liturgiegeschichte kennt noch mehr solcher Modellfälle. Hier wie auch anderswo
(Eheschließungsform!) scheint es an der Zeit, die Frage zu stellen, ob die Kirchlichkeit

eines gottesdienstlichen und sakramentalen Aktes am aktuellen Dabeisein
eines Amtsträgers hängt, oder ob die - zweifelsfrei konstitutive - Einschaltung des
Amtes in den sakramentalen Vollzug nicht schon hinreichend dadurch gegeben sein
kann, daß das Amt seinerseits bestimmte Formen des Sakramentenvollzugs
anerkennt und festlegt. Selbstverständlich führt diese Frage mitten in die aktuelle



330 Bußandacht und Bußsakrament

nicht einmal gestellt wird, könnte eine Anerkennung der Sakramentalität
der Bußandacht nur ein Ritual durch ein anderes ersetzen oder ergänzen :

Das eine wie das andere bleibt dann in der Gefahr, in der jedes Schuld-
und Versöhnungsritual steht: sich die Schuld vom Halse zu schaffen,

statt sie menschlich und gläubig aufzuarbeiten und zu bewältigen. Man
hätte dann den Teufel durch Beelzebub ausgetrieben.

Das Problem einer zeitgemäßen Reform des Bußsakramentes ist erst
dann wirklich gelöst, wenn ein Gegenstück zur altkirchlichen Bußzeit
geschaffen ist: Keine Neuauflage der strengen alten Büßwerke und der
sie begleitenden Bußzeremonien von seiten der Gemeinde, kein neuer
Büßerstand, aber Formen der Auseinandersetzung und der Versöhnung
zwischen Gemeinde und Sünder - und das heißt : zwischen Sündern und
Sünder! -, die auf der Höhe heutiger psychologischer, soziologischer,

anthropologischer und theologischer Einsichten in das Wesen und das

Zustandekommen von Schuld und Schuldbewältigung stehen.

Debatte um das Wesen von Amt, Weihe und Charakter, der hier nicht weiter
nachzugehen ist.


	Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem

