Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz
Autor: Meyer, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760929

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KoNRAD MEYER

Karl Jaspers’ philosophischer Weg

zur Transzendenz

I. VON DER IMMANENZ ZUR TRANSZENDENZ

1. Philosophische Standortbestimmung

Mehr denn je muB sich der Mensch des 20. Jahrhunderts aufs Wesent-
liche besinnen, um zur Frage nach dem Grund allen Seins das Seine bei-
tragen zu koénnen. Nur im geistigen Sichaufhalten im Seinsgrund kann
er den Sinn seines Daseins und Tuns erfahren; nur darin kann er fiir
sein schwer verstdndliches Existenzsein Ansporn finden zum dauernden
Unterwegs, das ihn priifend ldutert und Gott nidher fiihrt.

Die moderne Zeit hat viele Probleme 1osen helfen, hat aber auch
unser ganzes Existenzsein viel problemhafter werden lassen. Die her-
kémmlichen Denkweisen und Denkmethoden sind groBenteils iiberholt
und iiberzeugen folglich nicht mehr. Denn jede Zeit sucht, angepal3t an
ihren geistigen Stand und an ihr spezifisches Interesse, nach neuen Wegen,
um im Weltganzen eine gewisse Klarheit zu erreichen. So hat die koper-
nikanische Wende das Existenzproblem wesentlich verstirkt, die Wende
vom Objekt zum Subjekt, von der deduktiven zur induktiven Methode,
von Gott zum Menschen. Dieser Wechsel wirkt sich in der Standort-
bestimmung des Menschen ganz besonders aus; er hat den Menschen in
den Mittelpunkt seiner Denkprozesse gestellt, Gott hochstens vage ein-
bezogen und vermehrt versucht, den Sinn des Menschen nur im mensch-
lichen Dasein zu erfassen. Aber trotz allen Suchens blieben und bleiben
viele gestellte Fragen offen. Der moderne Mensch, in eine kritischer
denkende Welt hineingestellt als der Mensch vergangener Jahrhunderte,
ist im eigenen Dasein und so auch Gott gegeniiber ganz unsicher ge-



190 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

worden. Individuelle Anschauungen ersetzen das gemeinsame Geistesgut
von einst. Der Glaube festigt sich im Kontakt mit Ungldaubigen. Trotz
vieler Versuche kann aber das Dasein des Menschen ohne ein hoheres
Wesen nicht wiirdig gerechtfertigt werden. Die Anschauungen des heiligen
Thomas, der jedes Geschépf und vorab den Menschen durch den Schépfer
(Gott) begreiflich zu machen versuchte, haben zwar an Uberzeugungs-
kraft, wohl aber nicht an Bedeutung verloren. IFiir Thomas gab es keine
«faits bruts», da Gott in jedem Seienden seine Idee verwirklicht, d. h.
jedem von seinem Wesen mitgeteilt hat. Folglich strebten die Menschen
als in sich, aber nicht als aus sich Seiende, also als abhdngige Wesen, not-
wendigerweise nach ihrem Urheber. Zur Zeit des hl. Thomas fragte man
sich nach dem Sinn der menschlichen Existenz und nach den Normen,
mit denen man das letzte Ziel, Gott, zu erreichen hoffte. Der Mensch
erkannte in der Naturordnung und im Sosein seiner eigenen Natur, was
Gott als Gesetzgeber und als Endziel als seinen Willen bekundet. Der
moderne Mensch kann aber mit seiner Vernunft das einst «bekannte»
Endziel nicht mehr erreichen, sondern bleibt, da er die induktive Denk-
methode anwendet, auf dem Wege zu ihm, d. h. im Fragen nach ihm,
stehen.

L. Boros sagt in seinem Werk «Der anwesende Gott» ! wirklich
trefflich, da} der Mensch in der Gotterfahrung die «Rand- und Bruch-
stelle» zu erreichen scheint. Dieses Randerlebnis in der Gotterfahrung
ist notwendig, denn es ist mit dem Wesen der Endlichkeit mitgegeben,
daB es im endlichen Wesen einen Seinsrand gibt, an dem es aufhort.
Jenseits dieses Randes mufB3 das Unendliche, das «Ganz-Andere» stehen.
«Ihm koénnen wir immer nur am Ende unserer Krifte, am dulersten
Rand unseres Seins wirklich begegnen ... Wenn nun diese Randerfahrung
des endlichen Geistes in der Sprache Ausdruck findet, entsteht das Stam-
meln iiber Gott. Dieses ist nur die Ubersetzung des geschépflichen
Briichigkeitserlebnisses in die Briichigkeit der Sprache. Das Stammeln
iiber Gott ist also der Ausdruck dafiir, daB ein Mensch eine innige Gott-
erfahrung besitzt und daB er weil, wovon er redet ... Am Ende jeder
Aussage iiber Gott steht aber das Schweigen ... In diesem Schweigen
lebt der alles Aussagbare ginzlich iibersteigende Verweis auf die Un-
endlichkeit. Es ist der bewuBte Nachvollzug der Stummbheit aller Kreatur
vor Gotty 2

1 L. Boros, Der anwesende Gott. Wege zu einer existentiellen Begegnung.
Olten u. Freiburg Br. 1964.
2 Ebd. 59{.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 191

Das Problem um den Menschen und somit auch um die absolute
Realitdt, um Gott, fithrt auch Jaspers in dieses Schweigen. Unsere Welt
ist nur Erscheinung des Seins, das weder als Sache erscheint, noch eigent-
liches Objekt des Wissens werden kann. Der denkende Mensch steigt in
der Welt iiber die Welt hinaus, jeder auf die ihm eigene Art. Die Welt
bleibt mitbestimmend; der Mensch bedarf alles Seienden (als Chiffer),
um den Weg hin zur Transzendenz zu bahnen, ohne aber den Tran-
szendenten bestimmen zu koénnen.

Die Existenzphilosophie sucht, vom Interesse am Menschen erfaf3t,
in erster Linie alle weltlich-menschlichen Existenzverhaltnisse zu kliren.
Sie riickt die je eigene Existenz in den Mittelpunkt. Und einige Existenz-
philosophen — so auch Karl Jaspers — steigen von ihr aus zu Gott auf.
Die theozentrische Denkbewegung war Abstieg, und die anthropozen-
trische bedeutet Aufstieg zum eigentlichen Menschen und vielleicht auch
zur Transzendenz. Jaspers hat als dulerst ernster Existenzphilosoph
jeden zu einfachen, unrealen (theoretischen) Seinsweg abgelehnt und hat
dadurch das Menschsein und somit auch die Transzendenz Gottes ver-
tieft 3. Er ist ein Philosoph, der uns durch sein wiirdiges Auseinander-
setzen mit der Daseins- und mit der Gottesproblematik im Innersten
anspricht. Jaspers erachtet es als seine Sendung, an der Erarbeitung und
Vertiefung der Fragen um unser Dasein im Hinblick auf die Tran-
szendenz mitzuwirken *. Dazu gehort, wenn das Philosophieren echt
bleiben soll, das Denken aus eigenem Ursprung.

Wir folgen Jaspers’ deuterischen Symbolen oder Chiffern und somit
auch seinem Aufstieg und vergegenwirtigen in unserer Arbeit sein Philo-
sophieren, das einen Weg zur Transzendenz zu bahnen sucht. Unsere
Arbeit fiihrt uns hinein in Jaspers’ philosophische Auffassung iiber Reli-
gion, Glaube, Gott ..., in Bereiche, die in der «alten» und als Gegeniiber

3 Vgl. J. M. BocHENsKI, Europidische Philosophie der Gegenwart. Bern-Miin-
chen 21951, Darin hat Bochenski treffend bemerkt (204): «Die Existenzphilosophie
besteht in erster Linie in einer Riickkehr zu den brennenden, weltanschaulich
bedeutsamen Fragen des menschlichen Schicksals, und sie verbindet hiermit eine
neue Analyse der menschlichen Existenz auf ontologischer und metaphysischer
Grundlage».

+ Vgl. K. JaspErs, Mein Weg zur Philosophie (Radiovortrag am Studio Basel,
1951). In: Rechenschaft und Ausblick (Sammlung von Reden und Aufsdtzen).
Minchen 1958, 381-391. Darin sagt Jaspers, S.391: «Wir mochten Widerhall
werden des Tiefen, das einmal gedacht wurde, méchten dessen Aneignung fordern.
Wir mochten urspriinglich im ewig Wahren uns griitnden, méchten jede Wirklich-
keit horen, die eine Sprache spricht, die uns zum Aufschwung bringt».



192 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

im Gespriach auch in der «neuen» Philosophie einen wesentlichen Platz
einnehmen.

Karl Jaspers’ Werke unterrichten uns iiber den Sinn und die Bedeu-
tung der Philosophie. Der Mensch befindet sich auf dem Wege und findet
in diesem «auf-dem- Wege-sein» verschiedenste Moglichkeiten. In Philo-
sophie, d. h. in Meditation, Selbstreflexion und Kommunikation, findet
er das Sein selbst, die Wirklichkeit. In dieser Quelle des Seins erhilt
der Mensch SelbstbewulBtsein, darin klart sich auch sein Verhiltnis zur
Welt und zur Transzendenz °. Jaspers sagt in seiner « Philosophie», da@3
der Mensch im empirischen Stoff (in der Objektivitit des Weltseins)
sich als gegeben findet, da3 ihm die Transzendenz nicht als Dasein in
der Welt unter den Erscheinungen der Dinge begegnet, sondern daf sie
ihn anspricht als Moglichkeit aus allem Daseienden und am stirksten
aus seinem Selbstsein. Das Mal3 der Tiefe liegt in der Transzendenz, vor
der das «Ich» steht, das sich bewullt ist, von einer Transzendenz ab-
hingig zu sein, und das weil3, daB das Selbst ohne Transzendenz in den
Abgrund des Nichts gleitet. Also erst das Transzendieren gibt dem end-
lichen Sein Gewicht. Selbstreflexion und Weltorientierung lassen den
Menschen die verborgenen und immer unsicher bleibenden Forderungen
der Transzendenz erfahren, die Forderungen nach Offenheit des Seins
und nach Vertrauen in den Grund der Dinge. Die Unsicherheit des Da-
seins in der Zeit stempelt das menschliche Leben, und in dieser Unruhe
ringt der Philosoph um eine innere Unabhingigkeit, um durch den
Schleier der Gegenstdndlichkeit hindurch in MuBe seiner eigentlichen
Aufgabe nachzukommen und das Eine zu suchen. Denn die Philosophie
«ist das Denken, das den Aufschwung zur Transzendenz vorbereitet,
erinnert und in hohem Awugenblick selber vollzieht als ein denkendes
Tun des ganzen Menschen» ¢. Der Mensch tastet also als transzendenz-
bezogene Existenz nach dem Sein. Das philosophische Denken fiihrt ihn

5 s. dazu: K. Jaspers, Einfithrung in die Philosophie (Zwolf Radiovortrage).
Zurich 1950, 15: «Philosophie ist das Konzentrierende, wodurch der Mensch er
selbst wird, indem er der Wirklichkeit teilhaftig wird». — K. JaspERrs, Philosophie,
Bd. IT: Existenzerhellung. Berlin 1932, 48: «Ich selbst bin nichts, wenn ich nur
bin. Selbstsein ist die Einheit des Doppelten: auf sich zu stehen und hingegeben
zu sein an Welt und Transzendenz. Allein vermag ich nichts, aber verloren an
Welt und Transzendenz bin ich als ich selbst verschwunden. Ich bin als selbst
zwar eigenstdndig, nicht aber mir selbst genug ... Wie ich nicht da bin ohne Welt,
so bin ich nicht ich selbst ohne Transzendenz». '

6 K. Jaspers, Uber meine Philosophie. In: K. JaspERs, Wahrheit und Leben.
Ausgewdhlte Schriften, Ziirich 1964, 24 f.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 193

zum Handeln; Philosophieren ist dauernde Selbstpriifung, ist Appell,
Transzendenz zur Gegenwart zu bringen. Jaspers schreibt besonders
auch in seiner « Philosophie» iiber die wichtige Rolle der Kontemplation 7,
die eine Art religitsen, zweckfreien Handelns ist. In ihr 6ffnen und kla-
ren sich die existentiellen Beziige des Menschen zur Transzendenz.

2. Der Mensch (die Existenz) und sein Transzendieren in der Welt

Dem Menschen als Zeitdasein, seinem geschichtlichen Sein, offen-
bart sich die Transzendenz als das Nichtsein der Welt, und zwar dann,
wenn dieses Dasein nicht verabsolutiert wird. Existenz 8 ist Ursprung,
ist Leben und nicht Objekt. Sie ist Mittelpunkt der Bewegung der Philo-
sophie, ist Ruhe und Unruhe zugleich, denn der Mensch kann nicht in
gegenstdndlicher GewiBheit verweilen; immer trifft ihn neuer Zweifel,
der ihn in die Offenheit des Seins hinausfiithrt zur steten Bereitschaft
fiir das Eine.

Die Frage nach dem Sinn und Sein des Daseins, wie sie Jaspers
stellt, ist reflexiv, denn es geht in ihr um die Existenz des Menschen;
diese Frage ist transzendent, denn sie iibersteigt den Raum, die Zeit und
das Wesen des Menschen; sie ist die Frage, die das Absolute beriihrt,
die Frage nach dem Sein als solchem. Diese Frage «par excellence» ver-
langt duBerste Griindlichkeit; durch sie sind wir engagiert in der Welt,
die wir verwirklichen miissen; durch sie stellen wir uns mit unseren
metaphysischen Dimensionen, die wir beim Fragen in uns wahrnehmen,
den «Dingen» gegeniiber. Diese «Dinge» — so lehrt uns Jaspers — zeigen
sich und sprechen zu uns; sie helfen uns, den Sinn des Lebens zu ver-
stehen und unsere Existenz zu verwirklichen. Da der Mensch als in die
Welt inkarniertes Wesen Ausgangspunkt des Philosophierens und somit
des Denkens iiberhaupt geworden ist, hingt das Denken wesentlich von
der Bestimmung und Bewertung des Menschseins ab. In der vertieften

7 K. JaspERrs, Philosophie, Bd. 11, 327 iiber die Kontemplation: «In ihr ent-
springt die Klirung und Reinigung des Selbstseins durch das BewuBtsein der
Transzendenz. Wenn auch kein reales Verhiltnis zu Gott in ihr ist, er nicht sinn-
lich gegenwartig sein Wort héren 1a8t, wird doch in dieser Kontemplation in bezug
auf verborgene Transzendenz aus Freiheit ein Weg gefunden ... Die Kontemplation
vollzieht sich in formalen transzendierenden Gedanken, im Ergreifen existentieller
Beziige auf Transzendenz und in dem unbestimmbaren Lesen der Chiffern des
Daseins».

8 K. JaspeRrs, Philosophie, Bd. I: Philosophische Weltorientierung, 15: «Exi-
stenz ist, was sich zu sich selbst und darin zu seiner Transzendenz verhilt».



194 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Reflexion iiber die Grundfragen sieht Jaspers ein immer unwahrnehm-
bares, aber im Grunde nicht zerreiBbares Band hin zur Gottheit. Die
Philosophie bleibt ein Wagnis ohne objektive Garantien; in ihr wichst
der Einzelne hinein in den allen gemeinsamen geschichtlichen Raum,
erfihrt darin ein gewisses Verbundensein zu seinen Schicksalsgefihrten ?
und bekommt einen unerschiitterlichen Boden, nicht ein Nichts, zu
spiren.

Philosophisches Denken erwichst nach Jaspers aus der Praxis, d. h.
aus der Betroffenheit im Leben selbst, und philosophische Meditation
ist ihm ein Vollzug, in dem er zum Sein und zu sich selbst kommt. Die
Grundfragen der Philosophie als Praxis, die aus der Situation des Lebens
erwachsen — die fritheren Grundfragen, die Kant 10 in ergreifender Ein-
fachheit formuliert hat, hdlt Jaspers auch fiir die unsrigen —, fithren uns
auf den Weg des Suchens nach dem Menschen und der Transzendenz 1!.
Der Mensch als kein sich geniigendes, in sich geschlossenes Sein, ist
Knotenpunkt allen Daseins, in dem sich ihm alles verkniipft und von
dem aus alles andere fiir ihn erst erfalbar wird. Er ist als Mikrokosmos
iiber alle Welt hinaus auf Transzendenz bezogen. Er ist als das Mittel-
glied des Seins zu denken; in ihm verschlingen sich Welt und Trans-
zendenz. Als Existenz steht er auf der Grenze beider, ist also ontologisch
nicht zu fixieren, ist in keinem Wissen erfal3bar, ist sich Chiffer. Durch
sich erblickt er die Transzendenz als Chiffer, liest in sich selbst die Chiffer
der Transzendenz, ohne sie zu erfassen und zu begreifen. Existenz,
eigentliches Selbstsein, bleibt in dauerndem Suchen offen fiir die Tran-
szendenz, aus der sie entspringt. Auch Offenheit fiir andere Existenzen
fihrt zur unerforschbaren Transzendenz; alles Philosophieren ist auf
das Ziel gerichtet, sich der Transzendenz zu vergewissern, denn allein

9 K. Jaspers, Uber meine Philosophie, 14: «Im Geisterreich der Philosophie...
werden Menschen fiireinander durch die Jahrtausende Schicksalsgefihrten des
Denkens, werden einander AnlaB3, aus eigenem Ursprung den Weg zum Wahren
zu finden, geben aber einander nicht geradezu und fertig, was Wahrheit ist. Es ist
ein SelbstbewuBtsein des Einzelnen in Kommunikation mit dem Einzelnen ... Es
ist das Wagnis, auf den Grund hin und aus ihm zu leben, der ohne objektive Gewil3-
heiten (wie in der Religion) nur in Andeutungen, indirekt, als Moglichkeit aus dem
gesamten Philosophieren hoérbar wird fur den, der selber philosophiert».

10 Jaspers behandelt Kants Philosophie ausfithrlich in: Die groBen Philo-
sophen, I. Miinchen 1960, 397-618, ferner in: Psychologie der Weltanschauungen.
Berlin 1919, bes. im Anhang: Kants Ideenlehre, 465—486, und auch in anderen
Werken.

11 In: Uber meine Philosophie, 31 schreibt Jaspers, daB das Thema der
Philosophie eine doppelte Ausrichtung erfahre: « Deum et animam scire cupio».



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 195

die Transzendenz ist das wirkliche Sein. Und GewiBheit von der Gott-
heit ist fiir Jaspers das Einzige, worauf es ankommt. Die Gottheit als
Herkunft und Ziel des Menschen bestdrkt die in Jaspers’ Philosophie
wichtige Hoffnung; sie kommt durch Weisen zur Erscheinung, die der
Mensch fassen kann. Der Mensch kommt durch die Weltwirklichkeit zur
eigentlichen Wirklichkeit. Die oberste Frage kann also nur indirekt im
Erhellen der Ungeschlossenheit der Welt, der Unvollendbarkeit des Men-
schen, der Unmoglichkeit einer dauernden, richtigen Welteinrichtung,
des universalen Scheiterns beantwortet werden. Das menschliche Er-
kennen und Denken bleibt in dauerndem Suchen, in der Transzendenz-
zerrissenheit, offen fiir das Sein, das Grund allen Seins ist, fiir die Tran-
szendenz 12.

Im Philosophieren will der Mensch seinen Ursprung erreichen, doch
was die Philosophie inhaltlich sagt, bleibt als Sagbares ein Relatives,
das zur Aneignung der Ubersetzung bedarf. Jaspers’ Philosophie erhellt
die menschliche Existenz und so das Umgreifende oder die Transzendenz,
ohne aber davon zwingende und allgemeingiiltige Aussagen zu machen,
denn Existenz und Transzendenz (oder Freiheit und Gott) entziehen
sich jedem wissenschaftlichen Forschungsbegriff 13. Philosophieren ist
Transzendieren; statt der Seinserkenntnis ist Transzendentalphilosophie
moglich, und Philosophie ist fiir Jaspers immer Transzendentalphilo-
sophie, die in keiner Gestalt tatsdchlich allgemeingiiltig ist. «Philoso-
phieren sei sterben lernen, — sei Aufschwung zur Gottheit, — sei Erkenntnis
des Seins als Sein» 1%, Die Philosophie, die aus dem Ursprung selber, in
dem der Mensch sich geschenkt wird, erwichst, bezieht sich also unmittel-
bar auf die Gottheit; sie ist als Denken und inneres Handeln zugleich
Kommunikation, die den Einzelnen zu einem Selbst macht, das sich
offnet und wagen kann, aus sich zu gehen, um zu geben und um aufzu-

1z g, ebd. 34: «Weil in allem Seienden die Grenze und der Grund fithlbar zu
machen ist, ist @iberall gleichsam der Lichtfaden zu spiiren, der es mit der Tran-
szendenz zusammenhélt ... Das Philosophieren begriindet nur im allgemeinen das
Recht, sich dem anzuvertrauen, was als Licht der Transzendenz zu mir zu sprechen
scheint. Wie aber ich diese Sprache verstehe, das ist gegriindet in dem, was ich
eigentlich selbst bin. Und was ich selbst bin, das ist gegriindet in meinen urspriing-
lichen Beziigen auf Transzendenz: in Trotz und Hingabe, in Abfall und Auf-
schwung ...».

13 In verschiedenen Arbeiten hebt Jaspers die Philosophie klar von den Wissen-
schaften ab, so z. B. in: Philosophie und Wissenschaft (Antrittsvorlesung an der
Universitit Basel, 1948), in: Wahrheit und Leben, 40-55.

u Ebd. 52.



196 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

nehmen, um so auf den Grund zu kommen und aus ihm leben zu kénnen.
Auf das Eine hin hat unsere Kommunikation, die unvollendbar ist, Sinn
und von ihm her bekommt sie Erfiillung. Im Denken und Mitteilen
kommen wir zur GewiBheit, daBl kein gegenstidndlich gewulites Sein das
Sein ist, denn «das Sein ist fiir uns ungeschlossen ... Es zieht uns nach
allen Seiten ins Unbegrenzte, [es ist das Umgreifende, das uns als es
selbst dauernd zuriickweicht. Es ist] das, was sich immer nur ankiindigt,
was nicht selbst, sondern woraus alles Andere uns vorkommt » 15, Der
Gedanke des Umgreifenden, mit dem wir tiber jedes bestimmte Sein
hinausdenken, 16st uns von jedem bestimmten Sein, bleibt aber rein
formal. Auf dem Wege zur Wahrheit (zur Transzendenz) braucht es
Kampf und Auseinandersetzung (Kommunikation). In der Spannung der
Gegensitze erfihrt der Einzelmensch in seiner Subjektivitit den Ur-
sprung, dafl er nicht frei ist durch sich selbst, sondern daB er in seiner
Freiheit sich aus transzendentem Grunde geschenkt wei. Er kommt
philosophierend zum Gedanken, da es moglich wire, dal er gar nicht
ware und so zum BewuBtsein, daB3 er sich nicht selbst geschaffen hat,
sondern durch etwas in der Welt ist, das er nicht ist; Existenz bedarf
zum Sein der Transzendenz.

Wenn der Mensch seiner Existenz, d. h. seiner Freiheit, gewil ist,
nimmt er also zugleich wahr, daB er das gottbezogene Wesen ist. Zur
Nichtnotwendigkeit und zum Geschaffensein hat oder #s¢ er Freiheit, hat
er die Moglichkeit, selbst zu entscheiden und ist nicht automatisch Natur-
gesetzen unterworfen. Zur menschlichen Existenz, die mit der Tiefe ihres
Gottseins wichst, gehort also ein «Uber-sie-hinaus». Jaspers schreibt
oft iber die Gottbezogenheit des Menschen. Sie leuchtet jedem Einzelnen
erst auf, wenn er (durch die Philosophie) aus seiner blofl vitalen Daseins-
behauptung den Sprung zu sich selbst vollzieht, d. h. dorthin, wo er
frei von der Welt erst der Welt ganz offen wird, weil er gebunden an
Gott lebt. Der Existenzgrad des Menschen entscheidet iiber die Prasenz
Gottes, d. h. dariiber, wie stark Gott, der in keiner Weise eindeutig da
ist, gefithlt wird. Die Transzendenz fithrt den Menschen, denn Gottes
Stimme liegt in dem, was dem einzelnen Menschen aufgeht in Selbst-
vergewisserung, wenn er aufgeschlossen ist fiir alles, was aus Uberliefe-
rung und Umwelt an ihn herantritt. Die Stimme Gottes, die wir im Urteil
iiber unser Tun erfahren, ist, so folgert Jaspers aus seiner Existenz-

15 K. Jaspers, Uber meine Philosophie, 29. — Erlduternde Einfiigungen von
uns in Zitate haben wir durchgehend in eckige Klammern gesetzt.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 197

bestimmung, nur in hohen Augenblicken wahrnehmbar, in Augenblicken,
aus denen her und zu denen hin wir leben.

Der Mensch dringt auf Stiitzpunkte, die ihm in der Anschaulich-
keit gewil werden. Von der Existenz aus gelangt Jaspers durch einen
Sprung zur Transzendenz, durch einen Sprung, der die methodisch grote
Schwierigkeit bedeutet, der schwerlich zu beschreiben ist, da in ratio-
nalen Begriffen ein gelebter Vorgang auszudriicken ist. Es ist ein Sprung
hinaus in die Offenheit der Existenz und Transzendenz, d. h. hin zum
alles umgreifenden Sein, das vom gedachten endlichen Sein radikal
getrennt ist und bloB erahnt werden kann.

Beim Transzendieren des eigentlichen Selbstseins wirkt die Hilfe
Gottes 1 mit. Es braucht unser dauerndes Dazutun, unser dauerndes
Wagen, denn die Freiheit, aus der wir leben, kénnen wir nicht selbst
erzwingen, nicht selbst aus uns gewinnen. Hier erfahren wir eine Hilfe
von seiten der Transzendenz, die nirgends direkt spricht. Der Mensch
wird durch sein Bezogensein auf Transzendenz selbst gesteigert, wird
dadurch aber auch seiner Nichtigkeit stirker bewul3t. Freiheit und Tran-
szendenz machen die Endlichkeit des Menschen in der Welt zu einer
einzigartigen, denn der Mensch findet sich in seiner konkreten Umwelt
bestimmt und gewinnt, wiahrend er sich seiner Unendlichkeit bewuBt
wird, im Endlichen teil an der Unendlichkeit. Er ist das einzige Wesen,
das auf alles gerichtet ist, und das alles, was ist, sich irgendwie zur
Gegenwirtigkeit bringen kann. Wir kénnen, wie Jaspers hervorhebt, am
Menschen, der als unvollendetes und unvollendbares Wesen immer offen
auf die Zukunft ist, nie verzweifeln, wenn uns die Vergewisserung des
Menschseins im umgreifenden Rahmen seiner Mdglichkeiten gelingt. Ob-
wohl der Mensch in seiner empirischen Wirklichkeit nach vielen Rich-
tungen erforscht werden kann, bleibt er doch ein Rétsel. Er erfihrt sich
im Philosophieren als die grote Moglichkeit und die groBte Gefahr in
der Welt, als das Ausnahmesein des Seins. Aber «mit dem Wissen des
Ursprungs wiren wir zugleich am Ende unseres Menschsein ... Wir lebten
nicht mehr in den Moglichkeiten unserer Situation ... Wir wiren nicht
mehr Menschen» 17. Die jeweilige Situation stellt dem Menschen auf dem
Wege der Verwirklichung viele Anspriiche. Im BewuBtwerden der Gren-
zen merkt er, daB etwas in ihm ist, das sich allem Weltsein gegeniiber-

16 Diese Hilfe kénnen wir Gnade mnennen, doch Jaspers vermeidet diesen
Begriff, um sich in der Philosophie jeder Autoritat zu widersetzen.

17 K. JaspErs, Der Weltschépfungsgedanke (Radiovortrag Basel). In: Wahr-
heit und Leben, 221 f. (Unser 1. Satz folgt in Jaspers’ Text dem 2.)

13



198 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

stellen kann. Und sofern er in der Welt von anderswoher ist, hat er in
der Welt eine Aufgabe iiber die Welt hinaus, mufl er das Geheimnis
erhellen, daB eine Welt ist, und daB er darin ist. Solches Philosophieren
weist zu Hoherem, ja Hochstem.

Die Denker wenden sich in der Philosophie dem eigentlichen «An-
sichsein» zu, dem alles Seiende das Sein verdankt. Bei diesem Zuwenden,
das innerhalb gewisser uniiberwindbarer Grenzen bleibt, hat auch Jaspers
an der Transzendenz seinen Halt. In der Existenzerhellung, die die Achse
des Philosophierens ist, vermag nur ein wirkliches, selbstbestimmendes
Subjekt die Schranken der Immanenz in der Welt zu iiberwinden und
so dem absoluten Sein ndher zu kommen. Der Fragende ist in die Frage
nach dem Sein, die auch Frage nach dem Menschen ist, eingeschlossen,
denn der Mensch kann nur nach Gott fragen, wo es ihm um sich selbst
geht, um den Menschen in seinem materiell-geistigen Dasein. Das Selbst-
sein, die Existenz, ist das i{iber den Sinn des Menschenlebens entschei-
dende Subjekt, die Existenz, die sich in der empirischen Welt der Gegen-
stdnde zur Erscheinung bringt, die aber angesichts der Welt eine transzen-
dente Wirklichkeit ist. Das Sein zeigt sich — so betont Jaspers hiufig —,
wenn wir mit uns selbst etwas tun. Wenn der Mensch in der Welt als zu
ihr gehorendes, psychologisches Wesen erwacht, denkt er und erfidhrt,
daB er existentiell aus einem anderen Ursprung ist. Indem er sich in ihr
zeitlich und rdumlich findet, begreift er sich in ihr als Wesen, das nicht
nur aus der Welt ist, und erfihrt im Voranschreiten ins Unendliche sein
Sein und das Sein der Transzendenz. Obwohl die Welt nicht das Absolute
ist, gewinnt er sie nie als Ganzes zum Gegenstand seiner Erkenntnis.
Existenz ist immer in der Subjektivitdt und Objektivitit. «Die Polaritédt
des Subjektiven und Objektiven gipfelt fiir die Weltorientierung, an
deren Grenzen schon transzendierend, in der Objektivitdt der Idee des
Weltseins und in der Subjektivitdt der Idee der je einzelnen Personlich-
keit» 18, Existenz bleibt als Dasein in der Spaltung und erreicht trotz
teilweiser Koinzidenz nie die Vollendung; sie gewinnt keine Rundung,
erstarrt aber nicht, denn ihr dialektischer Weg des Suchens dauert an.
Es ist das Freisein, das die Unabhdngigkeit von allem Weltsein verlangt,
um vor der Transzendenz als der eigentlich Seienden stehen zu kénnen,
und doch ist Transzendenz «fiir uns nicht, ohne im Endlichen gleichsam
faBlich zu werden» 1°. Das Transzendiereq, das den Menschen zu keiner

18 K. JaspERrs, Philosophie, Bd. II, 343.
19 K. JaspERrs, Von der Wahrheit. In: Philosophische Logik, Bd. 1, Minchen
1947, 113.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 199

dauernden Erkenntnis kommen 146t, 4ndert dessen Bewultseinshaltung
zu allem Gegenstdndlichen. Transzendieren vom Dasein zum Sein ist
nicht «In-der-Welt-Sein» und auch nicht «Auler-der- Welt-Sein». Das
Transzendieren kann kein Sein ergreifen, an dem der Mensch einen
dauernden Halt hat, doch ohne Transzendieren ist nur in radikaler Ver-
zweiflung zu leben. Transzendieren ist ein Hinausgehen {iber jedes er-
forschbare Objekt und iiber jedes gegenstdndlich faBbare Subjekt zum
Umgreifenden, um des umgreifenden Charakters des Seins innezuwerden.
Da sich der Mensch nicht zum Gotte machen kann, gibt es nie eine
Identitdat von Existenz und Transzendenz. Transzendenz ist das schlecht-
hin andere Sein, in dem wir sind und auf das wir bezogen sind. Jede
Transzendentalphilosophie leidet aber, wie Jaspers bemerkt, unter den
Schwierigkeiten, entweder Gott zu denken und ihn so leicht in die
Immanenz hineinziehen zu lassen, oder die Transzendenz Gottes zu be-
tonen und ihn so den Menschen unerreichbar werden zu lassen. Das
Transzendieren wird erst in seinem Vollzug verstanden; zum formalen
Transzendieren iiber die Kategorien gehort die existentielle Betroffen-
heit, um eine echte Bezogenheit zur Gottheit zu gewinnen (die Gottheit
als einen erfiillten Gedanken). Bewiesene Transzendenz ist keine Tran-
szendenz mehr. Thre Sprache versteht der Mensch nur als Symbol
(Chiffer) ; sie selber aber liegt jenseits aller Chiffern. Die Transzendenz
kann also nicht wie ein Gegenstand abgeleitet werden, und es kann auch
aus ihr nichts abgeleitet werden.

Jaspers’ philosophische Grundoperation liegt, wie wir sehen, im Hin-
austendieren iiber alles Gegenstidndliche, iiber alles partielle Wissen zum
ewig zuriickweisenden Horizont des Seins, das auch kein in einem Hori-
zont gehaltenes Ganzes ist. Dieses Sein ist das Umgreifende, das die ein-
zelnen Seienden umfaBt, stiitzt und als solche méglich macht. Der Philo-
soph vermag es philosophisch zu erhellen. Er begegnet in jedem Gegen-
stand nur einem bestimmten Sein, und die Ganzheit der Gegenstinde
kann nicht das Ganze des Seins bilden. «Das Sein ist fiir uns unge-
schlossen, die Horizonte unendlich. Es zieht uns nach allen Seiten ins
Unbegrenzte» 2°. Das Umgreifende, das uns in der Subjekt-Objektspal-
tung zur Erscheinung kommt, wird umso heller, je bewuBter und klarer
die Gegenstinde werden. Alle bestimmten und gegenstidndlichen Er-
kenntnisse haben vom Sein selbst her ihre Grenze und ihren Sinn.

20 K. Jaspers, Uber meine Philosophie, 29.



200 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

3. Gott (die Transzendenz) als der ganz Andere und Unnahbare

Jaspers klagt in verschiedenen Werken, daf3 die Philosophen unserer
Zeit gerne dem Gottesproblem ausweichen, und verlangt vom Philo-
sophierenden, zum «Problem», ob Gott sei, klar Stellung zu nehmen, um
dadurch der skeptischen Philosophie, in der itberhaupt nichts behauptet,
nichts bejaht und nichts verneint wird, entgegenzutreten. Mit der Aus-
rede, «was man nicht wissen kann, davon soll man schweigen» %!, ver-
lasse man den Bereich der Philosophie. Der Mensch kommt in seinen
situationsbedingten Gedankengidngen an die Grenze oder an den Abgrund,
wo er das Nichts oder Gott erfahrt. Jaspers begegnet dabei Gott, da
eine, wenn auch noch so kleine GewiBheit vom Sein Gottes Voraus-
setzung, nicht Ergebnis seines Philosophierens ist. «Gott ist heller als
die Welt, denn die Welt tduscht uns durch Erkennbarkeit, in der sie
gerade nie die Welt ist, sondern eine Erscheinung ... Gott tduscht uns
nicht durch Erkennbarkeit, verbirgt sich vielmehr offenbar, 148t uns
seiner gewill sein, ohne ihn irgendwie zu wissen und zu erkennen. Nur
wenn wir Erkennbarkeit fiir das Sein des Absoluten halten, gibt es fiir
uns keinen Gott» 22, Das Denken kann den Menschen an Grenzen fiihren,
von wo aus das natiirliche GottesbewuBtsein durch einen Sprung, der
Jaspers wegen der Wichtigkeit in seiner Gottesphilosophie so viel be-
deutet, gegenwirtig wird. Gott kann aber nicht geschaut, sondern nur
geglaubt werden, und durch diesen Glauben gelangt der Mensch zugleich
zur GottesgewiBheit. In der Sphire des Glaubens erachtet Jaspers Be-
weise als sinnwidrig, denn der ferne, verborgene Gott ist der geglaubte
Gott. Das Philosophieren kann nur zum Ort fithren, aus dem Gottes
GewiBheit moglich ist. Anstelle der Erkenntnis fordert Jaspers unser
Verhalten zu Gott, d. h. es ist so zu leben, dal man es daraufhin wagt,
daB Gott ist. Die begrenzte menschliche Existenz hat nur durch die Hin-
gabe an die Transzendenz einen Sinn. Doch bleibt in ihrem Hinaus-
schreiten alles relativ. Der philosophische Glaube ist die letzte Haltung,
denn in ihm ist der Mensch iiber sich hinaus mit dem Ursprung des Seins
verbunden. Gottesbeweise sind Jaspers als Chiffern Wege zu Gott.

Jaspers dringt seines vorsichtigen Tastens im Unbestimmten wegen
nicht zur reinen Transzendenz durch, bleibt aber doch nicht in der

21 K. JaspEers, Einfithrung in die Philosophie, 40.
22 K. JaspErs, Von der Wahrheit, 90.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 201

Endlichkeit. Als philosophischer Gottsucher will er mit seiner Haltung,
die eher ins Personlich-Praktische weist, iiberzeugen. Die Transzendenz
erfahrt er an der duBersten Grenze der Existenz, dort, wo jeder Existenz
eine Offnung zu ihrem Ursprung und Ziel aufgeht. In der impliziten
Erfahrung der Transzendenz kann es sich nicht mehr allein um einen
personlichen, individuellen Grund und Ursprung handeln, denn der
Mensch kommt nur in einer fiir ihn wesentlichen Kommunikation (mit
den Chiffern) zu dieser Grunderfahrung.

Zu Jaspers’ negativer Auffassung der traditionellen Gottesbeweise
miissen wir kldrend anfiihren, dal z. B. auch die Gottesbeweise des
hl. Thomas — ihre Form ist etwas verfianglich —, nichts von Gott an sich
aussagen wollen, den der Mensch nur aus dieser Welt und nicht an sich
erfal3t. Die Gottesbeweise beziehen sich direkt auf das Innerweltliche,
worin auch Jaspers die Transzendenz entdeckt, die dem Menschen Sinn
und Sein gibt. Damit will aber auch Jaspers die Transzendenz nicht
verweltlichen, obwohl es ihm in deren Bereich nicht mehr um ein Wissen
und Haben geht, sondern um ein Ahnen und Innewerden, das letztlich
Glaube ist. Weder eine empirische Feststellung noch ein zwingender
SchluB3 kénnen das Sein der Transzendenz sichern. Im Transzendieren
wird dieses Sein getroffen, aber weder beobachtet noch erdacht. Der
Mensch weill dank seiner metaphysischen Dimensionen von etwas, das
er eigentlich nicht denken kann. Seine Existenz fiihrt ihn soweit und
1aBt ihn an dieses «bewullte Etwas» glauben, denn der Ursprung der
unbedingten Forderung Gottes liegt im Menschen. Dieser geforderte
Gott, der den Menschen trdgt, ist aber niemandem als Zweck oder
Autoritdt begreiflich; aber gerade dies befiirchtet Jaspers. Es ist Gehalt
des existentiellen Glaubens, dafl dieses Unbedingte als Grund des Han-
delns da ist. «Das Scheitern des Gedankens, [der zwingende Gottesgewil3-
heit bringen soll] ..., weist hin auf das, was im unerschépflichen, stindig
in Frage stehenden Umgreifenden dem GottesbewuBtsein aufgeht» 2.
Jaspers sagt in seiner «Einfithrung in die Philosophie», daf im GewiB-
werden der eigentlichen Wirklichkeit (Gottes), die der menschlichen
Existenz in der Urspriinglichkeit ihrer Gottbezogenheit zuginglich ist,
Hohepunkt und Sinn unseres Lebens liegen. Die unmittelbare, keines
Mittlers bediirfende, unabhingige Beziehung des Einzelnen zu Gott findet
in jeweiliger Geschichtlichkeit statt. Im Philosophieren bis zum AuBer-
sten wird Frage und Antwort iiberschritten, um in die Stille des Seins

23 K. JaspErs, Einfithrung in die Philosophie, 44.



202 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

zu gelangen. SchluBendlich herrscht Schweigen vor dem Sein. Glaube
bleibt in Frage und Distanz. Der Glaube als Hinwagen zur Transzendenz
kniipft den Menschen unbestimmbar an die Transzendenz. Dem ernst-
haften und glaubigen Sucher kann nach Jaspers der ungeheuerste (be-
grifflich nicht faBbare) Sprung zur Transzendenz gelingen. Dies unter-
streicht die Tatsache, daB3 der Mensch seinen Grund iiber der Existenz
seines Selbstseins hinaus haben mufl. Aber, obwohl der Mensch in ge-
schichtlichen Augenblicken in eine Gewilheit geraten kann, Gott zu
horen und seine Wirklichkeit zu spiiren, bleibt Gott doch verborgen.
Die Transzendenz, das Umgreifende alles Umgreifenden, verschwindet
im Gedachtwerden, d. h. sie «entzieht sich dem Gedachtwerden, falls das
Denken sie widerspruchslos als einen bestimmten Gegenstand fassen
mochte ... Auch die negativen Aussagen werden fragwiirdig, wenn sie
nicht nur als allgemeiner Ausdruck der Unsagbarkeit, sondern inhaltlich
bestimmt gemeint werden: denn was gibt es, das die Transzendenz nicht
nur nicht sein, sondern nicht auch sein kénnte!» 24

Fiir die Transzendenz, die wir schlechthin nicht begreifen, gibt es
viele Namen. Jaspers akzeptiert Sein, Wirklichkeit, Gottheit, Gott ...
als unbestimmte Namen, sagt aber, dafl ein Name kein Gedachtes sei,
denn etwas Gedachtes 148t sich fiir ihn in eine Kategorie einfangen. Das
Unvorstellbare soll Zeiger auf das Geheimnis sein. Jaspers wendet sich
auch gegen das Personifizieren Gottes und somit gegen das Gebet 25,
in dem der Mensch mit der Gottheit als Du in Relation tritt, um so aus
seiner Verlorenheit herauszukommen, dadurch aber, wie Jaspers an-
nimmt, die Transzendenz zu einem Dasein verringert. Jaspers warnt
ununterbrochen eindringlich vor der Spekulation iiber Gott und vor
Autoritdten, die ihn beschreiben oder sogar vorschreiben; er will die
Menschen von der Gottesldsterung abhalten. Unseres Erachtens wissen
aber die Gottgldubigen, wie weit entfernt sie mit ihren Gedanken und
Worten von Gott bleiben, und dal} sie ihn damit nie treffen. Die Transzen-
denz ist das Sein, das auf keine Subjektivitidt eines Aufgefaltwerdens
angewiesen ist. Es soll auch klar sein, dal Verabsolutierungen eines end-
lichen Wesens oder des Vorstellungsmediums (Symbol, Geschichte ...),

24 K. JaspeErs, Von der Wahrheit, 110 £.; s. dazu: L. ARMBRUSTER, Objekt
und Transzendenz bei Jaspers. Sein Gegenstandsbegriff und die Moglichkeit der
Metaphysik. (Philosophie und Grenzwissenschaften IX, 1). Innsbruck 1957, 72 f.

25 Vgl. betreffs Jaspers’ falscher Gebetsauffassung: Philosophie, Bd. III:
Metaphysik, 126 f. und: Der philosophische Glaube (Gastvorlesungen an der Univ.
Basel, 1947). Ziirich 1948, 73 {.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 203

durch das die Gottheit zum Bewuflltsein zu bringen ist, fehl am Platze
sind 26, Jaspers fiithrt in seiner « Philosophie» weiter aus, daB3 der Mensch
auch nicht er selbst bleiben kann, wenn er irgendeine Erscheinung im
Dasein vergéttert, denn wer sich aufgibt und sich vergétterten Objek-
tivititen unterwirft, verliert sich als mégliche Existenz und damit die
Moglichkeit des urspriinglichen Offenbarwerdens seiner Transzendenz.

Die Transzendenz kommt je nach Bereitschaft zum Menschen; auf
jeden Fall braucht es nach Jaspers dazu kein GnadenbewuBtsein, d. h.
keine menschenunwiirdige Selbstverkleinerung und keinen SelbsthaB,
sondern ein AdelsbewuBtsein, in dem sich der Mensch seiner Freiheit
gewil ist. Der Atheismus wird unertriglich, weil der Mensch nicht in
vollem Bewultsein, ohne Selbsttduschung, auf sich allein stehen kann.
Es steht jemand hinter und iiber der Menschheit, von dem unser und
aller Geschick abhdngt. Wir kénnen F. Furger zustimmen, der in «Struk-
tureinheit der Wahrheit bei K. Jaspers» %7 sagt, daB Jaspers in seiner
Philosophie einen gewissen Antiintellektualismus verficht, denn da man
nur in Kategorien denken kann, und das Absolute nicht in Kategorien
(geziemend) gedacht werden kann, mull der Mensch aus dem Denken
herausspringen in ein Nichtdenkenkdnnen, denn vor dem Absoluten
scheitert unser Denken, und wir stehen an einer uns gesetzten Grenze.
Hier steht das Ich selbst iiber der Idee, der es sich zwar existierend als
empirisches Individuum im Dasein unterwirft, die es aber als Existenz
durchbricht.

Im Werk «Von der Wahrheit» fithrt Jaspers unterscheidbare Erfah-
rungen an, die die Transzendenz zu berithren vermogen, aber nur so,
daf} sie uns in allem Hellwerden doch noch verborgen bleibt, und wir
dauernd Erfahrende bleiben. Als solche nennt er: «Das formale Tran-
szendieren [dies fiihrt zu keiner mittelalterlichen Bestimmung der
Transzendenz, sondern endet in einem Undenkbaren und verhindert so-
mit das Anthropomorphisieren der Transzendenz] ...; die existentiellen
Beziige, die ... die Wirklichkeit der Transzendenz der Existenz in ihrem

26 Vgl. Philosophie, Bd. II, 145: «Der Mensch kann sich nicht zum Gotte
machen, am wenigsten, wenn er sich selbst so ernst nimmt, da ihm nichts wich-
tiger ist von allem, was ihm in der Welt vorkommen kann, als er selbst ... Wo dieser
Ernst scheinbar zu dem erschreckenden Bild der Selbstvergodtterung zu fithren
scheint — weil alle allgemeine Objektivitat und Autoritit relativiert ist —, grade da
und nur hier eigentlich wird ihm seine Abhingigkeit von seiner Transzendenz zu
klarer und gegenwirtiger Erfahrung».

27 F. FURGER, Struktureinheit der Wahrheit bei K. Jaspers. In: Salzburger
Jahrbuch fiir Philosophie, 4, 1960, 156.



204 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Sichverwandeln zur wirklichen Gegenwart bringen; das Lesen der Chiffer-
schrift in allem, was uns gegenstdndlich und was uns erlebbar wird, d. h.
die Erfahrung der Transparenz der Dinge dadurch, dafl sie wie eine
Sprache der Transzendenz uns verstindlich werden in dem MaBe und
der Kraft, als wir existentiell werden ... Ist die Transzendenz fiihlbar
geworden, so kann sie das werden, woraus ich lebe und wohin ich sterbe.
Sie allein kann die tiefste Erschiitterung erwirken, sie allein Ruhe geben»?8.
Und Jaspers fahrt fort: «Ich bin mit ihr, wenn der amor dei mich ergreift,
und denke aus ihr, wenn eine Mitwissenschaft mit der Schépfung mein
Denken fithrt» . An einem unbestimmbaren Punkt hat aber dieses
Denken dem existentiellen Sprung zu weichen.

4. Die Chiffern als Vermaittlerinnen zwischen Existenz und Transzendenz

Es gibt keine universale Erkenntnismethode, keinen philosophischen
Weg, auf dem man unmittelbar zum Sein vorstoBt; anstelle des Seins
selbst kénnen Weisen und Stufen des Seins erkannt werden. Des Abso-
luten, das fiir Jaspers als Chiffer im Relativen liegt, wird man in der
Bewegung auf offenem Weg inne. In den Grenzsituationen 3°, {iber die
Jaspers besonders auch in seiner «Philosophie» handelt, kommt das
starkste BewuBtsein der Existenz, das als solches BewuBtsein von etwas
Absolutem ist, zustande. Das Wort «Grenze» sagt, daB es ein Anderes
gibt, und auch, daf3 dieses Andere nicht fiir das BewuBtsein im Dasein
ist. Eine Grenzsituation ist ein Zeiger, der darauf hinweist, daB3 bestimmte
Situationen fiir den Menschen eine besondere, begrifflich nicht ausschopf-
bare Tiefe gewinnen koénnen. Der Mensch, der wachsam seine Situation
zu erfassen sucht, kommt aber im Endlichen nicht zum Absoluten. Jeder
derartige Versuch scheitert; aber gerade in diesem Scheitern liegt Beriih-
rung mit der Transzendenz, denn es offenbart und bestétigt, wie Jaspers
sagt, aufs beste die Unendlichkeit Gottes, des einzig wahrhaften Seins 3!.
«Das Scheitern ist das Letzte ... Es scheitert in der Existenzerhellung
das Ansichselbstsein der Existenz: wo ich eigentlich ich selbst bin, bin
ich nicht nur ich selbst» 32. Dieses Scheitern ist fiir den Menschen wesent-

28 K. JaspERrs, Von der Wahrheit, 111 f{.

# Ebd. 113.

30 5. dazu: JasPeERrs, Philosophie, Bd. II: Grenzsituationen, 201-254.
E. LarzerL, Die Erhellung der Grenzsituationen. In: Karl Jaspers (Philosophen
des 20. Jahrhunderts), hrsg. von P. A. Schilpp. Stuttgart 1954, 164-192, bes. 175.

31 Vgl. J. M. BocHENSKI, a. a. O., 202,

32 JaspERrs, Philosophie, Bd. III, 220.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 205

lich, aber nichts Eindeutiges. Wenn diese Existenz zerschellt, findet sie
im Sein der Transzendenz ihren Grund; sie erfihrt die Chiffer, hinter
der die Transzendenz offenbar wird. Der Mensch mull vorbehaltlos in
die Welt treten, um das Scheitern als Chiffer zu erfahren, denn nur das
echte Scheitern kann erfiillte Chiffer des Seins werden, und erst im
Scheitern der eigentlichen Verwirklichung offenbart sich, was Sein ist.
Zwischen gottlicher Transzendenz und menschlicher Existenz 148t Jas-
pers keine Kommunikation gelten, da diese Gott ausdriicklich erkennen
und seines Beistandes versichern lasse; dafiir kann der Mensch in seinem
personlichen Aufstieg sich der Gegenwart Gottes vergewissern 33. Jaspers
lehrt, daB fiir das menschliche Dasein im dauernden Scheitern vor dem
Sein nur Schweigen iibrigbleibe, und daB3 das Dasein vor der undeut-
baren Chiffer des universalen Scheiterns mit dem Sein der Transzendenz
in Bezug stehe. Das Scheitern als der umspannende Grund allen Chiffern-
seins bewirkt Angst, aus der der Mensch den Sprung zur Ruhe, die in
der Transzendenz liegt, tun kann. Der Grund des Gelingens dieses
Sprungs, zu dem es Glaube (Halt) an das Sein der Transzendenz braucht,
liegt iiber der Existenz des Selbstseins hinaus. Die scheiternde Existenz
vermag die vieldeutige Sprache der Transzendenz in die beste Seins-
gewiBheit zu {ibersetzen. Obwohl auch hier Fragen bleiben, die Transzen-
denz auch hier nicht eigentlich zu erfassen ist, verlangt Jaspers eine
dauernde Treue zu den Grundsituationen. Das Scheitern ist die Folge
des eigentlichen Seins im Dasein. Der Fragmentcharakter der Existenz
«und ihres Werks wird die Chiffer ihrer Transzendenz fiir andere auf sie
blickende Existenz» 34, _

Dank der Chiffern 148t uns Jaspers vom Sein schlechthin, dessen
jeder Mensch bedarf, mehr erfahren. Die Chiffernschrift, die eine Reak-
tion auf den verabsolutierenden Rationalismus ist, kann nur den, der
wirklich ist, zum eigentlichen Sein fiihren, den, der stdndig auf die
Grenzen seines Konnens stoft, dem alles scheitert und als Chiffer begeg-
net. In der Chiffernschrift ist Trennung von Symbol und dem, was sym-
bolisiert wird, nicht moglich. Die Chiffernschrift bringt Transzendenz
— diese bleibt gleichwohl immer vieldeutig — zur Gegenwart. Chiffer
bedeutet Unbegreifbarkeit und steht dem iibersinnlichen Wissen der
Transzendenz gegeniiber. Der Mensch findet sich als Dasein in der Chiffer
und hat im SymbolbewuBtsein ein groBes WirklichkeitsbewuBtsein. Die

33 5. ebd. 206.
3+ Ebd. 230.



206 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Chiffern, mit denen Jaspers noch im Unwahren Wahrheit zu verstehen
sucht, bleiben offen. Auch Metaphysik, die sich mit der Transzendenz
befaft, kann sich nur in Symbolen ausdriicken; Jaspers fiirchtet sich
vor spekulativem Erdenken des ganzen Seins oder Weltgebildes, was zu
groBer Objektivierung und folglich zu Vereinfachungen und Verfal-
schungen fiithre. Alle groBen metaphysischen Unternehmen will er nicht
restlos ablehnen, sie aber als fragwiirdig betrachten und als Chiffern
behandeln, denn was Sein ohne Dasein ist, ist schlechthin unzugénglich.
Die wirkliche Existenz driickt in den Chiffern positiv ihr BewuBtsein der
Transzendenz aus und sucht zu entschleiern, was dem Ganzen zugrunde
liegt. Begriffliches Denken scheitert angesichts des wirklich Realen, und
das Scheitern ist eine Chiffer, die einen Teil authentischer Wahrheit
offenbart. Alles, was ist, kann fiir uns Menschen Chiffer sein. Die Chiffern
offnen Rdume des Seins und wirken als Zugkraft von der Transzendenz
her auf Existenz. Als Existenz braucht der Mensch fiir die Denkbewe-
gung zur Transzendenz Gegenstdnde, die ihm als Chiffern dienen, Chif-
fern, die im Denken und Deuten einem unendlichen Wandel unterworfen
sind. Kurz: der Mensch muf} fiir seine Verwirklichung in die Erschei-
nungswelt eintreten, die Chiffer ist und ihn als solche weiterfiihrt 3.
Chiffern sind geistige Realitdten in unserer Sprache, in Philosophie,
in Dichtung, in Kunstwerken ... Philosophen und Kiinstler sind wie
inspirierte Mittler der Wahrheit. Als sinnliche Wesen brauchen die Men-
schen die Chiffernsprache und ergreifen in der Sinnlichkeit der Chiffern
etwas Geistiges, umkreisen in ihnen die Transzendenz; die Chiffern, die
die transzendente Bedeutung des Seins enthalten, lassen das Unendliche
philosophisch offen; ihr Sinn ist unerschépfbar, und sie haben Bestand,
solange sie in Schwebe bleiben. Ihre Interpretation vollendet sich im
an der Grenze des Sagbaren erfiillten Schweigen. Die Chiffern der
Transzendenz sind nie das, was wir in ihnen suchen oder erfahren. «Da-
her driangen wir, iiber sie hinauszugelangen in die Tiefe oder in die Héhe,
wo auch alle Chiffernsprache aufhort, und die Transzendenz im Wissen
des Nichtwissens bleibt, d. h. in jedem erfiillten Schweigen beriihrt
wird» %¢. Durch die Sprache der Dinge also, die Chiffern oder Symbole

35 Zur Chiffer s. ebd. 129 folgende Stelle: «Die metaphysische Gegenstdnd-
lichkeit heit Chiffer, weil sie nicht als sie selbst die Transzendenz, sondern deren
Sprache ist. Sie wird als Sprache nicht vom BewuBtsein tiberhaupt verstanden oder
auch nur gehort, sondern Art der Sprache und die Weise, wie sie anspricht, sind
fiir mogliche Existenzy.

36 K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung.
Minchen 1962, 195; vgl. auch Philosophie, Bd. ITI, 137: «Die Chiffer ist das Sein,



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 207

werden, sind wir als Existenz auf Gott, die Transzendenz, bezogen, die
der Mensch weder mit seinem Verstand noch mit seiner vitalen Sinnlich-
keit erfassen kann, die er aber im dauernden Aufschwung, auch wenn
das Scheitern, d. h. momentane MiBerfolge, ihn entmutigen, erfahrt.
Auch in der Religion ist fiir Jaspers alles nur Chiffer. Wer die
Chiffern hort, bleibt in Unruhe und verfallt folglich nicht dem Dunkel,
d. h. der Untitigkeit. Das Leben in den Chiffern ist ein glaubendes
Leben in der Existenz. Die Existenz denkt durch Chiffern und bezieht
sich so auf die nicht der Welt angehdrende Wirklichkeit. Jaspers sagt
auch, daBl Offenbarung im Rahmen der Vergewisserung des Umgreifen-
den alles Umgreifenden keinen Platz hat. Der philosophische Glaube,
der Glaube in Chiffern, der ohne Autoritit zustande kommt, 146t die
Sprache der Chiffern hoéren. Der philosophisch Gldubige — Gott selber
ist ihm eine Chiffer — hort und entfaltet die Chiffern. Jeder einzelne
Mensch muf3 mit Ernst, Arbeit und Zucht Beziehungen zu seinen Chif-
fern und durch sie zu Gott gewinnen. Transzendenz ist nie endgiiltig zu
entziffern, denn sie ist mit nichts vergleichbar, ist das unvergleichlich
ganz Andere. «Sie kommt wie aus ihrem fernen Sein als fremde Macht
in diese Welt und spricht zur Existenz; sie tritt ihr nah, ohne je mehr
als eine Chiffer zu zeigen. Die Spannung der Existenz zu dieser verbor-
genen Transzendenz ist ihr Leben, in dem die Wahrheit in Frage und
Antwort des Schicksals gesucht, erfahren, gesehen wird und doch ver-
schleiert bleibt, solange das Zeitdasein wihrt. Diese Spannung ist die
echte Erscheinung des Selbstseins» 37, und zugleich auch ein Sichnahe-
bringen an die Gottheit. Die Transzendenz ist der Abgrund vor dem
Menschen, der ja eigentlich das ist, was iiber seine Immanenz hinaus-
strebt. Das Chiffernlesen, das Jaspers als immerwihrende Handlung
beschreibt, 148t den Menschen nicht bei einem Sein von Illusionen aus-
ruhen, sondern erst beim Sein der Transzendenz. Gott kommt dem
Menschen, so glaubt Jaspers, in der Chiffer wirklich fiir einen Augen-
blick ndher. Doch der Abgrund bleibt, und die Chiffer vermag die Span-
nung nicht zu l6sen; sie wirkt erfiillend, obwohl sie fragend bleibt.
Kurz: fiir Existenz ist die Transzendenz nur in geschichtlicher Chiffer;
auch Gottesbeweise sind blof3 Chiffern, die den Zweifel, den man durch
die stete philosophische Aktivitit bekdmpft, nicht aufheben. Die Erfah-
rung der Transzendenz in der Chiffer sieht Jaspers als Mittlerin zwischen

das Transzendenz zur Gegenwart bringt, ohne daB Transzendenz Sein als Objekt-
sein und Existenz Sein als Subjektsein werden mii3ten».
37 K. JaspErs, Philosophie, Bd. I1I, 165.



208 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Subjekt und Objekt und die Chiffer als Mittlerin zwischen Existenz und
Transzendenz. Die Immanenz-Transzendenzbeziehung besteht also nur
dank der Chiffern; sonst wiren beide einander voéllig heterogen. In der
Chiffer erfihrt der Mensch, was mit dem Grund seines eigenen Seins
zusammenhdngt, ohne mit ihm eins zu werden. Die Existenz mull immer
horen, was als Chiffer spricht, und wo eine Chiffer spricht. Das Ringen
des Menschen mit sich und den Dingen ist ein Ringen um die Transzen-
denz, die in der Immanenz als Chiffer erscheint. Chiffernlesen soll die
Existenz in der Weltorientierung von Anfang an begleiten. Aktives
Nichtwissen in der Existenzverwirklichung wird in der Gegenwart des
Seins zum Ursprung allen eigentlichen SeinsbewuBtseins. Fiir existen-
tielles BewuBtsein ist die Chiffer Zeichen, dall der Existenz die Transzen-
denz verborgen, aber nicht verschwunden ist 38.

Die Chiffer des Scheiterns als Chiffer par excellence 146t die Tran-
szendenz erfahren, ermdoglicht es im Transzendieren iiber jedes erforsch-
bare Objekt und iiber jedes gegenstdndlich faBBbare Subjekt zum ersten
Umgreifenden, das alles umfaB3t, zu kommen. Jaspers unterscheidet klar
zwischen dem Lebens- und Seinsraum des Menschen und derjenigen
Ebene, die der Philosoph durch einen mithsamen Sprung erreichen kann.
Uber das Sein in dieser Ebene kann er als dessen Geschépf, wie wir schon
gehort haben, nichts Giiltiges aussagen. Jaspers verneint es, das Sein
schlechthin aus einer pantheistischen Sicht heraus zu betrachten. Die
Welt, das Umgreifende, in dem wir sind, umfalBt alles; sie ist die Ge-
samtheit allen Seins. Die Transzendenz, das Umgreifende alles Um-
greifenden, hingegen ist Triger dieser Gesamtheit, also unser und aller
Seienden letzter Grund.

Die leise Botschaft der Chiffern wird dem Menschen nur in dem
MaBe horbar, wie er sich als Existenz verwirklicht, und die Transzendenz
des Seins selbst kann nur in der Tiefe des Selbstseins urspriinglich ver-
nommen und in uneingeschrinktem Einsatz des Selbstseins bejaht
werden. Dies ist Participatio, die den Menschen in seine Unendlichkeit
weitet und ihm den Grund allen Verstehens bereitet, indem sie in ihm
das Licht des erhellten Seins (intellectus agens) entziindet. Existenz-
werden und Transzendieren (= eins) sind durch die Partizipation (am
Sein) zu vertiefen. Der Vorgang des existierenden Transzendierens ist

38 Vgl. ebd. 206 folgendes iiber die Chiffer: « Durch sie erhalte ich ... die Ruhe
des Selbstseins darin, daB ich das Sein als das unbegreifliche in der Chiffer erblicke,
und daB ich dann aus meiner Freiheit mit aller Kraft werde, was ich bin und kann».



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 209

ein solcher der absoluten Innerlichkeit und liegt in einer Tiefe, die
schlechthin nicht mitgeteilt werden kann.

Jaspers’ ganze Philosophie ist eigentlich Theodizee, obwohl er der
Philosophie (auBer dem inkommunikablen, rein persénlichen Philoso-
phieren), fixe Grenzen setzt, Grenzen, die ihm wenig Verstindnis fiir
Theologie, Religion ... gestatten. Seine Philosophie ist keine Wissenschaft
vom Ubermenschlichen, vom Gottlichen, sondern ein unsicheres, unab-
lassiges Suchen, ein Sichbewegen in Chiffern zur Gottheit hin.

Es sind die Chiffern und das Scheitern, die in der Mitte der Jaspers-
schen Philosophie stehen. Damit versucht Jaspers das «Philosophieren
auf sicherem Boden» zu relativieren, um Gott und Mensch in ihrem
Raum zu lassen 3%, Jaspers hat in Chiffer und Symbol eine gewisse Rich-
tung auf Gott hin. Doch kénnen wir dazu mit Furger sagen: «Es ist dies
aber eine bloBe via negationis ohne folgende via eminentiae; sein Tran-
szendieren bleibt so letztlich leer, und man kann sich fragen, ob Jaspers
nicht gegen seine Absicht damit die Idee der Transzendenz und Gottes
ruiniert habe. Wiirden aber diese leeren Formen durch eine Offenbarung
erfiillt, erhielten sie Zweck und Richtung. Es ist also nicht das Jaspers-
sche Philosophieren in sich, sondern der AusschluB des Ubernatiirlichen,
der dieses Denken vor seiner letzten Offenheit verkiimmern 148t» 40, sein
AusschlieBen dessen, was aullerhalb oder oberhalb der Philosophie auf
die Gotteserkenntnis einwirken kann. Und X. Tilliette * schreibt sicher

39 s. dazu: J. THYssSEN, Der Begriff des Scheiterns bei K. Jaspers. In: Karl
Jaspers, hrsg. von Schilpp, 320: «Die groBe Differenz, die Jaspers von den mytho-
logischen, religits-dogmatischen Uberzeugungen wie den spekulativen Systemen
Hegels u. a. trennt, ist nun die: Dieselben Inhalte, die dort als gegenstidndlich
wahr, d.h. als wirklich bestehende, vom Menschen unabhingige Sachverhalte
richtig und allgemeingiiltig wiedergebend angesehen werden, sind bei Jaspers nur
noch Chiffern. Das gegenstindliche Erkennen gibt es tiberhaupt nur im Bereich
des empirischen Daseins; indem aber die unmittelbare Erfahrung der Transzendenz
als andersartige Beziehung zum tiberempirischen Sein noch besteht (vielmehr von
der Existenz immer wieder gewonnen werden kann), werden jene selben Inhalte,
wenn auch nicht fiir alle Menschen in gleicher Weise, symbolische Vergegenwarti-
gungen dieser unmittelbaren Beziehung, die etwas von der Transzendenz zum Aus-
druck bringt, unbeschadet der Verschiedenheit und sogar unter Umstidnden Wider-
spriichlichkeit dieser Chiffern ... An die Stelle der gegenstdndlichen Sicherheit der
alten Uberzeugungen tritt bei Jaspers etwas geradezu Entgegengesetztes, das
Scheitern. Eben daB alles Suchen von Vollendung und Sicherheit im Gegenstdnd-
lichen, Endlichen scheitert, gibt die Sicherheit, daB Transzendenz sei». Vgl. auch
J. M. BocHENSKI, a. a. O., 203.

* T, FURGER, a. a. 0., 196.

# 5, X, TiLLieTTE, K. Jaspers et la théorie de la vérité. In: Archives de
Philosophie, 20, Paris 1957, 359 f.



210 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

mit Recht, daB Jaspers mit der Chifferntheorie, seinem metaphysischen
Hauptstiick, in dem er Gott und Mensch miteinander verbunden hat,
die Unmoglichkeit eines auf die Endlichkeit verkrampften Existentialis-
mus verhindert hat. Doch scheint uns, daf3 dieses Verhindern mehr be-
deutet als eine Rettung aus der totalen Verzweiflung, was Tilliette
bezweifelt. Jaspers empfiehlt uns die Chiffernlektiire, um falschen ratio-
nalistischen Antworten auf die Frage nach dem Sein zu entkommen.
Er hat jedes System der Vergangenheit (alles, was er verurteilt), als
Chiffer (die auf Gott weist), in seine Chifferntheorie einschlieBen kénnen.
Dadurch nimmt er die metaphysische Tradition in seine Philosophie
auf 42; die traditionellen Lehren bleiben folglich nicht als « Pseudowissen»
bestehen, sondern sie werden zu Chiffern, in denen das Sein erscheint.
Und obwohl die Chiffer die paradoxe Einheit von Immanenz und
Transzendenz ist, 1iBt sie die Transzendenz nicht begreifen, sondern
bloB erfahren *3.

Im Herzen des Scheiterns ist das Sein gegenwirtig. Die Chiffer des
Scheiterns ist fiir Jaspers ein volles Schweigen, keine Sprache, keine
Spekulation. Im Scheitern wirkt der philosophische Glaube; er ver-
schont vor der letzten Katastrophe. Jaspers hat aber den Begriff « Tran-
szendenz» zu wenig ausgeschopft und ist in gewissem Sinne als Agno-
stiker zu bezeichnen. Er vertritt einen Agnostizismus, der als Gegenpol
zum verabsolutierenden Denken des Rationalismus gesehen werden
kann 4. Das Sein ist ihm kein gewuBtes Sein; entweder gibt es keine
Aussagen dariiber, oder die Transzendenz verschwindet und der Mensch
tritt ins Dunkel. Nur der Mensch, der in sein Handeln das Scheitern mit-
aufnimmt, erfihrt die Transzendenz. «Scheitern ist aber nicht das Letzte,
sondern das Tor zum Hochsten. Dal das Denken Jaspers’ gerade hier
zu einem Agnostizismus abbiegt, scheint weniger an der Denkbewegung
als solcher, denn an idealistisch-kantischen Vorurteilen zu liegen» 3.

42 Vgl. P. Ric®ur, G.Marcel et K. Jaspers, Philosophie du mystére et
philosophie du paradoxe. Paris 1948, 382: «Tout systéme du passé semble pouvoir
étre sauvé comme langue chiffrée d’'une Transcendance qui est I’Un et le Tout que
le systéme croyait intégrer a son réseau de relations immanentes ... Les mémes
systémes qui sont faux dans leur prétention & comprendre la Transcendance, sont
a leur tour des traces de Dieu, comprises dans la Transcendancey.

43 5. ebd. 409.

4 Furger, Tilliette und auch W. Keilbach sind dieser Ansicht. W. KEILBACH,
Philosophischer Glaube in christlicher Existenz. Ein Strukturvergleich. In: Miinch-
ner theol. Zeitschrift, 7, 1956, 161-172.

4 F. FURGER, a. a. 0., 161.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 211

II. GLAUBE UND RELIGION

1. Philosophischer Glaube, Offenbarung und Offenbarungsglanbe

Wenn der Mensch in seiner Endlichkeit seine Moglichkeiten ver-
spiirt, die sich ins Unendliche zu erstrecken scheinen, erfihrt er sich
selber als das groBte Geheimnis. Er weill nicht, was ihm vorausgegangen
ist und auch nicht, was ihm folgen wird. Bald erfihrt er seine eigene
GroBe und bald seine Hinfdlligkeit. Er steht, wie dies Jaspers groBartig
beschreibt, vor unerkldrlichen Grenzsituationen und dridngt bestindig
iiber sich hinaus, um iiber sich etwas zu begreifen und um dort Mut fiir
seinen weiteren Weg zu holen. Mit transzendenter Hilfe, mit Glaube und
Hoffnung, kann sich der Mensch in seinem Geschick behaupten. In der
verzweiflungsvollsten Lage geht an ihn die stirkste Forderung zum Auf-
schwung. Im Glauben bleibt ihm der Weg offen, unerschiittert dorthin
zu leben, wohin ihn die verborgene Gottheit zu fithren scheint. «Die
Einheit, auf die hin der Mensch lebt, ... kann ... nur in dem hoheren
Ursprung, der den Menschen unmittelbar aus der Hand der Gottheit
werden 14aBt» 46, ithren Grund haben. Das Geschenktwerden von der
Gottheit her tibertrigt dem Menschen Verantwortung. Und der Glaube
an den Menschen und an seine Mdglichkeiten, der Voraussetzung zum
Aufschwung, zum Transzendieren, ist, setzt den Glauben an die Gott-
heit, durch die er ist, voraus. Der philosophische Glaube bestimmt also
wesentlich die Weisen der menschlichen Verwirklichung. Die Menschen
begegnen einander im Glauben, der aus dem Glauben an den Menschen
und an die Gottheit Antrieb und Gehalt erhilt. Jaspers’ philosophischer
Glaube will nicht irrational, sondern der Glaube des denkenden Menschen
sein. Er hat keinen festen Halt an einem objektiven Endlichen in der
Welt. Dies betont Jaspers, um ihn vom Offenbarungsglauben abzuheben.
Als letzte Kraft des Geistes geht er durch das Nichts — er wei3 sich
ungesichert und ungeborgen —, erwichst aber nicht der Bodenlosigkeit
und hat gewissen Halt in der Uberlieferung (Geschichte). «Der Raum
[der Glaubensgehalte] 6ffnet sich durch vier Fragen: Was weil3 ich? —

% K. JaspeErs, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Ziirich 1949, 314.
JaspERs, Der philosophische Glaube (s. Anm. 25), 20: «Glauben ist das Leben aus
dem Umgreifenden, ist die Fithrung und die Erfiillung durch das Umgreifende».



212 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Was ist eigentlich? — Was ist Wahrheit? — Wie weil3 ich?» 7 Der Glau-
bende bleibt als Existenz in der Welt, in der er wahrnimmt, woran er
glauben kann. Der Glaube ermoglicht als die Kraft der Existenz, dem
Menschen voranzuschreiten und eigentlich zu existieren; er ist Vertrauen
als die unzerstérbare Hoffnung. Im existentiellen Handeln ist Glaube
die Bereitschaft, alles zu ertragen, um weiterzukommen. Glaube hat
keine Sicherheit; doch die Unerforschlichkeit der Gottheit gibt dem
Glaubenden eine gewisse Ruhe, ist aber auch dauernder Antrieb. «Ohne
den Glauben ist keine Fithrung aus dem Quell des Menschseins, son-
dern Verfallenheit ... an Doktrinen ... Glauben ist das Erfiillende und
Bewegende im Grunde des Menschen, in dem der Mensch iiber sich
selbst hinaus mit dem Ursprung des Seins verbunden ist» 8. Glaubende
Existenzen kénnen, wie Jaspers hervorhebt, das « Weltliche» iiberschrei-
ten und an die Grenze gelangen, wo in Augenblicken aufleuchten kann,
was das eigentliche Sein ist: hier herrscht Schweigen. Und der Philosoph
erhdlt als Glaubender in seinem Suchen eine GewiBheit von der Gottheit.
In der GewiBheit des glaubenden Suchens birgt sich schon die Erfiillung.
Der Mensch kann fiir Jaspers nie ohne Glauben leben; er mul3 aus eigener
Existenz heraus glauben. Die Existenz hat im Glauben am Umgreifenden
teil und erfihrt in ihm die Wirklichkeit der Transzendenz in ihrer Ver-
borgenheit.

Das Werk «Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarungy #°
146t uns Jaspers’ Glaubensauffassung besser verstehen und auch beur-
teilen, denn darin handelt er eingehend iiber Offenbarung, Offenbarungs-
glauben und philosophischen Glauben. Offenbarung ist fiir Jaspers die
unmittelbare, zeitlich und rdumlich lokalisierte Kundgabe Gottes durch
Wort und Handlung. Durch einen objektiven Einbruch von auBen griindet
Gott darin den Kultus. Offenbarungsglaube — wie ihn Jaspers versteht —
ist daher kein denkender, sondern ein von einer Autoritdt verlangter
Glaube, und als solcher ist er als das Unheil fiir die Freiheit des Menschen
zu betrachten. Wahrer (philosophischer) Glaube dagegen ist ihm die
Bewegung, in der der Mensch der Transzendenz inne wird, ohne sich
vom Endlichen I6sen zu kénnen. Dieser Glaube, der keine Garantie der
Welt kennt, ist Jaspers als Glaube aus eigenem Ursprung die Substanz
eines personlichen Lebens und so der Ursprung allen echten Philoso-

47 K. JasPERS, Der philosophische Glaube, 27.

48 K. JaspErs, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, 273 f.

# 5. dazu: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (s. Anm. 36),
45 ff. und 449 fi.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 213

phierens; er ist undogmatisch und keines Bekenntnisses fahig. Jaspers
will Offenbarung °° nicht ausschlieBen, wenn es ihm auch unmdglich
scheint, je an sie glauben zu konnen. Man solle sie fiir andere als Mog-
lichkeit gelten lassen 5!. Doch ist ihm Glaube, den man in einer Gemein-
schaft bekennen kann, kein eigentlicher Glaube. Offenbarungsglaube und
Vernunftglaube stehen als solche folglich fiir Jaspers polar zueinander.
Offenbarungsglaube schwicht das philosophische Denken und ist fiir ihn
in seinen Aussagen fiir rationales Denken voller Widerspriiche 2. Dem
Philosophieren — es setzt die Autonomie und so die Verantwortung des
Menschen gegeniiber allen Autoritdten in der Welt voraus — ist, wie
Jaspers sagt, nur zugéinglich, was Menschen iiberhaupt iiberall zuging-
lich ist, denn in den Menschen als Menschen sei kein Ubernatiirliches
gelegt, wie es die Theologie des Offenbarungsglaubens denke. Doch be-
schreibt Jaspers die Existenz so, als ob sie von etwas zeugt, das iiber
sie hinausreicht. Offenbarung verlange vom Menschen eine dullere und
Philosophie eine innere, eigens vollzogene, d. h. vom Philosophen voll-
ziehbare Umkehr. Auch hier sieht Jaspers falsch, denn die Gnade (als
unverdientes Geschenk Gottes) kehrt nur bei dem Gldubigen wirksam
ein, der die Voraussetzungen seinerseits erfiillt, d. h. der innerlich dis-
poniert ist, Gott ndher zu kommen.

Jaspers kritisiert die Offenbarung auch — eine philosophische Kritik
rechtfertigt er, weil der Offenbarungsgldubige die Denkformen, die Be-
griffe und viele existentielle Impulse vom philosophischen Denken iiber-
nimmt —, weil ihr Verstindnis auf christlich organisierte Menschen-
gruppen beschriankt bleibe; und dies widerspricht Jaspers’ Gottesphilo-
sophie. Das Ablehnen des Offenbarungsglaubens rechtfertigt er folgender-
maBen: «Sich dem Offenbarungsglauben zu versagen, ist nicht die Folge
von Gottlosigkeit, sondern die Folge des Glaubens der von der Transzen-
denz als frei geschaffenen Existenz. Der philosophische Glaube, folgend

der ihm zugdnglichen Wahrheit und der Treue der allen Menschen aus
2 |

50 Vgl. ebd. 481 f. Jaspers fithrt dort R. BuLrtmMaNNs Vorwurf an, den Bult-
mann vom Offenbarungsglauben her Jaspers’ philosophischem Glauben macht. In:
Studium generale, Jg. 1, 194748, 74 ff. Bultmann wirft Jaspers vor, vom Offen-
barungsglauben aus gesehen, konne ein philosophischer Glaube gar kein Glaube
an Gott sein.

51 Die Propheten konnten nach Jaspers nur mit der Berufung auf Gott es
wagen, «solche Dinge» der Offenbarung zu sagen. Die Apostel haben, wie Jaspers
schreibt, im Hinblick auf die Notwendigkeit der Umkehr Heilsgeschehen und
empirische Tatsachen unkritisch ineins vermischt.

52 Vgl. K. JaspeERrs, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,
106.

14



214 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

der Verborgenheit zugewandten Transzendenz, mul auf die reale Offen-
barung verzichten zugunsten der Chiffern in der Bewegung ihrer Viel-
deutigkeit. Dieser philosophische Glaube, in vielen Gestalten auftretend,
wird nicht Autoritdt, nicht Dogma, bleibt angewiesen auf Kommunika-
tion unter Menschen, die notwendig miteinander reden, aber nicht not-
wendig miteinander beten miissen» 3.

Obwohl Jaspers den Sinn des Offenbarungsglaubens nicht begreift
— er hat selber diese Einsicht —, urteilt er iiber ihn und stellt ihm den
philosophischen Glauben gegeniiber, der auf einer anderen Ebene liegt.
Sein Philosophieren verwirft aus eigenem Grunde die Endgiiltigkeit des
Zweifels und somit die Gottlosigkeit, dies aber nur solange als der
Philosoph seines eigenen, unabhingigen und unersetzlichen Ursprungs
inne ist, also selbstidndig bleibt. In ihrem Suchen ergreift die Philosophie
«die Chiffern als mogliche Vestigia Dei, nicht Gott selbst in seiner Ver-
borgenheit» 3%, was Jaspers vom Offenbarungsglauben befiirchtet. Der
philosophische Glaube ist Jaspers der Transzendenz gegeniiber die adi-
quate Haltung.

Jaspers nennt aus Verkennung der Offenbarung immer wieder Vor-
ziige der Philosophie und sagt, daB man nicht auf Grund einer von einer
Weltinstanz erhaltenen Vollmacht philosophieren kénne. Seine Kritik
gelte nicht Gott, sondern den Menschen, die den Anspruch erheben,
Gott zu vertreten. Sein philosophisches Bewultsein von der Wirklich-
keit der Transzendenz wendet sich gegen die Offenbarungsrealitit, sein
verborgener Gott gegen den geoffenbarten. Der Offenbarungsglaube ist
ihm eine Welt von Chiffern und nicht Gegenstand des Gehorsams.
Jaspers’ Auffassung von Freiheit und Vernunft, in denen der Mensch
verantwortlich wird vor einer Substanz, die er in sich selbst findet als
das, was unendlich mehr ist als er selbst, die er aber nur persénlich
erfahren kann, schlieBt den Offenbarungsglauben aus. Sein Glaube ist
nichts endgiiltig Formuliertes — auch der Offenbarungsglaube nicht —,
ist Wagnis radikaler Offenheit; da sich der philosophisch Glaubende auf
keine Sicherheit stiitzen koénne, habe er es im Leben bedeutend schwerer
als der Offenbarungsgldaubige. Jaspers sieht seinen Glauben in der Sphére
der Existenz. «Fiir den philosophischen Glauben sind alle Weisen des
Umgreifenden, insbesondere Existenz in bezug auf Transzendenz, moglich

Ebd. 110.
5+ K. JaspErs, Vernunft und Existenz. (Fanf Vorlesungen). In: Wahrheit
und Leben, 184.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 215

und wirklich ohne Offenbarung» 33. Der Glaube in Chiffern, der echte
Glaube, bleibt im Erleben und Erleiden der Grenzen des Menschseins
immer Glaube an die Gottheit, an die einzige Sicherheit, ohne die der
Mensch nicht ist, der Glaube, der aus der Existenz entspringt. Dieser
Glaube an den Urgrund %%, an den verborgenen Gott, gibt dem auf dem
Wege bleibenden Philosophen eine Gewilheit von Gott und ein Ver-
trauen zu ihm.

Dieser Glaube und Jaspers’ ganze philosophische Haltung sollte den
Weg zum Verstdndnis der Offenbarung erleichtern und nicht verbauen.
Er konnte wirklich einem natiirlichen Glauben entsprechen, der als
(praeambula fidei) seinen Abschluf} in einem geoffenbarten Glauben fande.
So verteidigt J. B. Lotz 37 den Offenbarungsglauben und sagt in seinem
Werk «Sein und Existenz», dafl sich Existenz als solche nur durch die
Bindung an Gott oder durch den religiésen Glauben verwirklichen kénne,
dessen sikularisierte Gestalt Jaspers’ philosophischer Glaube sei, der
aber nur zum verborgenen Gotte fithre. Der eigentliche Glaube ist Ant-
wort auf die Offenbarung, ist ein menschlicher Akt, der sich von der
Vernunft rechtfertigen lassen muB3. Und B. Welte 8 wertet den philo-
sophischen Glauben als natiirlichen Vorentwurf des christlichen Glaubens.

Jaspers betont den Glaubensvollzug, um gegen den christlichen
Glauben, der ihm ein «Fiir-wahr-halten» (eines Objektiven) ist, Stellung
zu nehmen, um fiir seine Transzendenzauffassung, ndmlich fiir den
fernen, unerkennbaren Gott, gegen die scheinbare Gegenwart der Tran-
szendenz, den falschen Gott, zu kdmpfen °. Er wehrt sich mit seinem

55 K. JasPERs, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, 166.

56 Ebd. 473 {. zitiert Jaspers den mittelalterlichen Vers, der die Bedeutung
des Glaubens zum Ausdruck bringt: «Ich komme, ich weill nicht woher, ich bin,
ich weiBl nicht wer, ich sterb’, ich weill nicht wann, ich geh, ich wei3 nicht wohin,
mich wundert’s, daB3 ich fréhlich bin».

57 Vgl. J. Loz, Sein und Existenz. Kritische Studien in systematischer Ab-
sicht. Freiburg-Basel-Wien 1965, 62 ff. Lotz spricht iiber diese Glaubensarten und
sagt S. 63: «Schirfer gesagt, geht es hier um den ‘Unterschied von Gottheit und
Gott, — von gedachter Transzendenz und lebendigem Gott; das Eine der Philosophie
ist nicht der Eine der Bibel’». (Zitat aus K. JAsPERS, Der philosophische Glaube, 72.)

58 B. WELTE, Der philosophische Glaube bei K. Jaspers und die Méglichkeit
seiner Deutung durch die thomistische Philosophie. Sonderdruck aus: Symposion II,
Freiburg Br. 1949. B. Welte deutet Jaspers’ Glauben positiv als natiirlichen Glau-
ben, der im tibernatiirlichen seine Kronung erfihrt.

59 s. U. SCHMIDHAUSER, Allgemeine Wahrheit und existentielle Wahrheit bei
K. Jaspers. (Vervielfdltigte Diss., Bonn 1953.) Schmidh&user sagt (S. 156), Jaspers’
Transzendieren (der Existenz) sei nicht ein Glaube «an», sondern ein Totalvollzug,
der jede BewuBtseinshaltung oder jedes moralische Handeln iibergreife. Fir



216 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

personlichen, existentiellen Glauben gegen jeden Autoritdtsglauben, den
er sich selber ausmalt. Sein Glaube ist ein humanistischer Glaube ¢, dem
seine Bedeutung nicht abgesprochen werden darf, der aber an seinen
Platz verwiesen werden muf}. Der philosophische Glaube hat fiir Jaspers
eine metaphysische Bedeutung, denn er hilt sein Transzendieren auf-
recht; er steht iiber jedem Erkennen und hilft mit, sich in allen Grenz-
situationen zu bewdhren. Er ist folglich Gegenpol des Nihilismus (der
Verzweiflung). «Eben das ist die GewiBheit des philosophischen Glau-
bens, daB alles Scheitern von Glauben und Handeln nur Erscheinung
betrifft» 1. Doch darf dieser humanistische Gottesglaube, auch wenn er
in gewisser Hinsicht einer Metaphysik nahe kommt, nicht als allein-
giiltiger, ausschlieBender und abschlieBender betrachtet werden. Jaspers’
Auffassung zeugt vom Willen, alles ins Existentiell-Praktische zu ziehen
und verrdt, wie schon angefiihrt, einen gewissen Agnostizismus. Der
philosophische Glaube ist die Vorstufe und Voraussetzung des christ-
lichen, iibernatiirlichen Glaubens. So definiert Welte: «Glaube hei3t die
SeinsgewiBheit, die in der durch die Angst erdffneten Weite der Tran-
szendenz gewonnen wird. Mit dieser Bestimmung ist der Glaube aus dem
Bereich jeglicher Objektivitdt hinausgewiesen» ®2. Thm verdankt der
Mensch seine Bestimmtheit in der Grenzsituation, sein Sichhinwenden
zur Transzendenz. Jaspers’ philosophischer Glaube ist ein Versuch, «die
im Wesen des Menschen selber liegenden Voraussetzungen des christ-
lichen Glaubens auf dem Wege einer philosophischen Betrachtung des
Wesens des Menschen zu erhellen» 3. Der christliche Glaube ist an
natiirliche Voraussetzungen gekniipft, denn Glaube soll vom Menschen
verstanden und vollzogen werden. Existenz vollzieht ihr Transzendieren
erst im Glauben, der in den Grenzsituationen in die Richtung der
Transzendenz weist. Das Ja des Menschen in bezug auf den unendlichen

Schmidhduser liegt im Fir-Wahrhalten der Schliissel zum Verstindnis von Jaspers’
Einstellung zu Offenbarungsglauben und -Religion.

60 K. RossMANN beschreibt ihn folgendermafBen: «Es ist der Glaube, der mit
jedem Menschen neu geboren wird: ein Glaube ohne Kirche und Partei. Es ist der
zur Menschlichkeit des Menschen gehorende Glaube». (K. RossmaNN, Nachwort
zum Sammelband: Wahrheit und Leben, 539.)

61 W. LouFr, Glaube und Freiheit. Das theologische Problem der Religions-
kritik von K. Jaspers. Giitersloh 1957, 139.

62 B. WELTE, a. a. O., 61.

63 Ebd. 9; s. ebd. 110: Der philosophische Glaube «ist jene intelligible Vor-
aussetzung alles Erkennens, von der Thomas sagt: ... es ist das praeexistens aller
aktuellen Erkenntnis und damit alles aktuellen geistigen Seinsvollzuges». (Zitat
aus: III, de an. 10, n. 740.)



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 217

und gottlichen Grund ist bei Jaspers nur dank eines einzigartigen Vor-
ranges des voluntaristischen Elementes im Denken (das den Glauben
stiarkt), moglich 6.

Welte sagt auch ¢, dal Thomas’ Gedanken des philosophischen
Gottesglaubens ein erhebender Selbstvollzug seien. Thomas’ Sprache ist
eher metaphysisch und Jaspers’ appellierend. Thomas versuchte, die
Wesensgrundlagen metaphysisch zu fassen, um dem Appéll der Philo-
sophia perennis zu folgen, und um so als denkender, ganzer Mensch zum
Sein zu kommen und im Aufschwung des Denkens ganz beim Sein selbst
zu sein, trotz der Erschiitterungen, die den Menschen dauernd treffen.
Da die Transzendenz aber in der Philosophie nur unbestimmt bleibt,
ruft die philosophische Seinsvergewisserung nach der Religion, was
Jaspers strikte ablehnt. Die Offenbarung klirt das Verhiltnis Gottes
zum Menschen. Sie hat nur Sinn, wenn sie verstanden und auf Grund
des Verstehens geglaubt werden kann. Und philosophischer Glaube, der
die vom Menschen her zugdngliche, tragfihige Vergewisserung iiber die
Wirklichkeit des gottlichen Seins selbst ist, macht den Offenbarungs-
glauben iiberhaupt moglich. Der philosophische Glaube entwickelt der
Offenbarung gegeniiber ein kritisches Gewissen. Mit ihm erwacht das
existentielle Gewissen, das fiir ein echtes Verhdltnis zu Gott sorgt.
Jaspers muf} aber dem Offenbarungsglauben, der sich im philosophischen
Glauben niahrt und auf ihn aufbauen kann, Raum lassen. Sonst ist sein
philosophischer Appell vielen unverstdandlich und zeitigt wenig Erfolg.
Der Glaube schlieBt nicht ab, sondern 6ffnet sich und ist Kommunika-
tion. Die Existenz 1a3t nach dem ewigen Sein fragen und somit auch
den Weg zum Verstindnis von Hoéherem, z. B. von Offenbarung ©f,

64 Jaspers hebt oft (indirekt im Glauben) die Wichtigkeit des Willens hervor,
der im hochsten Aufschwung der Bejahung weiter sei als der Intellekt, da er sich
itber das Wilbare hinaus in die unerschlieBliche Weite schwinge, diese in einer
alle Grenzen iiberschreitenden Bewegung betrete, sich gerade in sie einlasse und
sich in ihr griinde. Hier findet der Mensch die wahre Freiheit (Existenz) und das
Ja zur géttlichen Transzendenz gegriindet.

55 'WELTE, a. a. 0., 178 fi.

66 Uber die Offenbarung, die Jaspers so viel Kopfzerbrechen macht, lesen wir
bei H. U. von BALTHASAR, in: Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theo-
logie, Olten 1951, 263: «Die Offenbarung Gottes ist ebenso unendlich und geheimnis-
voll wie Gott selber. Sie ist ... so reich und auch so tief ut numquam reapse ex-
hauritur. Sie fordert den menschlichen Verstand in Schranken, damit er sie erfasse,
ordne und verstehe, und diese Aufgabe ist, weil sie gestellt wird, erfiillbar. Sie
fordert daher auch die reifste Frucht des menschlichen Verstandes, die Philosophie,
in die Schranken, um ihre Ergebnisse in den Dienst dieser Erfassung zu stellen.
Und auch diese Aufgabe ist erfiillbar und wird in der Kirche dauernd erfiillts.



213 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

bahnen, ohne je einmal das Verstindnis zu erreichen. Und wir kénnen
H. U. von Balthasars Forderung unterstreichen, da Jaspers, der sich
um der Philosophie willen vor dem Beweisen, Beschreiben, Personifi-
zieren ... Gottes wehrt, sich auch des Urteils iiber die Offenbarung ent-
halten sollte. Der Offenbarungsgehalt als der gottliche Logos selbst 148t
sich, wie der Theologe Balthasar uns iiberzeugt, weder in abstrakt-
allgemeiner noch in konkret-individueller Form, also in keiner einzelnen
beschrinkten Denkform, je definitiv darstellen. So wird sich die katho-
lische Kirche, die die gesamte Offenbarung als Glaubensgut zu hiiten
behauptet, niemals auf ein fertiges System festlegen kénnen. Die katho-
lische Theologie ist dialektisch, denn menschliche Worte und Begriffe
kénnen die Fiille von Gottes Wort und Weisheit nie erschopfend wieder-
geben. Fir eine kirchliche Definition ist die Offenbarung entscheidend,
nicht das philosophische System, dem sie Begriffe entnimmt 7.

Auch P. Ricceur % fragt sich, ob Jaspers’ extreme Zweideutigkeit
im Verwerfen des héchsten Du und des Gebets den Gldubigen nicht dazu
reizen konnte, Jaspers’ Glauben als unvollstindigen Atheismus oder als
eine leere Religion oder als einen religiésen Asthetizismus (esthétisme)
zu beurteilen, also als einen Glauben, der trotz seiner Absicht und seiner
Behauptung der Wahrheit entbehrt. Er vermutet auch, dal Jaspers den
Kern des religiosen Glaubens im Problem von Autoritdt und Gehorsam
sehe, und daB Jaspers’ Konflikt zwischen Freiheit und Autoritdtsglauben
wegen eines dulerlichen Blickes auf die Religion entstehe.

2. Verhalinis von Philosophie und (Offenbarungs-) Religion

Gott wird den Menschen immer das groBe Problem bleiben, mit dem
auch der Philosoph nicht fertig wird. Kann dieser (nach dem Philoso-
phieren) aber nicht von der Philosophie aus in der Religion Zuflucht
suchen, um dort auf anderem Wege sich in das Verhiltnis zwischen Gott
und Mensch zu vertiefen? Mii8te es deswegen zu einem Vermischen von
Philosophie und Religion kommen? Jaspers belehrt uns in «Der philo-
sophische Glaube angesichts der Offenbarung» auf folgende Weise:
«Philosophie steht angesichts der Religion und Offenbarung, aber aus

67 Vgl. dazu ebd. 264 auch folgenden Gedanken: «Hiretisches Denken hat
die Tendenz zu schlieBen, zu iiberblicken, in endgiiltigen, apodiktischen Formeln
zu reden; katholisches Denken bleibt offen und hat sogar die Tendenz immer weiter
zu Offnenn.

68 P, RIC®EUR, a. a. 0., 287 1.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 219

eigenem Ursprung. Sie stirbt nicht ab, wenn der Offenbarungsglaube
absterben wiirde. Sie ist dlter. Sie ist jederzeit. In dem weiten Sinne der
Vergewisserung des Unbedingten, der Erhellung und Erzeugung des
Ernstes, der Freiheit im Bunde mit der Transzendenz kann sie selber
Religion heiflen ... Sie hilft nicht, wie der Offenbarungsglaube zu helfen
verspricht und behauptet. Sie hilft durch die Wahrhaftigkeit einer Denk-
welt dem, der in unmittelbarem Bezug auf Transzendenz, sich selbst
geschenkt, sich zu helfen vermag» ¢°. Die Philosophie zeigt nur den Weg,
das Sein zu ergreifen, das immer gegenwartig und doch nie allgemein
offenbar ist. In der Religion hingegen wird nach Jaspers die alles tragende
Wirklichkeit als das Gewisse, autoritativ Garantierte, erfahren. Der Reli-
giose hat fiir ihn eine geschenkte Sicherheit.

Es ist uns klar, daB3 der Weg zu Gott in der Religion etwas bestimm-
ter ist als in der Philosophie; beiderorts kann man Gottes gewill werden,
aber auch beiderorts kann man ihn nur als Lebenssinn und Lebensziel
erfahren und nicht als absoluten Garanten. Auch in der Religion ist die
einzelne Existenz entscheidend. Offenbarung (oder Mythos) bringt darin
die wirkliche Transzendenz nicht so eindeutig zur Gegenwart, wie Jaspers
behauptet 7°.

Jaspers steht also der Religion skeptisch gegeniiber, weil sie durch
Garantien geschiitzte GlaubensgewiBheit vermittle; er ist auch skeptisch
gegeniiber den sichtbaren Autoritdten, die durch das ihnen auferlegte
Amt von Gott sprechen. Dazu miissen wir gleich anfiihren, daB diese
sich fiir dieses Amt freiwillig zur Verfiigung gestellt haben, wie die
Philosophen fiir das ihre. In der Philosophie hingegen — so fithrt Jaspers
aus — «bleibt der unmittelbare Bezug auf die Transzendenz Gottes zwei-
deutig, ein Horen in der Gefahr, ihn nicht zu verstehen, eine Spannung
im Gewahrwerden, eine Gewilheit in bleibender Unsicherheit. [Doch
dies gilt unseres Erachtens auch fiir die Religion.] Wer [als Philosoph]
von Gott spricht, tut es... ohne Anspruch einer Autoritit, allein auf
die Kraft menschlichen Uberzeugens rechnend» 7!. Philosophie verlangt
nach Jaspers Priifung, Religion hingegen Unterwerfung. Philosophen,
die weder Autorititen sein noch einer solchen dienen sollen, kénnen

69 K. JaspERrs, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, 476.

70 s. K. Jaspers, Existenzphilosophie. (Drei Vorlesungen.) Berlin 1938, 75:
«Das reale Symbol der Chiffer scheint sich ... in der Religion zur sinnlichen Realitdt
des Ubersinnlichen zu verendlichen».

71 K. JaspeErs, Uber Bedingungen und Méoglichkeiten eines neuen Huma-
nismus. (Vortrag, gehalten bei den «Rencontres Internationales» in Genf, 1949.)
In: Wahrheit und Leben, 508.



220 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

ohne Riicksicht, wie Jaspers, sich selber rechtfertigend, folgert, alles in
Frage stellen.

Wir wissen, dal Philosophie und Religion, obwohl sie praktisch
das gleiche «Materialobjekt» haben, in ihrem Wesen verschieden sind
und verschiedene Wege beschreiten. Doch die menschliche Uberzeugung
ist auch zu jeder echten Religiositdt Voraussetzung. Jaspers beharrt
aber auf der Annahme: «Die Offenbarungsreligion will transzendente
Wirklichkeit vermitteln — die Philosophie zeigt Gedankenvollziige, mit
deren Erfiillung der Denkende je seinen Weg sucht» 72,

Religion steht im Urteile Jaspers’ im gleichen Verhiltnis zur Philo-
sophie wie Offenbarungsglauben zu philosophischem Glauben. Ein Reli-
gionsgldaubiger ist fiir Jaspers ein geistig Beschrinkter, einer, der nicht
denkt, sondern hort. Unseres Erachtens bleibt das Leben des Philosophen
und des Religionstreuen ein Versuch, bleibt wagendes Erfahren. Beide
sagen ohne GewiBheit Ja zum Leben, beide treffen in der Welt in bezug
auf die Transzendenz nicht eindeutige Bestimmungen und Forderungen.
Es kann auch nicht nur die Philosophie, wie Jaspers behauptet, in der
jeweiligen Lebenssituation die Transzendenz tiberhaupt fithlbar machen 73.
Da Jaspers auch die direkte Offenbarung und die reale Gegenwart
Gottes im Kult (in der Messe) nicht verstehen kann, schiebt er der
Religion die Schuld am unruhigen Verhéltnis zu, das nach seiner Ansicht
zwischen Philosophie und Religion besteht. Um der Gefahr der gegen-
seitigen Unterordnung auszuweichen, reiht Jaspers die Religion (wie die
Offenbarung) als Chiffer in sein Denken ein. Aus Vermessenheit und
Unkenntnis wirft er der Theologie Unredlichkeit vor, ndmlich das Aus-
denken von Kompromissen und Umdeutungen, um den Konflikt zwi-
schen offenbarten Forderungen und in der Wirklichkeit erfahrenen Be-
gebenheiten zu verdecken. Der Philosoph lasse seinem Forschen und
Fragen keine Grenzen setzen und so sich nicht durch Mythen, wie z. B.
den Auferstehungsmythos, an der hellen Erleuchtung jeder empirischen
Tatsdchlichkeit hindern, habe so fiir die leibliche Auferstehung und die
Himmelfahrt Christi 74, die wirklich allem verschlossen bleibe, kein Ver-
stdndnis. Der Philosoph bleibe im Gegensatz zum Theologen im rela-
tiven und partikularen Wissen. Folgerichtig diirfte Jaspers jedoch mit

72 Ebd.

3 5. dazu: Karl JaspeErs, Antwort (zu den 24 Aufsitzen tiber Jaspers’ Philo-
sophie). In: Karl Jaspers, hrsg. v. Schilpp, 781.

7 5. K. JaspeErs, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,
251 #.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 221

diesem Wissen nicht jede ihm unbekannte Mdglichkeit ausschliefen. Er
hebt aber auch hervor, dal Theologie und Philosophie trotz ihrer Wesens-
verschiedenheit die rationale Arbeit einer Ursprungserhellung oder Glau-
bensvergewisserung leisten, und daB sie deshalb, historisch gesehen, in
steter Beziehung gegenseitigen Nehmens und Gebens stehen. Wie Jaspers
einen humanistischen Glauben befiirwortet und empfiehlt, so anerkennt
er auch den Wert einer humanistischen Religion, die er den Offen-
barungsreligionen entgegenstellt. « Wo Religion wahr in geschichtlicher
Unbedingtheit ist, ist Philosophie mit ihr solidarisch als Wahrheit, wenn
sie auch Wahrheit nicht fiir sie ist. Wo Religion aber objektiven Bestand
gewinnt [also nicht mehr existentiell, nicht mehr relativ ist], etwas Da-
seiendes in der Welt wird, damit eines unter anderen, eine geistige
Sphire neben anderen, da wird sie fiir Philosophie unwahr und von ihr
gemieden. Religion oder Philosophie ergreifen den ganzen Menschen, in-
dem sie, ohne selbst Sphédre zu sein, alle Sphédren seines Daseins durch-
dringen» 7>. Wie im Altertum sieht Jaspers seine Philosophie als Ort, in
dem die Menschen in Ruhe ihren unbedingten Ernst finden. Sie wirkt
aber auch als Autoritdt, wenn sie zu einer gemeinsamen Lebenspraxis
zu iiberzeugen vermag. Jaspers will in ihr auf Gott hinweisen, der trotz
aller Bodenlosigkeit bleibt oder gerade deswegen erfahren werden kann.

Unter den Offenbarungsreligionen kritisiert Jaspers vor allem die
christlichen Religionen, darunter im besonderen die katholische; obwohl
der Offenbarungsbegriff allen biblischen Religionen angehoére, erhebe das
Christentum dariiber den Alleinanspruch seines Glaubens. Jaspers sieht
eine Zukunft im Protestantismus 76, der weder an Riten und Liturgien
noch an Dogmen gebunden sei, in dem der Einzelmensch mehr Gewicht
habe als in den andern christlichen Religionen, und der am Ende rich-
tigerweise zur Leugnung der Menschwerdung Gottes in Jesus fithren
miisse. Man bleibe dann nur noch beim Wort. Der Gottmensch sei fiir
die Philosophie eine in die Irre fithrende Absurditit —, das Umgreifende
werde durch Endlichkeiten ersetzt. Diese Absurditidt binde an ein Dogma,
das statt im Aufschwung der Liebe zur Transzendenz zu fiihren, nur
noch in Gewaltsamkeit geglaubt werden konne.

75 K. Jaspers, Philosophie, Bd. I, 317.

76 Vgl. K. JaspErs, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,
510 ff., auch 500 ff. Zur Verstarkung seiner Aussagen fithrt Jaspers ebd. 511 in
deutscher Ubersetzung und 77 im lateinischen Original folgenden Ausspruch des
hl. Augustinus an: «Ego vero Evangelio non crederem, nisi me catholicae Ecclesiae
commoveret auctoritas». (Migne 8, 176.)



222 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Die Philosophie kann also als absolute iiber alles urteilen. Jaspers’
Unkenntnis fithrt zu dieser Kompetenziiberschreitung. Obwohl er nur
seinen Weg anerkennt und nur in der Philosophie das AuBerste erfahren
148t, lesen wir in « Von der Wahrheit»: «Der eine Gott ist nicht auf eine
bestimmte Weise auf einem ausschlieBlichen Wege zu gewinnen» 7. Da-
bei denkt er wohl an die «je meinige», ganz personliche existentielle
Erfahrung. Jaspers will alles philosophisch durchdringen und im Kampf
der Chiffern der Tiefe des Grundes inne werden. Auch die Erbsiinde und
das damit verbundene Gnadenbediirfnis des Christen 7® sind Jaspers
Gefahren, die fiir Weltflucht, d. h. fiir vorgetduschtes Aufhalten im Jen-
seits, verantwortlich sind. Deswegen befiirchtet Jaspers ein Urteilen des
Christen aus dem Jenseits, obwohl der Mensch die «Dinge» nicht von
der iiberpersonlichen Transzendenz her sehen konne, d. h. nicht von
dorther, sondern nur dorthin denken kénne.

Jaspers will sich mit abgrenzenden, negativen Aussagen iiber Gott
und mit der Kritik an anderen Denkern, die iiber die Transzendenz
handeln, begniigen 7°. Er nennt die thomistisch-traditionelle Philosophie,
die den christlichen Religionen nahe steht, in einem Vergleich mit der
kantisch-modernen Philosophie Unphilosophie 8, in der Autoritdt und
Verallgemeinerung vorherrschen, die zweitgenannte jedoch wahre Philo-
sophie, in der Individualitit und Freiheit maBgebend seien. Darf er
diese zwei Richtungen, die ganz verschiedenen Zeitepochen entstammen
— ihre Sprache wichst mit ihrem Inhalt in der Zeit ... —, ganz aus seiner
heutigen Sicht heraus beurteilen? Die Philosophie, die Gott nur als
Prinzip der Welt kennt, darf und kann iiber das innere Leben Gottes
keinerlei Aufschlul geben. Eine diesbeziigliche Kenntnis ist, soweit sie
iiberhaupt moglich ist, nur durch die Offenbarung und den Glauben
moglich: «Die Offenbarung kann zwar nicht als positives Element in das
philosophische System einbezogen werden, da die Philosophie ausschlie(3-
lich von der natiirlichen Erfahrung aus rein rational vorgeht. Aber
andererseits bietet die Philosophie keinen Anhaltspunkt, um die Mé&g-
lichkeit einer Offenbarung zu leugnen. Zudem kann der Inhalt der Offen-

7 K. JaspeERs, Von der Wahrheit, 1053.

78 Vgl. K. JaspErs, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,
361 ff.

79 Jaspers vertritt eine Art von Theologia negativa, die von der Gnosis und
vom Neuplatonismus beeinflult ist. Auch macht sich immer wieder der Einflu3
von seiten des Judentums bemerkbar, und neben Kant sprechen Kierkegaard und
Nietzsche oft aus Jaspers’ Gedanken.

80 K. JaspERs, hrsg. v. Schilpp, 795 {.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg aur Transzendenz 223

barung nicht in Widerspruch zu den philosophischen und wissenschaft-
lichen Lehren geraten, da Welt und Offenbarung von demselben wahr-
haftigen und allwissenden Gott stammen. Die Philosophie vermag in-
dessen bei volligem Absehen von jeder Offenbarung eine Theorie der
natiirlichen Religion aufzustellen, die der Thomismus von jeher, beson-
ders aber in letzter Zeit stark entwickelte» 8. Und P. Ricceur sagt in
seinem Werk «Philosophie und Religion bei K. Jaspers»: «Die ‘existen-
tielle Frage’ und die ‘religitse Frage’ sind so nahe miteinander verwandt,
daBl die Ablehnung der Religion zu einem schwerwiegenden Akt und zu
einer zentralen Entscheidung der Existenzphilosophie wird, die sie
zwingt, den Weg zu einer Transzendenz ohne Religion ganz allein und
unter groen inneren Schwierigkeiten neu zu finden» 82,

Jaspers’ (philosophische) Religionskritik vertritt eine andere Auf-
fassung von der Transzendenz und ihrer Beziehung zur Welt als die
Religion, die fiir Jaspers ein mysterioses und autoritdres Gesicht hat.
Nur wenn Jaspers das Sein im Scheitern, im Tragischen, offenbar werden
1aBt, bleibt sein Freiheitsbegriff bestehen. Und Existenz- oder Freiheits-
philosophie, wie sie Jaspers konzipiert, mufl die GewiBheit und die
Sicherheit der Religion ablehnen. Die Verborgenheit Gottes scheint zu
verlangen, daB3 der Mensch sich in Zweifeln und Né6ten quélen soll. Leiden
gehort auch fiir Jaspers zur Gottesliebe in dieser Welt. Jaspers versucht
eine wesenhaft metaphysische Dimension der Realitit zu entdecken.
«Die lebendigen und personlichen Beziehungen der Existenz zur Tran-
szendenz ... bilden den Weg zu einem neuen ‘Lesen’ der gesamten Wirk-
lichkeit ‘als einer Chiffernschrift der Transzendenz’ ... Jede fiithlbare
Realitét, jedes denkbare Objekt, jede Existenz, die plotzlich transparent
geworden ist, wird zur ‘abwesenden Gegenwart’ der Transzendenz» 8.
Das wirkliche Selbst ist in den Symbolen unmittelbar anwesend, und
so gilt das Sichorientieren in den Chiffern als Gipfelpunkt des Philoso-
phierens (= eine Art von moderner gnostischer Philosophie). Wir sind
mit Ricceur der Auffassung, dal Jaspers wegen des EinschlieBens in
seine eigene Philosophie die Entscheidung zwischen der christlichen In-
karnation und dem Chifferwerden aller Dinge treffen mufite. In seiner
Losung versucht er, die Religion auf dem Wege iiber den Mythos
(= Chiffern) in Philosophie aufzul6sen; er reiht also die Offenbarung

81 J. M. BOCHENSKI, a. a. O., 251.

82 P. Ric@®UR, Philosophie und Religion bei K. Jaspers. In: Karl Jaspers,
hrsg. v. Schilpp, 605.

83 Ebd. 613.



224 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

unter die Mythen ein 8. Kirchliche Religion ist aber von Vernunft, mit
der Philosophie in die Religion eintritt, durchdrungen. Die Vernunft
aber darf als menschliche Vernunft nicht verabsolutiert werden.

Jaspers betont das Gottsuchen jedes Einzelnen im personlichen
Leben. Thn interessiert das Praktische, der Bereich von Entscheidung,
Freiheit und Glauben. «Philosophie ist die Praxis meines denkenden
Ursprungs selbst, mit dem sich im einzelnen Menschen das Wesen des
Menschen zu seiner Ganzheit verwirklicht» #. Jaspers will als freier,
unabhingiger Denker in seiner ganzen existentiellen Kraft zur Tran-
szendenz weiterkommen. Er verurteilt Wege zu Gott, auch solche, die
nicht behaupten, philosophische zu sein; er lehnt sie ungerechterweise
als unphilosophisch ab und ldf3t ihnen auch auBerhalb der Philosophie
keinen wiirdigen Platz. Jaspers 1aB8t in der Religion nichts gelten, was
nicht philosophisch begreifbar gemacht werden kann, und spricht damit
der Religion ihre eigentliche Bedeutung ab. Glaubenswahrheiten und
Mysterien, die er nicht verstehen und folglich nicht erklidren kann,
degradiert er zu Mythen. Dall der Christ wesentlich eine Optik vom End-
ziele her einnimmt, hélt er fiir véllig unmenschlich.

Wir stimmen mit Jaspers iiberein, daf Philosophie und Religion
ihre dhnlichen Probleme und auch Aufgaben verschieden angehen, denn
der Philososoph und der Religionsgliubige, der Theologe, leben nach
ihren eigenen Grundlagen und Vorstellungen. Beide versuchen, die ihnen
aufgegebenen Ritsel zu l6sen, ohne sie jemals vollig aufkldren zu kénnen.
Aber nicht beide kommen gleich weit, denn in der Religion und Theo-
logie zdhlen schlieBlich nicht mehr allein die natiirlichen Krifte des
Menschen; die Theologie hat eigene (iibernatiirliche) Hilfsmittel und
betrachtet folglich Probleme auf eine Weise, die der Philosophie fehlt.
Es gibt im Glaubensgut der Kirche (der Religion) Bereiche, in denen
die Philosophie, die nur rational arbeitet, wenig Platz iibrig hat; trotz
dauernden Versuchens kann sie nicht in diese eindringen. Wenn die
Philosophie auch als Methode iiberall Zugang hat, heilt das nicht, da@3
durch sie alles (z. B. Offenbarung, Dogmen ...) verstanden werden mub.

Jaspers anerkennt die (humanistische!) Religion als bestimmende
Macht des menschlichen Daseins. Sein Interesse an der Religion, am

8% Vgl. L. ARMBRUSTER, a.a. O., 105, Anm.: «Er machte den Versuch, die
Religion dadurch zu retten, daB sie der Jurisdiktion der Vernunft entzogen und
ihre Dogmen als symbolisch-anschauliche Vergegenwirtigungen der Transzendenz in-
terpretiert werden, die Offenbarung in dem, was sie am eigentlichsten hat, verkennt».

85 K. Jaspers, Uber meine Philosophie, 17.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 225

Offenbarungsglauben, an der Kirche ... zeigt uns, daB er sie irgendwie
ernst nimmt. Doch als AuBenstehender urteilt er aus falschen Auffas-
sungen heraus, von einem absoluten Standpunkt aus, iiber sie. Seine
Kritik wurzelt in einseitig konstruierten Auffassungen iiber Gott (Offen-
barung) und Mensch (Freiheit), die fiir seine Philosophie notwendig sind.
Der Philosoph darf allem gegeniiber gewisse Bedenken duBern, muB
aber die Religion ... als Moglichkeit annehmen, denn seine Urteilskraft
ist nicht absolut. Jaspers l6st das Problem, das ihm das Verhdltnis von
Philosophie und Religion bereitet, letztlich aus seinem Existenzbegriff
heraus. Seine «Losung» wird aber weder der Philosophie noch der Reli-
gion gerecht. Seine Existenzphilosophie ist mit ihrer Beziehung zur
Transzendenz religits, wobei «religiés» in einem mehr humanistischen
Sinne aufzufassen ist. Durch sein existentielles Verhalten, das einer indi-
viduellen, natiirlichen Religion gleichkommt, regt er unser und aller
Denken an 8. Jaspers zweifelt das Dasein Gottes nie an, stellt sich aber
der Erkenntnis und der religitsen Erfahrung Gottes sehr kritisch und
eigenwillig gegeniiber. Jeder Mensch kann sich laut Jaspers in seiner
«existentiellen Religion» ganz personlich und ohne jede Abhingigkeit zur
Transzendenz erheben, die als je eigene unmittelbar bleibt. In seiner
Philosophie existiert die Transzendenz nur in «meiner Existenz». Die
Frage von H. Barth #, ob sich Jaspers zu einer wirklichen Transzendenz
durchringe, oder ob er mit einer subtilen Selbstaffirmation auskomme,
hat also ihre Berechtigung. « Jaspers steht uns im Aspekte eines Nach-
fahren des spekulativen Idealismus, der sich zwar — wie seine Vorfahren —
bemiiht, den iiberlieferten Begriff der Transzendenz in die Spannweite
seiner Problematik einzubeziehen, ohne doch ihre urspriingliche und
eigentliche, in der Geschichte lebendige Bedeutung in seiner Auslegung
der Existenz erreichen zu konnen. Jaspers hat eine subjektiv-existen-
tielle ‘Eigentlichkeit’ des persénlich-menschlichen Seins hypostasiert.
Die Transzendenz bedeutet fiir ihn eine ferne, dulBlerste Grenze der
Existenz, diejenige Grenze, an der sie nach der Seite ihrer ausgezeich-

86 g, H. Fries, Existenz und Transzendenz. Gott und Mensch in der Philo-
sophie von K. Jaspers. In: Der Mensch vor Gott. Beitrdge zum Verstindnis der
menschlichen Gottbegegnung. Festschrift fiir Th. Steinbiichel. Diisseldorf 1948,
303-320. S. 320 sagt Fries: «Entscheidend ist die Bewegung, die von ihm ausgeht,
die zwar keinen Boden bereitet, aber ein Kiinftiges ermdoglicht. Diese Bewegung
ist der Ruf, der angesichts des vergangenen und drohenden Totalitarismus uner-
horbar bleiben muf3: Rettet den Menschen und rettet ihn durch Gott!»

87 H. BarTH, K. Jaspers iiber Glaube und Geschichte. In: Theol. Zeitschrift,
Basel, 6, 1950, 434-460.



226 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

neten Moglichkeiten ihre Vollendung und ihr unmittelbares, eigentliches
Sein gewinnt» 8. Des Menschen Lebensethos erwichst Jaspers aus der
Philosophie; dazu braucht es weder analoge Erkenntnis noch Religion.
Doch dringt, wie Lotz 8 sagt, nur die Religion zur Wirklichkeit vor, zu
Gott als zu einer Person, die Jaspers aber als gewisse und autoritativ
garantierte deutet. Daraus 1dBt aber Lotz wieder die Frage auftauchen,
ob Gott Jaspers mehr als ein leeres Wesen bedeute.

Philosophie und Religion sollen als Existenzmichte zueinander
offen sein. Die Philosophie ist in religidse Spannungen aufgenommen °°,
Ein wirklicher Philosoph kann fiir Jaspers nicht zur Religion kommen;
ein Religionsgliubiger kann sich hingegen durch das lebendige philo-
sophische Transzendieren zur Philosophie hinziehen lassen. Die Philo-
sophie hilt folglich den Menschen endgiiltig fest, nicht aber die Religion,
und so bleibt die Religion etwas Vorldufiges und die Philosophie das
Endgiiltige. Damit sinkt die religiése Wahrheit zu einer vorldufigen herab,
die Philosophie hat das letzte Wort. Die Religion enthilt ja nach Jaspers’
Vorurteil nichts Personliches und nichts Existentielles. Wenn auch die
christliche Auffassung die Offenbarung als die einzige von Gott gewollte
hilt, leugnet sie damit die natiirliche Religion nicht. Die Offenbarungs-
religion setzt vielmehr die natiirliche als notwendig voraus . «Die Offen-
barungsreligion ist iibernatiirlich, weil ein solches Hineingenommensein
in den Transzendenten alles Vermogen der Menschennatur tiberschreitet.
Dieser Religion ist die Philosophie eingeordnet ... als Unterbau. Zugleich
begegnen wir nur hier der endgiiltigen Wahrheit, die [in unserer Ord-
nung] allein die Fiille unseres Existierens ausschépfen kann. Deshalb
bestimmt auch nur diese Religion unser Lebensethos: Verwirklichen
unserer iibernatiirlichen Verbundenheit mit dem Transzendenten in der
Erfiillung unserer Aufgaben am Immanenten» °2. Philosophie und Reli-
gion beriithren den Menschen aufs Innigste. Eine objektive Haltung bei-
den Michten gegeniiber, die sehr oft ineinanderdringen, ist allein am

88 Ebd. 439.

8 Vgl. J. B. Lortz, a. a. O., Kapitel tiber: Philosophie und Religion, 260-267.

9 Ebd. 264 sagt LoTz: «Das Transzendieren der Philosophie erfillt sich im
Transzendenten der Religion, und das Transzendente der Religion gewinnt Leben
durch das Transzendieren der Philosophie».

91 g, ebd. 267: «Eine Offenbarung hat ndmlich nur dann einen Sinn, wenn
der Mensch schon mit seinen natiirlichen Kriften erkennen kann, daB Gott als
geistige Personalitit existiert und zu uns spricht. Eine Offenbarungsreligion ohne
diese Voraussetzung, wie sie Jaspers faB3t, hebt sich selbst auf».

92 Ebd. 267.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 227

Platz. Philosophie ist, wie Lotz sagt, mehr Transzendieren, « Bewegung
zum Transzendenten», und Religion entfaltet sich in der «Bewegung mit
dem Transzendenten» 3. Jaspers sieht das Transzendieren und dessen
Ziel, die Transzendenz, als seine Hauptaufgabe. Aus innerem Ernst her-
aus verwirft er die Religion, weil sie sich ihm «als verdinglichte Vor-
stufe der Philosophie darzubieten» ** scheint.

Jaspers nimmt als tdtige (philosophierende) Existenz die Grenzen
seines Daseins wahr. Nur im tiefst bewuBten je einmaligen Existieren
erfahrt er seinen Gott mit GewiBheit, den Gott, der allem Sein und Sinn
gibt, der aber nicht mehr begrifflich erfalt und so nicht kommunikativ
verkiindet werden kann. Kommunikativ bleibt der gegenseitige Ansporn,
das gegenseitige Sichvertiefen in die vielen Chiffern, die jedem Menschen
zuginglich sind, und die jeden hin zu Gott fithren kénnen, denn dieser
ist in ihnen ungegenstdndlich gegenwirtig. Jaspers’ aktive Innerlichkeit
und seine streng durchgefiithrte Unterscheidung zwischen Gegenstind-
lichem und Ungegenstandlichem lassen ihn nicht zur Religion vorstoBen
und deren positiv-geistigen Wert nicht einsehen, und dies vor allem
wegen des Vorurteils, in ihr sei zu viel AuBerliches (Gegenstindliches)
entscheidend. Jaspers gelangt mit seinen blo8 natiirlichen Fihigkeiten
zu Gott, d. h. zu einem Gottesbegriff . Er verwirft jede absolute Autori-
tit, betritt aber selbst einen absoluten Standpunkt, der ihm in die
Existenz hineinfillt. Und wir kénnen Furger auch beipflichten, wenn er
sagt, daB Jaspers trotz der heroischen Kraft, mit der er den Rationalis-
mus und den Positivismus iiberwinden wollte, oft ihr Gefangener bleibt.
Besonders um der Religion den richtigen Platz einzurdumen, ist es also
notig, «den Weg, den Jaspers in der Existenzerhellung erdffnete, vollends
auszuschreiten und die Selbstherrlichkeit und Autonomie des Menschen
auch in seinem Denken und in seiner Wissenschaft aufzugeben» %.

93 Ebd. 249 fi.

9 Ebd. 252. Lotz schreibt ebd. 260: «In ihrem Verhiltnis zur Religion ent-
schleiert und bewahrt sich eine Philosophie bis zu ihrem tiefsten Grunde ... Religion
ist wesenhaft der Weg der Transzendenz ... Die Transzendenz [miindet aber] bei
Jaspers in den Weg der Immanenz ein ... [und so] scheint bei ihm, wenigstens fiir
den Philosophen, jede Religion unmoglich zu sein».

95 s. F. FURGER, a.a. 0., 194. Er zitiert aus: K. JaspErs, Vernunft und
Existenz, Wahrheit und Leben, 176, folgenden Satz: «Das Philosophieren sieht
redlicherweise sich selbst als unfdhig, den Sinn des Offenbarungsglaubens zu er-
reichen und behauptet gegen diesen aus eigenem Ursprung seinen Weg des Gott-
suchens». Furger fiigt bei: Damit schliet Jaspers «eine Offenbarung als solche nur
fiir den Philosophen als solchen aus».

% H. Fries, K. Jaspers und das Christentum. In: Theol. Quartalschrift,
Tibingen, Jg. 132, 1952, 280 (zitiert von F. FURGER, a. a. O., 196).



228 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Im folgenden Ausspruch verdeutlicht sich Jaspers’ Unterscheidung
zwischen natiirlicher und geoffenbarter Religion: « Wire nicht Religion
das Leben der Menschheit, so gibe es auch keine Philosophie. Aber
Philosophie als solche kann die Transzendenz nicht in der Garantie
einer Offenbarung suchen» %7. Aus absoluten Urteilen kann man eine
absolute Vernunft folgern. Diese «Vernunft, die im voraus iiber die
Unmoglichkeit einer Offenbarungsreligion Bescheid weil3, ist der Abbruch
der Kommunikation mit Gott, um Kommunikation zu einem rein inner-
weltlichen Phdnomen zwischen Menschen zu machen» %8, Jaspers’ Frei-
heit offenbart die Transzendenz auf ihre Weise, in der inneren Haltung
des Menschen liegt ihre Unbedingtheit. Jaspers’ menschliche Freiheit
kann sich nur halten, wenn Gott eine fremde GréBe bleibt. Hier begegnen
wir einer {iberspitzten antinomischen Struktur des Jaspersschen Denkens,
denn einerseits ist der Mensch so groB3, dal3 er iiber das Sein seines Gottes
entscheidet, und anderseits ist er so nichtig, dafl ihm das Sein entgeht.
Es gibt in unserem Leben wirklich nur verhiillte Offenbarung Gottes.
Eine Offenbarungsreligion widerspricht aber in keiner Weise der philo-
sophischen Situation des Menschen und dessen Existenz.

Indem Jaspers die Mitte der Offenbarung Gottes in Jesus Christus,
in der Problematik des Erscheinens des Seins sieht, verfehlt er deren
Sinn. Ein Verzicht auf die Gottmenschlichkeit Jesu, die Jaspers die
uniiberwindliche Schwierigkeit im christlichen Glauben bedeutet, wiirde
den christlichen Glauben auflésen. Die Transzendenz, Gott, «den
Jaspers wie aus einem Vorurteil nur als unkennbaren annimmt »°°, den
er aber, um den ProzeB des philosophischen Suchens mit Inhalt zu
fiillen, immer wieder positiv nennen muf, ist die « Triebfeder» des Tran-
szendierens. Mit seiner subjektiven Theodizee, mit der Aussage, Gott sel
immer nur «mein Gott», humanisiert er den absolut Transzendenten und
verstarkt die Ansicht, Gott zu einem bloBen Garanten der menschlichen
Existenz zu erniedrigen. Als Resultat bleibt Jaspers weder der Gott der
Transzendenz, wie er ihn selbst bestimmte, noch der Gott der Offen-
barung. Die Offenbarung ist kein Akt der SelbstverschlieBung, kein
Inhalt, der Méglichkeiten einschrankt. Auch der Christ muB sich dauernd
mit dem Unglauben auseinandersetzen und fiir seinen Glauben kdmpfen.
Fiir die Identifikation zwischen dem Menschen Jesus und der Gottheit

97 K. Jaspers, Uber meine Philosophie, 33.

9% H. U. von BarTHASAR, Die Gottesfrage des heutigen Menschen. Wien-
Miinchen 1956, 128 (zitiert bei F. FURGER, a. a. O., 197 {.,, Anm.).

99 F. FURGER, a. a. 0., 174.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 229

brauchte es jahrhundertelanges Abmiihen, um zur Terminologie fiir
dieses grofB3te der christlichen Mysterien zu kommen. Jaspers sollte nur
die Moglichkeit offen lassen, dafl die optimale Vereinigung mit der tran-
szendenten Gottheit einmal im Menschen Jesus realisiert worden ist.
Ohne genau zu urteilen, warum Jaspers den Offenbarungsglauben
ablehnt, schreibt Furger: «Es bleibt aber, dal die Offenheit fiir diesen,
selber nicht mehr philosophischen Schritt viel befriedigender wire als
jene Treue zur ‘Grenzsituation’, die doch in ihrer Verwandtschaft zum
Agnostizismus und damit zu Relativismus und Pessimismus bleibty 10,
Jaspers macht sich in seiner ausschlieBenden Stellungnahme gegen die
Menschheit Gottes zum Richter iiber Gott und weil so mehr vom ver-
borgenen Gott als der Christ 1. Er sollte der Transzendenz nicht die
Moglichkeit absprechen, sich irgendwo in dieser Welt maximal mitzu-
teilen, da er sie als unumgéingliche Wirklichkeit bejaht und den Menschen
als unzuldngliches, nur scheiternder Einsicht fahiges Wesen beschreibt.

Wir miissen in der Kritik an Jaspers’ Philosophie bemerken, daf
Jaspers von seiner Sicht aus das Christentum nicht objektiv kennt, es
iiberhaupt nicht versteht, und sich so der Folgerungen, die man aus
seiner Philosophie ziehen kann, nicht voll bewuBt ist. Ohne Transzendenz
gibt es fiir Jaspers keine Existenz, und die Umkehrung dieser Aussage,
«keine Transzendenz ohne Existenz,» glauben wir im Sinne von «kein
Wahrnehmen der Transzendenz ohne Existenz» deuten zu diirfen. Fiir
Jaspers bleibt Gott nur «mein Gott», weil er ihn nicht mitteilen kann, weil
iber sein «An- und Fiir-sich-sein» philosophisches Schweigen herrscht 102,
DaB jeder seine eigene «absolute» Wahrheit besitzen kann (= sie per-
sonlich erstreben kann), heiBt fiir Jaspers nicht, es gebe viele absolute
Wahrheiten; es fehlen ihm die Vergleichseinheiten 193, Jaspers denkt,

100 Ebd. 180.

101 Daraus folgert H. Friks, in: K. Jaspers und das Christentum, 285: «Der
Philosoph begibt sich in die Rolle des Stifters, Verkiinders und Bekenners eines
Glaubens, der nicht im Namen Gottes, sondern im Namen des Menschen zum
Glauben und zur Nachfolge aufruft, der das regnum hominis herauffithrt ...», in
dem Gott ein Platz zugewiesen wird.

102 Ebd. 278: «Das Transsubjektive, Gott und Welt werden nicht bestritten,
sondern mit aller Intensitdt als eminente Wirklichkeiten bejaht, aber sie werden
insgesamt zum Ermoéglichungsgrund, zum Garanten und zur Funktion des Exi-
stierens gemacht, sie werden eben nicht oder nur hochst ungeniigend in ihrem An-
sich- und Fiir-sich-sein bejaht und belassen ... Das souverdne Denken hat sich
durchgesetzt, auch in der Feststellung und Erkenntnis seiner Grenzeny.

103 Unklarheiten fithren aber zu MiBverstindnissen. Dies kénnen wir auch
dem Aufsatz von P. HossreLp, K. Jaspers’ Stellung zur Religion, in: Freiburger

15



230 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

obwohl er die Transzendenz in Anonymitdt hilt, nur an den einen Welt-
grund, d. h. an den Schopfer alles Endlichen. Angesichts der Unbestimmt-
heit des Gottlichen kénnte dem Menschen der Mut genommen werden,
seinen Forderungen nachzukommen; doch Jaspers’ Existenzbestim-
mung versucht, diesen Mut wieder zu wecken. Die Vernunft weil}, daf
Gott Schopfer ist, denn sie kann die Endlichkeit nur im dynamischen
Bezug zur absoluten Wirklichkeit verstehen. Hier hilft Religion weiter,
aber nicht blo8 eine humanistische (philosophische) Religion, mit der
Jaspers eine KompromifBhaltung einnimmt.

Die Philosophie kann einen Weg zur Religion und zum eigentlichen
Gott bahnen. Sie kann uns Menchen mit dem Absoluten in Kontakt
setzen. Doch bleibt das Absolute fiir den Nur-Philosophen immer das
Undurchdringliche, das Unwahrnehmbare, das Abstrakte und somit
das Unreale, was zu einem Agnostizismus fithrt. Die wirkliche Religion,
die hier ansetzt, ist vor- oder iibernatiirlich, denn die Natur des Menschen
kann sich nur im Sichiiberschreiten vollenden. In der Religion kann der
Mensch iiber die «letzten Dinge», iiber das Ubernatiirliche, in dem Gott
eigentlich zu finden wire, eine gewisse Klarheit erhalten, in der Religion,
die als unabhingiges Gedankengut neben und iiber der Philosophie liegt.
Die Philosophie hat ihre Grenzen, die sie nur andeutungsweise durch-
brechen kann. Und in diesem Durchbrechen kann uns Menschen die
Religion entgegenleuchten, die das menschlich Unverstdndliche auf
einer anderen Ebene begreiflich machen hilft.

III. BEDEUTUNG VON ]ASPERS’ TRANSZENDIEREN

1. Transzendieren vm Denken der Chiffern und der Analogie

J. B. Lotz % setzt sich als christlicher, mit der Scholastik bestens
vertrauter und verbundener Philosoph griindlich mit Jaspers’ Existenz-
philosophie auseinander. Wir stiitzen uns im folgenden Abschnitt auf

Zeitschr. fiir Philos. und Theol., Freiburg i. Ue., Bd. 5, 1958, 49-54 entnehmen.
Er schreibt S. 53: «Wie den Deisten Gott ein ziemlich leeres Wort wurde, das
hochste Geistigkeit und platteste Naturhaftigkeit umfassen kann, so ist auch bei
Jaspers die Transzendenz oder Gottheit von einer Unbestimmtheit, hinter der sich
alles Mogliche verbergen kann». Vgl. dazu auch: B. WELTE, a.a. O., bes. 351,
Anm. Niheres s. unten Anm. 149.

104 7. B. Lotz, SJ., Pullach-Rom, thomistischer Philosoph (Metaphysiker) der
Gegenwart, bemiiht sich um das Gespriach zwischen der philosophischen Tradition



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 231

sein Werk «Sein und Existenz», in dem er die traditionelle Philosophie
Jaspers’ Existenzphilosophie entgegenstellt.

Im Transzendieren mochten wir denkend «dahin dringen, wo Denken
mit der Wirklichkeit identisch wird» 19, Doch daraus entsteht eine zwie-
spdltige Haltung, da das Denken immer hinter der Wirklichkeit zuriick-
bleibt und folglich nie Identitdt eintrifft. Das rationale Denken versagt,
es scheitert. Hier setzt Jaspers nicht mit einem fiiber die Kategorien
hinausgehenden, analogen Erkennen an, sondern bricht im Scheitern in
ein irrationales Transzendieren auf, in «ein Transzendieren, ...das hinter
dem analogen Erkennen zuriickbleibt» 1. Im Scheitern prallt sein
Denken von der Wirklichkeit ab, transzendiert aber iiber sich selbst und
kann so «auf eine unersetzliche Weise indirekt die Wirklichkeit... gegen-
wartig machen» 197, Bei diesem die Wirklichkeit beschwoérenden Transzen-
dieren kommt es auf einen Sprung an, der sich als philosophischer Glaube
darstellt. Deshalb nennt Lotz Jaspers’ Scheitern Versagen des rationalen
Erkennens iiberhaupt und sein Transzendieren ein nicht rationales
Transzendieren. Ist aber, so koénnen wir uns fragen, fiir Jaspers das
dauernde Scheitern nicht einfach ein existentiell-geistiges «auf-dem-
Wege-bleiben», aber auch ein stindiges Weiterarbeiten und Weiter-
denken und folglich erst da ein Versagen des rationalen Denkens, wo
auch das analoge Denken schwerlich weiterkommt? Jaspers ist in
gewisser Hinsicht Antirationalist, betont aber die Moglichkeit, dal3 der
eine oder andere wirklich bewuBt kurz einen Punkt erreichen kann, der
die Gegenwart der Transzendenz ermoglicht. Um dahin zu kommen,
braucht auch Jaspers in der existentiellen Anstrengung die Vernunft,
obwohl er hier den Bereich des Uberkategorialen-Rationalen ablehnt,
weil er hier keine Mitteilbarkeit mehr kennt. Fiir das analoge Erkennen,
das dem Unendlichen immer nur im Durchgang durch das Endliche
begegnet, ist hingegen eine echte, unaufhebbare Mitteilbarkeit wesent-
lich. Das nicht rationale Transzendieren Jaspers’ hingegen, so kritisiert

und der modernen Existenzphilosophie. Er stellt Jaspers’ Begriffe des Scheiterns
und der Chiffer kritisch dem Analogiebegriff der Scholastik gegeniiber. Mit dem
Studium der Existenzphilosophie versucht er die scholastische Philosophie neu zu
gestalten und zu vertiefen. Seine in diesem Kapitel verwendeten Gedanken sind
im Werk: Sein und Existenz (s. Anm. 57), bes. im Abschnitt: Im Gesprich mit
Jaspers, 243-293, enthalten.

105 Ebd. 258, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 67.

106 Ebd. 258.

107 E bd. 258, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 60



232 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Lotz, beniitzt ohne analoges Erkennen das Endliche lediglich als Sprung-
brett, um in einem unmittelbaren Anspringen das Unendliche anzu-
gehen. Jaspers braucht aber, wie es uns scheint, auch das Endliche als
Weg (als Chiffer), auf dem er bleibt, auf dem er aber gelegentlich die
Transzendenz erfahren kann, ohne sie mitteilen zu kénnen, da es fiir
Jaspers auf dieser Ebene keine Begriffe mehr gibt. Wer den Sprung wagt,
bleibt seines Menschseins bewuBt. Der Sprung bewirkt weder einen Dauer-
zustand noch eine totale Versetzung. Fiir Lotz hat das Uberkategoriale-
Rationale nur im stdndigen Durchgang, im dauernden begrifflich erfaB3-
baren Vergleich des Endlichen mit dem Unendlichen, durch das Kate-
goriale seinen Bestand. Hier baut die Gotteserkenntnis auf, die bei
Jaspers ausbleibt, da sich bei ihm dieser Durchgang als bloBer Ort des
Chiffernlesens, wie Lotz sagt, verfliichtige, weil er nicht rational erfaf3t
wird, und als Folge miisse auch das Uberkategoriale selbst verschwinden.

Jaspers’ Transzendieren deckt sich wirklich nicht mit der analogen
Gotteserkenntnis der Scholastik. Nur die iiberkategoriale Begrifflichkeit
verleiht fiir Lotz dem Transzendieren eine erfiillende Inhaltlichkeit und
ermoglicht so ein inhaltlich erfiilltes, wenn auch noch so unvollkommenes
Gottesbild. Doch auch Jaspers weill und zeugt von Gott, obwohl er nicht
von etwas Uberkategorialem sprechen kann; er weil ihn als den Grund
von allem Seienden, 148t ihn aber, da er unerkennbar ist, nicht als
Person bestimmen, sondern in seiner Unbestimmtheit. Dieser nicht
niher bestimmbare Grund, der alles trigt, sinkt, wie Lotz feststellt, zu
einem leeren, unerfiillten Raum herab, der alles umfdngt, sich aber nicht
selbst zu einem selbstdndigen Seienden verdichten kann.

Das Kennwort der scholastischen Transzendenzlehre ist «Analogie»,
dasjenige von Jaspers «Chiffer», die fiir die Philosophie die Gestalt der
transzendenten Wirklichkeit in der Welt ist, und die bloB den eindeutigen
Hinweis auf etwas Anderes, auf Gott, gibt. Die transzendente Wirklich-
keit bleibt dann vieldeutig, d. h. undeutbar. Mit den Chiffern als Sprache
der Transzendenz will Jaspers also eine gegenstdndliche Verdichtung
der Transzendenz verhindern. Die Philosophie als existentiell-rationales
Unternehmen halt an einem Punkt an, 148t eine Unbestimmtheit
(Offenheit) und 148t jedem Einzelnen die Entscheidung — Jaspers 148t
sie nicht — zum Bleiben oder zum Weitergehen in die Religion. Gerne
1aBt man sich in zu kldrende Begriffe ein, und Jaspers wendet sich gegen
das rationalistisch iibersteigerte Erkennen, aber — diese Meinung teilen
wir mit Lotz — zu radikal. Lotz, ein bedeutender Vertreter der tradi-
tionellen Philosophie, 148t Gott nie nach Art eines innerweltlichen



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 233

Gegenstandes erfahren, wie dies Jaspers behauptet, denn nur ein anderer
Erkenntnisweg, die Analogie, 6ffnet den Zugang zu seinem eigentlichen
Wesen. Der analoge Gottesbegriff will nicht bewirken, dal die philo-
sophische Transzendenz zu einem eigenstindigen, géttlichen Wesen
verdichtet wird. Dies nimmt Jaspers jedoch an. Daraus schlieft Lotz:
«Also tritt bei der Transzendenz die Bewegung des Transzendierens in
den Vordergrund, wiahrend der Transzendente selbst im Dunkel bleibt.
SchlieBlich erwichst daraus die Folge, ob iiberhaupt hinter dem Tran-
szendieren der Transzendente steht. Wenn auch Jaspers diese Frage
positiv beantwortet, so scheinen doch seine Voraussetzungen eher dem
Gegenteil zuzustreben. Solche Folgerungen wird der denkerische Einsatz
nur dann tiberwinden, wenn es ihm gelingt, zu einem Ungegenstidndlichen,
das sich nicht in der Bewegung des Transzendierens erschopft, und zu
einem Transzendenten, der als solcher nicht der Verdinglichung anheim-
fallt, vorzudringen» 198, Jaspers transzendiert aber gerade, weil er weil3,
daB er nicht ins Nichts, sondern zum Sein schlechthin transzendiert.
Er schreitet zu einem Raum, den jede Existenz durch ihr eigenes
Transzendieren fiillt.

Lotz und Jaspers haben einen verschiedenen « Wissens»-Begriff. Denn
obwohl beide von Gott kein Wissen haben, das mit dem innerweltlich
gegenstindlichen vergleichbar ist, wollen wir, Lotz folgend, Jaspers
nicht zustimmen, daB es sich hier iiberhaupt nicht mehr um Wissen
handle, sondern um den Glauben. Der analoge (transzendente) Begriff
ermoglicht eine hohere Gestalt des Wissens, fithrt zu iiberrationaler
Einsichtigkeit. Jaspers’ « Wissen» bleibt im empirischen Bereich und so
entspricht der Transzendenz nur ein irrationaler Glaube. Ein Wissen auf
hoherer Ebene — ein Wissen an der Grenze oder ein mehr-als-Wissen —
ist uns Menschen schwer verstdndlich; es ist ein Wissen im analogen
Sinn, dessen Verstindnis vom Menschen hohe geistige Qualititen
fordert. Der existentielle Einsatz ist aber auch fiir Lotz notwendig. Er
will die fruchtbaren Ansdtze der Jaspersschen Philosophie aufnehmen
und sie ldutern, um «daraus eine neue grofe Gestalt christlichen Philo-
sophierens erwachsen» 1% zu lassen. Jaspers kreist beim Fragen nach
der Immanenz und der Transzendenz seines Daseins stindig um die
Transzendenz, um Gott, obwohl sich dem Menschen erst in der Transzen-
denz seine letzte Tiefe 6ffnet.

108 Ebd, 252,
103 'Ebd. 253.



234 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Gelegentlich lassen Aussagen Jaspers’ — wie in der analogen Gottes-
erkenntnis — Attribute Gottes wahrnehmen, wie z. B.: «In der Tran-
szendenz wird der eine Gott... fiir uns fiihlbar ..., [der] die Wirklichkeit
selbst, unendlich und vollendet ist, aus der und in der alles ist, was wir
sind und was fiir uns ist» 1%, obwohl das Denken an der eigentlichen
Wirklichkeit scheitert. Lotz befiirchtet, Jaspers’ immanenter Weg zur
Transzendenz sei ein SichverschlieBen der Immanenz unter Aufgeben
der Transzendenz, weil keine «rationale Notwendigkeit zur Transzendenz
fithrt, sondern ein nicht rationaler Sprung, der nur dem Aufschwung
der Existenz gelingen kann» 1!, Die echte Analogie dagegen ist ein
personlicher, von der rationalen Notwendigkeit durchseelter Auf-
schwung. Jaspers warnt aber ernsthaft vor der Gefahr einer reinen
Immanenzlehre. Hat er etwa einen so weiten Existenzbegriff, dal auch
die Arbeit der Existenz rational gewertet werden kann? Jaspers sieht
und spiirt die Notwendigkeit eines Schopfergottes, einer Transzendenz;
Lotz beurteilt von seinem philosophisch-religidsen Standpunkt aus
Jaspers’ Transzendieren als zu ziellos, zu unbestimmt, und doch kennt
Jaspers «das Transzendieren zu dem unbestimmbaren Transzendenten
hin, das allem [immanent] Seienden seine Eigentlichkeit verleiht» 112,
Der Mensch wird des Seins inne und will im Innewerden das Sein in
seiner ganzen Fiille erschlieBen. Innewerden hat es aber nur mit etwas
begrifflich UnfaBbarem, daher Unaussprechlichem zu tun. «Das Sein
laBt jede Aussagemoglichkeit hinter sich, weil in ihm alles, was in
Aussagen getroffen werden kann, Grund und Ursprung hat» 113,

Hierhin setzt Jaspers die Chifferntheorie, die Chiffern als Sprache der
Transzendenz, die auf etwas hinweisen, ohne dessen Gehalt zu erdfinen;
durch sie tritt die Transzendenz nicht in Erscheinung, bleibt also fiir
Erscheinungswissen unerreichbar. Der Mensch hat wenig Halt in Jas-
pers’ Seinslehre, er muf3 ausharren «im offen bleibenden Umgreifen-
den» 114, Jaspers kennt entweder am Sein scheiterndes Wissen oder
ungegenstindliches Innewerden des Seins. Wenn aber das Wissen in
keiner Weise in das Innewerden hineinreicht, nimmt auch dieses, wie Lotz
anfiihrt, eine nicht rationale Ténung an. Jaspers kommt aber im Inne-
werden zu einer Kontemplation, die iiber allem Wissen und Sprechen

110 Ebd. 256, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 66 u. 69.
111 Ebd. 260 1.

112 Ebd. 261.

113 Ebd. 282, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 18.

114 Ebd. 283, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 22.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 235

steht, denn im Innewerden betétigt sich die ganze menschliche Existenz
mit allen ihren Fiahigkeiten. Doch dies widerspricht nicht Jaspers’
Unrationalitdt. Jaspers wendet durch das Scheitern wirklich alles ins
Irrationale, obwohl er oft von der Wichtigkeit der Vernunft spricht, in
der die letzte Einheit aller Weisen des Umgreifenden, auch des Wissens
und des Innewerdens, liegt 115, Fiir Kant und Jaspers ist die intellektuelle
Schau der einzige Zugang, um «das An-sich oder das Sein nach seiner
inhaltlichen Bestimmtheit» 16 zu enthiillen. Da dies den Menschen nicht
moglich ist, «bleibt nur das ungegenstdndliche Innewerden mit dem
Jaspers eigenen Scheitern» 117, Doch sollten wir in der Erscheinung (im
Seienden), wie in der traditionellen Philosophie irgendwie erkennen,
«was und wie das Ding seiner inneren Fiille nach ist» 118, Wir haben mehr
als eine leere Erscheinung vor uns; diese bedarf jedoch einer Auslegung,
um das hinter ihr stehende Sein zu erdffnen. Lotz hilt diese Auslegung
fiir moglich und sagt, daB sie zu «eindeutigen inhaltlichen Ergebnissen»
fithre, was nicht heiBBe, «daB sie ein fiir allemal fertig, und so der Bewegung
des Wissens entzogen sind» 11°. Doch Jaspers sieht darin eine Gefahr.

Das ungegenstidndliche Innewerden bleibt mit der scholastischen
Deutung bestehen, denn dem Menschen mul} zundchst die immanente
und die transzendente Fiille im Innewerden unthematisch aufgehen. Es
gibt fiir uns keinen direkten Zugang, und die Fiille wdre uns ohne das
Innewerden verschlossen. Fiir die Scholastik ist dies nicht das Letzte,
fiir Jaspers wohl im Aussagen, denn die innere Fiille wird ihm, da er kein
iibergegenstdndliches Wissen kennt; nicht zum thematisch Gewullten. Er
stéBt nicht zur « Ubergegenstindlichkeit der Wesenheit und des Seins» 120
vor, die sich in und hinter der Gegenstidndlichkeit des Erscheinenden
enthiillen soll (dank der Analogie). Und «mit dem iibergegenstdndlichen
Wissen von der Fiille und so mit dem Ausgreifen des Wissens iiber die
Erscheinungen ist [wire] der Weg zur Analogie gebahnt» 2. Diesem
aber widersetzt sich Jaspers, obwohl auch in seiner Philosophie ein

115 s, ebd. 285: «Hinter der Erscheinung bei Jaspers steht das kantische nur
menschliche Phinomen, und hinter seiner an-sich-seienden Fiille droht Kants un-
erkennbares Noumenon oder Ding an sich». Vgl. auch: G. F. KLENK, Existenz-
philosphie und Religion bei K. Jaspers. Rom 1954, 206-224. Klenk weist auch auf
die Parallele zu Kant hin.

ue 1..B. Lorz; a.a. 0, 285.

117 Ebd. 285.

118 Ebd. 286.

119 Ebd. 286.

120 Ebd. 287.

121 Ebd. 287.



236 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Ineinander von Endlichem wund Unendlichem, von Geschépf und
Schopfer, besteht. Die transzendente Fiille oder das subsistierende Sein
1iBt «nur unendlich entfernt dhnliche Abbilder zu, ... [und deshalb] gibt
es hier nur einen analogen Begriff, in dem durch die Ahnlichkeit stets die
groBere Undhnlichkeit hindurchscheint» 122, Diese Abbilder sind Chif-
fern. Im analogen Begriff ist es moglich, «durch die Auslegung der
Erscheinungen ... zum subsistierenden Sein vorzustoBen» 23,

In der Metaphysik der Analogie mul3 sich, so vernehmen wir bei
Lotz, «die explikative oder interpretierende Methode in der diskursiven
vollenden; denn diese allein vermag nicht nur in die inneren Tiefen des
unmittelbar Gegebenen hinabzusteigen, sondern auch von ihm aus zu
einem anderen nur mittelbar zuganglichen Wirklichen hinzugelangen»%+.
Der Metaphysik der Analogie und der Metaphysik der Chiffern ist also
das Innewerden als der entscheidende Durchbruch durch das konkret
Seiende «zu den Rdumen, die es umgeben und ermdglichen» 2%, gemein-
sam. Fiir Jaspers aber wird darin das oder der Transzendente selbst nur
verborgen erreicht; er hilt wegen der «GroBe» der Transzendenz bei
der explikativen Methode an. «Die scholastische Deutung der Erschei-
nung und des Scheiterns dagegen sieht in dem ungegenstindlichen
RaumerschlieBen nur den Wendepunkt und erméglicht ein iibergegen-
stindliches Wissen vom Sein der [immanenten und der transzendenten]
Fiille. Infolgedessen erreichen wir durch das im Eroéffnen der Riume
geschehende Transzendieren des Immanenten das oder den Transzen-
denten, der sich trotz und in seiner Verborgenheit als er selbst enthiillt.
Entscheidend wirkt dabei die Vollendung des explikativen in der diskur-
siven Methode mit. Die Metaphysik der ‘Chiffer’ ist die Metaphysik des
nichtrationalen Transzendierens. Die Metaphysik der Analogie die
Metaphysik des rationalen Transzendierens und damit des Transzen-
denten. Anders gesagt: Die Chiffer ist nur Chiffer, weil Jaspers einzig das
univoke Wissen kennt und deshalb das Transzendieren dem Glauben
zuweist. Die Analogie hingegen ist wahrhafte Analogie, weil die Scho-
lastik zum analogen Wissen vordringt und deshalb im wissenden Tran-
szendieren den Transzendenten herauszuheben und zu bestimmen
imstande ist» 126

122 Ebd. 287 £
123 Ebd. 288.
12¢ Ebd. 288.
125 Ebd. 289.
126 Ebd. 289.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 237

Jaspers 1dBt also die Transzendenz in der Sprache der Chiffern nur
ahnen, damit sie in der Vergegenstidndlichung ihres absoluten Charakters
nicht verlustig geht, denn Gott ist kein Denkobjekt. Der Wissensbegriff
der Scholastik ist so weit gefaBt, da der Unterschied zwischen dem
innerweltlichen, begrifflich erfabaren Wissen und dem iiberkategorialen-
transzendentalen Wissen immer zu kldren versucht werden muf. Jaspers
nimmt ein gewisses unthematisches Wissen an, das ihm eher BewuBtsein
der Transzendenz ist. Als geistbegabtes Wesen kann aber der Mensch
iiber das gegenstdndlich-kategoriale Wissen hinauskommen, zu einem
mehr-als-Wissen, zu einem beschrankten Mitwissen Gottes, das als
personlicher Hochststand gewertet werden kann und daher kaum
mitteilbar ist. Im Seienden weill der Mensch vom Sein; hier ist der Ort
der Analogie, die kein Beweis der Existenz Gottes ist, sondern eine Hilfe
zum Verstehen des Verhiltnisses von Mensch und Gott. Analogie richtig
verstanden — Jaspers hat sie auf jeden Fall miBverstanden —, bremst die
philosophische Arbeit, d. h. das dauernde Suchen des sich selbstgeniigen-
den Seins, nicht. Auch Jaspers’ ungegenstindliches Innewerden enthiillt
hinter der erscheinungshaften Gegenstdndlichkeit eine hohere seinshafte
Gegenstédndlichkeit, ein héheres « Wissen» vom Sein oder von der Fiille
dieses Seins. Jaspers ahnt mit voller Uberzeugung die Transzendenz in
ihrer Fiille; ohne sie wire jede Existenz unmdglich. Diese Fiille hiillt
ihn in Schweigen, denn er ist fiir einen Augenblick da angelangt, wo die
Philosophie nicht mehr weiterfithren kann. Die Chiffer fithrt hin zur
transzendenten Wirklichkeit, denn Gott ist als die Wirklichkeit gegen-
wirtig, obwohl er verborgen bleibt. Diese Metaphysik der Chiffern halt
Lotz richtigerweise fiir einen unvollstindigen Prozel3 des Transzendierens,
weil die Metaphysik der Analogie den Transzendenten als den unend-
lichen Geist eigentlich hervorhebt. Gott ist fiir Lotz und Jaspers die nie
begreifbare Wirklichkeit, um die sich die Existenz dauernd kiimmern
muB. Lotz ist bemiiht, sich ihr in Begriffen zu ndhern, sie in Begriffen
zu begreifen; er weill aber, dal} er sie nie eigentlich ergreift oder begreift.
Jaspers enthilt sich dieses Versuchs des begrifflichen Begreifens aus
Furcht vor menschlichen Illusionen.

Die Lehre der Analogie will den gewaltigen Abstand zwischen dem
menschlichen Wissen und der géttlichen Wirklichkeit belassen. Wissen
in der Analogie ist ein duBerst dynamisches, sich dauernd verbesserndes
Wissen. «Die eigentliche Wirklichkeit zeigt sich ... immer nur iiber-
gegenstidndlich-transzendental, weshalb auch im FFalle der Analogie gilt,
daBl es fiir Gott ‘schlechterdings in unserer Vorstellung keine Ent-



238 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

sprechung’ gibt. ... Der in der Analogie griindende Aufstieg zu Gott...
[ist also kein] abstrakt begrifflicher, sondern ein gesamtmenschlicher
Vorgang; ... [ein] in der menschlichen Erfahrung verankerter Lebens-
vollzug» 1?7, Natiirlich mufl mit der Analogiekonzeption dufBerst vor-
sichtig und iiberlegt umgegangen werden; dies gilt auch, wenn wir die
fiinf Argumente (quinque viae) des hl. Thomas betrachten, denn «wer
das Dasein eines Weltgrundes erwiesen hat, hat noch nicht die Existenz
dessen erwiesen, was fiir die Religion Gott ist» 128, Die Identifikation des
metaphysischen Weltgrundes ist eine dornige Problematik, die im
thomistischen: «et hoc omnes intelligunt Deum» '?° gerade iibersprungen
wird. Die Analogie richtig verstanden, ohne ihren Wert zu iibersteigern,
hat in der Transzendentalphilosophie ihre Bedeutung, obwohl das
Denken der Gottheit durch Analogie fiir Jaspers immer ihre Verweltli-
chung ist; er tiberschdtzt das Unternehmen der analogen Aussage, die
nicht viel mehr will, als was Jaspers in Wirklichkeit selbst auch tdtigt,
denn das GrundbewuBtsein der Analogie bleibt in seiner Philosophie.
Er scheut die klaren Begriffe des unklaren Bereichs, in den sie fiihrt.
Existentielles Denken spielt aber in der Analogie eine wesentliche Rolle.
Hier kommt also wieder Jaspers’ Antiintellektualismus zum Ausdruck.
Der Mensch muB, so verlangt es Jaspers, aus dem Denken herausspringen
in ein Nichtdenkenkénnen, denn vor dem Absoluten scheitert unser
Denken, und wir stehen an einer Grenze an der das Ich die Idee als
Existenz durchbricht. So kénnen wir wieder mit Lotz sagen: «Mit
Jaspers sind wir der Ansicht, daB endliches oder kategoriales oder uni-

127 Ebd. 295. Lotz fahrt fort: « Anderswo wurde dargelegt, daB sich die ontische
Erfahrung des Seienden in der ontologischen Erfahrung des Seins und weiter in
der metaphysischen Erfahrung des subsistierenden Seins und endlich in der reli-
giosen Erfahrung Gottes vollendet. Die von Jaspers umschriebenen Grenzsitua-
tionen haben in der ontologischen Erfahrung des noch unbestimmten Seins ihren
Ort; dieses treibt als Ubergang in der Schwebe vom welthaften Seienden zum subsi-
stierenden Sein hin. Ebenso gehort die fiir Jaspers so wichtige Kommunikation in
die ontologische Erfahrung hinein; denn durch das unbestimmte und allumfassende
Sein ist der Mensch zu allem hin offen und besonders immer schon in den Dialog
mit den anderen Existenzen eingetreten. Daher kommt dem Einzelnen in seinem
einmaligen und unwiederholbaren Aufschwung auch nach der Analogie die Erfah-
rung der «unbegrenzten Kommunikation» zu, kraft deren er sich mit den anderen
versteht und in seinem Aufstieg vergewissert».

128 H. WAGNER, Existenz, Analogie und Dialektik. (Religionsphilosophie
Bd. I, 1.) Basel 1953, 205.

129 Ebd. Vgl. hierzu 205 f. Wagners niheres Eingehen auf die quinque viae
und auf die Analogie. Ein Werk, das iiber die Analogie bestens Auskunft gibt, ist:
E. PrzywaRa, Analogia entis. Metaphysik Bd. I. Miinchen 1932.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz ’ 239

vokes Denken notwendig an der gottlichen Wirklichkeit scheitert.
... Andererseits nehmen wir ebenso entschieden ein dariiber hinaus-
schreitendes, analoges Erkennen an» 13°, ohne dies gidbe es fiir uns nie
ein Transzendentales, sondern nur ein stets leeres oder doch ungewisses
Transzendieren unsererseits. Die von Kant konzipierte Unmoglichkeit,
ein Erkennen des Noumenon zu erreichen, bestimmt auch Jaspers. Der
Urgrund von allem iibersteigt die Welt und ist deshalb nur im transzen-
dierenden «Mehr-als-Denken» zugdnglich.

2. Existenzphilosophie und Metaphysik

Die Existenzphilosophie hat eine eigene Erlésungsbotschaft. «Die
existenzphilosophische Erlésung bringt, indem sie Transzendenz ver-
gegenwartigt, Existenz nur zur tieferen Vergewisserung ihres eigenen
Grundes» 131, Dank des Haltes in der Transzendenz iiberwindet Jaspers
die Daseinskrisen. Allein kommt aber die Philosophie nicht zur eigent-
lichen Transzendenz. «Eine existentielle Metaphysik wird sich demnach
darstellen als kapitulierende Philosophie, d. h. als Schrei de profundis
nach Gott» 132; sie ist Ersatz des von ihr Ausgeschlossenen. Jaspers
erfahrt Gott in der Existenznot und redet von dieser unsicheren Lage
aus von ihm. Dem Menschen ist die Existenz als Auftrag gegeben; sie
mull dem Sein zustreben. Diese Existenzdialektik impliziert ein soterio-
logisches Programm, das auch zu einer GewiBheit des Heilsbesitzes
tiberfithrt. Doch fiir Jaspers «gibt es keine konstante metaphysische
GewiBheit, weil sie durch die ontologische Vorentscheidung ausgeschlos-
sen ist. Mit dieser Vorentscheidung tritt er auch der christlichen Theo-
logie entgegen» 133. Doch, wenn der Mensch Gottes nur durch das Selbst-
sein gewil wird, dann ist in diesem Entwurf Jaspers’ — so folgert auch
Lohff — ein Pluralismus statuiert. Wenn fiir jede Existenz ein anderes
das Unbedingte oder Gewisse sein kann, bleibt auch die Entscheidung
dazu dem Spiel unbekannter Krifte und dem EinfluB der Situation
iiberlassen 134.

Es scheint uns, daBl in Jaspers’ Existenzphilosophie Metaphysik
nicht moglich ist. Existenzerhellung als ein existentielles Seinserleben

130 7. B. Lotz a. a. O., 257.

131 'W. LoHFF, a. a. O. (s. Anm. 61), 139.

132 Ebd. 155.

133 Ebd. 184.

134 Vgl. hierzu den Aufsatz von G. KLENK, a. a. O. (s. Anm. 115.)



240 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

ist stets in der Schwebe; ontologisches Seinswissen dagegen gibt sich fiir
Jaspers als fest und eindeutig, und Metaphysik verlangt einen objektiv
fixierbaren Raum, von dem das Sein im allgemeinen und das Eigensein
des Menschen eindeutig gewonnen werden koénnte. Da Jaspers keinen
analogen Seinsbegriff anerkennt, ist das Sein, soweit wir es erkennen,
zerrissen und widerstrebt der Einheit. Jaspers’ Innewerden gewdhrt vom
Sein keine Sicherheit, sondern ist nur appellierende Erhellung. Und
doch will Jaspers in seinem Weltsein und Selbstsein zum wahrgenom-
menen Jenseitigen vordringen. Da alles Wissen um das Absolute zeit-
gebunden und geschichtlich ist, ist es nie endgiiltig fixierbar. Die Meta-
physik im traditionellen Sinn, die in einer sich wandelnden Sprache einen
objektiven, bleibenden Sachverhalt ausdriickt, anerkennt Jaspers nicht.
Nur diese Metaphysik jedoch kann iiber Zeit und Geschichte gehen, ohne
in ithrem Wesen (nicht in ihrer Fassung) zeitlich und geschichtlich zu
sein. Und eine Metapysik vermag das absolute Sein nicht ohne Onto-
logie, ohne die Wissenschaft vom allgemeinen Sein, zu bestimmen.
Jaspers will es nur existentiell erreichen. Indem er aber das absolute
Sein in eine unerreichbare Ferne riickt, wird die Metapysik auf einen
Glauben reduziert, der sich nur durch ein «Wiedereinfithren des all-
gemeinen Seins rechtfertigen laBt. Deshalb fordert die Metapysik als
Moglichkeitsbedingung ihrer selbst die Ontologie, wodurch zugleich das
Wissen an die Stelle des Glaubens tritt und die Freiheit begriindet» 135.
Fiir Jaspers ist also der philosophische Glaube, der anstelle des Wissens
vom Sein steht, eine Art Metaphysik. Nach J. Thyssen stellt sich Jas-
pers’«Metaphysik als philosophische Deutung von GewiBheitserlebnissen
dar, die ihre Qualifizierung als Ankiipfung an das Transzendente eben
doch nur aus dem philosophischen Denken erhalten. Diese Deutungen
fiir mehr, fiir letzthin wahr zu halten, ist dann allerdings nur Glaube» 136,
Einerseits offnet Jaspers’ Bezug zum Sein so sehr die Transzendenz,
dal3 die Existenz in sie eintritt, wenn sie sich selbst verwirklicht, ander-
seits ist ein Sprung noétig, um ihrer innezuwerden, ein Sprung, den der
Glaube ndhrt. Jaspers verzweifelt am Wissen, d. h. er scheitert; und er
setzt an die leere Stelle beziiglich der Transzendenz den Glauben. Fiir die
Scholastik entfaltet sich das Wissen in der Metaphysik weiter. Jaspers
sieht den Zugang zum Sein nur durch seine Existenz, durch das in
Freiheit verwirklichte Selbstsein.

135 7. B. Lortz, a. a. O., 314.
136 J. THYSSEN, a. a. O. (s. Anm. 39), 321 {.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 241

Seine Metaphysik, die eine praktische Haltung (der Existenz) ist
und keine Wissenschaft, erinnert wieder an Kant, der seine Metaphysik
mit ihren Postulaten auf den Grundlagen der Ethik aufbaute. Man kann
sich aber auch fragen, ob bei Jaspers das letzte Sein, die Transzendenz,
real oder ob dieses ferne, konturenlose Sein nur intendiert sei. Jaspers
ist in dieser I'rage eher Idealist als Realist. In seinem existentiellen
Denken wird die Transzendenz unbegriindbare Realitdt fiir sein ver-
pflichtendes, existentielles Philosophieren. Das Verhalten der Existenz
ist nicht theoretisch, sondern existentiell, ist Verhalten zur anonymen,
absoluten Transzendenz. Als Kraftquelle des Willens ist die Transzen-
denz die unabhidngige GroBe in ihrer Beziehung zur Existenz. Im philo-
sophischen Glauben ist der Mensch iiber sich hinaus mit dem Ursprung
des Seins verbunden. Dieser Glaube hat fiir Jaspers eine metaphysische
Bedeutung, denn er hilt sein Transzendieren aufrecht. Dieser existen-
tielle Glaube, der iiber jedem Erkennen steht, hilft Jaspers, sich in allen
Grenzsituationen zu bewdhren. Er ist der Gegenpol des Nihilismus, der
Verzweiflung, beseitigt die Bedenken, Jaspers als Atheist zu beurteilen,
ist also letztlich Metapysik. «Eben das ist die GewiBheit des philoso-
phischen Glaubens, daf3 alles Scheitern von Glauben und Handeln nur
Erscheinung betriffty» 137,

Auch «die Thomisten koénnen verschiedene Ziige in Jaspers’ Auf-
fassung von der Metaphysik positiv verwerten. So mul [z. B.] seine
Bemerkung iiber das unauflésliche Band zwischen metaphysischem
Denken und dem inneren Zusammenhang des empirischen Seins nicht
notwendig zu einer Lehre von paradoxen Begriindungen des Umgrei-
fenden fithren. Sie kann als eine realistische Mahnung gelten, dafl die
Metaphysik niemals aufhort, eine menschliche Disziplin zu bleiben, und
somit eine vitale Beziehung zu unserer Erfahrung von sinnlich erfahr-
baren Dingen in der Welt aufrecht erhdlt. Dies wird noch verstarkt durch
Jaspers’ Beobachtung, dafl die metaphysische Transzendenz nicht von
der Welt wegfiihrt, sondern innerhalb der Welt ihre Stitte hat» 138,
In der Chifferntheorie versuchte Jaspers Gott und Mensch miteinander
zu verbinden, um den Menschen in Hoffnung und Glauben auf Gott hin
auszurichten. Denn Jaspers wollte, wie auch Furger sagt, nicht in einem
radikalen Agnostizismus die Philosophie selbst aufgeben, und er wollte

137 W. LoHFF, a. a. O., 137.
138 T, Corrins, Wissenschaft und Philosophie. In: Karl Jaspers, hrsg. von
Schilpp, 129.



242 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

den aus dem Bereich metaphysischen Seins zu erschlieBenden philoso-
phischen Glauben nicht rein formal und inhaltlos interpretiert sehen 39,

Jaspers’ Metaphysik der Chiffern ist ein aktiver Weg zur Transzen-
denz, der auf Situationserhellung angewiesen ist. Die Ausfithrung dieser
Situationserhellung wird ein ProzeB der Vermittlung sein, «in dem einer-
seits der mannigfaltige Inhalt der Situation als Erfahrung mit ihren ver-
schiedenen Aspekten der empirischen Wirklichkeit, der Freiheit, der
Ausrichtung auf das Absolute in der Seinsidee vereinigt, andererseits
die unbestimmte Seinsidee durch die Erfahrung erfiillt wird. Magebend
fiir jeden metaphysischen Ausdruck, gelte er nun der Welt, dem Menschen
oder Gott, wird der Symbolcharakter der objektivierten Seinsidee sein ...
[So] wird die Metaphysik der Chiffern zu einer Metaphysik der Tran-
szendenz. Fiir sie wird das absolute Sein nach aller analogen Beschrei-
bung das in sich selbst und als solches Unerreichbare, Unberechenbare,
Unbekannte bleiben. Sie wird keine Harmonie des Alls darbieten konnen,
in der alle Rétsel gelést und alle Antinomien verschnt erscheinen, wird
aber zu ihrem Gipfel kommen in einer liebenden Hingabe des Menschen
an seine Transzendenz. Sie wird eben keine Metaphysik eines im Besitz
des absoluten Seins sich bereits befindenden Geistes sein, sondern die
eines Geistes, der im Wissen um seine Freiheit und Verantwortung in
der Welt lebt und dem absoluten Sein entgegenstrebt» 140, Der Mensch
schwingt sich zum Einen der Wahrheit; er lebt vom ethischen Handeln
und glaubt im Scheitern an die letzte Einheit, an das ganz Andere. In
Gott hat die Existenz das tiefste absolute Vertrauen. Da entspringt eine
Metapysik. Der Mensch ist nicht ohne Transzendenz, und gleichwohl hat
das menschliche Sein keinerlei Ahnlichkeit mit dem Géttlichen. Der
praktische Vernunftglaube fiihrt Jaspers zur metaphysischen Speku-
lation, der Glaube an ein iibermenschliches Etwas, dessen Wesen man
gar nicht bestimmen kann.

Es ist klar, daB Jaspers’ Transzendenz nicht identisch ist mit der
der traditionellen Metaphysik. S. Holm ! glaubt, zur Beziehung vom
Menschen zu Gott im modernen Zeitalter und besonders in Jaspers’
Weltbild sagen zu konnen, Jaspers habe die vertikale Transzendenz
durch eine horizontale ersetzt. «Die Transzendenz ist nun nicht mehr
das, was ‘oben’, sondern was ‘um uns herum’ ist, und dafiir hat Jaspers

139 F. FURGER, a. a. 0., 192.

140 T., ARMBRUSTER, a. a. O., 136.

141 5, S. HorLMm, Jaspers’ Religionsphilosophie. Ist Jaspers Religionsphilosoph ?
In: Karl Jaspers, hrsg. v. Schilpp, 640 f{.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 243

selbst den Begriff des ‘Umgreifenden’ gebildet und definiert. ... Das Um-
greifende bekommt einen dialektischen Wesenszug von Ungewilheit,
da es uns gleicherweise gegenwartig und verschwindend ist. ... Wenn wir
die Transzendenz als das ‘betrachten, was iiber und hinter allen Formen
des Umgreifenden liegt, so wird sie zur ‘Transzendenz aller Transzen-
denzen’» %2, die nicht mehr erkannt werden kann, wie es die alten
Metaphysiker fiir méglich hielten. Der Mensch hat zu ihr eine praktische
Beziehung, was auch Metaphysik und Religion eng miteinander ver-
bindet. Daraufhin weist auch die induktive Methode. Wo ein denkender
Mensch ist, kann ein aufsteigender Weg zu Gott seinen Anfang nehmen.
Holm sagt auch: «Existenzphilosophie ist wesentlich Metaphysik, da sie
an das glaubt, woraus sie entspringt. Transzendenz ist [fiir Jaspers]
die sicherste Realitdt {iberhaupt, aber sie ist kein Objekt, da sie durch
unsere Erkenntnis nicht erfat werden kann. ... Die Chiffernschrift ...
deutet [darauf] ..., aber sie offenbart ... [sie] nicht» 143,

3. Philosophisches Seins- und Heilsverstindnis

Kein Weg zum Absoluten, zu Gott, kann als bester vorgeschrieben
werden. Es gibt verschiedene Wege, mehr und weniger ansprechbare.
Jeder Suchende hat das Recht, den seinen zu verteidigen und durch
Beispiele zu bekriftigen, denn jeder Denker hat den allein ihm eigenen
und nur ihm zugénglichen Boden als Voraussetzung. Karl Jaspers scheut
sich als vielseitig geformter und von seinen Lehren voll iiberzeugter
Philosoph nie, fiir seine Ideen in den Kampf zu ziehen. Oft spricht er
von seinem Toleranzbestreben und vom Bemiihen, anderes Gedankengut
moglichst objektiv zu beurteilen. Und doch scheint es, daB Jaspers als
«allwissender Philosoph» seinen Kompetenzbereich nicht begrenzen
konnte und aus einer unverstdndlichen Intoleranzhaltung heraus die
christlichen Religionen mit ihrem Offenbarungsglauben beurteilte. Un-
erklarbare Glaubenswahrheiten und Mysterien degradiert er zu Mythen.
Wollte Jaspers etwa damit «Ldsungen» entgegentreten, die ziemlich
unproblematisch Gott als Schliissel in die Philosophie hineinzogen und
die Philosophie zur ancilla theologiae erniedrigen wollten? Dies ist anzu-
nehmen. So {ibt Jaspers anderen Denkern gegeniiber oft vorschnelle
Kritik, wo iiberlegtes Schweigen am Platze wire. Er spricht wirklich

"z Ebd.
143 Ebd. 643 f.



244 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

wunderschén vom Schweigen, vom Héren, von der Liebe, von der
Kommunikation ... Aber alle diese «Tugenden» schlieBen das Kate-
gorische und Uberbetonte aus; sie wiirden in der Tat auch Jaspers’
Urteile tiber die Offenbarung ... ausschlieBen. Auch von einem philo-
sophischen Weg des Gottsuchens darf man das Weiterziehen von Linien,
wenn auch in einer Art, die nicht mehr rein philosophisch ist, nicht
ausschlieBen.

Die Existenzphilosophie hat zeitgemil3 den Menschen ins Rampen-
licht gestellt und dadurch ihre Lehre ansprechbar gemacht. Die Philo-
sophie als Wissenschaft aller Wissenschaften und als deren Uberwacherin
und Trédgerin hat auch im theologischen Bereich ihren Wert und kann,
richtig angewendet, der Theologie nur forderlich sein. Philosophie ist ja
ein Weg, der den Menschen zum Heil zu fithren versucht, ein Weg, der
des Menschen Sinn und Ziel erfahrbar machen will. Jaspers strebt im
Transzendieren nach dem Unergriindlichen, nach dem Letzten. Dabei
ist er sich der menschlichen Ohnmacht bewulBt und bleibt ein ent-
schlossener Sucher, wenn er auch in seinen groften existentiellen An-
strengungen immer scheitert und héchstens einen «kurzen und begrenz-
ten Blick auf die andere Welt», auf das Umgreifende alles Umgreifenden
werfen kann. Jaspers will mit seiner Philosophie eine Art Heilsver-
stdndnis erhalten, ein personliches Verstindnis, das andere anregen und
belehren soll, das ihm aber als Denker niemand, keine Autoritdt, geben
kann. Jede Existenz hat zur Aufgabe, ihren persénlichen Gott zu suchen,
sich selbst zu verstehen und in diesem Verstehen zum Sinn und Zweck
der Welt vorzustoBen. Denn «im Grunde seines Seinsverstindnisses
findet sich der Mensch von dem Ursprung aller Bedeutsamkeit als einem
Unendlichen und darum Unverginglichen und Unbedingten in sein
Wesen gerufen» **. Seinsverstindnis wird in seinem Grunde Heils-
verstindnis. Jaspers vermeidet in seinem Seinsverstdndnis klare Begriffe

144 B. WeLTE, Heilsverstindnis. Philosophische Untersuchung einiger Vor-
aussetzungen zum Verstindnis des Christentums. Freiburg-Basel-Wien 1966, 100.
Welte bemerkt im Gegensatz zu Jaspers ebd. 115: «Darin aber liegt, wiederum
sich aus dem urspriinglichen Seinsverstindnis erhebend, dieses Moment: das Heil
als freie Gunst oder als Gnade des gottlichen Geheimnisses zu verstehen und nicht
anders. Denn die freie Gunst des unendlichen Geheimnisses diirfen wir Gnade
nennen. Die philosophische Auseinanderlegung des Seinsverstindnisses des Men-
schen in seinem Weltdasein kann Beziige und Bereiche freilegen, die wir sonst nur
in theologischen Quellen anzutreffen gewohnt sind. Aber diese Beziige und Bereiche
sind vor jeder positiven Theologie schon ins Herz des Menschen, namlich in die
Tiefe seines Seinsverstindnisses eingeschrieben. Auf diese ausgezeichnete Weise
waltet das menschliche Seinsverstindnis immer schon als Heilsverstandnis».



Karl Jaspers’ philosophischer Wcg zur Transzendenz 245

und spricht nicht von Gnade, die ihm Weltflucht bedeutet, sondern 14t
den Menschen auf sich selbst angewiesen, ohne eigentliche Antwort vom
Jenseits. Doch wir kénnen uns fragen, warum Jaspers das Erfahren der
Transzendenz, diese besondere Kraft, nicht auch Gnade nennt, oder
warum er diesen Begriff nicht einmal bloB gelten 148t. Es gelingt nach
ihm ja nicht jedem und nur in momentanen Hohepunkten, sie zu erfahren,
obwohl die Transzendenz auch das Thre beitrdgt. Auch fiir die Denker,
die Jaspers vor allem angreift, ist das Sprechen des endlichen Seienden
in der Welt als Sprache (des Seins) zweideutig und das Schweigen des
Unendlichen als Schweigen ebenfalls zweideutig. Hier kénnen Jaspers’
Chiffern eingesetzt werden. Alle endlichen Seienden zeigen uns als
Chiffern etwas von der Transzendenz und somit von unserem Heile, oder
besser gesagt, sie weisen auf das Heil hin; in ihnen spricht eine Ver-
heiBung des Heils. «Was uns nie ganz erfiillen kann, das bringt sich uns
[doch] unaufhérlich entgegen. Was uns allein ganz erfiillen wiirde, wenn
es uns seine Gunst zubrichte, das entzieht sich ins Schweigen» 145.

Die deutlichste Heilsbegegnung erfahrt der Mensch in seinen per-
sonlichen Grundsituationen, z. B. im Tod. Welte sagt auch, daB der
Mensch als Dasein fiir sein Heilsverstdndnis nicht {iber den Entwurf der
Moglichkeit hinausgehen diirfe. Das Vorverstdndnis des moglichen Heils
ist Chiffer (der Gewdrtigung) des wirklichen Heils und bei Abstrahierung
von verschiedenen Begriffen dem Denken Jaspers’ nahe. Jaspers kennt
diesen Bereich, wo Héren, Schweigen, Ehrfurcht ..., nicht Sprache, Ver-
stdndnis ... hingehdren, 148t ihn aber fiir die Religion nicht gelten. Das
menschliche Dasein verhilt sich dem Ewigen gegeniiber immer in voll-
ziehender Bereitschaft, die wegen des ewigen Schweigens Gottes unsicher
ist. Der Mensch bleibt immer dem Abgrund nahe und schwebt in blei-
bender Bedenklichkeit, d. h. er scheitert. Doch auch Welte sieht rich-
tigerweise auch bei Jaspers ein gewisses apriorisches Seinsverstdndnis,
ein apriorisch der Positivitdt des Christentums vorhergehendes Vorver-
stdndnis, ein Wissen trotz Unwissens. Dies ermdglicht ihm aber nicht,
die christliche Offenbarung, wenn sie in ihrer Positivitdt erscheint,
menschlich zu verstehen und menschlich zu vollziehen. Dieses Vorver-
stindnis gibt auch Jaspers seine Lebensaufgabe, unabhingig vom
Christentum das Absolute, den Grund und Sinn allen Seins, zu suchen.
Dieses Vorverstandnis ist verbindendes Zeichen des Heiles innerhalb der
Immanenz des Daseins und weist auf einen personalen Heilbringer hin.

145 Ebd. 124.
16



246 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Dadurch kommt das menschliche Wesen der christlichen Botschaft
entgegen, indem es sie vorversteht und folglich verstehen kann 4. Die
philosophische Analyse fithrt zur menschlichen Moéglichkeit des Ver-
stehens der Heilsbotschaft und des Heilbringers.

Die Philosophie bleibt aber in ihren Grenzen; der Philosoph hat also
nicht das Recht, «religiose Angelegenheiten philosophisch zu kritisieren.
Als AuBlenstehender hilt Jaspers den christlichen Glaubensinhalt und
die Religionen fiir gefiihlsbetonte Heilsgeschichten und ihre Vertreter
als Irrealisten. Er konnte und kann sich [als Prophet] dieses Mitsprache-
rechtes nicht enthalten und wagt sich, ohne hinreichende Kenntnis, in
diese Fragen, urteilt aber zu negativ und oft absolut unverstindlich.
Anderseits bleibt die zuriickhaltende Stellung Jaspers’ [im Aussagen
iiber Gott] im Philosophieganzen meistens verstdandlich». Doch «die
Philosophie kann auch, nachdem das Christentum mit seinem Offen-
barungsereignis und seiner Botschaft auftrat, von sich aus nicht ent-
scheiden, ob dessen Offenbarer Jesus wirklich ein Offenbarer, und ob
seine Botschaft also echt und glaubhaft sei. Sie kann nur aufmerksam
machen auf diese Botschaft und dieses Ereignis, und dies gerade des-
wegen, weil dieses so ist, wie es ist. Damit fordert sie aber, dall der
Mensch positiv und auf angemessene Weise und, innerhalb dieser Weise,
kritisch mit dem positiv Gegebenen sich befasse, um zu sehen, ob sich
hier die reinen Zeichen finden, die den Glauben tragen konnen. Sie
fordert auf zu jenem Hinhoren und Priifen, aber dieses selber ist nicht
mehr ihre Sache und iiberschreitet, wenn es geschieht, ihren Bereich» 147,
Hier bleibt die Philosophie als Methode Licht. Mit dem Glauben gewinnt
man einen neuen Standpunkt und eine andere Leuchte. Hier hat die
Philosophie «Ancilla-Dienst», denn sie hilft dem Menschen, sich im
Glauben zu verstehen.

146 5. dazu ebd. 228: «Sofern damit auch so etwas wie ein Apriori eines perso-
nalen Heilandes sichtbar werde, mu3 gesagt werden, daB von hierher das Auf-
tauchen solcher Gestalten auch auBerhalb des Christentums begreiflich erscheint.
Ja, es wird von diesem Apriori aus mdoglich, daB3 der Mensch auch zu subjektiven
Entwiirfen solcher Gestalten verfithrt werde. Die Religionsgeschichte hat dafiir
Beispiele. Damit wire dann freilich ein echter menschlicher AnlaB in unechter
Weise ins subjektiv Illusiondre abgeglitten und verdorben. Die genauere Analyse
konnte demgegeniiber zeigen, daB3 zwar aus den Grundverhéltnissen des Menschen
der Hinblick auf einen personalen Heilbringer abgeleitet werden kann. Aber gleich-
zeitig damit erwidchst auch die Einsicht, daBl in Sachen des Heiles der Mensch
nichts aus seiner Subjektivitidt zu erstellen oder zu fordern hat». Die entsprechende
Jasperssche Forderung besteht also mit gewissem Recht.

147 Ebd. 229.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 247

Nach Jaspers kann man aber mit der Philosophie, die alles tiber-
trifft, jedes Problem am erfolgreichsten angehen; er scheint sogar sein
Denken zu verewigen und als unumgédnglich zu betrachten. Deshalb
kann Jaspers’ Gott nur sein und handeln, wie es ihm von der Existenz
vorgeschrieben wird. Die Offenbarung hingegen ist kein Inhalt, der
Méoglichkeiten einschrinkt. Jaspers setzt anstelle des Gehorsams das
Bewulitsein, das weder absolute Garantie gibt, noch der Freiheit eine
Grenze setzt. Die Chiffer, die dauerndes Suchen verlangt, ist die Sprache
der Transzendenz. Aber «das ruhelose Suchen verselbstindigen, heil3t
das Suchen aufgeben» *8, Auf dem Weg zum Absoluten, d. h. beim
Suchen des Absoluten, beim Transzendieren, mul3 der Mensch sich etwas
sagen lassen, er muf3 horen kénnen. Dies hat Jaspers in der Praxis kaum
getan. Jaspers will die Transzendenz in duBerster Anonymitidt halten,
vermindert aber durch diese Unbestimmtheit des Go6ttlichen dem Men-
schen den Mut zum Suchen. Doch Jaspers’ Existenzbestimmung sucht,
diesen Mut wieder zu wecken. Der Mensch weill — auch Jaspers —, daB3
Gott Schopfer ist, denn er kann die Endlichkeit nur im dynamischen
Bezug zur absoluten Wirklichkeit verstehen; die Schépfung hingegen
bleibt ihr Geheimnis. Hier hilft die Religion weiter, aber nicht blo8
eine humanistische, wie sie Jaspers wiinscht. Jaspers’ religiése Philo-
sophie ist eine KompromiBhaltung, sie kann mit dem Absoluten in
Kontakt setzen, doch das Absolute bleibt fiir den Nur-Philosophen
immer das Undurchdringliche, das Unwahrnehmbare, das Abstrakte
und folglich das Unreale, was zu einem Agnostizismus fiithrt 1*°. Die
wirklich ganze Religion mufl geoffenbart sein, denn man kann allein
durch Gott das Mysterium des goéttlichen Lebens wahrnehmen. Sie muf3
vor- oder iibernatiirlich sein, denn die Natur des Menschen kann sich
nur im Sichiiberschreiten vollenden, nicht im SicheinschlieBen in die
Philosophie, wie dies Jaspers macht, aber die daraus folgenden Konse-
quenzen nicht sieht.

148 H. Fries, K. Jaspers und das Christentum, 287.

149 Vgl. B. WELTE, Der philosophische Glaube bei K. Jaspers ..., 35, Anm.
(auch Zitat bei F. FURGER, a. a. O., 193): « Wenn bei Jaspers so scharf die Nicht-
wiBbarkeit der Transzendenz betont ist, so steht die Schirfe dieser Sprache ge-
schichtlich im Zusammenhang mit der kritischen Philosophie von Kant und deren
kritizistischen und agnostizistischen Abkémmlingen. Allein dies betrifft ... im
wesentlichen nur die Form des Gedankens. Die Sache selbst, von der Jaspers
spricht, hat in Wahrheit nichts mit Agnostizismus zu tun, da die Bewegung, die
er zu beschreiben sucht, ja gerade zur hochsten Klarheit und GewiBheit drangt
und solche auch erreicht, aber freilich auf eine Weise, die von allem immanenten



248 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

Der Zugang zu Gott liegt primédr auf der Ebene des Existierens,
das wir nur noch sein konnen. Die Existenz transzendiert auf das Eine,
auf das Absolute, hin. Auch Jaspers sieht, wie uns scheint, Sein und
Gehalt der Existenz von der Transzendenz her ein. Er strebt ja unab-
lassig auf sie als auf die sicherste Realitdt hin. Gott ist also Jaspers ein
Apriori, ist Grundlage seines Philosophierens, hinter der immer eine,
wenn auch nur eine schwache GewiBheit von der Existenz Gottes steht.
Jaspers’ Philosophie ist ein vorsichtiges philosophisches « Umspannen»
Gottes, der als begrifflich unerfaBbarer, letzter Grund iiber allem thront.
In diesem BewuBtsein kann Jaspers sein Leben verstehen; und die
Verabsolutierung der eigenen Existenz wirkt seiner eigentlichen Absicht
entgegen. Das entscheidende Problem fiir Jaspers’ Fragen nach dem
Sein, nach dem Ewigen, liegt im Erfahren und Erkennen dieses Abso-
luten. Denn «wie kénnen wir etwas tun, das sich nicht nur auf objektive
Zwecke bezieht, sondern den Gehalt des Ewigen hat? ... Wie kann etwas
Absolutes und Ewiges sein, ohne sogleich wieder als Objektives erscheinen
oder als solches gedacht werden zu miissen und damit sich als Absolutes
und Ewiges aufzuldsen?» 15° Auch fiir Jaspers liegt Existenz als Sein
auf einer transzendenten Ebene. Gott bleibt ihm im Fragen der Erste 1,
um Existenz zu verwirklichen und um auf deren Boden Gott niher und
deutlicher zu erfahren. Schmidhduser wiirdigt Jaspers’ Philosophie als
Weg, der «vom subjektivistischen Erkennen zum Erfahren der Tran-
szendenz» 152 fiihrt.

4. Existenzphilosophie als Philosophie der Praxis

Jaspers macht viele gegensitzliche Aussagen; die einen sind ganz
positiv zu bewerten und lassen sich weiterentwickeln, die andern ver-
dunkeln und verwirren seine aufs Ganze gesehen groBartige Philosophie.

Wissen sich unterscheidet, ohne aber dadurch im mindesten «unverniinftig» zu
werden».

150 U. SCHMIDHAUSER, a. a. O., 328.

151 Ebd. 333 f. Schmidhiuser zitiert aus Jaspers: Von der Wahrheit, 1054
und: Die Geschichte der Menschheit, in: Universitas, Heft 12, 1271. «Der Ursprung
liegt in Gott. Von ihm her mul3 einem jeden Menschen geschenkt werden, was er
wird, dadurch, daB3 ihm das Sein aufgeht und wie es ihm aufgeht ...» «Alles ... ist
zu erwarten, wenn es auf die Tiefe des Menschseins ankommt, die mit dem Glauben
an die Gottheit sich 6ffnet, ... wenn ich im Ursprung der Transzendenz mich an-
vertaue».

152 1J. SCHMIDHAUSER, a. a. O., 334.



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 249

In seiner Philosophie, die als Transzendentalphilosophie immer auch
Anthropologie bleibt, gleitet er gerne von der theoretischen auf die
praktische Ebene, ohne den erkenntnistheoretischen Bereich genau vom
ethischen zu trennen. Dies kommt einer Flucht in die Praxis gleich und
verrdt einen gewissen Irrationalismus 133. Sein existentielles Tun ist an
keine einsehbare Regel gebunden, seine Existenzphilosophie kann von
nichts in ihrem Elan zur Transzendenz gehindert werden. In Jaspers’
Philosophie des «dauernden Unterwegs» weist auch der philosophische
Glaube in die Richtung des Praktischen. Dieser Glaube an ein iiber-
menschliches Etwas, dessen Wesen man gar nicht bestimmen kann,
verlangt den irrationalen Sprung zur Transzendenz. «Mein Erleben der
Existenz ist nicht ohne weiteres die Transzendenz, sondern diese ist der
tiefste Grund in mir, zu dem ich mich in diesem Erleben verhalte. Im
‘Vollzug” steckt gewissermallen die Transzendenz. Erinnern wir uns
daran, dafl nur im Ich ich zugleich an-sich-Sein habe, das aber nicht
erkannt werden kann, so ist hier offenbar Transzendenz dieses tiefste
Ich oder das Tiefste im Ich, zu dem ich mich auch verhalte, wenn ich
eine Entscheidung fdlle usw. Aber ... [es wiirde falsch sein], im Sinne von
Jaspers Transzendenz nur fiir das Tiefste im Ich zu halten» 3*. Vor dem
Sein, zu dem Jaspers auf seinem persénlichen Weg zu kommen scheint,
herrscht Schweigen; dem widerspricht aber die Erkenntniskraft Jaspers’,
die die Fahigkeit hat, zu urteilen, auf welche Art sich Gott offenbaren
konne. Dies tut er aber aus Unkenntnis von Religion und Offenbarung.

Und Jaspers hat allen duBeren Schwierigkeiten zum Trotz — vgl.
sein liberales Milieu — den Aufstieg zur Chiffernlehre, zu seiner Meta-
physik, die die Transzendenz oder Gott ahnen oder erfahren 148t, nie
aufgegeben. Er setzt sich duBerst entschieden fiir Gott und seine Tran-
szendenz ein und zeigt uns in der Philosophie den Weg zum Ursprung,
der dem Leben den Sinn gibt. Der Mensch bleibt ihm ein nie eindeutig
erforschbares Individuum. Gott, dem jedes Geschopf hochste Ehrfurcht
schuldet, bleibt jedem menschlichen Zugriff fern. Dies hat Jaspers klar
zu machen versucht. Gott steht in ndchster Ndhe und in weitester Ferne

133 s, dazu ebd. 156: «Die Frage nach dem Menschen ist bei Jaspers oft primér
praktisch und verliBt die Ebene theoretischer Argumentation. So kann es dann
aussehen, als wolle Jaspers erkenntnistheoretische Schwierigkeiten und Probleme
dadurch iibergehen, daB er theoretische Ergdnzungen allzuschnell auf das prak-
tische Gleis verschiebt und hier 16st ... Dieser Primat des Praktischen ist bei Jaspers
grundlegend, aber nirgends wird er erkenntnistheoretisch sauber begriindet. Wenig-
stens erfolgt dies nie thematisch, sondern immer nur in gelegentlichen AuBerungen».

154 T, THYSSEN, a. a. O., 290 {.



250 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

zum Menschen, denn der Mensch hat sein Sein von der Transzendenz und
lebt auf eigene Gefahr hin auf sie zu, denn diese Transzendenz ist als
absolut und allumfassend in sich selbst vom Menschen nicht erfaf3bar,
d. h. der menschlichen Erkenntnis nicht zugidnglich. Gott trdgt und
belebt die Welt, in der der Mensch seinen ihm zugewiesenen Platz hat.
Obwohl Jaspers in anonymer Terminologie von Gott spricht, steht er
ihm in seinem existentiellen Wagnis, in dem sich das Selbstsein im Sich-
bewidhren einen Zugang zur Transzendenz bahnt, in inniger Nihe.
Jaspers’ freie und wagemutige Schaffenskraft, sein aktives Philoso-
phieren, geht von einer ideellen Achse der Humanitdt aus, in der er
seiner selbst, seiner Grenzen und seines transzendenten Ursprungs bewuf3t
wird 135, Der «religiose» Charakter in Jaspers’ Existenzphilosophie ver-
stirkt deren Uberzeugungskraft, als hohe Individual- oder Persénlich-
keitsethik Aufgaben zu iibernehmen, die einmal eher der Religion zu-
kamen. Diese Existenzphilosophie will mit ihren Appellen zur Entschei-
dung, zum Engagement, d. h. zur Selbstverwirklichung, als notwendige
Bedingung des Gottsuchens auffordern und moéglichst alle Menschen
ansprechen, sich mit dieser Philosophie zu befassen.

Um der entscheidenden Wichtigkeit der Existenz bewul3t zu werden,
setzte Jaspers diese in die Mitte seiner Philosophie. Denn nur im wirklich
bewuBten Existieren kann der Mensch den Weg zur Transzendenz gehen.
Jaspers hat Vorurteile gegeniiber jeder Autoritdt, ohne die es kein Leben
und kein Lernen gibt. Ceine Philosophie bleibt wesentlich dynamisch;
ihr Glaubensgehalt vermag nicht in Worte iiberzugehen, sondern wird
als innerste Tat des sich selbstverwirklichenden Menschen zur Mitte
und Hohe der philosophia perennis. Doch bei dieser Dynamik sollte auch
ein Dialog zwischen dem Offenbarungs- und dem philosophischen Glauben
moglich bleiben, denn jeder echte Glaube ist von Unsicherheit bedroht,
jede glaubende Existenz kampft stindig gegen Unsicherheit und Zweifel.
Die ganze Philosophie ist fiir Jaspers philosophischer Glaube und enthalt
als metaphysische Schau auch die Grundziige einer Religion. Die mensch-
liche Existenz kommt in die abgriindige Fraglichkeit ihres Wesens und
findet sich darin schlieBlich in Gott begriindet. Die Transzendenz, von

155 Vgl. hierzu: H. BartH, K. Jaspers iiber Glaube und Geschichte. In: Theol.
Zeitschr., Basel, 6, 1950, 434-460. Barth verteidigt darin den christlichen gegen-
iiber dem humanistischen Ausgangspunkt, von dem Jaspers bes. im Werk: Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte schreibt. Jaspers spricht von einer Achsenzeit,
die nicht mit der christlichen Zeit (Geburt Christi) iibereinstimmt. Als Ausgangs-
punkt benutzt er andere geschichtliche Ereignisse. |



Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz 251

der er (apriorisch) weill, kann er nur philosophisch anstreben, d. h. er
muf} sich ihrer in seiner Existenz immer aufs neue vergewissern. Die
Bewegung auf Transzendenz hin bleibt, da es nie zu einer besitzfreudigen
Untétigkeit kommt, denn nur im dauernden Einsatz und Vollzug des
Selbstseins wird die Transzendenz urspriinglich vernehmbar. Dazu
braucht Jaspers keine Religion; im Gegenteil, seine Vernunft muf
jedes konkrete Aufkommen und jeden Autoritdtsanspruch der Religion
als Dogmatismus, Fanatismus ... ablehnen. Sie ist Jaspers eine von
aullen an den Menschen herantretende Autoritdt und gewinnt als solche
nicht endgiiltige Bedeutung fiir das transzendente Gottesverhiltnis.
Der in seiner «geschichtlichen Situation lebende Mensch ... [kann] die
Verwandlung seines bloBen Daseins in das eigentliche Existieren nur
in der Konfrontation mit der Transzendenz ... realisieren» 1%6.

Letztlich bleibt die Philosophie in der Sphire des Wissens, Gott und
Wahrheit folglich {iber ihr. Aber Wissen um die menschlichen Grenzen
und Transzendieren ist Offenbleiben auf ein Letztes und Uberschreiten
allen Weltwissens. Jaspers erfihrt Gott nur im Dasein, im Erleben der
Chiffern, in welchen Gott «durchschimmert». Dadurch beengt er den
Weg zu Gott, d. h. er verlegt den Akzent auf die Praxis und somit aufs
Irrationale. Jaspers bleibt, da er Gott nicht als solchen weil}, im kriti-
schen und miihsamen Ringen um ihn. Sein Skeptizismus «ist ein aus
hellsichtiger Kritik und groBem VerantwortungsbewuBtsein geborener
Skeptizismus, was er vorlebt, ist aber auch wieder kein Skeptizismus,
weil Jaspers sich nicht dogmatisch auf den Satz festlegt, es gibt iiberhaupt
keine Wahrheit» 157,

Jaspers’ philosophisches Schaffen zeugt von einem durchaus ur-
spriinglichen und selbstindigen Denken, in seiner Gesamtkonzeption
von einer starken, nie erlahmenden Willenskraft. Jaspers hat, wie
H. van Oyen 138 schreibt, das Problem des nach sich fragenden Menschen
in die Weite einer metaphysischen Deutung hineingefithrt, in eine
Anthropologie, die nur in einer (philosophischen) Theologie ihren letzten
Sinn findet. Wir sind uns dabei bewulit, da Jaspers die Philosophie
als alleinigen Ausgangspunkt fiir den Weg zu Gott und als einzige

156 H. Kunz, Versuch einer Auseinandersetzung mit der Transzendenz bei
K. Jaspers. In: Karl Jaspers, hrsg. v. Schilpp, 497.

157 J. HIRSCHBERGER, Geschichte der Philosophie, Bd. I1: Neuzeit und Gegen-
wart. Freiburg Br. 1952, 583 f.

158 Vgl. H. van OYEN, Der philosophische Glaube. In: Theol. Zeitschr., Basel,
14, 1958, 14-37.



252 Karl Jaspers’ philosophischer Weg zur Transzendenz

«Wissenschaft» {iberbetont hat und damit zu totalitdren, irrigen Ansich-
ten gelangt ist. Jaspers’ Philosophie ist als Ganzheit ein Halt, eine Hilfe
fiir alle Menschen, besonders fiir jene, die in groBer Unsicherheit, ja
Verzweiflung leben und die sich nicht, dank des Glaubens, an den
religitsen Grundwerten starken kénnen. Seine Philosophie des Menschen,
die in diesem auch Gott einschlieBt, enthilt gehaltvolle metaphysische
Aussagen. «Sein Durchbruch durch die Relativitit der Situation zu
einem Absoluten erfolgt vor allem subjektiv in der Erfahrung eigener
unbedingter Handlung. Wichtig ist folglich fiir ihn, da der Mensch
iiberhaupt aus freien Stiicken sich in seiner Situation verhilt, daBl ihn
das Eintreten in unl6sbare Situationen quilt, weil dadurch mehr als
Welt vergegenwirtigt wird» 1°. Jaspers will allen kiinden, daBl der
Mensch die erste Erfahrung der Transzendenz in der Handlung macht,
im wirklich ernsthaften Suchen nach echtem Menschsein. Die daraus
erfahrene Transzendenz kann Jaspers niemals in bestimmter Gestalt als
allgemein geltend aussprechen. Ein absolut vollendetes Gelingen des
Aufschwungs zum Sein, wofiir die Existenz die Hilfe Gottes braucht, ist
dem Menschen in seinem Dasein nicht moglich.

Jaspers hat uns die Absolutheit der Transzendenz und die Gréfle
des Menschen in seinem stdndigen, aber nicht bis ans Ende klar begeh-
baren Weg zu ihr in seiner Existenzphilosophie aufzuzeichnen versucht,
und er hat es auf durchaus erbauende Weise getan.

159 1., ARMBRUSTER, a. a. 0., 113 {,



	Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

