
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 2-3

Artikel: Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Autor: Meyer, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konrad Meyer

Karl Jaspers' philosophischer Weg

zur Transzendenz

I. VON DER IMMANENZ ZUR TRANSZENDENZ

7. Philosophische Standortbestimmung

Mehr denn je muß sich der Mensch des 20. Jahrhunderts aufs Wesentliche

besinnen, um zur Frage nach dem Grund allen Seins das Seine

beitragen zu können. Nur im geistigen Sichaufhalten im Seinsgrund kann
er den Sinn seines Daseins und Tuns erfahren; nur darin kann er für
sein schwer verständliches Existenzsein Ansporn finden zum dauernden

Unterwegs, das ihn prüfend läutert und Gott näher führt.
Die moderne Zeit hat viele Probleme lösen helfen, hat aber auch

unser ganzes Existenzsein viel problemhafter werden lassen. Die
herkömmlichen Denkweisen und Denkmethoden sind großenteils überholt
und überzeugen folglich nicht mehr. Denn jede Zeit sucht, angepaßt an
ihren geistigen Stand und an ihr spezifisches Interesse, nach neuen Wegen,
um im Weltganzen eine gewisse Klarheit zu erreichen. So hat die koper-
nikanische Wende das Existenzproblem wesentlich verstärkt, die Wende

vom Objekt zum Subjekt, von der deduktiven zur induktiven Methode,
von Gott zum Menschen. Dieser Wechsel wirkt sich in der
Standortbestimmung des Menschen ganz besonders aus; er hat den Menschen in
den Mittelpunkt seiner Denkprozesse gestellt, Gott höchstens vage
einbezogen und vermehrt versucht, den Sinn des Menschen nur im menschlichen

Dasein zu erfassen. Aber trotz allen Suchens blieben und bleiben
viele gestellte Fragen offen. Der moderne Mensch, in eine kritischer
denkende Welt hineingestellt als der Mensch vergangener Jahrhunderte,
ist im eigenen Dasein und so auch Gott gegenüber ganz unsicher ge-



190 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

worden. Individuelle Anschauungen ersetzen das gemeinsame Geistesgut
von einst. Der Glaube festigt sich im Kontakt mit Ungläubigen. Trotz
vieler Versuche kann aber das Dasein des Menschen ohne ein höheres

Wesen nicht würdig gerechtfertigt werden. Die Anschauungen des heiligen
Thomas, der jedes Geschöpf und vorab den Menschen durch den Schöpfer
(Gott) begreiflich zu machen versuchte, haben zwar an Überzeugungskraft,

wohl aber nicht an Bedeutung verloren. Für Thomas gab es keine
«faits bruts», da Gott in jedem Seienden seine Idee verwirklicht, d. h.

jedem von seinem Wesen mitgeteilt hat. Folglich strebten die Menschen
als in sich, aber nicht als aus sich Seiende, also als abhängige Wesen,

notwendigerweise nach ihrem Urheber. Zur Zeit des hl. Thomas fragte man
sich nach dem Sinn der menschlichen Existenz und nach den Normen,
mit denen man das letzte Ziel, Gott, zu erreichen hoffte. Der Mensch
erkannte in der Naturordnung und im Sosein seiner eigenen Natur, was
Gott als Gesetzgeber und als Endziel als seinen Willen bekundet. Der
moderne Mensch kann aber mit seiner Vernunft das einst «bekannte»
Endziel nicht mehr erreichen, sondern bleibt, da er die induktive
Denkmethode anwendet, auf dem Wege zu ihm, d. h. im Fragen nach ihm,
stehen.

L. Boros sagt in seinem Werk «Der anwesende Gott» 1 wirklich
trefflich, daß der Mensch in der Gotterfahrung die «Rand- und Bruchstelle»

zu erreichen scheint. Dieses Randerlebnis in der Gotterfahrung
ist notwendig, denn es ist mit dem Wesen der Endlichkeit mitgegeben,
daß es im endlichen Wesen einen Seinsrand gibt, an dem es aufhört.
Jenseits dieses Randes muß das Unendliche, das «Ganz-Andere» stehen.

«Ihm können wir immer nur am Ende unserer Kräfte, am äußersten
Rand unseres Seins wirklich begegnen Wenn nun diese Randerfahrung
des endlichen Geistes in der Sprache Ausdruck findet, entsteht das Stammeln

über Gott. Dieses ist nur die Übersetzung des geschöpfliehen
Brüchigkeitserlebnisses in die Brüchigkeit der Sprache. Das Stammeln
über Gott ist also der Ausdruck dafür, daß ein Mensch eine innige
Gotterfahrung besitzt und daß er weiß, wovon er redet... Am Ende jeder
Aussage über Gott steht aber das Schweigen In diesem Schweigen
lebt der alles Aussagbare gänzlich übersteigende Verweis auf die
Unendlichkeit. Es ist der bewußte NachVollzug der Stummheit aller Kreatur
vor Gott» 2.

1 L. Boros, Der anwesende Gott. Wege zu einer existentiellen Begegnung.
Ölten u. Freiburg Br. 1964.

2 Ebd. 59 f.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 191

Das Problem um den Menschen und somit auch um die absolute

Realität, um Gott, führt auch Jaspers in dieses Schweigen. Unsere Welt
ist nur Erscheinung des Seins, das weder als Sache erscheint, noch eigentliches

Objekt des Wissens werden kann. Der denkende Mensch steigt in
der Welt über die Welt hinaus, jeder auf die ihm eigene Art. Die Welt
bleibt mitbestimmend; der Mensch bedarf alles Seienden (als Chiffer),
um den Weg hin zur Transzendenz zu bahnen, ohne aber den
Transzendenten bestimmen zu können.

Die Existenzphilosophie sucht, vom Interesse am Menschen erfaßt,
in erster Linie alle weltlich-menschlichen Existenzverhältnisse zu klären.
Sie rückt die je eigene Existenz in den Mittelpunkt. Und einige
Existenzphilosophen - so auch Karl Jaspers - steigen von ihr aus zu Gott auf.
Die theozentrische Denkbewegung war Abstieg, und die anthropozentrische

bedeutet Aufstieg zum eigentlichen Menschen und vielleicht auch

zur Transzendenz. Jaspers hat als äußerst ernster Existenzphilosoph
jeden zu einfachen, unrealen (theoretischen) Seinsweg abgelehnt und hat
dadurch das Menschsein und somit auch die Transzendenz Gottes
vertieft 3. Er ist ein Philosoph, der uns durch sein würdiges Auseinandersetzen

mit der Daseins- und mit der Gottesproblematik im Innersten
anspricht. Jaspers erachtet es als seine Sendung, an der Erarbeitung und
Vertiefung der Fragen um unser Dasein im Hinblick auf die
Transzendenz mitzuwirken 4. Dazu gehört, wenn das Philosophieren echt
bleiben soll, das Denken aus eigenem Ursprung.

Wir folgen Jaspers' deuterischen Symbolen oder Chiffern und somit
auch seinem Aufstieg und vergegenwärtigen in unserer Arbeit sein

Philosophieren, das einen Weg zur Transzendenz zu bahnen sucht. Unsere

Arbeit führt uns hinein in Jaspers' philosophische Auffassung über Religion,

Glaube, Gott in Bereiche, die in der «alten» und als Gegenüber

3 Vgl. J. M. Bochenski, Europäische Philosophie der Gegenwart. Bern-München

21951. Darin hat Bochenski treffend bemerkt (204): «Die Existenzphilosophie
besteht in erster Linie in einer Rückkehr zu den brennenden, weltanschaulich
bedeutsamen Fragen des menschlichen Schicksals, und sie verbindet hiermit eine
neue Analyse der menschlichen Existenz auf ontologischer und metaphysischer
Grundlage».

4 Vgl. K. Jaspers, Mein Weg zur Philosophie (Radiovortrag am Studio Basel,
1951). In: Rechenschaft und Ausblick (Sammlung von Reden und Aufsätzen).
München 1958, 381-391. Darin sagt Jaspers, S. 391: «Wir möchten Widerhall
werden des Tiefen, das einmal gedacht wurde, möchten dessen Aneignung fördern.
Wir möchten ursprünglich im ewig Wahren uns gründen, möchten jede Wirklichkeit

hören, die eine Sprache spricht, die uns zum Aufschwung bringt».



192 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

im Gespräch auch in der «neuen» Philosophie einen wesentlichen Platz
einnehmen.

Karl Jaspers' Werke unterrichten uns über den Sinn und die Bedeutung

der Philosophie. Der Mensch befindet sich auf dem Wege und findet
in diesem «auf-dem-Wege-sein» verschiedenste Möglichkeiten. In
Philosophie, d. h. in Meditation, Selbstreflexion und Kommunikation, findet
er das Sein selbst, die Wirklichkeit. In dieser Quelle des Seins erhält
der Mensch Selbstbewußtsein, darin klärt sich auch sein Verhältnis zur
Welt und zur Transzendenz 5. Jaspers sagt in seiner «Philosophie», daß

der Mensch im empirischen Stoff (in der Objektivität des Weltseins)
sich als gegeben findet, daß ihm die Transzendenz nicht als Dasein in
der Welt unter den Erscheinungen der Dinge begegnet, sondern daß sie

ihn anspricht als Möglichkeit aus allem Daseienden und am stärksten
aus seinem Selbstsein. Das Maß der Tiefe liegt in der Transzendenz, vor
der das «Ich» steht, das sich bewußt ist, von einer Transzendenz
abhängig zu sein, und das weiß, daß das Selbst ohne Transzendenz in den

Abgrund des Nichts gleitet. Also erst das Transzendieren gibt dem
endlichen Sein Gewicht. Selbstrefiexion und Weltorientierung lassen den
Menschen die verborgenen und immer unsicher bleibenden Forderungen
der Transzendenz erfahren, die Forderungen nach Offenheit des Seins

und nach Vertrauen in den Grund der Dinge. Die Unsicherheit des

Daseins in der Zeit stempelt das menschliche Leben, und in dieser Unruhe
ringt der Philosoph um eine innere Unabhängigkeit, um durch den

Schleier der Gegenständlichkeit hindurch in Muße seiner eigentlichen
Aufgabe nachzukommen und das Eine zu suchen. Denn die Philosophie
«ist das Denken, das den Aufschwung zur Transzendenz vorbereitet,
erinnert und in hohem Augenblick selber vollzieht als ein denkendes

Tun des ganzen Menschen» 6. Der Mensch tastet also als transzendenzbezogene

Existenz nach dem Sein. Das philosophische Denken führt ihn

5 s. dazu: K. Jaspers, Einführung in die Philosophie (Zwölf Radiovortrage).
Zürich 1950, 15: «Philosophie ist das Konzentrierende, wodurch der Mensch er
selbst wird, indem er der Wirklichkeit teilhaftig wird». - K. Jaspers, Philosophie,
Bd. II: Existenzerhellung. Berlin 1932, 48: «Ich selbst bin nichts, wenn ich nur
bin. Selbstsein ist die Einheit des Doppelten: auf sich zu stehen und hingegeben
zu sein an Welt und Transzendenz. Allein vermag ich nichts, aber verloren an
Welt und Transzendenz bin ich als ich selbst verschwunden. Ich bin als selbst
zwar eigenständig, nicht aber mir selbst genug Wie ich nicht da bin ohne Welt,
so bin ich nicht ich selbst ohne Transzendenz».

6 K. Jaspers, Über meine Philosophie. In: K. Jaspers, Wahrheit und Leben.
Ausgewählte Schriften, Zürich 1964, 24 f.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 193

zum Handeln; Philosophieren ist dauernde Selbstprüfung, ist Appell,
Transzendenz zur Gegenwart zu bringen. Jaspers schreibt besonders

auch in seiner «Philosophie» über die wichtige Rolle der Kontemplation 7,

die eine Art religiösen, zweckfreien Handelns ist. In ihr öffnen und klären

sich die existentiellen Bezüge des Menschen zur Transzendenz.

2. Der Mensch (idie Existenz) und sein Transzendieren in der Welt

Dem Menschen als Zeitdasein, seinem geschichtlichen Sein, offenbart

sich die Transzendenz als das Nichtsein der Welt, und zwar dann,
wenn dieses Dasein nicht verabsolutiert wird. Existenz 8 ist Ursprung,
ist Leben und nicht Objekt. Sie ist Mittelpunkt der Bewegung der
Philosophie, ist Ruhe und Unruhe zugleich, denn der Mensch kann nicht in
gegenständlicher Gewißheit verweilen; immer trifft ihn neuer Zweifel,
der ihn in die Offenheit des Seins hinausführt zur steten Bereitschaft
für das Eine.

Die Frage nach dem Sinn und Sein des Daseins, wie sie Jaspers
stellt, ist reflexiv, denn es geht in ihr um die Existenz des Menschen;
diese Frage ist transzendent, denn sie übersteigt den Raum, die Zeit und
das Wesen des Menschen; sie ist die Frage, die das Absolute berührt,
die Frage nach dem Sein als solchem. Diese Frage «par excellence»
verlangt äußerste Gründlichkeit; durch sie sind wir engagiert in der Welt,
die wir verwirklichen müssen; durch sie stellen wir uns mit unseren
metaphysischen Dimensionen, die wir beim Fragen in uns wahrnehmen,
den «Dingen» gegenüber. Diese «Dinge» - so lehrt uns Jaspers - zeigen
sich und sprechen zu uns; sie helfen uns, den Sinn des Lebens zu
verstehen und unsere Existenz zu verwirklichen. Da der Mensch als in die

Welt inkarniertes Wesen Ausgangspunkt des Philosophierens und somit
des Denkens überhaupt geworden ist, hängt das Denken wesentlich von
der Bestimmung und Bewertung des Menschseins ab. In der vertieften

7 K. Jaspers, Philosophie, Bd. II, 327 über die Kontemplation: «In ihr
entspringt die Klärung und Reinigung des Selbstseins durch das Bewußtsein der
Transzendenz. Wenn auch kein reales Verhältnis zu Gott in ihr ist, er nicht sinnlich

gegenwärtig sein Wort hören läßt, wird doch in dieser Kontemplation in bezug
auf verborgene Transzendenz aus Freiheit ein Weg gefunden Die Kontemplation
vollzieht sich in formalen transzendierenden Gedanken, im Ergreifen existentieller
Bezüge auf Transzendenz und in dem unbestimmbaren Lesen der Chiffern des
Daseins».

8 K. Jaspers, Philosophie, Bd. I: Philosophische Weltorientierung, 15: «Existenz

ist, was sich zu sich selbst und darin zu seiner Transzendenz verhält».



194 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Reflexion über die Grundfragen sieht Jaspers ein immer unwahrnehmbares,

aber im Grunde nicht zerreißbares Band hin zur Gottheit. Die

Philosophie bleibt ein Wagnis ohne objektive Garantien; in ihr wächst
der Einzelne hinein in den allen gemeinsamen geschichtlichen Raum,
erfährt darin ein gewisses Verbundensein zu seinen Schicksalsgefährten 9

und bekommt einen unerschütterlichen Boden, nicht ein Nichts, zu

spüren.
Philosophisches Denken erwächst nach Jaspers aus der Praxis, d. h.

aus der Betroffenheit im Leben selbst, und philosophische Meditation
ist ihm ein Vollzug, in dem er zum Sein und zu sich selbst kommt. Die

Grundfragen der Philosophie als Praxis, die aus der Situation des Lebens
erwachsen - die früheren Grundfragen, die Kant 10 in ergreifender
Einfachheit formuliert hat, hält Jaspers auch für die unsrigen -, führen uns
auf den Weg des Suchens nach dem Menschen und der Transzendenz n.
Der Mensch als kein sich genügendes, in sich geschlossenes Sein, ist
Knotenpunkt allen Daseins, in dem sich ihm alles verknüpft und von
dem aus alles andere für ihn erst erfaßbar wird. Er ist als Mikrokosmos
über alle Welt hinaus auf Transzendenz bezogen. Er ist als das Mittelglied

des Seins zu denken; in ihm verschlingen sich Welt und
Transzendenz. Als Existenz steht er auf der Grenze beider, ist also ontologisch
nicht zu fixieren, ist in keinem Wissen erfaßbar, ist sich Chiffer. Durch
sich erblickt er die Transzendenz als Chiffer, liest in sich selbst die Chiffer
der Transzendenz, ohne sie zu erfassen und zu begreifen. Existenz,
eigentliches Selbstsein, bleibt in dauerndem Suchen offen für die
Transzendenz, aus der sie entspringt. Auch Offenheit für andere Existenzen
führt zur unerforschbaren Transzendenz; alles Philosophieren ist auf
das Ziel gerichtet, sich der Transzendenz zu vergewissern, denn allein

9 K. Jaspers, Über meine Philosophie, 14: «Im Geisterreich der Philosophie...
werden Menschen füreinander durch die Jahrtausende Schicksalsgefährten des

Denkens, werden einander Anlaß, aus eigenem Ursprung den Weg zum Wahren
zu finden, geben aber einander nicht geradezu und fertig, was Wahrheit ist. Es ist
ein Selbstbewußtsein des Einzelnen in Kommunikation mit dem Einzelnen Es
ist das Wagnis, auf den Grund hin und aus ihm zu leben, der ohne objektive Gewißheiten

(wie in der Religion) nur in Andeutungen, indirekt, als Möglichkeit aus dem
gesamten Philosophieren hörbar wird für den, der selber philosophiert».

10 Jaspers behandelt Kants Philosophie ausführlich in: Die großen
Philosophen, I. München 1960, 397-618, ferner in: Psychologie der Weltanschauungen.
Berlin 1919, bes. im Anhang: Kants Ideenlehre, 465-486, und auch in anderen
Werken.

11 In: Über meine Philosophie, 31 schreibt Jaspers, daß das Thema der
Philosophie eine doppelte Ausrichtung erfahre: «Deum et animam scire cupio».



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 195

die Transzendenz ist das wirkliche Sein. Und Gewißheit von der Gottheit

ist für Jaspers das Einzige, worauf es ankommt. Die Gottheit als

Herkunft und Ziel des Menschen bestärkt die in Jaspers' Philosophie
wichtige Hoffnung; sie kommt durch Weisen zur Erscheinung, die der
Mensch fassen kann. Der Mensch kommt durch die WeltWirklichkeit zur
eigentlichen Wirklichkeit. Die oberste Frage kann also nur indirekt im
Erhellen der Ungeschlossenheit der Welt, der Unvollendbarkeit des

Menschen, der Unmöglichkeit einer dauernden, richtigen Welteinrichtung,
des universalen Scheiterns beantwortet werden. Das menschliche
Erkennen und Denken bleibt in dauerndem Suchen, in der Transzendenzzerrissenheit,

offen für das Sein, das Grund allen Seins ist, für die
Transzendenz 12.

Im Philosophieren will der Mensch seinen Ursprung erreichen, doch

was die Philosophie inhaltlich sagt, bleibt als Sagbares ein Relatives,
das zur Aneignung der Übersetzung bedarf. Jaspers' Philosophie erhellt
die menschliche Existenz und so das Umgreifende oder die Transzendenz,
ohne aber davon zwingende und allgemeingültige Aussagen zu machen,
denn Existenz und Transzendenz (oder Freiheit und Gott) entziehen
sich jedem wissenschaftlichen Forschungsbegriff 13. Philosophieren ist
Transzendieren ; statt der Seinserkenntnis ist Transzendentalphilosophie
möglich, und Philosophie ist für Jaspers immer Transzendentalphilosophie,

die in keiner Gestalt tatsächlich allgemeingültig ist. «Philosophieren

sei sterben lernen, - sei Aufschwung zur Gottheit, - sei Erkenntnis
des Seins als Sein» 14. Die Philosophie, die aus dem Ursprung selber, in
dem der Mensch sich geschenkt wird, erwächst, bezieht sich also unmittelbar

auf die Gottheit; sie ist als Denken und inneres Handeln zugleich
Kommunikation, die den Einzelnen zu einem Selbst macht, das sich
öffnet und wagen kann, aus sich zu gehen, um zu geben und um aufzu-

12 s. ebd. 34: «Weil in allem Seienden die Grenze und der Grund fühlbar zu
machen ist, ist überall gleichsam der Lichtfaden zu spüren, der es mit der
Transzendenz zusammenhält Das Philosophieren begründet nur im allgemeinen das

Recht, sich dem anzuvertrauen, was als Licht der Transzendenz zu mir zu sprechen
scheint. Wie aber ich diese Sprache verstehe, das ist gegründet in dem, was ich
eigentlich selbst bin. Und was ich selbst bin, das ist gegründet in meinen ursprünglichen

Bezügen auf Transzendenz: in Trotz und Hingabe, in Abfall und
Aufschwung ...».

13 In verschiedenen Arbeiten hebt J aspers die Philosophie klar von den
Wissenschaften ab, so z. B. in: Philosophie und Wissenschaft (Antrittsvorlesung an der
Universität Basel, 1948), in: Wahrheit und Leben, 40-55.

14 Ebd. 52.



196 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

nehmen, um so auf den Grund zu kommen und aus ihm leben zu können.
Auf das Eine hin hat unsere Kommunikation, die unvollendbar ist, Sinn
und von ihm her bekommt sie Erfüllung. Im Denken und Mitteilen
kommen wir zur Gewißheit, daß kein gegenständlich gewußtes Sein das

Sein ist, denn «das Sein ist für uns ungeschlossen Es zieht uns nach
allen Seiten ins Unbegrenzte, [es ist das Umgreifende, das uns als es

selbst dauernd zurückweicht. Es ist] das, was sich immer nur ankündigt,
was nicht selbst, sondern woraus alles Andere uns vorkommt »15. Der
Gedanke des Umgreifenden, mit dem wir über jedes bestimmte Sein

hinausdenken, löst uns von jedem bestimmten Sein, bleibt aber rein
formal. Auf dem Wege zur Wahrheit (zur Transzendenz) braucht es

Kampf und Auseinandersetzung (Kommunikation). In der Spannung der

Gegensätze erfährt der Einzelmensch in seiner Subjektivität den

Ursprung, daß er nicht frei ist durch sich selbst, sondern daß er in seiner

Freiheit sich aus transzendentem Grunde geschenkt weiß. Er kommt
philosophierend zum Gedanken, daß es möglich wäre, daß er gar nicht
wäre und so zum Bewußtsein, daß er sich nicht selbst geschaffen hat,
sondern durch etwas in der Welt ist, das er nicht ist; Existenz bedarf
zum Sein der Transzendenz.

Wenn der Mensch seiner Existenz, d. h. seiner Freiheit, gewiß ist,
nimmt er also zugleich wahr, daß er das gottbezogene Wesen ist. Zur
Nichtnotwendigkeit und zum Geschaffensein hat oder ist er Freiheit, hat
er die Möglichkeit, selbst zu entscheiden und ist nicht automatisch
Naturgesetzen unterworfen. Zur menschlichen Existenz, die mit der Tiefe ihres
Gottseins wächst, gehört also ein «Über-sie-hinaus». Jaspers schreibt
oft über die Gottbezogenheit des Menschen. Sie leuchtet jedem Einzelnen
erst auf, wenn er (durch die Philosophie) aus seiner bloß vitalen
Daseinsbehauptung den Sprung zu sich selbst vollzieht, d. h. dorthin, wo er
frei von der Welt erst der Welt ganz offen wird, weil er gebunden an
Gott lebt. Der Existenzgrad des Menschen entscheidet über die Präsenz

Gottes, d. h. darüber, wie stark Gott, der in keiner Weise eindeutig da

ist, gefühlt wird. Die Transzendenz führt den Menschen, denn Gottes
Stimme liegt in dem, was dem einzelnen Menschen aufgeht in Selbst-

vergewisserung, wenn er aufgeschlossen ist für alles, was aus Überlieferung

und Umwelt an ihn herantritt. Die Stimme Gottes, die wir im Urteil
über unser Tun erfahren, ist, so folgert Jaspers aus seiner Existenz-

15 K. Jaspers, Uber meine Philosophie, 29. - Erläuternde Einfügungen von
uns in Zitate haben wir durchgehend in eckige Klammern gesetzt.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 197

bestimmung, nur in hohen Augenblicken wahrnehmbar, in Augenblicken,
aus denen her und zu denen hin wir leben.

Der Mensch drängt auf Stützpunkte, die ihm in der Anschaulichkeit

gewiß werden. Von der Existenz aus gelangt Jaspers durch einen

Sprung zur Transzendenz, durch einen Sprung, der die methodisch größte
Schwierigkeit bedeutet, der schwerlich zu beschreiben ist, da in rationalen

Begriffen ein gelebter Vorgang auszudrücken ist. Es ist ein Sprung
hinaus in die Offenheit der Existenz und Transzendenz, d. h. hin zum
alles umgreifenden Sein, das vom gedachten endlichen Sein radikal
getrennt ist und bloß erahnt werden kann.

Beim Transzendieren des eigentlichen Selbstseins wirkt die Hilfe
Gottes 16 mit. Es braucht unser dauerndes Dazutun, unser dauerndes

Wagen, denn die Freiheit, aus der wir leben, können wir nicht selbst

erzwingen, nicht selbst aus uns gewinnen. Hier erfahren wir eine Hilfe
von seiten der Transzendenz, die nirgends direkt spricht. Der Mensch

wird durch sein Bezogensein auf Transzendenz selbst gesteigert, wird
dadurch aber auch seiner Nichtigkeit stärker bewußt. Freiheit und
Transzendenz machen die Endlichkeit des Menschen in der Welt zu einer

einzigartigen, denn der Mensch findet sich in seiner konkreten Umwelt
bestimmt und gewinnt, während er sich seiner Unendlichkeit bewußt
wird, im Endlichen teil an der Unendlichkeit. Er ist das einzige Wesen,
das auf alles gerichtet ist, und das alles, was ist, sich irgendwie zur
Gegenwärtigkeit bringen kann. Wir können, wie Jaspers hervorhebt, am
Menschen, der als unvollendetes und unvollendbares Wesen immer offen
auf die Zukunft ist, nie verzweifeln, wenn uns die Vergewisserung des

Menschseins im umgreifenden Rahmen seiner Möglichkeiten gelingt.
Obwohl der Mensch in seiner empirischen Wirklichkeit nach vielen
Richtungen erforscht werden kann, bleibt er doch ein Rätsel. Er erfährt sich
im Philosophieren als die größte Möglichkeit und die größte Gefahr in
der Welt, als das Ausnahmesein des Seins. Aber «mit dem Wissen des

Ursprungs wären wir zugleich am Ende unseres Menschsein Wir lebten
nicht mehr in den Möglichkeiten unserer Situation Wir wären nicht
mehr Menschen» 17. Die jeweilige Situation stellt dem Menschen auf dem

Wege der Verwirklichung viele Ansprüche. Im Bewußtwerden der Grenzen

merkt er, daß etwas in ihm ist, das sich allem Weltsein gegenüber-

16 Diese Hilfe können wir Gnade nennen, doch Jaspers vermeidet diesen
Begriff, um sich in der Philosophie jeder Autorität zu widersetzen.

17 K. Jaspers, Der Weltschöpfungsgedanke (Radiovortrag Basel). In: Wahrheit

und Leben, 221 f. (Unser 1. Satz folgt in Jaspers' Text dem 2.)

13



198 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

stellen kann. Und sofern er in der Welt von anderswoher ist, hat er in
der Welt eine Aufgabe über die Welt hinaus, muß er das Geheimnis

erhellen, daß eine Welt ist, und daß er darin ist. Solches Philosophieren
weist zu Höherem, ja Höchstem.

Die Denker wenden sich in der Philosophie dem eigentlichen «An-
sichsein» zu, dem alles Seiende das Sein verdankt. Bei diesem Zuwenden,
das innerhalb gewisser unüberwindbarer Grenzen bleibt, hat auch Jaspers
an der Transzendenz seinen Halt. In der Existenzerhellung, die die Achse
des Philosophierens ist, vermag nur ein wirkliches, selbstbestimmendes

Subjekt die Schranken der Immanenz in der Welt zu überwinden und
so dem absoluten Sein näher zu kommen. Der Fragende ist in die Frage
nach dem Sein, die auch Frage nach dem Menschen ist, eingeschlossen,
denn der Mensch kann nur nach Gott fragen, wo es ihm um sich selbst

geht, um den Menschen in seinem materiell-geistigen Dasein. Das Selbstsein,

die Existenz, ist das über den Sinn des Menschenlebens entscheidende

Subjekt, die Existenz, die sich in der empirischen Welt der Gegenstände

zur Erscheinung bringt, die aber angesichts der Welt eine transzendente

Wirklichkeit ist. Das Sein zeigt sich - so betont Jaspers häufig -,
wenn wir mit uns selbst etwas tun. Wenn der Mensch in der Welt als zu
ihr gehörendes, psychologisches Wesen erwacht, denkt er und erfährt,
daß er existentiell aus einem anderen Ursprung ist. Indem er sich in ihr
zeitlich und räumlich findet, begreift er sich in ihr als Wesen, das nicht
nur aus der Welt ist, und erfährt im Voranschreiten ins Unendliche sein

Sein und das Sein der Transzendenz. Obwohl die Welt nicht das Absolute
ist, gewinnt er sie nie als Ganzes zum Gegenstand seiner Erkenntnis.
Existenz ist immer in der Subjektivität und Objektivität. «Die Polarität
des Subjektiven und Objektiven gipfelt für die Weltorientierung, an
deren Grenzen schon transzendierend, in der Objektivität der Idee des

Weltseins und in der Subjektivität der Idee der je einzelnen Persönlichkeit»

18. Existenz bleibt als Dasein in der Spaltung und erreicht trotz
teilweiser Koinzidenz nie die Vollendung; sie gewinnt keine Rundung,
erstarrt aber nicht, denn ihr dialektischer Weg des Suchens dauert an.

Es ist das Freisein, das die Unabhängigkeit von allem Weltsein verlangt,
um vor der Transzendenz als der eigentlich Seienden stehen zu können,
und doch ist Transzendenz «für uns nicht, ohne im Endlichen gleichsam
faßlich zu werden» 19. Das Transzendieren, das den Menschen zu keiner

18 K. Jaspers, Philosophie, Bd. II, 343.
19 K. Jaspers, Von der Wahrheit. In: Philosophische Logik, Bd. 1, München

1947, 113.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 199

dauernden Erkenntnis kommen läßt, ändert dessen Bewußtseinshaltung
zu allem Gegenständlichen. Transzendieren vom Dasein zum Sein ist
nicht «In-der-Welt-Sein» und auch nicht «Außer-der-Welt-Sein». Das
Transzendieren kann kein Sein ergreifen, an dem der Mensch einen

dauernden Halt hat, doch ohne Transzendieren ist nur in radikaler
Verzweiflung zu leben. Transzendieren ist ein Hinausgehen über jedes
erforschbare Objekt und über jedes gegenständlich faßbare Subjekt zum
Umgreifenden, um des umgreifenden Charakters des Seins innezuwerden.
Da sich der Mensch nicht zum Gotte machen kann, gibt es nie eine

Identität von Existenz und Transzendenz. Transzendenz ist das schlechthin

andere Sein, in dem wir sind und auf das wir bezogen sind. Jede
Transzendentalphilosophie leidet aber, wie Jaspers bemerkt, unter den

Schwierigkeiten, entweder Gott zu denken und ihn so leicht in die
Immanenz hineinziehen zu lassen, oder die Transzendenz Gottes zu
betonen und ihn so den Menschen unerreichbar werden zu lassen. Das

Transzendieren wird erst in seinem Vollzug verstanden; zum formalen
Transzendieren über die Kategorien gehört die existentielle Betroffenheit,

um eine echte Bezogenheit zur Gottheit zu gewinnen (die Gottheit
als einen erfüllten Gedanken). Bewiesene Transzendenz ist keine
Transzendenz mehr. Ihre Sprache versteht der Mensch nur als Symbol
(Chiffer); sie selber aber liegt jenseits aller Chiffern. Die Transzendenz
kann also nicht wie ein Gegenstand abgeleitet werden, und es kann auch

aus ihr nichts abgeleitet werden.

Jaspers' philosophische Grundoperation liegt, wie wir sehen, im
Hinaustendieren über alles Gegenständliche, über alles partielle Wissen zum
ewig zurückweisenden Horizont des Seins, das auch kein in einem Horizont

gehaltenes Ganzes ist. Dieses Sein ist das Umgreifende, das die
einzelnen Seienden umfaßt, stützt und als solche möglich macht. Der Philosoph

vermag es philosophisch zu erhellen. Er begegnet in jedem Gegenstand

nur einem bestimmten Sein, und die Ganzheit der Gegenstände
kann nicht das Ganze des Seins bilden. «Das Sein ist für uns
ungeschlossen, die Horizonte unendlich. Es zieht uns nach allen Seiten ins

Unbegrenzte» 20. Das Umgreifende, das uns in der Subjekt-Objektspaltung

zur Erscheinung kommt, wird umso heller, je bewußter und klarer
die Gegenstände werden. Alle bestimmten und gegenständlichen
Erkenntnisse haben vom Sein selbst her ihre Grenze und ihren Sinn.

20 K. Jaspers, Über meine Philosophie, 29.



200 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

3. Gott (die Transzendenz) als der ganz Andere und Unnahbare

Jaspers klagt in verschiedenen Werken, daß die Philosophen unserer
Zeit gerne dem Gottesproblem ausweichen, und verlangt vom
Philosophierenden, zum «Problem», ob Gott sei, klar Stellung zu nehmen, um
dadurch der skeptischen Philosophie, in der überhaupt nichts behauptet,
nichts bejaht und nichts verneint wird, entgegenzutreten. Mit der
Ausrede, «was man nicht wissen kann, davon soll man schweigen» 21,

verlasse man den Bereich der Philosophie. Der Mensch kommt in seinen

situationsbedingten Gedankengängen an die Grenze oder an den Abgrund,
wo er das Nichts oder Gott erfährt. Jaspers begegnet dabei Gott, da

eine, wenn auch noch so kleine Gewißheit vom Sein Gottes
Voraussetzung, nicht Ergebnis seines Philosophierens ist. «Gott ist heller als

die Welt, denn die Welt täuscht uns durch Erkennbarkeit, in der sie

gerade nie die Welt ist, sondern eine Erscheinung Gott täuscht uns
nicht durch Erkennbarkeit, verbirgt sich vielmehr offenbar, läßt uns
seiner gewiß sein, ohne ihn irgendwie zu wissen und zu erkennen. Nur
wenn wir Erkennbarkeit für das Sein des Absoluten halten, gibt es für
uns keinen Gott» 22. Das Denken kann den Menschen an Grenzen führen,
von wo aus das natürliche Gottesbewußtsein durch einen Sprung, der

Jaspers wegen der Wichtigkeit in seiner Gottesphilosophie so viel
bedeutet, gegenwärtig wird. Gott kann aber nicht geschaut, sondern nur
geglaubt werden, und durch diesen Glauben gelangt der Mensch zugleich
zur Gottesgewißheit. In der Sphäre des Glaubens erachtet Jaspers
Beweise als sinnwidrig, denn der ferne, verborgene Gott ist der geglaubte
Gott. Das Philosophieren kann nur zum Ort führen, aus dem Gottes
Gewißheit möglich ist. Anstelle der Erkenntnis fordert Jaspers unser
Verhalten zu Gott, d. h. es ist so zu leben, daß man es daraufhin wagt,
daß Gott ist. Die begrenzte menschliche Existenz hat nur durch die
Hingabe an die Transzendenz einen Sinn. Doch bleibt in ihrem
Hinausschreiten alles relativ. Der philosophische Glaube ist die letzte Haltung,
denn in ihm ist der Mensch über sich hinaus mit dem Ursprung des Seins

verbunden. Gottesbeweise sind Jaspers als Chiffern Wege zu Gott.
Jaspers dringt seines vorsichtigen Tastens im Unbestimmten wegen

nicht zur reinen Transzendenz durch, bleibt aber doch nicht in der

21 K. Jaspers, Einführung in die Philosophie, 40.
22 K. Jaspers, Von der Wahrheit, 90.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 201

Endlichkeit. Als philosophischer Gottsucher will er mit seiner Haltung,
die eher ins Persönlich-Praktische weist, überzeugen. Die Transzendenz
erfährt er an der äußersten Grenze der Existenz, dort, wo jeder Existenz
eine Öffnung zu ihrem Ursprung und Ziel aufgeht. In der impliziten
Erfahrung der Transzendenz kann es sich nicht mehr allein um einen

persönlichen, individuellen Grund und Ursprung handeln, denn der
Mensch kommt nur in einer für ihn wesentlichen Kommunikation (mit
den Chiffern) zu dieser Grunderfahrung.

Zu Jaspers' negativer Auffassung der traditionellen Gottesbeweise
müssen wir klärend anführen, daß z. B. auch die Gottesbeweise des

hl. Thomas - ihre Form ist etwas verfänglich -, nichts von Gott an sich

aussagen wollen, den der Mensch nur aus dieser Welt und nicht an sich
erfaßt. Die Gottesbeweise beziehen sich direkt auf das Innerweltliche,
worin auch Jaspers die Transzendenz entdeckt, die dem Menschen Sinn
und Sein gibt. Damit will aber auch Jaspers die Transzendenz nicht
verweltlichen, obwohl es ihm in deren Bereich nicht mehr um ein Wissen
und Haben geht, sondern um ein Ahnen und Innewerden, das letztlich
Glaube ist. Weder eine empirische Feststellung noch ein zwingender
Schluß können das Sein der Transzendenz sichern. Im Transzendieren
wird dieses Sein getroffen, aber weder beobachtet noch erdacht. Der
Mensch weiß dank seiner metaphysischen Dimensionen von etwas, das

er eigentlich nicht denken kann. Seine Existenz führt ihn soweit und
läßt ihn an dieses «bewußte Etwas» glauben, denn der Ursprung der

unbedingten Forderung Gottes liegt im Menschen. Dieser geforderte
Gott, der den Menschen trägt, ist aber niemandem als Zweck oder
Autorität begreiflich; aber gerade dies befürchtet Jaspers. Es ist Gehalt
des existentiellen Glaubens, daß dieses Unbedingte als Grund des
Handelns da ist. «Das Scheitern des Gedankens, [der zwingende Gottesgewißheit

bringen soll] weist hin auf das, was im unerschöpflichen, ständig
in Frage stehenden Umgreifenden dem Gottesbewußtsein aufgeht» 23.

Jaspers sagt in seiner «Einführung in die Philosophie», daß im
Gewißwerden der eigentlichen Wirklichkeit (Gottes), die der menschlichen
Existenz in der Ursprünglichkeit ihrer Gottbezogenheit zugänglich ist,
Höhepunkt und Sinn unseres Lebens liegen. Die unmittelbare, keines

Mittlers bedürfende, unabhängige Beziehung des Einzelnen zu Gott findet
in jeweiliger Geschichtlichkeit statt. Im Philosophieren bis zum Äußersten

wird Frage und Antwort überschritten, um in die Stille des Seins

23 K. Jaspers, Einführung in die Philosophie, 44.



202 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

zu gelangen. Schlußendlich herrscht Schweigen vor dem Sein. Glaube
bleibt in Frage und Distanz. Der Glaube als Hinwagen zur Transzendenz

knüpft den Menschen unbestimmbar an die Transzendenz. Dem
ernsthaften und gläubigen Sucher kann nach Jaspers der ungeheuerste
(begrifflich nicht faßbare) Sprung zur Transzendenz gelingen. Dies
unterstreicht die Tatsache, daß der Mensch seinen Grund über der Existenz
seines Selbstseins hinaus haben muß. Aber, obwohl der Mensch in
geschichtlichen Augenblicken in eine Gewißheit geraten kann, Gott zu
hören und seine Wirklichkeit zu spüren, bleibt Gott doch verborgen.
Die Transzendenz, das Umgreifende alles Umgreifenden, verschwindet
im Gedachtwerden, d. h. sie «entzieht sich dem Gedachtwerden, falls das

Denken sie widerspruchslos als einen bestimmten Gegenstand fassen

möchte Auch die negativen Aussagen werden fragwürdig, wenn sie

nicht nur als allgemeiner Ausdruck der Unsagbarkeit, sondern inhaltlich
bestimmt gemeint werden : denn was gibt es, das die Transzendenz nicht
nur nicht sein, sondern nicht auch sein könnte » 24

Für die Transzendenz, die wir schlechthin nicht begreifen, gibt es

viele Namen. Jaspers akzeptiert Sein, Wirklichkeit, Gottheit, Gott
als unbestimmte Namen, sagt aber, daß ein Name kein Gedachtes sei,

denn etwas Gedachtes läßt sich für ihn in eine Kategorie einfangen. Das
Unvorstellbare soll Zeiger auf das Geheimnis sein. Jaspers wendet sich
auch gegen das Personifizieren Gottes und somit gegen das Gebet25,
in dem der Mensch mit der Gottheit als Du in Relation tritt, um so aus
seiner Verlorenheit herauszukommen, dadurch aber, wie Jaspers
annimmt, die Transzendenz zu einem Dasein verringert. Jaspers warnt
ununterbrochen eindringlich vor der Spekulation über Gott und vor
Autoritäten, die ihn beschreiben oder sogar vorschreiben; er will die
Menschen von der Gotteslästerung abhalten. Unseres Erachtens wissen
aber die Gottgläubigen, wie weit entfernt sie mit ihren Gedanken und
Worten von Gott bleiben, und daß sie ihn damit nie treffen. Die Transzendenz

ist das Sein, das auf keine Subjektivität eines Aufgefaßtwerdens
angewiesen ist. Es soll auch klar sein, daß Verabsolutierungen eines
endlichen Wesens oder des Vorstellungsmediums (Symbol, Geschichte

24 K. Jaspers, Von der Wahrheit, 110 f.; s. dazu: L. Armbruster, Objekt
und Transzendenz bei Jaspers. Sein Gegenstandsbegriff und die Möglichkeit der
Metaphysik. (Philosophie und Grenzwissenschaften IX, 1). Innsbruck 1957, 72 f.

25 Vgl. betreffs Jaspers' falscher Gebetsauffassung: Philosophie, Bd. III:
Metaphysik, 126 f. und: Der philosophische Glaube (Gastvorlesungen an der Univ.
Basel, 1947). Zürich 1948, 73 f.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 203

durch das die Gottheit zum Bewußtsein zu bringen ist, fehl am Platze
sind 26. Jaspers führt in seiner «Philosophie» weiter aus, daß der Mensch

auch nicht er selbst bleiben kann, wenn er irgendeine Erscheinung im
Dasein vergöttert, denn wer sich aufgibt und sich vergötterten
Objektivitäten unterwirft, verliert sich als mögliche Existenz und damit die

Möglichkeit des ursprünglichen Offenbarwerdens seiner Transzendenz.
Die Transzendenz kommt je nach Bereitschaft zum Menschen; auf

jeden Fall braucht es nach Jaspers dazu kein Gnadenbewußtsein, d. h.

keine menschenunwürdige SelbstVerkleinerung und keinen Selbsthaß,
sondern ein Adelsbewußtsein, in dem sich der Mensch seiner Freiheit
gewiß ist. Der Atheismus wird unerträglich, weil der Mensch nicht in
vollem Bewußtsein, ohne Selbsttäuschung, auf sich allein stehen kann.
Es steht jemand hinter und über der Menschheit, von dem unser und
aller Geschick abhängt. Wir können F. Furger zustimmen, der in
«Struktureinheit der Wahrheit bei K. Jaspers» 27 sagt, daß Jaspers in seiner

Philosophie einen gewissen Antiintellektualismus verficht, denn da man
nur in Kategorien denken kann, und das Absolute nicht in Kategorien
(geziemend) gedacht werden kann, muß der Mensch aus dem Denken
herausspringen in ein Nichtdenkenkönnen, denn vor dem Absoluten
scheitert unser Denken, und wir stehen an einer uns gesetzten Grenze.

Hier steht das Ich selbst über der Idee, der es sich zwar existierend als

empirisches Individuum im Dasein unterwirft, die es aber als Existenz
durchbricht.

Im Werk «Von der Wahrheit» führt Jaspers unterscheidbare

Erfahrungen an, die die Transzendenz zu berühren vermögen, aber nur so,
daß sie uns in allem Hellwerden doch noch verborgen bleibt, und wir
dauernd Erfahrende bleiben. Als solche nennt er: «Das formale Tran-
szendieren [dies führt zu keiner mittelalterlichen Bestimmung der
Transzendenz, sondern endet in einem Undenkbaren und verhindert
somit das Anthropomorphisieren der Transzendenz] ...; die existentiellen
Bezüge, die die Wirklichkeit der Transzendenz der Existenz in ihrem

26 Vgl. Philosophie, Bd. II, 145: «Der Mensch kann sich nicht zum Gotte
machen, am wenigsten, wenn er sich selbst so ernst nimmt, daß ihm nichts wichtiger

ist von allem, was ihm in der Welt vorkommen kann, als er selbst... Wo dieser
Ernst scheinbar zu dem erschreckenden Bild der Selbstvergötterung zu führen
scheint - weil alle allgemeine Objektivität und Autorität relativiert ist -, grade da
und nur hier eigentlich wird ihm seine Abhängigkeit von seiner Transzendenz zu
klarer und gegenwärtiger Erfahrung».

27 F. Furger, Struktureinheit der Wahrheit bei K. Jaspers. In: Salzburger
Jahrbuch für Philosophie, 4, 1960, 156.



204 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Sichverwandeln zur wirklichen Gegenwart bringen ; das Lesen der Chiffer-
schrift in allem, was uns gegenständlich und was uns erlebbar wird, d. h.

die Erfahrung der Transparenz der Dinge dadurch, daß sie wie eine

Sprache der Transzendenz uns verständlich werden in dem Maße und
der Kraft, als wir existentiell werden Ist die Transzendenz fühlbar
geworden, so kann sie das werden, woraus ich lebe und wohin ich sterbe.
Sie allein kann die tiefste Erschütterung erwirken, sie allein Ruhe geben»28.

Und Jaspers fährt fort : «Ich bin mit ihr, wenn der amor dei mich ergreift,
und denke aus ihr, wenn eine Mitwissenschaft mit der Schöpfung mein
Denken führt »29. An einem unbestimmbaren Punkt hat aber dieses

Denken dem existentiellen Sprung zu weichen.

4. Die Chiffern als Vermittlerinnen zwischen Existenz und Transzendenz

Es gibt keine universale Erkenntnismethode, keinen philosophischen
Weg, auf dem man unmittelbar zum Sein vorstößt; anstelle des Seins

selbst können Weisen und Stufen des Seins erkannt werden. Des Absoluten,

das für Jaspers als Chiffer im Relativen liegt, wird man in der

Bewegung auf offenem Weg inne. In den Grenzsituationen 30, über die

Jaspers besonders auch in seiner «Philosophie» handelt, kommt das

stärkste Bewußtsein der Existenz, das als solches Bewußtsein von etwas
Absolutem ist, zustande. Das Wort «Grenze» sagt, daß es ein Anderes

gibt, und auch, daß dieses Andere nicht für das Bewußtsein im Dasein
ist. Eine Grenzsituation ist ein Zeiger, der darauf hinweist, daß bestimmte
Situationen für den Menschen eine besondere, begrifflich nicht ausschöpf-
bare Tiefe gewinnen können. Der Mensch, der wachsam seine Situation
zu erfassen sucht, kommt aber im Endlichen nicht zum Absoluten. Jeder
derartige Versuch scheitert; aber gerade in diesem Scheitern liegt Berührung

mit der Transzendenz, denn es offenbart und bestätigt, wie Jaspers

sagt, aufs beste die Unendlichkeit Gottes, des einzig wahrhaften Seins 31.

«Das Scheitern ist das Letzte Es scheitert in der Existenzerhellung
das Ansichselbstsein der Existenz: wo ich eigentlich ich selbst bin, bin
ich nicht nur ich selbst» 32. Dieses Scheitern ist für den Menschen wesent-

28 K. Jaspers, Von der Wahrheit, 111 f.
29 Ebd. 113.
30 s. dazu : Jaspers, Philosophie, Bd. II : Grenzsituationen, 201-254.

E. Latzel, Die Erhellung der Grenzsituationen. In: Karl Jaspers (Philosophen
des 20. Jahrhunderts), hrsg. von P. A. Schilpp. Stuttgart 1954, 164-192, bes. 175.

31 Vgl. J. M. Bochenski, a. a. O., 202.
32 Jaspers, Philosophie, Bd. III, 220.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 205

lieh, aber nichts Eindeutiges. Wenn diese Existenz zerschellt, findet sie

im Sein der Transzendenz ihren Grund; sie erfährt die Chiffer, hinter
der die Transzendenz offenbar wird. Der Mensch muß vorbehaltlos in
die Welt treten, um das Scheitern als Chiffer zu erfahren, denn nur das

echte Scheitern kann erfüllte Chiffer des Seins werden, und erst im
Scheitern der eigentlichen Verwirklichung offenbart sich, was Sein ist.
Zwischen göttlicher Transzendenz und menschlicher Existenz läßt
Jaspers keine Kommunikation gelten, da diese Gott ausdrücklich erkennen
und seines Beistandes versichern lasse ; dafür kann der Mensch in seinem

persönlichen Aufstieg sich der Gegenwart Gottes vergewissern 33. Jaspers
lehrt, daß für das menschliche Dasein im dauernden Scheitern vor dem
Sein nur Schweigen übrigbleibe, und daß das Dasein vor der undeutbaren

Chiffer des universalen Scheiterns mit dem Sein der Transzendenz

in Bezug stehe. Das Scheitern als der umspannende Grund allen Chiffern-
seins bewirkt Angst, aus der der Mensch den Sprung zur Ruhe, die in
der Transzendenz liegt, tun kann. Der Grund des Gelingens dieses

Sprungs, zu dem es Glaube (Halt) an das Sein der Transzendenz braucht,
liegt über der Existenz des Selbstseins hinaus. Die scheiternde Existenz

vermag die vieldeutige Sprache der Transzendenz in die beste

Seinsgewißheit zu übersetzen. Obwohl auch hier Fragen bleiben, die Transzendenz

auch hier nicht eigentlich zu erfassen ist, verlangt Jaspers eine

dauernde Treue zu den Grundsituationen. Das Scheitern ist die Folge
des eigentlichen Seins im Dasein. Der FragmentCharakter der Existenz
«und ihres Werks wird die Chiffer ihrer Transzendenz für andere auf sie

blickende Existenz» 34.

Dank der Chiffern läßt uns Jaspers vom Sein schlechthin, dessen

jeder Mensch bedarf, mehr erfahren. Die Chiffernschrift, die eine Reaktion

auf den verabsolutierenden Rationalismus ist, kann nur den, der

wirklich ist, zum eigentlichen Sein führen, den, der ständig auf die

Grenzen seines Könnens stößt, dem alles scheitert und als Chiffer begegnet.

In der Chiffernschrift ist Trennung von Symbol und dem, was
symbolisiert wird, nicht möglich. Die Chiffernschrift bringt Transzendenz

- diese bleibt gleichwohl immer vieldeutig - zur Gegenwart. Chiffer
bedeutet Unbegreifbarkeit und steht dem übersinnlichen Wissen der

Transzendenz gegenüber. Der Mensch findet sich als Dasein in der Chiffer
und hat im Symbolbewußtsein ein großes Wirklichkeitsbewußtsein. Die

33 s. ebd. 206.
34 Ebd. 230.



206 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Chiffern, mit denen Jaspers noch im Unwahren Wahrheit zu verstehen

sucht, bleiben offen. Auch Metaphysik, die sich mit der Transzendenz

befaßt, kann sich nur in Symbolen ausdrücken; Jaspers fürchtet sich

vor spekulativem Erdenken des ganzen Seins oder Weltgebildes, was zu
großer Objektivierung und folglich zu Vereinfachungen und
Verfälschungen führe. Alle großen metaphysischen Unternehmen will er nicht
restlos ablehnen, sie aber als fragwürdig betrachten und als Chiffern
behandeln, denn was Sein ohne Dasein ist, ist schlechthin unzugänglich.
Die wirkliche Existenz drückt in den Chiffern positiv ihr Bewußtsein der
Transzendenz aus und sucht zu entschleiern, was dem Ganzen zugrunde
liegt. Begriffliches Denken scheitert angesichts des wirklich Realen, und
das Scheitern ist eine Chiffer, die einen Teil authentischer Wahrheit
offenbart. Alles, was ist, kann für uns Menschen Chiffer sein. Die Chiffern
öffnen Räume des Seins und wirken als Zugkraft von der Transzendenz
her auf Existenz. Als Existenz braucht der Mensch für die Denkbewegung

zur Transzendenz Gegenstände, die ihm als Chiffern dienen, Chiffern,

die im Denken und Deuten einem unendlichen Wandel unterworfen
sind. Kurz: der Mensch muß für seine Verwirklichung in die
Erscheinungswelt eintreten, die Chiffer ist und ihn als solche weiterführt 35.

Chiffern sind geistige Realitäten in unserer Sprache, in Philosophie,
in Dichtung, in Kunstwerken Philosophen und Künstler sind wie

inspirierte Mittler der Wahrheit. Als sinnliche Wesen brauchen die
Menschen die Chiffernsprache und ergreifen in der Sinnlichkeit der Chiffern
etwas Geistiges, umkreisen in ihnen die Transzendenz; die Chiffern, die

die transzendente Bedeutung des Seins enthalten, lassen das Unendliche

philosophisch offen; ihr Sinn ist unerschöpfbar, und sie haben Bestand,
solange sie in Schwebe bleiben. Ihre Interpretation vollendet sich im
an der Grenze des Sagbaren erfüllten Schweigen. Die Chiffern der
Transzendenz sind nie das, was wir in ihnen suchen oder erfahren. «Daher

drängen wir, über sie hinauszugelangen in die Tiefe oder in die Höhe,
wo auch alle Chiffernsprache aufhört, und die Transzendenz im Wissen
des Nichtwissens bleibt, d. h. in jedem erfüllten Schweigen berührt
wird» 36. Durch die Sprache der Dinge also, die Chiffern oder Symbole

35 Zur Chiffer s. ebd. 129 folgende Stelle: «Die metaphysische Gegenständlichkeit

heißt Chiffer, weil sie nicht als sie selbst die Transzendenz, sondern deren
Sprache ist. Sie wird als Sprache nicht vom Bewußtsein überhaupt verstanden oder
auch nur gehört, sondern Art der Sprache und die Weise, wie sie anspricht, sind
für mögliche Existenz».

36 K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung.
München 1962, 195; vgl. auch Philosophie, Bd. III, 137: «Die Chiffer ist das Sein,



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 207

werden, sind wir als Existenz auf Gott, die Transzendenz, bezogen, die

der Mensch weder mit seinem Verstand noch mit seiner vitalen Sinnlichkeit

erfassen kann, die er aber im dauernden Aufschwung, auch wenn
das Scheitern, d. h. momentane Mißerfolge, ihn entmutigen, erfährt.

Auch in der Religion ist für Jaspers alles nur Chiffer. Wer die

Chiffern hört, bleibt in Unruhe und verfällt folglich nicht dem Dunkel,
d. h. der Untätigkeit. Das Leben in den Chiffern ist ein glaubendes
Leben in der Existenz. Die Existenz denkt durch Chiffern und bezieht
sich so auf die nicht der Welt angehörende Wirklichkeit. Jaspers sagt
auch, daß Offenbarung im Rahmen der Vergewisserung des Umgreifenden

alles Umgreifenden keinen Platz hat. Der philosophische Glaube,
der Glaube in Chiffern, der ohne Autorität zustande kommt, läßt die

Sprache der Chiffern hören. Der philosophisch Gläubige - Gott selber

ist ihm eine Chiffer - hört und entfaltet die Chiffern. Jeder einzelne
Mensch muß mit Ernst, Arbeit und Zucht Beziehungen zu seinen Chiffern

und durch sie zu Gott gewinnen. Transzendenz ist nie endgültig zu
entziffern, denn sie ist mit nichts vergleichbar, ist das unvergleichlich
ganz Andere. «Sie kommt wie aus ihrem fernen Sein als fremde Macht
in diese Welt und spricht zur Existenz; sie tritt ihr nah, ohne je mehr
als eine Chiffer zu zeigen. Die Spannung der Existenz zu dieser verborgenen

Transzendenz ist ihr Leben, in dem die Wahrheit in Frage und
Antwort des Schicksals gesucht, erfahren, gesehen wird und doch
verschleiert bleibt, solange das Zeitdasein währt. Diese Spannung ist die
echte Erscheinung des Selbstseins» 37, und zugleich auch ein Sichnahebringen

an die Gottheit. Die Transzendenz ist der Abgrund vor dem

Menschen, der ja eigentlich das ist, was über seine Immanenz hinausstrebt.

Das Chiffernlesen, das Jaspers als immerwährende Handlung
beschreibt, läßt den Menschen nicht bei einem Sein von Illusionen
ausruhen, sondern erst beim Sein der Transzendenz. Gott kommt dem

Menschen, so glaubt Jaspers, in der Chiffer wirklich für einen Augenblick

näher. Doch der Abgrund bleibt, und die Chiffer vermag die Spannung

nicht zu lösen; sie wirkt erfüllend, obwohl sie fragend bleibt.
Kurz: für Existenz ist die Transzendenz nur in geschichtlicher Chiffer;
auch Gottesbeweise sind bloß Chiffern, die den Zweifel, den man durch
die stete philosophische Aktivität bekämpft, nicht aufheben. Die Erfahrung

der Transzendenz in der Chiffer sieht Jaspers als Mittlerin zwischen

das Transzendenz zur Gegenwart bringt, ohne daß Transzendenz Sein als Objektsein

und Existenz Sein als Subjektsein werden müßten».
37 K. Jaspers, Philosophie, Bd. III, 165.



208 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Subjekt und Objekt und die Chiffer als Mittlerin zwischen Existenz und
Transzendenz. Die Immanenz-Transzendenzbeziehung besteht also nur
dank der Chiffern; sonst wären beide einander völlig heterogen. In der
Chiffer erfährt der Mensch, was mit dem Grund seines eigenen Seins

zusammenhängt, ohne mit ihm eins zu werden. Die Existenz muß immer
hören, was als Chiffer spricht, und wo eine Chiffer spricht. Das Ringen
des Menschen mit sich und den Dingen ist ein Ringen um die Transzendenz,

die in der Immanenz als Chiffer erscheint. Chifferniesen soll die
Existenz in der WeltOrientierung von Anfang an begleiten. Aktives
Nichtwissen in der ExistenzVerwirklichung wird in der Gegenwart des

Seins zum Ursprung allen eigentlichen Seinsbewußtseins. Für existentielles

Bewußtsein ist die Chiffer Zeichen, daß der Existenz die Transzendenz

verborgen, aber nicht verschwunden ist38.

Die Chiffer des Scheiterns als Chiffer par excellence läßt die
Transzendenz erfahren, ermöglicht es im Transzendieren über jedes erforschbare

Objekt und über jedes gegenständlich faßbare Subjekt zum ersten

Umgreifenden, das alles umfaßt, zu kommen. Jaspers unterscheidet klar
zwischen dem Lebens- und Seinsraum des Menschen und derjenigen
Ebene, die der Philosoph durch einen mühsamen Sprung erreichen kann.
Über das Sein in dieser Ebene kann er als dessen Geschöpf, wie wir schon

gehört haben, nichts Gültiges aussagen. Jaspers verneint es, das Sein

schlechthin aus einer pantheistischen Sicht heraus zu betrachten. Die
Welt, das Umgreifende, in dem wir sind, umfaßt alles; sie ist die
Gesamtheit allen Seins. Die Transzendenz, das Umgreifende alles

Umgreifenden, hingegen ist Träger dieser Gesamtheit, also unser und aller
Seienden letzter Grund.

Die leise Botschaft der Chiffern wird dem Menschen nur in dem
Maße hörbar, wie er sich als Existenz verwirklicht, und die Transzendenz
des Seins selbst kann nur in der Tiefe des Selbstseins ursprünglich
vernommen und in uneingeschränktem Einsatz des Selbstseins bejaht
werden. Dies ist Participatio, die den Menschen in seine Unendlichkeit
weitet und ihm den Grund allen Verstehens bereitet, indem sie in ihm
das Licht des erhellten Seins (intellectus agens) entzündet. Existenzwerden

und Transzendieren eins) sind durch die Partizipation (am

Sein) zu vertiefen. Der Vorgang des existierenden Transzendierens ist

38 Vgl. ebd. 206 folgendes über die Chiffer: «Durch sie erhalte ich die Ruhe
des Selbstseins darin, daß ich das Sein als das unbegreifliche in der Chiffer erblicke,
und daß ich dann aus meiner Freiheit mit aller Kraft werde, was ich bin und kann».



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 209

ein solcher der absoluten Innerlichkeit und liegt in einer Tiefe, die

schlechthin nicht mitgeteilt werden kann.

Jaspers' ganze Philosophie ist eigentlich Theodizee, obwohl er der
Philosophie (außer dem inkommunikablen, rein persönlichen
Philosophieren), fixe Grenzen setzt, Grenzen, die ihm wenig Verständnis für
Theologie, Religion gestatten. Seine Philosophie ist keine Wissenschaft

vom Übermenschlichen, vom Göttlichen, sondern ein unsicheres,
unablässiges Suchen, ein Sichbewegen in Chiffern zur Gottheit hin.

Es sind die Chiffern und das Scheitern, die in der Mitte der Jaspers-
schen Philosophie stehen. Damit versucht Jaspers das «Philosophieren
auf sicherem Boden» zu relativieren, um Gott und Mensch in ihrem
Raum zu lassen 39. Jaspers hat in Chiffer und Symbol eine gewisse Richtung

auf Gott hin. Doch können wir dazu mit Furger sagen: «Es ist dies

aber eine bloße via negationis ohne folgende via eminentiae; sein Tran-
szendieren bleibt so letztlich leer, und man kann sich fragen, ob Jaspers
nicht gegen seine Absicht damit die Idee der Transzendenz und Gottes
ruiniert habe. Würden aber diese leeren Formen durch eine Offenbarung
erfüllt, erhielten sie Zweck und Richtung. Es ist also nicht das Jaspers-
sche Philosophieren in sich, sondern der Ausschluß des Übernatürlichen,
der dieses Denken vor seiner letzten Offenheit verkümmern läßt» 40, sein

Ausschließen dessen, was außerhalb oder oberhalb der Philosophie auf
die Gotteserkenntnis einwirken kann. Und X. Tilliette 41 schreibt sicher

39 s. dazu: J. Thyssen, Der Begriff des Scheiterns bei K. Jaspers. In: Karl
Jaspers, hrsg. von Schilpp, 320: «Die große Differenz, die Jaspers von den
mythologischen, religiös-dogmatischen Überzeugungen wie den spekulativen Systemen
Hegels u. a. trennt, ist nun die: Dieselben Inhalte, die dort als gegenständlich
wahr, d. h. als wirklich bestehende, vom Menschen unabhängige Sachverhalte
richtig und allgemeingültig wiedergebend angesehen werden, sind bei Jaspers nur
noch Chiffern. Das gegenständliche Erkennen gibt es überhaupt nur im Bereich
des empirischen Daseins; indem aber die unmittelbare Erfahrung der Transzendenz
als andersartige Beziehung zum überempirischen Sein noch besteht (vielmehr von
der Existenz immer wieder gewonnen werden kann), werden jene selben Inhalte,
wenn auch nicht für alle Menschen in gleicher Weise, symbolische Vergegenwärtigungen

dieser unmittelbaren Beziehung, die etwas von der Transzendenz zum
Ausdruck bringt, unbeschadet der Verschiedenheit und sogar unter Umständen
Widersprüchlichkeit dieser Chiffern An die Stelle der gegenständlichen Sicherheit der
alten Überzeugungen tritt bei Jaspers etwas geradezu Entgegengesetztes, das
Scheitern. Eben daß alles Suchen von Vollendung und Sicherheit im Gegenständlichen,

Endlichen scheitert, gibt die Sicherheit, daß Transzendenz sei». Vgl. auch
J. M. Bochenski, a. a. O., 203.

40 F. Furger, a. a. O., 196.
41 s. X. Tilliette, K. Jaspers et la théorie de la vérité. In: Archives de

Philosophie, 20, Paris 1957, 359 f.



210 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

mit Recht, daß Jaspers mit der Chifferntheorie, seinem metaphysischen
Hauptstück, in dem er Gott und Mensch miteinander verbunden hat,
die Unmöglichkeit eines auf die Endlichkeit verkrampften Existentialismus

verhindert hat. Doch scheint uns, daß dieses Verhindern mehr
bedeutet als eine Rettung aus der totalen Verzweiflung, was Tilliette
bezweifelt. Jaspers empfiehlt uns die Chiffernlektüre, um falschen
rationalistischen Antworten auf die Frage nach dem Sein zu entkommen.
Er hat jedes System der Vergangenheit (alles, was er verurteilt), als

Chiffer (die auf Gott weist), in seine Chifferntheorie einschließen können.
Dadurch nimmt er die metaphysische Tradition in seine Philosophie
auf 42

; die traditionellen Lehren bleiben folglich nicht als«Pseudowissen»

bestehen, sondern sie werden zu Chiffern, in denen das Sein erscheint.

Und obwohl die Chiffer die paradoxe Einheit von Immanenz und
Transzendenz ist, läßt sie die Transzendenz nicht begreifen, sondern
bloß erfahren 43.

Im Herzen des Scheiterns ist das Sein gegenwärtig. Die Chiffer des

Scheiterns ist für Jaspers ein volles Schweigen, keine Sprache, keine

Spekulation. Im Scheitern wirkt der philosophische Glaube; er
verschont vor der letzten Katastrophe. Jaspers hat aber den Begriff
«Transzendenz» zu wenig ausgeschöpft und ist in gewissem Sinne als Agnostiker

zu bezeichnen. Er vertritt einen Agnostizismus, der als Gegenpol

zum verabsolutierenden Denken des Rationalismus gesehen werden
kann44. Das Sein ist ihm kein gewußtes Sein; entweder gibt es keine

Aussagen darüber, oder die Transzendenz verschwindet und der Mensch

tritt ins Dunkel. Nur der Mensch, der in sein Handeln das Scheitern
mitaufnimmt, erfährt die Transzendenz. «Scheitern ist aber nicht das Letzte,
sondern das Tor zum Höchsten. Daß das Denken Jaspers' gerade hier

zu einem Agnostizismus abbiegt, scheint weniger an der Denkbewegung
als solcher, denn an ideahstisch-kantischen Vorurteilen zu liegen» 45.

42 Vgl. P. Ricœur, G. Marcel et K. Jaspers, Philosophie du mystère et
philosophie du paradoxe. Paris 1948, 382: «Tout système du passé semble pouvoir
être sauvé comme langue chiffrée d'une Transcendance qui est l'Un et le Tout que
le système croyait intégrer à son réseau de relations immanentes Les mêmes
systèmes qui sont faux dans leur prétention à comprendre la Transcendance, sont
à leur tour des traces de Dieu, comprises dans la Transcendance».

43 s. ebd. 409.
44 Furger, Tilliette und auch W. Keilbach sind dieser Ansicht. W. Keilbach,

Philosophischer Glaube in christlicher Existenz. Ein Strukturvergleich. In : Münchner

theol. Zeitschrift, 7, 1956, 161-172.
45 F. Furger, a. a. O., 161.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 211

II. GLAUBE UND RELIGION

7. Philosophischer Glaube, Offenbarung und Offenbarungsglaube

Wenn der Mensch in seiner Endlichkeit seine Möglichkeiten
verspürt, die sich ins Unendliche zu erstrecken scheinen, erfährt er sich
selber als das größte Geheimnis. Er weiß nicht, was ihm vorausgegangen
ist und auch nicht, was ihm folgen wird. Bald erfährt er seine eigene
Größe und bald seine Hinfälligkeit. Er steht, wie dies Jaspers großartig
beschreibt, vor unerklärlichen Grenzsituationen und drängt beständig
über sich hinaus, um über sich etwas zu begreifen und um dort Mut für
seinen weiteren Weg zu holen. Mit transzendenter Hilfe, mit Glaube und
Hoffnung, kann sich der Mensch in seinem Geschick behaupten. In der

verzweiflungsvollsten Lage geht an ihn die stärkste Forderung zum
Aufschwung. Im Glauben bleibt ihm der Weg offen, unerschüttert dorthin
zu leben, wohin ihn die verborgene Gottheit zu führen scheint. «Die

Einheit, auf die hin der Mensch lebt, kann nur in dem höheren

Ursprung, der den Menschen unmittelbar aus der Hand der Gottheit
werden läßt»46, ihren Grund haben. Das Geschenktwerden von der
Gottheit her überträgt dem Menschen Verantwortung. Und der Glaube

an den Menschen und an seine Möglichkeiten, der Voraussetzung zum
Aufschwung, zum Transzendieren, ist, setzt den Glauben an die Gottheit,

durch die er ist, voraus. Der philosophische Glaube bestimmt also

wesentlich die Weisen der menschlichen Verwirklichung. Die Menschen

begegnen einander im Glauben, der aus dem Glauben an den Menschen
und an die Gottheit Antrieb und Gehalt erhält. Jaspers' philosophischer
Glaube will nicht irrational, sondern der Glaube des denkenden Menschen

sein. Er hat keinen festen Halt an einem objektiven Endlichen in der
Welt. Dies betont Jaspers, um ihn vom Offenbarungsglauben abzuheben.

Als letzte Kraft des Geistes geht er durch das Nichts - er weiß sich

ungesichert und ungeborgen -, erwächst aber nicht der Bodenlosigkeit
und hat gewissen Halt in der Überlieferung (Geschichte). «Der Raum

[der Glaubensgehalte] öffnet sich durch vier Fragen: Was weiß ich? -

46 K. Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Zürich 1949, 314.

Jaspers, Der philosophische Glaube (s. Anm. 25), 20: «Glauben ist das Leben aus
dem Umgreifenden, ist die Führung und die Erfüllung durch das Umgreifende».



212 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Was ist eigentlich? - Was ist Wahrheit? - Wie weiß ich?» 47 Der
Glaubende bleibt als Existenz in der Welt, in der er wahrnimmt, woran er

glauben kann. Der Glaube ermöglicht als die Kraft der Existenz, dem
Menschen voranzuschreiten und eigentlich zu existieren; er ist Vertrauen
als die unzerstörbare Hoffnung. Im existentiellen Handeln ist Glaube
die Bereitschaft, alles zu ertragen, um weiterzukommen. Glaube hat
keine Sicherheit; doch die Unerforschlichkeit der Gottheit gibt dem
Glaubenden eine gewisse Ruhe, ist aber auch dauernder Antrieb. «Ohne
den Glauben ist keine Führung aus dem Quell des Menschseins,
sondern Verfallenheit an Doktrinen Glauben ist das Erfüllende und
Bewegende im Grunde des Menschen, in dem der Mensch über sich
selbst hinaus mit dem Ursprung des Seins verbunden ist»48. Glaubende
Existenzen können, wie Jaspers hervorhebt, das «Weltliche» überschreiten

und an die Grenze gelangen, wo in Augenblicken aufleuchten kann,
was das eigentliche Sein ist: hier herrscht Schweigen. Und der Philosoph
erhält als Glaubender in seinem Suchen eine Gewißheit von der Gottheit.
In der Gewißheit des glaubenden Suchens birgt sich schon die Erfüllung.
Der Mensch kann für Jaspers nie ohne Glauben leben; er muß aus eigener
Existenz heraus glauben. Die Existenz hat im Glauben am Umgreifenden
teil und erfährt in ihm die Wirklichkeit der Transzendenz in ihrer
Verborgenheit.

Das Werk «Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung» 49

läßt uns Jaspers' Glaubensauffassung besser verstehen und auch
beurteilen, denn darin handelt er eingehend über Offenbarung, Offenbarungsglauben

und philosophischen Glauben. Offenbarung ist für Jaspers die

unmittelbare, zeitlich und räumlich lokalisierte Kundgabe Gottes durch
Wort und Handlung. Durch einen objektiven Einbruch von außen gründet
Gott darin den Kultus. Offenbarungsglaube - wie ihn Jaspers versteht -
ist daher kein denkender, sondern ein von einer Autorität verlangter
Glaube, und als solcher ist er als das Unheil für die Freiheit des Menschen

zu betrachten. Wahrer (philosophischer) Glaube dagegen ist ihm die

Bewegung, in der der Mensch der Transzendenz inne wird, ohne sich

vom Endlichen lösen zu können. Dieser Glaube, der keine Garantie der
Welt kennt, ist Jaspers als Glaube aus eigenem Ursprung die Substanz
eines persönlichen Lebens und so der Ursprung allen echten Philoso-

47 K. Jaspers, Der philosophische Glaube, 27.
48 K. Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, 273 f.
49 s. dazu: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung (s. Anm. 36),

45 ff. und 449 ff.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 213

phierens; er ist undogmatisch und keines Bekenntnisses fähig. Jaspers
will Offenbarung 50 nicht ausschließen, wenn es ihm auch unmöglich
scheint, je an sie glauben zu können. Man solle sie für andere als
Möglichkeit gelten lassen 51. Doch ist ihm Glaube, den man in einer Gemeinschaft

bekennen kann, kein eigentlicher Glaube. Offenbarungsglaube und
Vernunftglaube stehen als solche folglich für Jaspers polar zueinander.

Offenbarungsglaube schwächt das philosophische Denken und ist für ihn
in seinen Aussagen für rationales Denken voller Widersprüche 52. Dem

Philosophieren - es setzt die Autonomie und so die Verantwortung des

Menschen gegenüber allen Autoritäten in der Welt voraus - ist, wie

Jaspers sagt, nur zugänglich, was Menschen überhaupt überall zugänglich

ist, denn in den Menschen als Menschen sei kein Übernatürliches

gelegt, wie es die Theologie des Offenbarungsglaubens denke. Doch
beschreibt Jaspers die Existenz so, als ob sie von etwas zeugt, das über
sie hinausreicht. Offenbarung verlange vom Menschen eine äußere und
Philosophie eine innere, eigens vollzogene, d. h. vom Philosophen
vollziehbare Umkehr. Auch hier sieht Jaspers falsch, denn die Gnade (als
unverdientes Geschenk Gottes) kehrt nur bei dem Gläubigen wirksam
ein, der die Voraussetzungen seinerseits erfüllt, d. h. der innerlich
disponiert ist, Gott näher zu kommen.

Jaspers kritisiert die Offenbarung auch - eine philosophische Kritik
rechtfertigt er, weil der Offenbarungsgläubige die Denkformen, die
Begriffe und viele existentielle Impulse vom philosophischen Denken
übernimmt -, weil ihr Verständnis auf christlich organisierte Menschengruppen

beschränkt bleibe; und dies widerspricht Jaspers' Gottesphilosophie.

Das Ablehnen des Offenbarungsglaubens rechtfertigt er folgendermaßen:

«Sich dem Offenbarungsglauben zu versagen, ist nicht die Folge
von Gottlosigkeit, sondern die Folge des Glaubens der von der Transzendenz

als frei geschaffenen Existenz. Der philosophische Glaube, folgend
der ihm zugänglichen Wahrheit und der Treue der allen Menschen aus

>2

50 Vgl. ebd. 481 f. Jaspers führt dort R. Bultmanns Vorwurf an, den
Bultmann vom Offenbarungsglauben her Jaspers' philosophischem Glauben macht. In:
Studium generale, Jg. 1, 1947/48, 74 ff. Bultmann wirft Jaspers vor, vom
Offenbarungsglauben aus gesehen, könne ein philosophischer Glaube gar kein Glaube
an Gott sein.

51 Die Propheten konnten nach Jaspers nur mit der Berufung auf Gott es

wagen, «solche Dinge» der Offenbarung zu sagen. Die Apostel haben, wie Jaspers
schreibt, im Hinblick auf die Notwendigkeit der Umkehr Heilsgeschehen und
empirische Tatsachen unkritisch ineins vermischt.

52 Vgl. K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,
106.

14



214 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

der Verborgenheit zugewandten Transzendenz, muß auf die reale

Offenbarung verzichten zugunsten der Chiffern in der Bewegung ihrer
Vieldeutigkeit. Dieser philosophische Glaube, in vielen Gestalten auftretend,
wird nicht Autorität, nicht Dogma, bleibt angewiesen auf Kommunikation

unter Menschen, die notwendig miteinander reden, aber nicht
notwendig miteinander beten müssen» 53.

Obwohl Jaspers den Sinn des Offenbarungsglaubens nicht begreift

- er hat selber diese Einsicht -, urteilt er über ihn und stellt ihm den

philosophischen Glauben gegenüber, der auf einer anderen Ebene liegt.
Sein Philosophieren verwirft aus eigenem Grunde die Endgültigkeit des

Zweifels und somit die Gottlosigkeit, dies aber nur solange als der

Philosoph seines eigenen, unabhängigen und unersetzlichen Ursprungs
inne ist, also selbständig bleibt. In ihrem Suchen ergreift die Philosophie
«die Chiffern als mögliche Vestigia Dei, nicht Gott selbst in seiner

Verborgenheit» 54, was Jaspers vom Offenbarungsglauben befürchtet. Der
philosophische Glaube ist Jaspers der Transzendenz gegenüber die

adäquate Haltung.
Jaspers nennt aus Verkennung der Offenbarung immer wieder

Vorzüge der Philosophie und sagt, daß man nicht auf Grund einer von einer

Weltinstanz erhaltenen Vollmacht philosophieren könne. Seine Kritik
gelte nicht Gott, sondern den Menschen, die den Anspruch erheben,

Gott zu vertreten. Sein philosophisches Bewußtsein von der Wirklichkeit

der Transzendenz wendet sich gegen die Offenbarungsrealität, sein

verborgener Gott gegen den geoffenbarten. Der Offenbarungsglaube ist
ihm eine Welt von Chiffern und nicht Gegenstand des Gehorsams.

Jaspers' Auffassung von Freiheit und Vernunft, in denen der Mensch

verantwortlich wird vor einer Substanz, die er in sich selbst findet als

das, was unendlich mehr ist als er selbst, die er aber nur persönlich
erfahren kann, schließt den Offenbarungsglauben aus. Sein Glaube ist
nichts endgültig Formuliertes - auch der Offenbarungsglaube nicht -,
ist Wagnis radikaler Offenheit; da sich der philosophisch Glaubende auf
keine Sicherheit stützen könne, habe er es im Leben bedeutend schwerer

als der Offenbarungsgläubige. Jaspers sieht seinen Glauben in der Sphäre
der Existenz. «Für den philosophischen Glauben sind alle Weisen des

Umgreifenden, insbesondere Existenz in bezug auf Transzendenz, möglich

Ebd. 110.
54 K. Jaspers, Vernunft und Existenz. (Fünf Vorlesungen). In: Wahrheit

und Leben, 184.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 215

und wirklich ohne Offenbarung» 55. Der Glaube in Chiffern, der echte

Glaube, bleibt im Erleben und Erleiden der Grenzen des Menschseins

immer Glaube an die Gottheit, an die einzige Sicherheit, ohne die der
Mensch nicht ist, der Glaube, der aus der Existenz entspringt. Dieser
Glaube an den Urgrund 56, an den verborgenen Gott, gibt dem auf dem

Wege bleibenden Philosophen eine Gewißheit von Gott und ein
Vertrauen zu ihm.

Dieser Glaube und Jaspers' ganze philosophische Haltung sollte den

Weg zum Verständnis der Offenbarung erleichtern und nicht verbauen.

Er könnte wirklich einem natürlichen Glauben entsprechen, der als

(praeambula fidei) seinen Abschluß in einem geoffenbarten Glauben fände.
So verteidigt J. B. Lötz 57 den Offenbarungsglauben und sagt in seinem

Werk «Sein und Existenz», daß sich Existenz als solche nur durch die

Bindung an Gott oder durch den religiösen Glauben verwirkhchen könne,
dessen säkularisierte Gestalt Jaspers' philosophischer Glaube sei, der
aber nur zum verborgenen Gotte führe. Der eigentliche Glaube ist
Antwort auf die Offenbarung, ist ein menschlicher Akt, der sich von der
Vernunft rechtfertigen lassen muß. Und B. Welte 58 wertet den

philosophischen Glauben als natürlichen Vorentwurf des christlichen Glaubens.

Jaspers betont den GlaubensVollzug, um gegen den christlichen
Glauben, der ihm ein «Für-wahr-halten» (eines Objektiven) ist, Stellung
zu nehmen, um für seine Transzendenzauffassung, nämlich für den

fernen, unerkennbaren Gott, gegen die scheinbare Gegenwart der
Transzendenz, den falschen Gott, zu kämpfen 59. Er wehrt sich mit seinem

55 K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, 166.
56 Ebd. 473 f. zitiert Jaspers den mittelalterlichen Vers, der die Bedeutung

des Glaubens zum Ausdruck bringt: «Ich komme, ich weiß nicht woher, ich bin,
ich weiß nicht wer, ich sterb', ich weiß nicht wann, ich geh, ich weiß nicht wohin,
mich wundert's, daß ich fröhlich bin».

57 Vgl. J. Lötz, Sein und Existenz. Kritische Studien in systematischer
Absicht. Freiburg-Basel-Wien 1965, 62 ff. Lötz spricht über diese Glaubensarten und
sagt S. 63: «Schärfer gesagt, geht es hier um den 'Unterschied von Gottheit und
Gott, - von gedachter Transzendenz und lebendigem Gott; das Eine der Philosophie
ist nicht der Eine der Bibel' ». (Zitat aus K. Jaspers, Der philosophische Glaube, 72.)

58 B. Welte, Der philosophische Glaube bei K. Jaspers und die Möglichkeit
seiner Deutung durch die thomistische Philosophie. Sonderdruck aus: Symposion II,
Freiburg Br. 1949. B. Welte deutet Jaspers' Glauben positiv als natürlichen Glauben,

der im übernatürlichen seine Krönung erfährt.
59 s. U. Schmidhäuser, Allgemeine Wahrheit und existentielle Wahrheit bei

K. Jaspers. (Vervielfältigte Diss., Bonn 1953.) Schmidhäuser sagt (S. 156), Jaspers'
Transzendieren (der Existenz) sei nicht ein Glaube «an», sondern ein Totalvollzug,
der jede Bewußtseinshaltung oder jedes moralische Handeln übergreife. Für



216 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

persönlichen, existentiellen Glauben gegen jeden Autoritätsglauben, den

er sich selber ausmalt. Sein Glaube ist ein humanistischer Glaube 60, dem
seine Bedeutung nicht abgesprochen werden darf, der aber an seinen

Platz verwiesen werden muß. Der philosophische Glaube hat für Jaspers
eine metaphysische Bedeutung, denn er hält sein Transzendieren
aufrecht; er steht über jedem Erkennen und hilft mit, sich in allen
Grenzsituationen zu bewähren. Er ist folglich Gegenpol des Nihilismus (der

Verzweiflung). «Eben das ist die Gewißheit des philosophischen Glaubens,

daß alles Scheitern von Glauben und Handeln nur Erscheinung
betrifft» 61. Doch darf dieser humanistische Gottesglaube, auch wenn er
in gewisser Hinsicht einer Metaphysik nahe kommt, nicht als

alleingültiger, ausschließender und abschließender betrachtet werden. Jaspers'
Auffassung zeugt vom Willen, alles ins Existentiell-Praktische zu ziehen

und verrät, wie schon angeführt, einen gewissen Agnostizismus. Der
philosophische Glaube ist die Vorstufe und Voraussetzung des

christlichen, übernatürlichen Glaubens. So definiert Welte: «Glaube heißt die

Seinsgewißheit, die in der durch die Angst eröffneten Weite der
Transzendenz gewonnen wird. Mit dieser Bestimmung ist der Glaube aus dem
Bereich jeglicher Objektivität hinausgewiesen» 62. Ihm verdankt der
Mensch seine Bestimmtheit in der Grenzsituation, sein Sichhinwenden

zur Transzendenz. Jaspers' philosophischer Glaube ist ein Versuch, «die

im Wesen des Menschen selber hegenden Voraussetzungen des christlichen

Glaubens auf dem Wege einer philosophischen Betrachtung des

Wesens des Menschen zu erhellen»63. Der christliche Glaube ist an
natürliche Voraussetzungen geknüpft, denn Glaube soll vom Menschen

verstanden und vollzogen werden. Existenz vollzieht ihr Transzendieren
erst im Glauben, der in den Grenzsituationen in die Richtung der
Transzendenz weist. Das Ja des Menschen in bezug auf den unendlichen

Schmidhäuser liegt im Für-Wahrhalten der Schlüssel zum Verständnis von Jaspers'
Einstellung zu Offenbarungsglauben und -Religion.

60 K. Rossmann beschreibt ihn folgendermaßen: «Es ist der Glaube, der mit
jedem Menschen neu geboren wird: ein Glaube ohne Kirche und Partei. Es ist der
zur Menschlichkeit des Menschen gehörende Glaube». (K. Rossmann, Nachwort
zum Sammelband: Wahrheit und Leben, 539.)

61 W. Lohff, Glaube und Freiheit. Das theologische Problem der Religionskritik

von K. Jaspers. Gütersloh 1957, 139.
62 B. Welte, a. a. O., 61.
63 Ebd. 9; s. ebd. 110: Der philosophische Glaube «ist jene intelligible

Voraussetzung alles Erkennens, von der Thomas sagt: es ist das praeexistens aller
aktuellen Erkenntnis und damit alles aktuellen geistigen Seinsvollzuges». (Zitat
aus: III, de an. 10, n. 740.)



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 217

und göttlichen Grund ist bei Jaspers nur dank eines einzigartigen
Vorranges des voluntaristischen Elementes im Denken (das den Glauben

stärkt), möglich 64.

Welte sagt auch 65, daß Thomas' Gedanken des philosophischen
Gottesglaubens ein erhebender SelbstVollzug seien. Thomas' Sprache ist
eher metaphysisch und Jaspers' appellierend. Thomas versuchte, die

Wesensgrundlagen metaphysisch zu fassen, um dem Appell der Philo-
sophia perennis zu folgen, und um so als denkender, ganzer Mensch zum
Sein zu kommen und im Aufschwung des Denkens ganz beim Sein selbst

zu sein, trotz der Erschütterungen, die den Menschen dauernd treffen.
Da die Transzendenz aber in der Philosophie nur unbestimmt bleibt,
ruft die philosophische Seinsvergewisserung nach der Religion, was

Jaspers strikte ablehnt. Die Offenbarung klärt das Verhältnis Gottes

zum Menschen. Sie hat nur Sinn, wenn sie verstanden und auf Grund
des Verstehens geglaubt werden kann. Und philosophischer Glaube, der
die vom Menschen her zugängliche, tragfähige Vergewisserung über die

Wirklichkeit des göttlichen Seins selbst ist, macht den Offenbarungsglauben

überhaupt möglich. Der philosophische Glaube entwickelt der

Offenbarung gegenüber ein kritisches Gewissen. Mit ihm erwacht das

existentielle Gewissen, das für ein echtes Verhältnis zu Gott sorgt.
Jaspers muß aber dem Offenbarungsglauben, der sich im philosophischen
Glauben nährt und auf ihn aufbauen kann, Raum lassen. Sonst ist sein

philosophischer Appell vielen unverständlich und zeitigt wenig Erfolg.
Der Glaube schließt nicht ab, sondern öffnet sich und ist Kommunikation.

Die Existenz läßt nach dem ewigen Sein fragen und somit auch
den Weg zum Verständnis von Höherem, z.B. von Offenbarung66,

64 Jaspers hebt oft (indirekt im Glauben) die Wichtigkeit des Willens hervor,
der im höchsten Aufschwung der Bejahung weiter sei als der Intellekt, da er sich
über das Wißbare hinaus in die unerschließliche Weite schwinge, diese in einer
alle Grenzen überschreitenden Bewegung betrete, sich gerade in sie einlasse und
sich in ihr gründe. Hier findet der Mensch die wahre Freiheit (Existenz) und das

Ja zur göttlichen Transzendenz gegründet.
65 Welte, a. a. O., 178 ff.
66 Über die Offenbarung, die Jaspers so viel Kopfzerbrechen macht, lesen wir

bei H. U. von Balthasar, in: Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie,

Ölten 1951, 263 : «Die Offenbarung Gottes ist ebenso unendlich und geheimnisvoll

wie Gott selber. Sie ist so reich und auch so tief ut numquam reapse ex-
hauritur. Sie fordert den menschlichen Verstand in Schranken, damit er sie erfasse,
ordne und verstehe, und diese Aufgabe ist, weil sie gestellt wird, erfüllbar. Sie

fordert daher auch die reifste Frucht des menschlichen Verstandes, die Philosophie,
in die Schranken, um ihre Ergebnisse in den Dienst dieser Erfassung zu stellen.
Und auch diese Aufgabe ist erfüllbar und wird in der Kirche dauernd erfüllt».



218 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

bahnen, ohne je einmal das Verständnis zu erreichen. Und wir können
H. U. von Balthasars Forderung unterstreichen, daß Jaspers, der sich

um der Philosophie willen vor dem Beweisen, Beschreiben, Personifizieren

Gottes wehrt, sich auch des Urteils über die Offenbarung
enthalten sollte. Der Offenbarungsgehalt als der göttliche Logos selbst läßt
sich, wie der Theologe Balthasar uns überzeugt, weder in
abstraktallgemeiner noch in konkret-individueller Form, also in keiner einzelnen
beschränkten Denkform, je definitiv darstellen. So wird sich die katholische

Kirche, die die gesamte Offenbarung als Glaubensgut zu hüten
behauptet, niemals auf ein fertiges System festlegen können. Die katholische

Theologie ist dialektisch, denn menschliche Worte und Begriffe
können die Fülle von Gottes Wort und Weisheit nie erschöpfend wiedergeben.

Für eine kirchliche Definition ist die Offenbarung entscheidend,
nicht das philosophische System, dem sie Begriffe entnimmt 67.

Auch P. Ricceur 68 fragt sich, ob Jaspers' extreme Zweideutigkeit
im Verwerfen des höchsten Du und des Gebets den Gläubigen nicht dazu
reizen könnte, Jaspers' Glauben als unvollständigen Atheismus oder als

eine leere Religion oder als einen religiösen Ästhetizismus (esthétisme)

zu beurteilen, also als einen Glauben, der trotz seiner Absicht und seiner

Behauptung der Wahrheit entbehrt. Er vermutet auch, daß Jaspers den

Kern des religiösen Glaubens im Problem von Autorität und Gehorsam

sehe, und daß Jaspers' Konflikt zwischen Freiheit und Autoritätsglauben
wegen eines äußerlichen Blickes auf die Religion entstehe.

2. Verhältnis von Philosophie und (Offenbarungs-) Religion

Gott wird den Menschen immer das große Problem bleiben, mit dem
auch der Philosoph nicht fertig wird. Kann dieser (nach dem Philosophieren)

aber nicht von der Philosophie aus in der Religion Zuflucht
suchen, um dort auf anderem Wege sich in das Verhältnis zwischen Gott
und Mensch zu vertiefen? Müßte es deswegen zu einem Vermischen von
Philosophie und Religion kommen? Jaspers belehrt uns in «Der

philosophische Glaube angesichts der Offenbarung» auf folgende Weise:

«Philosophie steht angesichts der Religion und Offenbarung, aber aus

67 Vgl. dazu ebd. 264 auch folgenden Gedanken: «Häretisches Denken hat
die Tendenz zu schließen, zu überblicken, in endgültigen, apodiktischen Formeln
zu reden; katholisches Denken bleibt offen und hat sogar die Tendenz immer weiter
zu öffnen».

68 P. Ricœur, a. a. O., 287 f.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 219

eigenem Ursprung. Sie stirbt nicht ab, wenn der Offenbarungsglaube
absterben würde. Sie ist älter. Sie ist jederzeit. In dem weiten Sinne der

Vergewisserung des Unbedingten, der Erhellung und Erzeugung des

Ernstes, der Freiheit im Bunde mit der Transzendenz kann sie selber

Religion heißen Sie hilft nicht, wie der Offenbarungsglaube zu helfen

verspricht und behauptet. Sie hilft durch die Wahrhaftigkeit einer Denkwelt

dem, der in unmittelbarem Bezug auf Transzendenz, sich selbst

geschenkt, sich zu helfen vermag» 69. Die Philosophie zeigt nur den Weg,
das Sein zu ergreifen, das immer gegenwärtig und doch nie allgemein
offenbar ist. In der Religion hingegen wird nach Jaspers die alles tragende
Wirklichkeit als das Gewisse, autoritativ Garantierte, erfahren. Der
Religiöse hat für ihn eine geschenkte Sicherheit.

Es ist uns klar, daß der Weg zu Gott in der Religion etwas bestimmter

ist als in der Philosophie; beiderorts kann man Gottes gewiß werden,
aber auch beiderorts kann man ihn nur als Lebenssinn und Lebensziel
erfahren und nicht als absoluten Garanten. Auch in der Religion ist die
einzelne Existenz entscheidend. Offenbarung (oder Mythos) bringt darin
die wirkliche Transzendenz nicht so eindeutig zur Gegenwart, wie Jaspers

behauptet 70.

Jaspers steht also der Religion skeptisch gegenüber, weil sie durch
Garantien geschützte Glaubensgewißheit vermittle ; er ist auch skeptisch
gegenüber den sichtbaren Autoritäten, die durch das ihnen auferlegte
Amt von Gott sprechen. Dazu müssen wir gleich anführen, daß diese

sich für dieses Amt freiwillig zur Verfügung gestellt haben, wie die

Philosophen für das ihre. In der Philosophie hingegen - so führt Jaspers
aus - «bleibt der unmittelbare Bezug auf die Transzendenz Gottes
zweideutig, ein Hören in der Gefahr, ihn nicht zu verstehen, eine Spannung
im Gewahrwerden, eine Gewißheit in bleibender Unsicherheit. [Doch
dies gilt unseres Erachtens auch für die Religion.] Wer [als Philosoph]
von Gott spricht, tut es ohne Anspruch einer Autorität, allein auf
die Kraft menschlichen Überzeugens rechnend» 71. Philosophie verlangt
nach Jaspers Prüfung, Religion hingegen Unterwerfung. Philosophen,
die weder Autoritäten sein noch einer solchen dienen sollen, können

69 K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, 476.
70 s. K. Jaspers, Existenzphilosophie. (Drei Vorlesungen.) Berlin 1938, 75:

«Das reale Symbol der Chiffer scheint sich in der Religion zur sinnlichen Realität
des Übersinnlichen zu verendlichen».

71 K. Jaspers, Über Bedingungen und Möglichkeiten eines neuen
Humanismus. (Vortrag, gehalten bei den «Rencontres Internationales» in Genf, 1949.)
In: Wahrheit und Leben, 508.



220 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

ohne Rücksicht, wie Jaspers, sich selber rechtfertigend, folgert, alles in
Frage stellen.

Wir wissen, daß Philosophie und Religion, obwohl sie praktisch
das gleiche «Materialobjekt» haben, in ihrem Wesen verschieden sind
und verschiedene Wege beschreiten. Doch die menschliche Überzeugung
ist auch zu jeder echten Religiosität Voraussetzung. Jaspers beharrt
aber auf der Annahme: «Die Offenbarungsreligion will transzendente
Wirklichkeit vermitteln - die Philosophie zeigt Gedankenvollzüge, mit
deren Erfüllung der Denkende je seinen Weg sucht» 72.

Religion steht im Urteile Jaspers' im gleichen Verhältnis zur
Philosophie wie Offenbarungsglauben zu philosophischem Glauben. Ein
Religionsgläubiger ist für Jaspers ein geistig Beschränkter, einer, der nicht
denkt, sondern hört. Unseres Erachtens bleibt das Leben des Philosophen
und des Religionstreuen ein Versuch, bleibt wagendes Erfahren. Beide

sagen ohne Gewißheit Ja zum Leben, beide treffen in der Welt in bezug
auf die Transzendenz nicht eindeutige Bestimmungen und Forderungen.
Es kann auch nicht nur die Philosophie, wie Jaspers behauptet, in der

jeweiligen Lebenssituation die Transzendenz überhaupt fühlbar machen 73.

Da Jaspers auch die direkte Offenbarung und die reale Gegenwart
Gottes im Kult (in der Messe) nicht verstehen kann, schiebt er der

Religion die Schuld am unruhigen Verhältnis zu, das nach seiner Ansicht
zwischen Philosophie und Religion besteht. Um der Gefahr der
gegenseitigen Unterordnung auszuweichen, reiht Jaspers die Religion (wie die

Offenbarung) als Chiffer in sein Denken ein. Aus Vermessenheit und
Unkenntnis wirft er der Theologie Unredlichkeit vor, nämlich das
Ausdenken von Kompromissen und Umdeutungen, um den Konflikt
zwischen offenbarten Forderungen und in der Wirklichkeit erfahrenen

Begebenheiten zu verdecken. Der Philosoph lasse seinem Forschen und

Fragen keine Grenzen setzen und so sich nicht durch Mythen, wie z. B.
den Auferstehungsmythos, an der hellen Erleuchtung jeder empirischen
Tatsächlichkeit hindern, habe so für die leibliche Auferstehung und die

Himmelfahrt Christi 74, die wirklich allem verschlossen bleibe, kein
Verständnis. Der Philosoph bleibe im Gegensatz zum Theologen im
relativen und partikularen Wissen. Folgerichtig dürfte Jaspers jedoch mit

72 Ebd.
73 s. dazu: Karl Jaspers, Antwort (zu den 24 Aufsätzen über Jaspers'

Philosophie). In: Karl Jaspers, hrsg. v. Schilpp, 781.
74 s. K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,

251 ff.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 221

diesem Wissen nicht jede ihm unbekannte Möglichkeit ausschließen. Er
hebt aber auch hervor, daß Theologie und Philosophie trotz ihrer
Wesensverschiedenheit die rationale Arbeit einer Ursprungserhellung oder Glau-

bensvergewisserung leisten, und daß sie deshalb, historisch gesehen, in
steter Beziehung gegenseitigen Nehmens und Gebens stehen. Wie Jaspers
einen humanistischen Glauben befürwortet und empfiehlt, so anerkennt

er auch den Wert einer humanistischen Religion, die er den

Offenbarungsreligionen entgegenstellt. «Wo Religion wahr in geschichtlicher
Unbedingtheit ist, ist Philosophie mit ihr solidarisch als Wahrheit, wenn
sie auch Wahrheit nicht für sie ist. Wo Religion aber objektiven Bestand

gewinnt [also nicht mehr existentiell, nicht mehr relativ ist], etwas
Daseiendes in der Welt wird, damit eines unter anderen, eine geistige
Sphäre neben anderen, da wird sie für Philosophie unwahr und von ihr
gemieden. Religion oder Philosophie ergreifen den ganzen Menschen,
indem sie, ohne selbst Sphäre zu sein, alle Sphären seines Daseins

durchdringen» 75. Wie im Altertum sieht Jaspers seine Philosophie als Ort, in
dem die Menschen in Ruhe ihren unbedingten Ernst finden. Sie wirkt
aber auch als Autorität, wenn sie zu einer gemeinsamen Lebenspraxis
zu überzeugen vermag. Jaspers will in ihr auf Gott hinweisen, der trotz
aller Bodenlosigkeit bleibt oder gerade deswegen erfahren werden kann.

Unter den Offenbarungsreligionen kritisiert Jaspers vor allem die

christlichen Religionen, darunter im besonderen die katholische ; obwohl
der Offenbarungsbegriff allen biblischen Religionen angehöre, erhebe das

Christentum darüber den Alleinanspruch seines Glaubens. Jaspers sieht
eine Zukunft im Protestantismus 76, der weder an Riten und Liturgien
noch an Dogmen gebunden sei, in dem der Einzelmensch mehr Gewicht
habe als in den andern christlichen Religionen, und der am Ende
richtigerweise zur Leugnung der Menschwerdung Gottes in Jesus führen
müsse. Man bleibe dann nur noch beim Wort. Der Gottmensch sei für
die Philosophie eine in die Irre führende Absurdität -, das Umgreifende
werde durch Endlichkeiten ersetzt. Diese Absurdität binde an ein Dogma,
das statt im Aufschwung der Liebe zur Transzendenz zu führen, nur
noch in Gewaltsamkeit geglaubt werden könne.

75 K. Jaspers, Philosophie, Bd. I, 317.
76 Vgl. K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,

510 ff., auch 500 ff. Zur Verstärkung seiner Aussagen führt Jaspers ebd. 511 in
deutscher Ubersetzung und 77 im lateinischen Original folgenden Ausspruch des

hl. Augustinus an : « Ego vero Evangelio non crederem, nisi me catholicae Ecclesiae
commoveret auctoritas». (Migne 8, 176.)



222 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Die Philosophie kann also als absolute über alles urteilen. Jaspers'
Unkenntnis führt zu dieser Kompetenzüberschreitung. Obwohl er nur
seinen Weg anerkennt und nur in der Philosophie das Äußerste erfahren

läßt, lesen wir in «Von der Wahrheit»: «Der eine Gott ist nicht auf eine

bestimmte Weise auf einem ausschließlichen Wege zu gewinnen» 77. Dabei

denkt er wohl an die «je meinige», ganz persönliche existentielle
Erfahrung. Jaspers will alles philosophisch durchdringen und im Kampf
der Chiffern der Tiefe des Grundes inne werden. Auch die Erbsünde und
das damit verbundene Gnadenbedürfnis des Christen 78 sind Jaspers
Gefahren, die für Weltflucht, d. h. für vorgetäuschtes Aufhalten im
Jenseits, verantwortlich sind. Deswegen befürchtet Jaspers ein Urteilen des

Christen aus dem Jenseits, obwohl der Mensch die «Dinge» nicht von
der überpersönlichen Transzendenz her sehen könne, d. h. nicht von
dorther, sondern nur dorthin denken könne.

Jaspers will sich mit abgrenzenden, negativen Aussagen über Gott
und mit der Kritik an anderen Denkern, die über die Transzendenz

handeln, begnügen 79. Er nennt die thomistisch-traditionelle Philosophie,
die den christlichen Religionen nahe steht, in einem Vergleich mit der
kantisch-modernen Philosophie Unphilosophie 80, in der Autorität und
Verallgemeinerung vorherrschen, die zweitgenannte jedoch wahre
Philosophie, in der Individualität und Freiheit maßgebend seien. Darf er
diese zwei Richtungen, die ganz verschiedenen Zeitepochen entstammen

- ihre Sprache wächst mit ihrem Inhalt in der Zeit -, ganz aus seiner

heutigen Sicht heraus beurteilen? Die Philosophie, die Gott nur als

Prinzip der Welt kennt, darf und kann über das innere Leben Gottes
keinerlei Aufschluß geben. Eine diesbezügliche Kenntnis ist, soweit sie

überhaupt möglich ist, nur durch die Offenbarung und den Glauben

möglich: «Die Offenbarung kann zwar nicht als positives Element in das

philosophische System einbezogen werden, da die Philosophie ausschließlich

von der natürlichen Erfahrung aus rein rational vorgeht. Aber
andererseits bietet die Philosophie keinen Anhaltspunkt, um die
Möglichkeit einer Offenbarung zu leugnen. Zudem kann der Inhalt der Offen-

77 K. Jaspers, Von der Wahrheit, 1053.
78 Vgl. K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung,

361 ff.
79 Jaspers vertritt eine Art von Theologia negativa, die von der Gnosis und

vom Neuplatonismus beeinflußt ist. Auch macht sich immer wieder der Einfluß
von Seiten des Judentums bemerkbar, und neben Kant sprechen Kierkegaard und
Nietzsche oft aus Jaspers' Gedanken.

80 K. Jaspers, hrsg. v. Schilpp, 795 f.



Karl Jaspers' philosophischer Weg aur Transzendenz 223

barung nicht in Widerspruch zu den philosophischen und wissenschaftlichen

Lehren geraten, da Welt und Offenbarung von demselben
wahrhaftigen und allwissenden Gott stammen. Die Philosophie vermag
indessen bei völligem Absehen von jeder Offenbarung eine Theorie der
natürlichen Religion aufzustellen, die der Thomismus von jeher, besonders

aber in letzter Zeit stark entwickelte» 81. Und P. Ricceur sagt in
seinem Werk «Philosophie und Religion bei K. Jaspers»: «Die 'existentielle

Frage' und die 'religiöse Frage' sind so nahe miteinander verwandt,
daß die Ablehnung der Religion zu einem schwerwiegenden Akt und zu
einer zentralen Entscheidung der Existenzphilosophie wird, die sie

zwingt, den Weg zu einer Transzendenz ohne Religion ganz allein und
unter großen inneren Schwierigkeiten neu zu finden» 82.

Jaspers' (philosophische) Religionskritik vertritt eine andere
Auffassung von der Transzendenz und ihrer Beziehung zur Welt als die

Religion, die für Jaspers ein mysteriöses und autoritäres Gesicht hat.
Nur wenn Jaspers das Sein im Scheitern, im Tragischen, offenbar werden
läßt, bleibt sein Freiheitsbegriff bestehen. Und Existenz- oder
Freiheitsphilosophie, wie sie Jaspers konzipiert, muß die Gewißheit und die
Sicherheit der Religion ablehnen. Die Verborgenheit Gottes scheint zu
verlangen, daß der Mensch sich in Zweifeln und Nöten quälen soll. Leiden
gehört auch für Jaspers zur Gottesliebe in dieser Welt. Jaspers versucht
eine wesenhaft metaphysische Dimension der Realität zu entdecken.
«Die lebendigen und persönlichen Beziehungen der Existenz zur
Transzendenz bilden den Weg zu einem neuen 'Lesen' der gesamten
Wirklichkeit 'als einer Chiffernschrift der Transzendenz' Jede fühlbare
Realität, jedes denkbare Objekt, jede Existenz, die plötzlich transparent
geworden ist, wird zur 'abwesenden Gegenwart' der Transzendenz» 83.

Das wirkliche Selbst ist in den Symbolen unmittelbar anwesend, und
so gilt das Sichorientieren in den Chiffern als Gipfelpunkt des

Philosophierens eine Art von moderner gnostischer Philosophie). Wir sind
mit Ricœur der Auffassung, daß Jaspers wegen des Einschließens in
seine eigene Philosophie die Entscheidung zwischen der christlichen
Inkarnation und dem Chifferwerden aller Dinge treffen mußte. In seiner

Lösung versucht er, die Religion auf dem Wege über den Mythos
(— Chiffern) in Philosophie aufzulösen; er reiht also die Offenbarung

81 J. M. Bochenski, a. a. O., 251.
82 P. Ricœur, Philosophie und Religion bei K. Jaspers. In: Karl Jaspers,

hrsg. v. Schilpp, 605.
83 Ebd. 613.



224 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

unter die Mythen ein 84. Kirchliche Religion ist aber von Vernunft, mit
der Philosophie in die Religion eintritt, durchdrungen. Die Vernunft
aber darf als menschliche Vernunft nicht verabsolutiert werden.

Jaspers betont das Gottsuchen jedes Einzelnen im persönlichen
Leben. Ihn interessiert das Praktische, der Bereich von Entscheidung,
Freiheit und Glauben. «Philosophie ist die Praxis meines denkenden

Ursprungs selbst, mit dem sich im einzelnen Menschen das Wesen des

Menschen zu seiner Ganzheit verwirklicht» 85. Jaspers will als freier,
unabhängiger Denker in seiner ganzen existentiellen Kraft zur
Transzendenz weiterkommen. Er verurteilt Wege zu Gott, auch solche, die

nicht behaupten, philosophische zu sein; er lehnt sie ungerechterweise
als unphilosophisch ab und läßt ihnen auch außerhalb der Philosophie
keinen würdigen Platz. Jaspers läßt in der Religion nichts gelten, was
nicht philosophisch begreifbar gemacht werden kann, und spricht damit
der Religion ihre eigentliche Bedeutung ab. Glaubenswahrheiten und

Mysterien, die er nicht verstehen und folglich nicht erklären kann,
degradiert er zu Mythen. Daß der Christ wesentlich eine Optik vom Endziele

her einnimmt, hält er für völlig unmenschlich.
Wir stimmen mit Jaspers überein, daß Philosophie und Religion

ihre ähnlichen Probleme und auch Aufgaben verschieden angehen, denn
der Philososoph und der Religionsgläubige, der Theologe, leben nach
ihren eigenen Grundlagen und Vorstellungen. Beide versuchen, die ihnen

aufgegebenen Rätsel zu lösen, ohne sie jemals völlig aufklären zu können.
Aber nicht beide kommen gleich weit, denn in der Religion und Theologie

zählen schließlich nicht mehr allein die natürlichen Kräfte des

Menschen; die Theologie hat eigene (übernatürliche) Hilfsmittel und
betrachtet folglich Probleme auf eine Weise, die der Philosophie fehlt.
Es gibt im Glaubensgut der Kirche (der Religion) Bereiche, in denen

die Philosophie, die nur rational arbeitet, wenig Platz übrig hat; trotz
dauernden Versuchens kann sie nicht in diese eindringen. Wenn die

Philosophie auch als Methode überall Zugang hat, heißt das nicht, daß

durch sie alles (z. B. Offenbarung, Dogmen verstanden werden muß.

Jaspers anerkennt die (humanistische!) Religion als bestimmende
Macht des menschlichen Daseins. Sein Interesse an der Religion, am

84 Vgl. L. Armbruster, a. a. O., 105, Anm.: «Er machte den Versuch, die
Religion dadurch zu retten, daß sie der Jurisdiktion der Vernunft entzogen und
ihre Dogmen als symbolisch-anschauliche Vergegenwärtigungen der Transzendenz
interpretiert werden, die Offenbarung in dem, was sie am eigentlichsten hat, verkennt».

85 K. Jaspers, Über meine Philosophie, 17.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 225

Offenbarungsglauben, an der Kirche zeigt uns, daß er sie irgendwie
ernst nimmt. Doch als Außenstehender urteilt er aus falschen Auffassungen

heraus, von einem absoluten Standpunkt aus, über sie. Seine

Kritik wurzelt in einseitig konstruierten Auffassungen über Gott
(Offenbarung) und Mensch (Freiheit), die für seine Philosophie notwendig sind.

Der Philosoph darf allem gegenüber gewisse Bedenken äußern, muß
aber die Religion als Möglichkeit annehmen, denn seine Urteilskraft
ist nicht absolut. Jaspers löst das Problem, das ihm das Verhältnis von
Philosophie und Religion bereitet, letztlich aus seinem Existenzbegriff
heraus. Seine «Lösung» wird aber weder der Philosophie noch der Religion

gerecht. Seine Existenzphilosophie ist mit ihrer Beziehung zur
Transzendenz religiös, wobei «religiös» in einem mehr humanistischen
Sinne aufzufassen ist. Durch sein existentielles Verhalten, das einer
individuellen, natürlichen Religion gleichkommt, regt er unser und aller
Denken an 86. Jaspers zweifelt das Dasein Gottes nie an, stellt sich aber
der Erkenntnis und der religiösen Erfahrung Gottes sehr kritisch und

eigenwillig gegenüber. Jeder Mensch kann sich laut Jaspers in seiner
«existentiellen Religion» ganz persönlich und ohne jede Abhängigkeit zur
Transzendenz erheben, die als je eigene unmittelbar bleibt. In seiner

Philosophie existiert die Transzendenz nur in «meiner Existenz». Die
Frage von H. Barth 87, ob sich Jaspers zu einer wirklichen Transzendenz

durchringe, oder ob er mit einer subtilen Selbstaffirmation auskomme,
hat also ihre Berechtigung. «Jaspers steht uns im Aspekte eines
Nachfahren des spekulativen Idealismus, der sich zwar - wie seine Vorfahren -
bemüht, den überlieferten Begriff der Transzendenz in die Spannweite
seiner Problematik einzubeziehen, ohne doch ihre ursprüngliche und
eigentliche, in der Geschichte lebendige Bedeutung in seiner Auslegung
der Existenz erreichen zu können. Jaspers hat eine subjektiv-existen-
tielle 'Eigentlichkeit ' des persönlich-menschlichen Seins hypostasiert.
Die Transzendenz bedeutet für ihn eine ferne, äußerste Grenze der

Existenz, diejenige Grenze, an der sie nach der Seite ihrer ausgezeich-

86 s. H. Fries, Existenz und Transzendenz. Gott und Mensch in der
Philosophie von K. Jaspers. In: Der Mensch vor Gott. Beiträge zum Verständnis der
menschlichen Gottbegegnung. Festschrift für Th. Steinbüchel. Düsseldorf 1948,
303-320. S. 320 sagt Fries: «Entscheidend ist die Bewegung, die von ihm ausgeht,
die zwar keinen Boden bereitet, aber ein Künftiges ermöglicht. Diese Bewegung
ist der Ruf, der angesichts des vergangenen und drohenden Totalitarismus uner-
hörbar bleiben muß : Rettet den Menschen und rettet ihn durch Gott »

87 H. Barth, K. Jaspers über Glaube und Geschichte. In: Theol. Zeitschrift,
Basel, 6, 1950, 434-460.



226 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

neten Möglichkeiten ihre Vollendung und ihr unmittelbares, eigentliches
Sein gewinnt» 88. Des Menschen Lebensethos erwächst Jaspers aus der

Philosophie; dazu braucht es weder analoge Erkenntnis noch Religion.
Doch dringt, wie Lötz 89 sagt, nur die Religion zur Wirklichkeit vor, zu
Gott als zu einer Person, die Jaspers aber als gewisse und autoritativ
garantierte deutet. Daraus läßt aber Lötz wieder die Frage auftauchen,
ob Gott Jaspers mehr als ein leeres Wesen bedeute.

Philosophie und Religion sollen als Existenzmächte zueinander
offen sein. Die Philosophie ist in religiöse Spannungen aufgenommen 90.

Ein wirklicher Philosoph kann für Jaspers nicht zur Religion kommen;
ein Religionsgläubiger kann sich hingegen durch das lebendige
philosophische Transzendieren zur Philosophie hinziehen lassen. Die
Philosophie hält folglich den Menschen endgültig fest, nicht aber die Religion,
und so bleibt die Religion etwas Vorläufiges und die Philosophie das

Endgültige. Damit sinkt die religiöse Wahrheit zu einer vorläufigen herab,
die Philosophie hat das letzte Wort. Die Religion enthält ja nach Jaspers'
Vorurteil nichts Persönliches und nichts Existentielles. Wenn auch die
christliche Auffassung die Offenbarung als die einzige von Gott gewollte
hält, leugnet sie damit die natürliche Religion nicht. Die Offenbarungsreligion

setzt vielmehr die natürliche als notwendig voraus 91. «Die

Offenbarungsreligion ist übernatürlich, weil ein solches Hineingenommensein
in den Transzendenten alles Vermögen der Menschennatur überschreitet.
Dieser Religion ist die Philosophie eingeordnet... als Unterbau. Zugleich
begegnen wir nur hier der endgültigen Wahrheit, die [in unserer
Ordnung] allein die Fülle unseres Existierens ausschöpfen kann. Deshalb
bestimmt auch nur diese Religion unser Lebensethos: Verwirklichen
unserer übernatürlichen Verbundenheit mit dem Transzendenten in der

Erfüllung unserer Aufgaben am Immanenten» 92. Philosophie und Religion

berühren den Menschen aufs Innigste. Eine objektive Haltung beiden

Mächten gegenüber, die sehr oft ineinanderdringen, ist allein am

88 Ebd. 439.
89 Vgl. J. B. Lötz, a. a. O., Kapitel über: Philosophie und Religion, 260-267.
90 Ebd. 264 sagt Lötz: «Das Transzendieren der Philosophie erfüllt sich im

Transzendenten der Religion, und das Transzendente der Religion gewinnt Leben
durch das Transzendieren der Philosophie».

91 s. ebd. 267: «Eine Offenbarung hat nämlich nur dann einen Sinn, wenn
der Mensch schon mit seinen natürlichen Kräften erkennen kann, daß Gott als
geistige Personalität existiert und zu uns spricht. Eine Offenbarungsreligion ohne
diese Voraussetzung, wie sie Jaspers faßt, hebt sich selbst auf».

92 Ebd. 267.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 227

Platz. Philosophie ist, wie Lötz sagt, mehr Transzendieren, «Bewegung
zum Transzendenten», und Religion entfaltet sich in der «Bewegung mit
dem Transzendenten» 93. Jaspers sieht das Transzendieren und dessen

Ziel, die Transzendenz, als seine Hauptaufgabe. Aus innerem Ernst heraus

verwirft er die Religion, weil sie sich ihm «als verdinglichte
Vorstufe der Philosophie darzubieten» 94 scheint.

Jaspers nimmt als tätige (philosophierende) Existenz die Grenzen
seines Daseins wahr. Nur im tiefst bewußten je einmaligen Existieren
erfährt er seinen Gott mit Gewißheit, den Gott, der allem Sein und Sinn

gibt, der aber nicht mehr begrifflich erfaßt und so nicht kommunikativ
verkündet werden kann. Kommunikativ bleibt der gegenseitige Ansporn,
das gegenseitige Sichvertiefen in die vielen Chiffern, die jedem Menschen

zugänglich sind, und die jeden hin zu Gott führen können, denn dieser

ist in ihnen ungegenständlich gegenwärtig. Jaspers' aktive Innerlichkeit
und seine streng durchgeführte Unterscheidung zwischen Gegenständlichem

und Ungegenständlichem lassen ihn nicht zur Religion vorstoßen
und deren positiv-geistigen Wert nicht einsehen, und dies vor allem

wegen des Vorurteils, in ihr sei zu viel Äußerliches (Gegenständliches)
entscheidend. Jaspers gelangt mit seinen bloß natürlichen Fähigkeiten
zu Gott, d. h. zu einem Gottesbegriff 95. Er verwirft jede absolute Autorität,

betritt aber selbst einen absoluten Standpunkt, der ihm in die
Existenz hineinfällt. Und wir können Furger auch beipflichten, wenn er

sagt, daß Jaspers trotz der heroischen Kraft, mit der er den Rationalismus

und den Positivismus überwinden wollte, oft ihr Gefangener bleibt.
Besonders um der Religion den richtigen Platz einzuräumen, ist es also

nötig, «den Weg, den Jaspers in der Existenzerhellung eröffnete, vollends
auszuschreiten und die Selbstherrlichkeit und Autonomie des Menschen

auch in seinem Denken und in seiner Wissenschaft aufzugeben» 96.

93 Ebd. 249 ff.
94 Ebd. 252. Lötz schreibt ebd. 260: «In ihrem Verhältnis zur Religion

entschleiert und bewährt sich eine Philosophie bis zu ihrem tiefsten Grunde Religion
ist wesenhaft der Weg der Transzendenz Die Transzendenz [mündet aber] bei
Jaspers in den Weg der Immanenz ein [und so] scheint bei ihm, wenigstens für
den Philosophen, jede Religion unmöglich zu sein».

95 s. F. Furger, a. a. O., 194. Er zitiert aus: K. Jaspers, Vernunft und
Existenz, Wahrheit und Leben, 176, folgenden Satz: «Das Philosophieren sieht
redlicherweise sich selbst als unfähig, den Sinn des Offenbarungsglaubens zu
erreichen und behauptet gegen diesen aus eigenem Ursprung seinen Weg des
Gottsuchens». Furger fügt bei: Damit schließt Jaspers «eine Offenbarung als solche nur
für den Philosophen als solchen aus».

96 H. Fries, K. Jaspers und das Christentum. In: Theol. Quartalschrift,
Tübingen, Jg. 132, 1952, 280 (zitiert von F. Furger, a. a. O., 196).



228 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Im folgenden Ausspruch verdeutlicht sich Jaspers' Unterscheidung
zwischen natürlicher und geoffenbarter Religion: «Wäre nicht Religion
das Leben der Menschheit, so gäbe es auch keine Philosophie. Aber
Philosophie als solche kann die Transzendenz nicht in der Garantie
einer Offenbarung suchen»97. Aus absoluten Urteilen kann man eine

absolute Vernunft folgern. Diese «Vernunft, die im voraus über die

Unmöglichkeit einer Offenbarungsreligion Bescheid weiß, ist der Abbruch
der Kommunikation mit Gott, um Kommunikation zu einem rein
innerweltlichen Phänomen zwischen Menschen zu machen» 98. Jaspers' Freiheit

offenbart die Transzendenz auf ihre Weise, in der inneren Haltung
des Menschen liegt ihre Unbedingtheit. Jaspers' menschliche Freiheit
kann sich nur halten, wenn Gott eine fremde Größe bleibt. Hier begegnen
wir einer überspitzten antinomischen Struktur des Jaspersschen Denkens,
denn einerseits ist der Mensch so groß, daß er über das Sein seines Gottes
entscheidet, und anderseits ist er so nichtig, daß ihm das Sein entgeht.
Es gibt in unserem Leben wirklich nur verhüllte Offenbarung Gottes.
Eine Offenbarungsreligion widerspricht aber in keiner Weise der

philosophischen Situation des Menschen und dessen Existenz.
Indem Jaspers die Mitte der Offenbarung Gottes in Jesus Christus,

in der Problematik des Erscheinens des Seins sieht, verfehlt er deren
Sinn. Ein Verzicht auf die Gottmenschlichkeit Jesu, die Jaspers die
unüberwindliche Schwierigkeit im christlichen Glauben bedeutet, würde
den christlichen Glauben auflösen. Die Transzendenz, Gott, «den

Jaspers wie aus einem Vorurteil nur als unkennbaren annimmt»99, den

er aber, um den Prozeß des philosophischen Suchens mit Inhalt zu
füllen, immer wieder positiv nennen muß, ist die «Triebfeder» des Tran-
szendierens. Mit seiner subjektiven Theodizee, mit der Aussage, Gott sei

immer nur «mein Gott», humanisiert er den absolut Transzendenten und
verstärkt die Ansicht, Gott zu einem bloßen Garanten der menschlichen
Existenz zu erniedrigen. Als Resultat bleibt Jaspers weder der Gott der

Transzendenz, wie er ihn selbst bestimmte, noch der Gott der
Offenbarung. Die Offenbarung ist kein Akt der Selbstverschließung, kein
Inhalt, der Möglichkeiten einschränkt. Auch der Christ muß sich dauernd
mit dem Unglauben auseinandersetzen und für seinen Glauben kämpfen.
Für die Identifikation zwischen dem Menschen Jesus und der Gottheit

97 K. Jaspers, Über meine Philosophie, 33.
98 H. U. von Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen. Wien-

München 1956, 128 (zitiert bei F. Furger, a. a. O., 197 f., Anm.).
99 F. Furger, a. a. O., 174.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 229

brauchte es jahrhundertelanges Abmühen, um zur Terminologie für
dieses größte der christlichen Mysterien zu kommen. Jaspers sollte nur
die Möglichkeit offen lassen, daß die optimale Vereinigung mit der
transzendenten Gottheit einmal im Menschen Jesus realisiert worden ist.
Ohne genau zu urteilen, warum Jaspers den Offenbarungsglauben
ablehnt, schreibt Furger: «Es bleibt aber, daß die Offenheit für diesen,
selber nicht mehr philosophischen Schritt viel befriedigender wäre als

jene Treue zur 'Grenzsituation', die doch in ihrer Verwandtschaft zum
Agnostizismus und damit zu Relativismus und Pessimismus bleibt» 10°.

Jaspers macht sich in seiner ausschließenden Stellungnahme gegen die
Menschheit Gottes zum Richter über Gott und weiß so mehr vom
verborgenen Gott als der Christ101. Er sollte der Transzendenz nicht die

Möglichkeit absprechen, sich irgendwo in dieser Welt maximal mitzuteilen,

da er sie als unumgängliche Wirklichkeit bejaht und den Menschen
als unzulängliches, nur scheiternder Einsicht fähiges Wesen beschreibt.

Wir müssen in der Kritik an Jaspers' Philosophie bemerken, daß

Jaspers von seiner Sicht aus das Christentum nicht objektiv kennt, es

überhaupt nicht versteht, und sich so der Folgerungen, die man aus
seiner Philosophie ziehen kann, nicht voll bewußt ist. Ohne Transzendenz

gibt es für Jaspers keine Existenz, und die Umkehrung dieser Aussage,
«keine Transzendenz ohne Existenz,» glauben wir im Sinne von «kein
Wahrnehmen der Transzendenz ohne Existenz» deuten zu dürfen. Für
Jaspers bleibt Gott nur «mein Gott», weil er ihn nicht mitteilen kann, weil
über sein «An- und Für-sich-sein» philosophisches Schweigen herrscht102.

Daß jeder seine eigene «absolute» Wahrheit besitzen kann sie
persönlich erstreben kann), heißt für Jaspers nicht, es gebe viele absolute
Wahrheiten; es fehlen ihm die Vergleichseinheiten103. Jaspers denkt,

100 Ebd. 180.
101 Daraus folgert H. Fries, in: K. Jaspers und das Christentum, 285: «Der

Philosoph begibt sich in die Rolle des Stifters, Verkünders und Bekenners eines
Glaubens, der nicht im Namen Gottes, sondern im Namen des Menschen zum
Glauben und zur Nachfolge aufruft, der das regnum hominis heraufführt...», in
dem Gott ein Platz zugewiesen wird.

102 Ebd. 278: «Das Transsubjektive, Gott und Welt werden nicht bestritten,
sondern mit aller Intensität als eminente Wirklichkeiten bejaht, aber sie werden
insgesamt zum Ermöglichungsgrund, zum Garanten und zur Funktion des
Existierens gemacht, sie werden eben nicht oder nur höchst ungenügend in ihrem An-
sich- und Für-sich-sein bejaht und belassen Das souveräne Denken hat sich
durchgesetzt, auch in der Feststellung und Erkenntnis seiner Grenzen».

103 Unklarheiten führen aber zu Mißverständnissen. Dies können wir auch
dem Aufsatz von P. Hossfeld, K. Jaspers' Stellung zur Religion, in: Freiburger

15



230 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

obwohl er die Transzendenz in Anonymität hält, nur an den einen

Weltgrund, d. h. an den Schöpfer alles Endlichen. Angesichts der Unbestimmtheit

des Göttlichen könnte dem Menschen der Mut genommen werden,
seinen Forderungen nachzukommen; doch Jaspers' Existenzbestimmung

versucht, diesen Mut wieder zu wecken. Die Vernunft weiß, daß

Gott Schöpfer ist, denn sie kann die Endlichkeit nur im dynamischen
Bezug zur absoluten Wirklichkeit verstehen. Hier hilft Religion weiter,
aber nicht bloß eine humanistische (philosophische) Religion, mit der

Jaspers eine Kompromißhaltung einnimmt.
Die Philosophie kann einen Weg zur Religion und zum eigentlichen

Gott bahnen. Sie kann uns Menchen mit dem Absoluten in Kontakt
setzen. Doch bleibt das Absolute für den Nur-Philosophen immer das

Undurchdringliche, das Unwahrnehmbare, das Abstrakte und somit
das Unreale, was zu einem Agnostizismus führt. Die wirkliche Religion,
die hier ansetzt, ist vor- oder übernatürlich, denn die Natur des Menschen

kann sich nur im Sichüberschreiten vollenden. In der Religion kann der
Mensch über die «letzten Dinge», über das Übernatürliche, in dem Gott
eigentlich zu finden wäre, eine gewisse Klarheit erhalten, in der Religion,
die als unabhängiges Gedankengut neben und über der Philosophie liegt.
Die Philosophie hat ihre Grenzen, die sie nur andeutungsweise
durchbrechen kann. Und in diesem Durchbrechen kann uns Menschen die

Religion entgegenleuchten, die das menschlich Unverständliche auf
einer anderen Ebene begreiflich machen hilft.

III. BEDEUTUNG VON JASPERS' TRANSZENDIEREN

7. Transzendieren im Denken der Chifern und der Analogie

J. B. Lötz 104 setzt sich als christlicher, mit der Scholastik bestens

vertrauter und verbundener Philosoph gründlich mit Jaspers'
Existenzphilosophie auseinander. Wir stützen uns im folgenden Abschnitt auf

Zeitschr. für Philos, und Theol., Freiburg i. Ue., Bd. 5, 1958, 49-54 entnehmen.
Er schreibt S. 53: «Wie den Deisten Gott ein ziemlich leeres Wort wurde, das
höchste Geistigkeit und platteste Naturhaftigkeit umfassen kann, so ist auch bei
Jaspers die Transzendenz oder Gottheit von einer Unbestimmtheit, hinter der sich
alles Mögliche verbergen kann». Vgl. dazu auch: B.Welte, a.a.O., bes. 35 f.,
Anm. Näheres s. unten Anm. 149.

104 J. B. Lötz, SJ., Pullach-Rom, thomistischer Philosoph (Metaphysiker) der
Gegenwart, bemüht sich um das Gespräch zwischen der philosophischen Tradition



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 231

sein Werk «Sein und Existenz», in dem er die traditionelle Philosophie
Jaspers' Existenzphilosophie entgegenstellt.

Im Transzendieren möchten wir denkend «dahin dringen, wo Denken
mit der Wirklichkeit identisch wird» 105. Doch daraus entsteht eine

zwiespältige Haltung, da das Denken immer hinter der Wirklichkeit zurückbleibt

und folglich nie Identität eintrifft. Das rationale Denken versagt,
es scheitert. Hier setzt Jaspers nicht mit einem über die Kategorien
hinausgehenden, analogen Erkennen an, sondern bricht im Scheitern in
ein irrationales Transzendieren auf, in «ein Transzendieren, ...das hinter
dem analogen Erkennen zurückbleibt»106. Im Scheitern prallt sein

Denken von der Wirklichkeit ab, transzendiert aber über sich selbst und
kann so «auf eine unersetzliche Weise indirekt die Wirklichkeit...
gegenwärtig machen» 107. Bei diesem die Wirklichkeit beschwörenden Transzendieren

kommt es auf einen Sprung an, der sich als philosophischer Glaube
darstellt. Deshalb nennt Lötz Jaspers' Scheitern Versagen des rationalen
Erkennens überhaupt und sein Transzendieren ein nicht rationales
Transzendieren. Ist aber, so können wir uns fragen, für Jaspers das

dauernde Scheitern nicht einfach ein existentiell-geistiges «auf-dem-

Wege-bleiben», aber auch ein ständiges Weiterarbeiten und Weiterdenken

und folglich erst da ein Versagen des rationalen Denkens, wo
auch das analoge Denken schwerlich weiterkommt? Jaspers ist in
gewisser Hinsicht Antirationalist, betont aber die Möglichkeit, daß der
eine oder andere wirklich bewußt kurz einen Punkt erreichen kann, der
die Gegenwart der Transzendenz ermöglicht. Um dahin zu kommen,
braucht auch Jaspers in der existentiellen Anstrengung die Vernunft,
obwohl er hier den Bereich des Überkategorialen-Rationalen ablehnt,
weil er hier keine Mitteilbarkeit mehr kennt. Für das analoge Erkennen,
das dem Unendlichen immer nur im Durchgang durch das Endliche
begegnet, ist hingegen eine echte, unaufhebbare Mitteilbarkeit wesentlich.

Das nicht rationale Transzendieren Jaspers' hingegen, so kritisiert

und der modernen Existenzphilosophie. Er stellt Jaspers' Begriffe des Scheiterns
und der Chiffer kritisch dem AnalogiebegrifE der Scholastik gegenüber. Mit dem
Studium der Existenzphilosophie versucht er die scholastische Philosophie neu zu
gestalten und zu vertiefen. Seine in diesem Kapitel verwendeten Gedanken sind
im Werk: Sein und Existenz (s. Anm. 57), bes. im Abschnitt: Im Gespräch mit
Jaspers, 243-293, enthalten.

105 Ebd. 258, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 67.
106 Ebd. 258.
107 Ebd. 258, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 60



232 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Lötz, benützt ohne analoges Erkennen das Endliche lediglich als Sprungbrett,

um in einem unmittelbaren Anspringen das Unendliche
anzugehen. Jaspers braucht aber, wie es uns scheint, auch das Endliche als

Weg (als Chiffer), auf dem er bleibt, auf dem er aber gelegentlich die
Transzendenz erfahren kann, ohne sie mitteilen zu können, da es für
Jaspers auf dieser Ebene keine Begriffe mehr gibt. Wer den Sprung wagt,
bleibt seines Menschseins bewußt. Der Sprung bewirkt weder einen
Dauerzustand noch eine totale Versetzung. Für Lötz hat das Überkategoriale-
Rationale nur im ständigen Durchgang, im dauernden begrifflich erfaßbaren

Vergleich des Endlichen mit dem Unendlichen, durch das Kate-
goriale seinen Bestand. Hier baut die Gotteserkenntnis auf, die bei

Jaspers ausbleibt, da sich bei ihm dieser Durchgang als bloßer Ort des

Chiffernlesens, wie Lötz sagt, verflüchtige, weil er nicht rational erfaßt
wird, und als Folge müsse auch das Überkategoriale selbst verschwinden.

Jaspers' Transzendieren deckt sich wirklich nicht mit der analogen
Gotteserkenntnis der Scholastik. Nur die überkategoriale Begrifflichkeit
verleiht für Lötz dem Transzendieren eine erfüllende Inhaltlichkeit und
ermöglicht so ein inhaltlich erfülltes, wenn auch noch so unvollkommenes
Gottesbild. Doch auch Jaspers weiß und zeugt von Gott, obwohl er nicht
von etwas Überkategorialem sprechen kann; er weiß ihn als den Grund
von allem Seienden, läßt ihn aber, da er unerkennbar ist, nicht als

Person bestimmen, sondern in seiner Unbestimmtheit. Dieser nicht
näher bestimmbare Grund, der alles trägt, sinkt, wie Lötz feststellt, zu
einem leeren, unerfüllten Raum herab, der alles umfängt, sich aber nicht
selbst zu einem selbständigen Seienden verdichten kann.

Das Kennwort der scholastischen Transzendenzlehre ist «Analogie»,
dasjenige von Jaspers «Chiffer», die für die Philosophie die Gestalt der
transzendenten Wirklichkeit in der Welt ist, und die bloß den eindeutigen
Hinweis auf etwas Anderes, auf Gott, gibt. Die transzendente Wirklichkeit

bleibt dann vieldeutig, d. h. undeutbar. Mit den Chiffern als Sprache
der Transzendenz will Jaspers also eine gegenständliche Verdichtung
der Transzendenz verhindern. Die Phüosophie als existentiell-rationales
Unternehmen hält an einem Punkt an, läßt eine Unbestimmtheit
(Offenheit) und läßt jedem Einzelnen die Entscheidung - Jaspers läßt
sie nicht - zum Bleiben oder zum Weitergehen in die Religion. Gerne

läßt man sich in zu klärende Begriffe ein, und Jaspers wendet sich gegen
das rationalistisch übersteigerte Erkennen, aber - diese Meinung teilen
wir mit Lötz - zu radikal. Lötz, ein bedeutender Vertreter der
traditionellen Philosophie, läßt Gott nie nach Art eines innerweltlichen



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 233

Gegenstandes erfahren, wie dies Jaspers behauptet, denn nur ein anderer

Erkenntnisweg, die Analogie, öffnet den Zugang zu seinem eigentlichen
Wesen. Der analoge Gottesbegriff will nicht bewirken, daß die

philosophische Transzendenz zu einem eigenständigen, göttlichen Wesen

verdichtet wird. Dies nimmt Jaspers jedoch an. Daraus schließt Lötz:
«Also tritt bei der Transzendenz die Bewegung des Transzendierens in
den Vordergrund, während der Transzendente selbst im Dunkel bleibt.
Schließlich erwächst daraus die Folge, ob überhaupt hinter dem Tran-
szendieren der Transzendente steht. Wenn auch Jaspers diese Frage

positiv beantwortet, so scheinen doch seine Voraussetzungen eher dem

Gegenteil zuzustreben. Solche Folgerungen wird der denkerische Einsatz

nur dann überwinden, wenn es ihm gelingt, zu einem Ungegenständlichen,
das sich nicht in der Bewegung des Transzendierens erschöpft, und zu
einem Transzendenten, der als solcher nicht der Verdinglichung anheimfällt,

vorzudringen» 108. Jaspers transzendiert aber gerade, weil er weiß,
daß er nicht ins Nichts, sondern zum Sein schlechthin transzendiert.
Er schreitet zu einem Raum, den jede Existenz durch ihr eigenes
Transzendieren füllt.

Lötz und Jaspers haben einen verschiedenen «Wissens»-Begriff. Denn
obwohl beide von Gott kein Wissen haben, das mit dem innerweltlich
gegenständlichen vergleichbar ist, wollen wir, Lötz folgend, Jaspers
nicht zustimmen, daß es sich hier überhaupt nicht mehr um Wissen

handle, sondern um den Glauben. Der analoge (transzendente) Begriff
ermöglicht eine höhere Gestalt des Wissens, führt zu überrationaler
Einsichtigkeit. Jaspers' «Wissen» bleibt im empirischen Bereich und so

entspricht der Transzendenz nur ein irrationaler Glaube. Ein Wissen auf
höherer Ebene - ein Wissen an der Grenze oder ein mehr-als-Wissen -
ist uns Menschen schwer verständlich; es ist ein Wissen im analogen
Sinn, dessen Verständnis vom Menschen hohe geistige Qualitäten
fordert. Der existentielle Einsatz ist aber auch für Lötz notwendig. Er
will die fruchtbaren Ansätze der Jaspersschen Philosophie aufnehmen
und sie läutern, um «daraus eine neue große Gestalt christlichen
Philosophierens erwachsen» 109 zu lassen. Jaspers kreist beim Fragen nach
der Immanenz und der Transzendenz seines Daseins ständig um die

Transzendenz, um Gott, obwohl sich dem Menschen erst in der Transzendenz

seine letzte Tiefe öffnet.

108 Ebd. 252.
109 Ebd. 253.



234 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Gelegentlich lassen Aussagen Jaspers' - wie in der analogen
Gotteserkenntnis - Attribute Gottes wahrnehmen, wie z.B.: «In der
Transzendenz wird der eine Gott... für uns fühlbar [der] die Wirklichkeit
selbst, unendlich und vollendet ist, aus der und in der alles ist, was wir
sind und was für uns ist» 110, obwohl das Denken an der eigentlichen
Wirklichkeit scheitert. Lötz befürchtet, Jaspers' immanenter Weg zur
Transzendenz sei ein Sichverschließen der Immanenz unter Aufgeben
der Transzendenz, weil keine «rationale Notwendigkeit zur Transzendenz

führt, sondern ein nicht rationaler Sprung, der nur dem Aufschwung
der Existenz gelingen kann» m. Die echte Analogie dagegen ist ein

persönlicher, von der rationalen Notwendigkeit durchseelter
Aufschwung. Jaspers warnt aber ernsthaft vor der Gefahr einer reinen
Immanenzlehre. Hat er etwa einen so weiten Existenzbegriff, daß auch
die Arbeit der Existenz rational gewertet werden kann? Jaspers sieht
und spürt die Notwendigkeit eines Schöpfergottes, einer Transzendenz;
Lötz beurteilt von seinem philosophisch-religiösen Standpunkt aus

Jaspers' Transzendieren als zu ziellos, zu unbestimmt, und doch kennt
Jaspers «das Transzendieren zu dem unbestimmbaren Transzendenten

hin, das allem [immanent] Seienden seine Eigentlichkeit verleiht» 112.

Der Mensch wird des Seins inne und will im Innewerden das Sein in
seiner ganzen Fülle erschließen. Innewerden hat es aber nur mit etwas

begrifflich Unfaßbarem, daher Unaussprechlichem zu tun. «Das Sein

läßt jede Aussagemöglichkeit hinter sich, weil in ihm alles, was in
Aussagen getroffen werden kann, Grund und Ursprung hat» 113.

Hierhin setzt Jaspers die Chifferntheorie, die Chiffern als Sprache der

Transzendenz, die auf etwas hinweisen, ohne dessen Gehalt zu eröffnen;
durch sie tritt die Transzendenz nicht in Erscheinung, bleibt also für
Erscheinungswissen unerreichbar. Der Mensch hat wenig Halt in
Jaspers' Seinslehre, er muß ausharren «im offen bleibenden Umgreifenden»

114. Jaspers kennt entweder am Sein scheiterndes Wissen oder

ungegenständliches Innewerden des Seins. Wenn aber das Wissen in
keiner Weise in das Innewerden hineinreicht, nimmt auch dieses, wie Lötz
anführt, eine nicht rationale Tönung an. Jaspers kommt aber im
Innewerden zu einer Kontemplation, die über allem Wissen und Sprechen

110 Ebd. 256, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 66 u. 69.
111 Ebd. 260 f.
112 Ebd. 261.
113 Ebd. 282, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 18.
114 Ebd. 283, zitiert aus K. Jaspers, Existenzphilosophie, 22.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 235

steht, denn im Innewerden betätigt sich die ganze menschliche Existenz
mit allen ihren Fähigkeiten. Doch dies widerspricht nicht Jaspers'
Unrationalitât. Jaspers wendet durch das Scheitern wirklich alles ins

Irrationale, obwohl er oft von der Wichtigkeit der Vernunft spricht, in
der die letzte Einheit aller Weisen des Umgreifenden, auch des Wissens

und des Innewerdens, hegt115. Für Kant und Jaspers ist die intellektuelle
Schau der einzige Zugang, um «das An-sich oder das Sein nach seiner

inhaltlichen Bestimmtheit» 116 zu enthüllen. Da dies den Menschen nicht
möglich ist, «bleibt nur das ungegenständliche Innewerden mit dem

Jaspers eigenen Scheitern» 117. Doch sollten wir in der Erscheinung (im
Seienden), wie in der traditionellen Philosophie irgendwie erkennen,
«was und wie das Ding seiner inneren Fülle nach ist» 118. Wir haben mehr
als eine leere Erscheinung vor uns; diese bedarf jedoch einer Auslegung,
um das hinter ihr stehende Sein zu eröffnen. Lötz hält diese Auslegung
für möglich und sagt, daß sie zu «eindeutigen inhaltlichen Ergebnissen»
führe, was nicht heiße, «daß sie ein für allemal fertig, und so der Bewegung
des Wissens entzogen sind» 119. Doch Jaspers sieht darin eine Gefahr.

Das ungegenständliche Innewerden bleibt mit der scholastischen

Deutung bestehen, denn dem Menschen muß zunächst die immanente
und die transzendente Fülle im Innewerden unthematisch aufgehen. Es

gibt für uns keinen direkten Zugang, und die Fülle wäre uns ohne das

Innewerden verschlossen. Für die Scholastik ist dies nicht das Letzte,
für Jaspers wohl im Aussagen, denn die innere Fülle wird ihm, da er kein

übergegenständliches Wissen kennt, nicht zum thematisch Gewußten. Er
stößt nicht zur «Übergegenständlichkeit der Wesenheit und des Seins»120

vor, die sich in und hinter der Gegenständlichkeit des Erscheinenden
enthüllen soll (dank der Analogie). Und «mit dem übergegenständlichen
Wissen von der Fülle und so mit dem Ausgreifen des Wissens über die

Erscheinungen ist [wäre] der Weg zur Analogie gebahnt» 121. Diesem
aber widersetzt sich Jaspers, obwohl auch in seiner Philosophie ein

115 s. ebd. 285: «Hinter der Erscheinung bei Jaspers steht das kantische nur
menschliche Phänomen, und hinter seiner an-sich-seienden Fülle droht Kants
unerkennbares Noumenon oder Ding an sich». Vgl. auch: G. F. Klenk, Existenz-
philosphie und Religion bei K. Jaspers. Rom 1954, 206-224. Klenk weist auch auf
die Parallele zu Kant hin.

116 J. B. Lötz, a. a. O., 285.
117 Ebd. 285.
118 Ebd. 286.
119 Ebd. 286.
120 Ebd. 287.
121 Ebd. 287.



236 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Ineinander von Endlichem und Unendlichem, von Geschöpf und
Schöpfer, besteht. Die transzendente Fülle oder das subsistierende Sein

läßt «nur unendlich entfernt ähnliche Abbilder zu, [und deshalb] gibt
es hier nur einen analogen Begriff, in dem durch die Ähnlichkeit stets die

größere Unähnlichkeit hindurchscheint» 122. Diese Abbilder sind Chif-
fern. Im analogen Begriff ist es möglich, «durch die Auslegung der

Erscheinungen zum subsistierenden Sein vorzustoßen» 123.

In der Metaphysik der Analogie muß sich, so vernehmen wir bei

Lötz, «die explikative oder interpretierende Methode in der diskursiven
vollenden; denn diese allein vermag nicht nur in die inneren Tiefen des

unmittelbar Gegebenen hinabzusteigen, sondern auch von ihm aus zu
einem anderen nur mittelbar zugänglichen Wirklichen hinzugelangen»124.
Der Metaphysik der Analogie und der Metaphysik der Chiffern ist also

das Innewerden als der entscheidende Durchbruch durch das konkret
Seiende «zu den Räumen, die es umgeben und ermöglichen» 125, gemeinsam.

Für Jaspers aber wird darin das oder der Transzendente selbst nur
verborgen erreicht; er hält wegen der «Größe» der Transzendenz bei
der explikativen Methode an. «Die scholastische Deutung der Erscheinung

und des Scheiterns dagegen sieht in dem ungegenständlichen
Raumerschließen nur den Wendepunkt und ermöglicht ein
übergegenständliches Wissen vom Sein der [immanenten und der transzendenten]
Fülle. Infolgedessen erreichen wir durch das im Eröffnen der Räume

geschehende Transzendieren des Immanenten das oder den Transzendenten,

der sich trotz und in seiner Verborgenheit als er selbst enthüllt.
Entscheidend wirkt dabei die Vollendung des explikativen in der diskursiven

Methode mit. Die Metaphysik der 'Chiffer' ist die Metaphysik des

nichtrationalen Transzendierens. Die Metaphysik der Analogie die

Metaphysik des rationalen Transzendierens und damit des Transzendenten.

Anders gesagt: Die Chiffer ist nur Chiffer, weil Jaspers einzig das

univoke Wissen kennt und deshalb das Transzendieren dem Glauben
zuweist. Die Analogie hingegen ist wahrhafte Analogie, weil die
Scholastik zum analogen Wissen vordringt und deshalb im wissenden
Transzendieren den Transzendenten herauszuheben und zu bestimmen
imstande ist» 126.

122 Ebd. 287 f.
123 Ebd. 288.
124 Ebd. 288.
125 Ebd. 289.
126 Ebd. 289.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 237

Jaspers läßt also die Transzendenz in der Sprache der Chiffern nur
ahnen, damit sie in der Vergegenständlichung ihres absoluten Charakters
nicht verlustig geht, denn Gott ist kein Denkobjekt. Der Wissensbegriff
der Scholastik ist so weit gefaßt, daß der Unterschied zwischen dem

innerweltlichen, begrifflich erfaßbaren Wissen und dem überkategorialen-
transzendentalen Wissen immer zu klären versucht werden muß. Jaspers
nimmt ein gewisses unthematisches Wissen an, das ihm eher Bewußtsein
der Transzendenz ist. Als geistbegabtes Wesen kann aber der Mensch
über das gegenständlich-kategoriale Wissen hinauskommen, zu einem

mehr-als-Wissen, zu einem beschränkten Mitwissen Gottes, das als

persönlicher Höchststand gewertet werden kann und daher kaum
mitteilbar ist. Im Seienden weiß der Mensch vom Sein; hier ist der Ort
der Analogie, die kein Beweis der Existenz Gottes ist, sondern eine Hilfe
zum Verstehen des Verhältnisses von Mensch und Gott. Analogie richtig
verstanden - Jaspers hat sie auf jeden Fall mißverstanden -, bremst die

philosophische Arbeit, d. h. das dauernde Suchen des sich selbstgenügenden

Seins, nicht. Auch Jaspers' ungegenständliches Innewerden enthüllt
hinter der erscheinungshaften Gegenständlichkeit eine höhere seinshafte

Gegenständlichkeit, ein höheres «Wissen» vom Sein oder von der Fülle
dieses Seins. Jaspers ahnt mit voller Überzeugung die Transzendenz in
ihrer Fülle; ohne sie wäre jede Existenz unmöglich. Diese Fülle hüllt
ihn in Schweigen, denn er ist für einen Augenblick da angelangt, wo die

Philosophie nicht mehr weiterführen kann. Die Chiffer führt hin zur
transzendenten Wirklichkeit, denn Gott ist als die Wirklichkeit
gegenwärtig, obwohl er verborgen bleibt. Diese Metaphysik der Chiffern hält
Lötz richtigerweise für einen unvollständigen Prozeß desTranszendierens,
weil die Metaphysik der Analogie den Transzendenten als den unendlichen

Geist eigentlich hervorhebt. Gott ist für Lötz und Jaspers die nie

begreifbare Wirklichkeit, um die sich die Existenz dauernd kümmern
muß. Lötz ist bemüht, sich ihr in Begriffen zu nähern, sie in Begriffen
zu begreifen; er weiß aber, daß er sie nie eigentlich ergreift oder begreift.
Jaspers enthält sich dieses Versuchs des begrifflichen Begreifens aus
Furcht vor menschlichen Illusionen.

Die Lehre der Analogie will den gewaltigen Abstand zwischen dem
menschlichen Wissen und der göttlichen Wirklichkeit belassen. Wissen
in der Analogie ist ein äußerst dynamisches, sich dauernd verbesserndes
Wissen. «Die eigentliche Wirklichkeit zeigt sich immer nur
übergegenständlich-transzendental, weshalb auch im Falle der Analogie gilt,
daß es für Gott 'schlechterdings in unserer Vorstellung keine Ent-



238 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

sprechung' gibt. Der in der Analogie gründende Aufstieg zu Gott...
[ist also kein] abstrakt begrifflicher, sondern ein gesamtmenschlicher
Vorgang; [ein] in der menschlichen Erfahrung verankerter
Lebensvollzug» 127. Natürhch muß mit der Analogiekonzeption äußerst
vorsichtig und überlegt umgegangen werden; dies gilt auch, wenn wir die
fünf Argumente (quinque viae) des hl. Thomas betrachten, denn «wer
das Dasein eines Weltgrundes erwiesen hat, hat noch nicht die Existenz
dessen erwiesen, was für die Religion Gott ist» 128. Die Identifikation des

metaphysischen Weltgrundes ist eine dornige Problematik, die im
thomistischen: «et hoc omnes intelligunt Deum» 129 gerade übersprungen
wird. Die Analogie richtig verstanden, ohne ihren Wert zu übersteigern,
hat in der Transzendentalphilosophie ihre Bedeutung, obwohl das

Denken der Gottheit durch Analogie für Jaspers immer ihre Verweltlichung

ist; er überschätzt das Unternehmen der analogen Aussage, die

nicht viel mehr will, als was Jaspers in Wirklichkeit selbst auch tätigt,
denn das Grundbewußtsein der Analogie bleibt in seiner Philosophie.
Er scheut die klaren Begriffe des unklaren Bereichs, in den sie führt.
Existentielles Denken spielt aber in der Analogie eine wesentliche Rolle.
Hier kommt also wieder Jaspers' Antiintellektualismus zum Ausdruck.
Der Mensch muß, so verlangt es Jaspers, aus dem Denken herausspringen
in ein Nichtdenkenkönnen, denn vor dem Absoluten scheitert unser
Denken, und wir stehen an einer Grenze an der das Ich die Idee als

Existenz durchbricht. So können wir wieder mit Lötz sagen: «Mit
Jaspers sind wir der Ansicht, daß endliches oder kategoriales oder uni-

127 Ebd. 295. Lötz fährt fort : «Anderswo wurde dargelegt, daß sich die ontische
Erfahrung des Seienden in der ontologischen Erfahrung des Seins und weiter in
der metaphysischen Erfahrung des subsistierenden Seins und endlich in der
religiösen Erfahrung Gottes vollendet. Die von Jaspers umschriebenen Grenzsituationen

haben in der ontologischen Erfahrung des noch unbestimmten Seins ihren
Ort; dieses treibt als Übergang in der Schwebe vom welthaften Seienden zum
subsistierenden Sein hin. Ebenso gehört die für Jaspers so wichtige Kommunikation in
die ontologische Erfahrung hinein ; denn durch das unbestimmte und allumfassende
Sein ist der Mensch zu allem hin offen und besonders immer schon in den Dialog
mit den anderen Existenzen eingetreten. Daher kommt dem Einzelnen in seinem
einmaligen und unwiederholbaren Aufschwung auch nach der Analogie die Erfahrung

der «unbegrenzten Kommunikation» zu, kraft deren er sich mit den anderen
versteht und in seinem Aufstieg vergewissert».

128 H. Wagner, Existenz, Analogie und Dialektik. (Religionsphilosophie
Bd. I, 1.) Basel 1953, 205.

129 Ebd. Vgl. hierzu 205 f. Wagners näheres Eingehen auf die quinque viae
und auf die Analogie. Ein Werk, das über die Analogie bestens Auskunft gibt, ist:
E. Przywara, Analogia entis. Metaphysik Bd. I. München 1932.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 239

vokes Denken notwendig an der göttlichen Wirklichkeit scheitert.
Andererseits nehmen wir ebenso entschieden ein darüber

hinausschreitendes, analoges Erkennen an» 130, ohne dies gäbe es für uns nie
ein Transzendentales, sondern nur ein stets leeres oder doch ungewisses
Transzendieren unsererseits. Die von Kant konzipierte Unmöglichkeit,
ein Erkennen des Noumenon zu erreichen, bestimmt auch Jaspers. Der
Urgrund von allem übersteigt die Welt und ist deshalb nur im transzen-
dierenden «Mehr-als-Denken» zugängheh.

2. Existenzphilosophie und Metaphysik

Die Existenzphilosophie hat eine eigene Erlösungsbotschaft. «Die

existenzphilosophische Erlösung bringt, indem sie Transzendenz

vergegenwärtigt, Existenz nur zur tieferen Vergewisserung ihres eigenen
Grundes» 131. Dank des Haltes in der Transzendenz überwindet Jaspers
die Daseinskrisen. AUein kommt aber die Philosophie nicht zur eigentlichen

Transzendenz. «Eine existentielle Metaphysik wird sich demnach
darstellen als kapituherende Philosophie, d. h. als Schrei de profundis
nach Gott» 132; sie ist Ersatz des von ihr Ausgeschlossenen. Jaspers
erfährt Gott in der Existenznot und redet von dieser unsicheren Lage
aus von ihm. Dem Menschen ist die Existenz als Auftrag gegeben; sie

muß dem Sein zustreben. Diese Existenzdialektik impliziert ein soterio-
logisches Programm, das auch zu einer Gewißheit des Heilsbesitzes
überführt. Doch für Jaspers «gibt es keine konstante metaphysische
Gewißheit, weil sie durch die ontologische Vorentscheidung ausgeschlossen

ist. Mit dieser Vorentscheidung tritt er auch der christlichen Theologie

entgegen» 133. Doch, wenn der Mensch Gottes nur durch das Selbstsein

gewiß wird, dann ist in diesem Entwurf Jaspers' - so folgert auch

Lohff - ein Pluralismus statuiert. Wenn für jede Existenz ein anderes
das Unbedingte oder Gewisse sein kann, bleibt auch die Entscheidung
dazu dem Spiel unbekannter Kräfte und dem Einfluß der Situation
überlassen 134.

Es scheint uns, daß in Jaspers' Existenzphilosophie Metaphysik
nicht möglich ist. Existenzerhellung als ein existentielles Seinserleben

130 J. B. Lötz, a. a. O., 257.
131 W. Lohff, a. a. O. (s. Anm. 61), 139.
132 Ebd. 155.
133 Ebd. 184.
134 Vgl. hierzu den Aufsatz von G. Klenk, a. a. O. (s. Anm. 115.)



240 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

ist stets in der Schwebe ; ontologisches Seinswissen dagegen gibt sich für
Jaspers als fest und eindeutig, und Metaphysik verlangt einen objektiv
fixierbaren Raum, von dem das Sein im allgemeinen und das Eigensein
des Menschen eindeutig gewonnen werden könnte. Da Jaspers keinen

analogen Seinsbegriff anerkennt, ist das Sein, soweit wir es erkennen,
zerrissen und widerstrebt der Einheit. Jaspers' Innewerden gewährt vom
Sein keine Sicherheit, sondern ist nur appellierende Erhellung. Und
doch will Jaspers in seinem Weltsein und Selbstsein zum wahrgenommenen

Jenseitigen vordringen. Da alles Wissen um das Absolute
zeitgebunden und geschichtlich ist, ist es nie endgültig fixierbar. Die
Metaphysik im traditionellen Sinn, die in einer sich wandelnden Sprache einen

objektiven, bleibenden Sachverhalt ausdrückt, anerkennt Jaspers nicht.
Nur diese Metaphysik jedoch kann über Zeit und Geschichte gehen, ohne

in ihrem Wesen (nicht in ihrer Fassung) zeitlich und geschichtlich zu
sein. Und eine Metapysik vermag das absolute Sein nicht ohne Ontologie,

ohne die Wissenschaft vom allgemeinen Sein, zu bestimmen.

Jaspers will es nur existentiell erreichen. Indem er aber das absolute
Sein in eine unerreichbare Ferne rückt, wird die Metapysik auf einen

Glauben reduziert, der sich nur durch ein «Wiedereinführen des

allgemeinen Seins rechtfertigen läßt. Deshalb fordert die Metapysik als

Möglichkeitsbedingung ihrer selbst die Ontologie, wodurch zugleich das

Wissen an die Stelle des Glaubens tritt und die Freiheit begründet» 135.

Für Jaspers ist also der philosophische Glaube, der anstelle des Wissens

vom Sein steht, eine Art Metaphysik. Nach J. Thyssen stellt sich

Jaspers'«Metaphysik als philosophische Deutung von Gewißheitserlebnissen

dar, die ihre Qualifizierung als Anküpfung an das Transzendente eben

doch nur aus dem philosophischen Denken erhalten. Diese Deutungen
für mehr, für letzthin wahr zu halten, ist dann allerdings nur Glaube» 136.

Einerseits öffnet Jaspers' Bezug zum Sein so sehr die Transzendenz,
daß die Existenz in sie eintritt, wenn sie sich selbst verwirklicht, anderseits

ist ein Sprung nötig, um ihrer innezuwerden, ein Sprung, den der
Glaube nährt. Jaspers verzweifelt am Wissen, d. h. er scheitert; und er
setzt an die leere Stelle bezüglich der Transzendenz den Glauben. Für die
Scholastik entfaltet sich das Wissen in der Metaphysik weiter. Jaspers
sieht den Zugang zum Sein nur durch seine Existenz, durch das in
Freiheit verwirklichte Selbstsein.

135 J. B. Lötz, a. a. O., 314.
136 J. Thyssen, a. a. O. (s. Anm. 39), 321 f.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 241

Seine Metaphysik, die eine praktische Haltung (der Existenz) ist
und keine Wissenschaft, erinnert wieder an Kant, der seine Metaphysik
mit ihren Postulaten auf den Grundlagen der Ethik aufbaute. Man kann
sich aber auch fragen, ob bei Jaspers das letzte Sein, die Transzendenz,
real oder ob dieses ferne, konturenlose Sein nur intendiert sei. Jaspers
ist in dieser Frage eher Idealist als Realist. In seinem existentiellen
Denken wird die Transzendenz unbegründbare Realität für sein

verpflichtendes, existentielles Philosophieren. Das Verhalten der Existenz
ist nicht theoretisch, sondern existentiell, ist Verhalten zur anonymen,
absoluten Transzendenz. Als Kraftquelle des Willens ist die Transzendenz

die unabhängige Größe in ihrer Beziehung zur Existenz. Im
philosophischen Glauben ist der Mensch über sich hinaus mit dem Ursprung
des Seins verbunden. Dieser Glaube hat für Jaspers eine metaphysische
Bedeutung, denn er hält sein Transzendieren aufrecht. Dieser existentielle

Glaube, der über jedem Erkennen steht, hilft Jaspers, sich in allen
Grenzsituationen zu bewähren. Er ist der Gegenpol des Nihilismus, der

Verzweiflung, beseitigt die Bedenken, Jaspers als Atheist zu beurteilen,
ist also letztlich Metapysik. «Eben das ist die Gewißheit des

philosophischen Glaubens, daß alles Scheitern von Glauben und Handeln nur
Erscheinung betrifft» 137.

Auch «die Thomisten können verschiedene Züge in Jaspers'
Auffassung von der Metaphysik positiv verwerten. So muß [z. B.] seine

Bemerkung über das unauflösliche Band zwischen metaphysischem
Denken und dem inneren Zusammenhang des empirischen Seins nicht
notwendig zu einer Lehre von paradoxen Begründungen des Umgreifenden

führen. Sie kann als eine realistische Mahnung gelten, daß die

Metaphysik niemals aufhört, eine menschliche Disziplin zu bleiben, und
somit eine vitale Beziehung zu unserer Erfahrung von sinnlich erfahrbaren

Dingen in der Welt aufrecht erhält. Dies wird noch verstärkt durch
Jaspers' Beobachtung, daß die metaphysische Transzendenz nicht von
der Welt wegführt, sondern innerhalb der Welt ihre Stätte hat» 138.

In der Chifferntheorie versuchte Jaspers Gott und Mensch miteinander
zu verbinden, um den Menschen in Hoffnung und Glauben auf Gott hin
auszurichten. Denn Jaspers wollte, wie auch Furger sagt, nicht in einem
radikalen Agnostizismus die Philosophie selbst aufgeben, und er wollte

137 W. Lohff, a. a. O., 137.
138 J. Collins, Wissenschaft und Philosophie. In: Karl Jaspers, hrsg. von

Schilpp, 129.



242 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

den aus dem Bereich metaphysischen Seins zu erschließenden
philosophischen Glauben nicht rein formal und inhaltlos interpretiert sehen 139.

Jaspers' Metaphysik der Chiffern ist ein aktiver Weg zur Transzendenz,

der auf Situationserhellung angewiesen ist. Die Ausführung dieser

Situationserhellung wird ein Prozeß der Vermittlung sein, «in dem einerseits

der mannigfaltige Inhalt der Situation als Erfahrung mit ihren
verschiedenen Aspekten der empirischen Wirklichkeit, der Freiheit, der

Ausrichtung auf das Absolute in der Seinsidee vereinigt, andererseits
die unbestimmte Seinsidee durch die Erfahrung erfüllt wird. Maßgebend
für jeden metaphysischen Ausdruck, gelte er nun der Welt, dem Menschen
oder Gott, wird der Symbolcharakter der objektivierten Seinsidee sein

[So] wird die Metaphysik der Chiffern zu einer Metaphysik der
Transzendenz. Für sie wird das absolute Sein nach aller analogen Beschreibung

das in sich selbst und als solches Unerreichbare, Unberechenbare,
Unbekannte bleiben. Sie wird keine Harmonie des Alls darbieten können,
in der alle Rätsel gelöst und alle Antinomien versöhnt erscheinen, wird
aber zu ihrem Gipfel kommen in einer liebenden Hingabe des Menschen

an seine Transzendenz. Sie wird eben keine Metaphysik eines im Besitz
des absoluten Seins sich bereits befindenden Geistes sein, sondern die
eines Geistes, der im Wissen um seine Freiheit und Verantwortung in
der Welt lebt und dem absoluten Sein entgegenstrebt» 14°. Der Mensch

schwingt sich zum Einen der Wahrheit; er lebt vom ethischen Handeln
und glaubt im Scheitern an die letzte Einheit, an das ganz Andere. In
Gott hat die Existenz das tiefste absolute Vertrauen. Da entspringt eine

Metapysik. Der Mensch ist nicht ohne Transzendenz, und gleichwohl hat
das menschliche Sein keinerlei Ähnlichkeit mit dem Göttlichen. Der
praktische Vernunftglaube führt Jaspers zur metaphysischen Spekulation,

der Glaube an ein übermenschliches Etwas, dessen Wesen man
gar nicht bestimmen kann.

Es ist klar, daß Jaspers' Transzendenz nicht identisch ist mit der
der traditionellen Metaphysik. S. Holm 141 glaubt, zur Beziehung vom
Menschen zu Gott im modernen Zeitalter und besonders in Jaspers'
Weltbild sagen zu können, Jaspers habe die vertikale Transzendenz
durch eine horizontale ersetzt. «Die Transzendenz ist nun nicht mehr
das, was 'oben', sondern was 'um uns herum' ist, und dafür hat Jaspers

139 F. Furger, a. a. O., 192.
140 L. Armbruster, a. a. O., 136.
141 s. S. Holm, Jaspers' Religionsphüosophie. Ist Jaspers Religionsphilosoph?

In: Karl Jaspers, hrsg. v. Schilpp, 640 f.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 243

selbst den Begriff des 'Umgreifenden' gebildet und definiert. Das

Umgreifende bekommt einen dialektischen Wesenszug von Ungewißheit,
da es uns gleicherweise gegenwärtig und verschwindend ist. Wenn wir
die Transzendenz als das betrachten, was über und hinter allen Formen
des Umgreifenden liegt, so wird sie zur 'Transzendenz aller Transzendenzen'

» 142, die nicht mehr erkannt werden kann, wie es die alten
Metaphysiker für möglich hielten. Der Mensch hat zu ihr eine praktische
Beziehung, was auch Metaphysik und Religion eng miteinander
verbindet. Daraufhin weist auch die induktive Methode. Wo ein denkender
Mensch ist, kann ein aufsteigender Weg zu Gott seinen Anfang nehmen.
Holm sagt auch: «Existenzphilosophie ist wesentlich Metaphysik, da sie

an das glaubt, woraus sie entspringt. Transzendenz ist [für Jaspers]
die sicherste Realität überhaupt, aber sie ist kein Objekt, da sie durch
unsere Erkenntnis nicht erfaßt werden kann. Die Chiffernschrift
deutet [darauf] aber sie offenbart... [sie] nicht» 143.

3. Philosophisches Seins- und Heilsverständnis

Kein Weg zum Absoluten, zu Gott, kann als bester vorgeschrieben
werden. Es gibt verschiedene Wege, mehr und weniger ansprechbare.
Jeder Suchende hat das Recht, den seinen zu verteidigen und durch
Beispiele zu bekräftigen, denn jeder Denker hat den allein ihm eigenen
und nur ihm zugänglichen Boden als Voraussetzung. Karl Jaspers scheut
sich als vielseitig geformter und von seinen Lehren voll überzeugter
Philosoph nie, für seine Ideen in den Kampf zu ziehen. Oft spricht er
von seinem Toleranzbestreben und vom Bemühen, anderes Gedankengut
möglichst objektiv zu beurteilen. Und doch scheint es, daß Jaspers als

«allwissender Philosoph» seinen Kompetenzbereich nicht begrenzen
konnte und aus einer unverständlichen Intoleranzhaltung heraus die
christlichen Religionen mit ihrem Offenbarungsglauben beurteilte.
Unerklärbare Glaubenswahrheiten und Mysterien degradiert er zu Mythen.
Wollte Jaspers etwa damit «Lösungen» entgegentreten, die ziemlich
unproblematisch Gott als Schlüssel in die Philosophie hineinzogen und
die Philosophie zur ancilla theologiae erniedrigen wollten Dies ist
anzunehmen. So übt Jaspers anderen Denkern gegenüber oft vorschnelle

Kritik, wo überlegtes Schweigen am Platze wäre. Er spricht wirklich

142 Ebd.
143 Ebd. 643 f.



244 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

wunderschön vom Schweigen, vom Hören, von der Liebe, von der
Kommunikation Aber alle diese «Tugenden» schließen das

Kategorische und Überbetonte aus; sie würden in der Tat auch Jaspers'
Urteile über die Offenbarung ausschließen. Auch von einem
philosophischen Weg des Gottsuchens darf man das Weiterziehen von Linien,
wenn auch in einer Art, die nicht mehr rein philosophisch ist, nicht
ausschließen.

Die Existenzphilosophie hat zeitgemäß den Menschen ins Rampenlicht

gestellt und dadurch ihre Lehre ansprechbar gemacht. Die
Philosophie als Wissenschaft aller Wissenschaften und als deren Überwacherin
und Trägerin hat auch im theologischen Bereich ihren Wert und kann,
richtig angewendet, der Theologie nur förderlich sein. Philosophie ist ja
ein Weg, der den Menschen zum Heil zu führen versucht, ein Weg, der
des Menschen Sinn und Ziel erfahrbar machen will. Jaspers strebt im
Transzendieren nach dem Unergründlichen, nach dem Letzten. Dabei
ist er sich der menschlichen Ohnmacht bewußt und bleibt ein
entschlossener Sucher, wenn er auch in seinen größten existentiellen
Anstrengungen immer scheitert und höchstens einen «kurzen und begrenzten

Blick auf die andere Welt», auf das Umgreifende alles Umgreifenden
werfen kann. Jaspers will mit seiner Philosophie eine Art Heilsverständnis

erhalten, ein persönliches Verständnis, das andere anregen und
belehren soll, das ihm aber als Denker niemand, keine Autorität, geben
kann. Jede Existenz hat zur Aufgabe, ihren persönlichen Gott zu suchen,
sich selbst zu verstehen und in diesem Verstehen zum Sinn und Zweck
der Welt vorzustoßen. Denn «im Grunde seines Seinsverständnisses
findet sich der Mensch von dem Ursprung aller Bedeutsamkeit als einem
Unendlichen und darum Unvergänglichen und Unbedingten in sein

Wesen gerufen»144. Seinsverständnis wird in seinem Grunde
Heilsverständnis. Jaspers vermeidet in seinem Seinsverständnis klare Begriffe

144 B. Welte, HeilsVerständnis. Philosophische Untersuchung einiger
Voraussetzungen zum Verständnis des Christentums. Freiburg-Basel-Wien 1966, 100.
Welte bemerkt im Gegensatz zu Jaspers ebd. 115: «Darin aber liegt, wiederum
sich aus dem ursprünglichen Seinsverständnis erhebend, dieses Moment: das Heil
als freie Gunst oder als Gnade des göttlichen Geheimnisses zu verstehen und nicht
anders. Denn die freie Gunst des unendlichen Geheimnisses dürfen wir Gnade
nennen. Die philosophische Auseinanderlegung des Seinsverständnisses des
Menschen in seinem Weltdasein kann Bezüge und Bereiche freilegen, die wir sonst nur
in theologischen Quellen anzutreffen gewohnt sind. Aber diese Bezüge und Bereiche
sind vor jeder positiven Theologie schon ins Herz des Menschen, nämlich in die
Tiefe seines Seinsverständnisses eingeschrieben. Auf diese ausgezeichnete Weise
waltet das menschliche Seinsverständnis immer schon als Heilsverständnis».



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 245

und spricht nicht von Gnade, die ihm Weltflucht bedeutet, sondern läßt
den Menschen auf sich selbst angewiesen, ohne eigentliche Antwort vom
Jenseits. Doch wir können uns fragen, warum Jaspers das Erfahren der
Transzendenz, diese besondere Kraft, nicht auch Gnade nennt, oder

warum er diesen Begriff nicht einmal bloß gelten läßt. Es gelingt nach
ihm ja nicht jedem und nur in momentanen Höhepunkten, sie zu erfahren,
obwohl die Transzendenz auch das Ihre beiträgt. Auch für die Denker,
die Jaspers vor allem angreift, ist das Sprechen des endlichen Seienden

in der Welt als Sprache (des Seins) zweideutig und das Schweigen des

Unendlichen als Schweigen ebenfalls zweideutig. Hier können Jaspers'
Chiffern eingesetzt werden. Alle endlichen Seienden zeigen uns als

Chiffern etwas von der Transzendenz und somit von unserem Heile, oder
besser gesagt, sie weisen auf das Heil hin; in ihnen spricht eine

Verheißung des Heils. «Was uns nie ganz erfüllen kann, das bringt sich uns
[doch] unaufhörlich entgegen. Was uns allein ganz erfüllen würde, wenn
es uns seine Gunst zubrächte, das entzieht sich ins Schweigen» 145.

Die deutlichste Heilsbegegnung erfährt der Mensch in seinen
persönlichen Grundsituationen, z. B. im Tod. Welte sagt auch, daß der
Mensch als Dasein für sein Heilsverständnis nicht über den Entwurf der

Möglichkeit hinausgehen dürfe. Das Vorverständnis des möglichen Heils
ist Chiffer (der Gewärtigung) des wirklichen Heils und bei Abstrahierung
von verschiedenen Begriffen dem Denken Jaspers' nahe. Jaspers kennt
diesen Bereich, wo Hören, Schweigen, Ehrfurcht nicht Sprache,
Verständnis hingehören, läßt ihn aber für die Religion nicht gelten. Das
menschliche Dasein verhält sich dem Ewigen gegenüber immer in
vollziehender Bereitschaft, die wegen des ewigen Schweigens Gottes unsicher
ist. Der Mensch bleibt immer dem Abgrund nahe und schwebt in
bleibender Bedenklichkeit, d. h. er scheitert. Doch auch Welte sieht
richtigerweise auch bei Jaspers ein gewisses apriorisches Seinsverständnis,
ein apriorisch der Positivität des Christentums vorhergehendes
Vorverständnis, ein Wissen trotz Unwissens. Dies ermöglicht ihm aber nicht,
die christliche Offenbarung, wenn sie in ihrer Positivität erscheint,
menschlich zu verstehen und menschlich zu vollziehen. Dieses Vorver-
ständnis gibt auch Jaspers seine Lebensaufgabe, unabhängig vom
Christentum das Absolute, den Grund und Sinn allen Seins, zu suchen.
Dieses Vorverständnis ist verbindendes Zeichen des Heiles innerhalb der
Immanenz des Daseins und weist auf einen personalen Heilbringer hin.

145 Ebd. 124.

16



246 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Dadurch kommt das menschliche Wesen der christlichen Botschaft
entgegen, indem es sie vorversteht und folglich verstehen kann 146. Die
philosophische Analyse führt zur menschlichen Möglichkeit des Ver-
stehens der Heilsbotschaft und des Heilbringers.

Die Philosophie bleibt aber in ihren Grenzen ; der Philosoph hat also

nicht das Recht, «religiöse Angelegenheiten philosophisch zu kritisieren.
Als Außenstehender hält Jaspers den christlichen Glaubensinhalt und
die Religionen für gefühlsbetonte Heilsgeschichten und ihre Vertreter
als Irrealisten. Er konnte und kann sich [als Prophet] dieses Mitspracherechtes

nicht enthalten und wagt sich, ohne hinreichende Kenntnis, in
diese Fragen, urteilt aber zu negativ und oft absolut unverständlich.
Anderseits bleibt die zurückhaltende Stellung Jaspers' [im Aussagen
über Gott] im Philosophieganzen meistens verständlich». Doch «die

Philosophie kann auch, nachdem das Christentum mit seinem

Offenbarungsereignis und seiner Botschaft auftrat, von sich aus nicht
entscheiden, ob dessen Offenbarer Jesus wirklich ein Offenbarer, und ob
seine Botschaft also echt und glaubhaft sei. Sie kann nur aufmerksam
machen auf diese Botschaft und dieses Ereignis, und dies gerade

deswegen, weil dieses so ist, wie es ist. Damit fordert sie aber, daß der
Mensch positiv und auf angemessene Weise und, innerhalb dieser Weise,
kritisch mit dem positiv Gegebenen sich befasse, um zu sehen, ob sich

hier die reinen Zeichen finden, die den Glauben tragen können. Sie

fordert auf zu jenem Hinhören und Prüfen, aber dieses selber ist nicht
mehr ihre Sache und überschreitet, wenn es geschieht, ihren Bereich» 147.

Hier bleibt die Philosophie als Methode Licht. Mit dem Glauben gewinnt
man einen neuen Standpunkt und eine andere Leuchte. Hier hat die

Philosophie «Ancilla-Dienst», denn sie hilft dem Menschen, sich im
Glauben zu verstehen.

146 s. dazu ebd. 228: «Sofern damit auch so etwas wie ein Apriori eines personalen

Heilandes sichtbar werde, muß gesagt werden, daß von hierher das
Auftauchen solcher Gestalten auch außerhalb des Christentums begreiflich erscheint.
Ja, es wird von diesem Apriori aus möglich, daß der Mensch auch zu subjektiven
Entwürfen solcher Gestalten verführt werde. Die Religionsgeschichte hat dafür
Beispiele. Damit wäre dann freilich ein echter menschlicher Anlaß in unechter
Weise ins subjektiv Illusionäre abgeglitten und verdorben. Die genauere Analyse
konnte demgegenüber zeigen, daß zwar aus den Grundverhältnissen des Menschen
der Hinblick auf einen personalen Heilbringer abgeleitet werden kann. Aber gleichzeitig

damit erwächst auch die Einsicht, daß in Sachen des Heiles der Mensch
nichts aus seiner Subjektivität zu erstellen oder zu fordern hat». Die entsprechende
Jasperssche Forderung besteht also mit gewissem Recht.

147 Ebd. 229.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 247

Nach Jaspers kann man aber mit der Philosophie, die alles

übertrifft, jedes Problem am erfolgreichsten angehen; er scheint sogar sein

Denken zu verewigen und als unumgänglich zu betrachten. Deshalb
kann Jaspers' Gott nur sein und handeln, wie es ihm von der Existenz
vorgeschrieben wird. Die Offenbarung hingegen ist kein Inhalt, der

Möglichkeiten einschränkt. Jaspers setzt anstelle des Gehorsams das

Bewußtsein, das weder absolute Garantie gibt, noch der Freiheit eine

Grenze setzt. Die Chiffer, die dauerndes Suchen verlangt, ist die Sprache
der Transzendenz. Aber «das ruhelose Suchen verselbständigen, heißt
das Suchen aufgeben» 148. Auf dem Weg zum Absoluten, d. h. beim
Suchen des Absoluten, beim Transzendieren, muß der Mensch sich etwas

sagen lassen, er muß hören können. Dies hat Jaspers in der Praxis kaum
getan. Jaspers will die Transzendenz in äußerster Anonymität halten,
vermindert aber durch diese Unbestimmtheit des Göttlichen dem
Menschen den Mut zum Suchen. Doch Jaspers' Existenzbestimmung sucht,
diesen Mut wieder zu wecken. Der Mensch weiß - auch Jaspers -, daß

Gott Schöpfer ist, denn er kann die Endlichkeit nur im dynamischen
Bezug zur absoluten Wirklichkeit verstehen; die Schöpfung hingegen
bleibt ihr Geheimnis. Hier hilft die Religion weiter, aber nicht bloß
eine humanistische, wie sie Jaspers wünscht. Jaspers' religiöse
Philosophie ist eine Kompromißhaltung, sie kann mit dem Absoluten in
Kontakt setzen, doch das Absolute bleibt für den Nur-Philosophen
immer das Undurchdringliche, das Unwahrnehmbare, das Abstrakte
und folglich das Unreale, was zu einem Agnostizismus führt149. Die
wirklich ganze Religion muß geoffenbart sein, denn man kann allein
durch Gott das Mysterium des göttlichen Lebens wahrnehmen. Sie muß

vor- oder übernatürlich sein, denn die Natur des Menschen kann sich

nur im Sichüberschreiten vollenden, nicht im Sicheinschließen in die

Philosophie, wie dies Jaspers macht, aber die daraus folgenden
Konsequenzen nicht sieht.

148 H. Fries, K. Jaspers und das Christentum, 287.
149 Vgl. B. Welte, Der philosophische Glaube bei K. Jaspers 35, Anm.

(auch Zitat bei F. Furger, a. a. O., 193) : «Wenn bei Jaspers so scharf die Nicht-
wißbarkeit der Transzendenz betont ist, so steht die Schärfe dieser Sprache
geschichtlich im Zusammenhang mit der kritischen Philosophie von Kant und deren
kritizistischen und agnostizistischen Abkömmlingen. Allein dies betrifft im
wesentlichen nur die Form des Gedankens. Die Sache selbst, von der Jaspers
spricht, hat in Wahrheit nichts mit Agnostizismus zu tun, da die Bewegung, die
er zu beschreiben sucht, ja gerade zur höchsten Klarheit und Gewißheit drängt
und solche auch erreicht, aber freilich auf eine Weise, die von allem immanenten



248 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

Der Zugang zu Gott liegt primär auf der Ebene des Existierens,
das wir nur noch sein können. Die Existenz transzendiert auf das Eine,
auf das Absolute, hin. Auch Jaspers sieht, wie uns scheint, Sein und
Gehalt der Existenz von der Transzendenz her ein. Er strebt ja unablässig

auf sie als auf die sicherste Realität hin. Gott ist also Jaspers ein

Apriori, ist Grundlage seines Philosophierens, hinter der immer eine,

wenn auch nur eine schwache Gewißheit von der Existenz Gottes steht.
Jaspers' Philosophie ist ein vorsichtiges philosophisches «Umspannen»
Gottes, der als begrifflich unerfaßbarer, letzter Grund über allem thront.
In diesem Bewußtsein kann Jaspers sein Leben verstehen; und die

Verabsolutierung der eigenen Existenz wirkt seiner eigentlichen Absicht
entgegen. Das entscheidende Problem für Jaspers' Fragen nach dem

Sein, nach dem Ewigen, liegt im Erfahren und Erkennen dieses Absoluten.

Denn «wie können wir etwas tun, das sich nicht nur auf objektive
Zwecke bezieht, sondern den Gehalt des Ewigen hat? Wie kann etwas
Absolutes und Ewiges sein, ohne sogleich wieder als Objektives erscheinen
oder als solches gedacht werden zu müssen und damit sich als Absolutes
und Ewiges aufzulösen?»150 Auch für Jaspers liegt Existenz als Sein

auf einer transzendenten Ebene. Gott bleibt ihm im Fragen der Erste 151,

um Existenz zu verwirklichen und um auf deren Boden Gott näher und
deutlicher zu erfahren. Schmidhäuser würdigt Jaspers' Philosophie als

Weg, der «vom subjektivistischen Erkennen zum Erfahren der
Transzendenz» 152 führt.

4. Existenzphilosophie als Philosophie der Praxis

Jaspers macht viele gegensätzliche Aussagen; die einen sind ganz
positiv zu bewerten und lassen sich weiterentwickeln, die andern
verdunkeln und verwirren seine aufs Ganze gesehen großartige Philosophie.

Wissen sich unterscheidet, ohne aber dadurch im mindesten «unvernünftig» zu
werden».

150 U. Schmidhäuser, a. a. O., 328.
151 Ebd. 333 f. Schmidhäuser zitiert aus Jaspers: Von der Wahrheit, 1054

und: Die Geschichte der Menschheit, in: Universitas, Heft 12,1271. «Der Ursprung
liegt in Gott. Von ihm her muß einem jeden Menschen geschenkt werden, was er
wird, dadurch, daß ihm das Sein aufgeht und wie es ihm aufgeht ...» «Alles ist
zu erwarten, wenn es auf die Tiefe des Menschseins ankommt, die mit dem Glauben
an die Gottheit sich öffnet, wenn ich im Ursprung der Transzendenz mich an-
vertaue».

152 U. Schmidhäuser, a. a. O., 334.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 249

In seiner Philosophie, die als Transzendentalphilosophie immer auch

Anthropologie bleibt, gleitet er gerne von der theoretischen auf die

praktische Ebene, ohne den erkenntnistheoretischen Bereich genau vom
ethischen zu trennen. Dies kommt einer Flucht in die Praxis gleich und
verrät einen gewissen Irrationalismus 153. Sein existentielles Tun ist an
keine einsehbare Regel gebunden, seine Existenzphilosophie kann von
nichts in ihrem Elan zur Transzendenz gehindert werden. In Jaspers'
Philosophie des «dauernden Unterwegs» weist auch der philosophische
Glaube in die Richtung des Praktischen. Dieser Glaube an ein
übermenschliches Etwas, dessen Wesen man gar nicht bestimmen kann,
verlangt den irrationalen Sprung zur Transzendenz. «Mein Erleben der
Existenz ist nicht ohne weiteres die Transzendenz, sondern diese ist der
tiefste Grund in mir, zu dem ich mich in diesem Erleben verhalte. Im
'Vollzug' steckt gewissermaßen die Transzendenz. Erinnern wir uns
daran, daß nur im Ich ich zugleich an-sich-Sein habe, das aber nicht
erkannt werden kann, so ist hier offenbar Transzendenz dieses tiefste
Ich oder das Tiefste im Ich, zu dem ich mich auch verhalte, wenn ich
eine Entscheidung fälle usw. Aber [es würde falsch sein], im Sinne von
Jaspers Transzendenz nur für das Tiefste im Ich zu halten»154. Vor dem
Sein, zu dem Jaspers auf seinem persönlichen Weg zu kommen scheint,
herrscht Schweigen; dem widerspricht aber die Erkenntniskraft Jaspers',
die die Fähigkeit hat, zu urteilen, auf welche Art sich Gott offenbaren
könne. Dies tut er aber aus Unkenntnis von Religion und Offenbarung.

Und Jaspers hat allen äußeren Schwierigkeiten zum Trotz - vgl.
sein liberales Milieu - den Aufstieg zur Chiffernlehre, zu seiner
Metaphysik, die die Transzendenz oder Gott ahnen oder erfahren läßt, nie

aufgegeben. Er setzt sich äußerst entschieden für Gott und seine
Transzendenz ein und zeigt uns in der Philosophie den Weg zum Ursprung,
der dem Leben den Sinn gibt. Der Mensch bleibt ihm ein nie eindeutig
erforschbares Individuum. Gott, dem jedes Geschöpf höchste Ehrfurcht
schuldet, bleibt jedem menschlichen Zugriff fern. Dies hat Jaspers klar
zu machen versucht. Gott steht in nächster Nähe und in weitester Ferne

153 s. dazu ebd. 156 : «Die Frage nach dem Menschen ist bei Jaspers oft primär
praktisch und verläßt die Ebene theoretischer Argumentation. So kann es dann
aussehen, als wolle Jaspers erkenntnistheoretische Schwierigkeiten und Probleme
dadurch übergehen, daß er theoretische Ergänzungen allzuschnell auf das
praktische Gleis verschiebt und hier löst... Dieser Primat des Praktischen ist bei Jaspers
grundlegend, aber nirgends wird er erkenntnistheoretisch sauber begründet. Wenigstens

erfolgt dies nie thematisch, sondern immer nur in gelegentlichen Äußerungen».
154 J. Thyssen, a. a. O., 290 f.



250 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

zum Menschen, denn der Mensch hat sein Sein von der Transzendenz und
lebt auf eigene Gefahr hin auf sie zu, denn diese Transzendenz ist als

absolut und allumfassend in sich selbst vom Menschen nicht erfaßbar,
d. h. der menschlichen Erkenntnis nicht zugänglich. Gott trägt und
belebt die Welt, in der der Mensch seinen ihm zugewiesenen Platz hat.
Obwohl Jaspers in anonymer Terminologie von Gott spricht, steht er
ihm in seinem existentiellen Wagnis, in dem sich das Selbstsein im
Sichbewähren einen Zugang zur Transzendenz bahnt, in inniger Nähe.

Jaspers' freie und wagemutige Schaffenskraft, sein aktives Philosophieren,

geht von einer ideellen Achse der Humanität aus, in der er
seiner selbst, seiner Grenzen und seines transzendenten Ursprungs bewußt
wird 155. Der «religiöse» Charakter in Jaspers' Existenzphilosophie
verstärkt deren Überzeugungskraft, als hohe Individual- oder Persönlichkeitsethik

Aufgaben zu übernehmen, die einmal eher der Religion
zukamen. Diese Existenzphilosophie will mit ihren Appellen zur Entscheidung,

zum Engagement, d. h. zur Selbstverwirklichung, als notwendige
Bedingung des Gottsuchens auffordern und möglichst alle Menschen

ansprechen, sich mit dieser Philosophie zu befassen.

Um der entscheidenden Wichtigkeit der Existenz bewußt zu werden,
setzte Jaspers diese in die Mitte seiner Philosophie. Denn nur im wirklich
bewußten Existieren kann der Mensch den Weg zur Transzendenz gehen.

Jaspers hat Vorurteile gegenüber jeder Autorität, ohne die es kein Leben
und kein Lernen gibt. Ceine Philosophie bleibt wesentlich dynamisch;
ihr Glaubensgehalt vermag nicht in Worte überzugehen, sondern wird
als innerste Tat des sich selbstverwirklichenden Menschen zur Mitte
und Höhe der philosophia perennis. Doch bei dieser Dynamik sollte auch

ein Dialog zwischen dem Offenbarungs- und dem philosophischen Glauben

möglich bleiben, denn jeder echte Glaube ist von Unsicherheit bedroht,
jede glaubende Existenz kämpft ständig gegen Unsicherheit und Zweifel.
Die ganze Philosophie ist für Jaspers philosophischer Glaube und enthält
als metaphysische Schau auch die Grundzüge einer Religion. Die menschliche

Existenz kommt in die abgründige Fraglichkeit ihres Wesens und
findet sich darin schließlich in Gott begründet. Die Transzendenz, von

155 Vgl. hierzu: H. Barth, K. Jaspers über Glaube und Geschichte. In: Theol.
Zeitschr., Basel, 6, 1950, 434-460. Barth verteidigt darin den christlichen gegenüber

dem humanistischen Ausgangspunkt, von dem Jaspers bes. im Werk: Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte schreibt. Jaspers spricht von einer Achsenzeit,
die nicht mit der christlichen Zeit (Geburt Christi) übereinstimmt. Als Ausgangspunkt

benutzt er andere geschichtliche Ereignisse.



Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz 251

der er (apriorisch) weiß, kann er nur philosophisch anstreben, d. h. er
muß sich ihrer in seiner Existenz immer aufs neue vergewissern. Die
Bewegung auf Transzendenz hin bleibt, da es nie zu einer besitzfreudigen
Untätigkeit kommt, denn nur im dauernden Einsatz und Vollzug des

Selbstseins wird die Transzendenz ursprünglich vernehmbar. Dazu
braucht Jaspers keine Religion; im Gegenteil, seine Vernunft muß

jedes konkrete Aufkommen und jeden Autoritätsanspruch der Religion
als Dogmatismus, Fanatismus ablehnen. Sie ist Jaspers eine von
außen an den Menschen herantretende Autorität und gewinnt als solche

nicht endgültige Bedeutung für das transzendente Gottesverhältnis.
Der in seiner «geschichtlichen Situation lebende Mensch [kann] die

Verwandlung seines bloßen Daseins in das eigentliche Existieren nur
in der Konfrontation mit der Transzendenz realisieren» 156.

Letztlich bleibt die Philosophie in der Sphäre des Wissens, Gott und
Wahrheit folglich über ihr. Aber Wissen um die menschlichen Grenzen
und Transzendieren ist Offenbleiben auf ein Letztes und Überschreiten
allen Weltwissens. Jaspers erfährt Gott nur im Dasein, im Erleben der
Chiffern, in welchen Gott «durchschimmert». Dadurch beengt er den

Weg zu Gott, d. h. er verlegt den Akzent auf die Praxis und somit aufs

Irrationale. Jaspers bleibt, da er Gott nicht als solchen weiß, im
kritischen und mühsamen Ringen um ihn. Sein Skeptizismus «ist ein aus

hellsichtiger Kritik und großem Verantwortungsbewußtsein geborener
Skeptizismus, was er vorlebt, ist aber auch wieder kein Skeptizismus,
weil Jaspers sich nicht dogmatisch auf den Satz festlegt, es gibt überhaupt
keine Wahrheit» 157.

Jaspers' philosophisches Schaffen zeugt von einem durchaus

ursprünglichen und selbständigen Denken, in seiner Gesamtkonzeption
von einer starken, nie erlahmenden Willenskraft. Jaspers hat, wie
H. van Oyen 158 schreibt, das Problem des nach sich fragenden Menschen

in die Weite einer metaphysischen Deutung hineingeführt, in eine

Anthropologie, die nur in einer (philosophischen) Theologie ihren letzten
Sinn findet. Wir sind uns dabei bewußt, daß Jaspers die Philosophie
als alleinigen Ausgangspunkt für den Weg zu Gott und als einzige

156 H. Kunz, Versuch einer Auseinandersetzung mit der Transzendenz bei
K. Jaspers. In: Karl Jaspers, hrsg. v. Schilpp, 497.

157 J. Hirschberger, Geschichte der Philosophie, Bd. II: Neuzeit und Gegenwart.

Freiburg Br. 1952, 583 f.
158 Vgl. H. van Oyen, Der philosophische Glaube. In: Theol. Zeitschr., Basel,

14, 1958, 14-37.



252 Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

«Wissenschaft» überbetont hat und damit zu totalitären, irrigen Ansichten

gelangt ist. Jaspers' Philosophie ist als Ganzheit ein Halt, eine Hilfe
für alle Menschen, besonders für jene, die in großer Unsicherheit, ja
Verzweiflung leben und die sich nicht, dank des Glaubens, an den

religiösen Grundwerten stärken können. Seine Philosophie des Menschen,
die in diesem auch Gott einschließt, enthält gehaltvolle metaphysische
Aussagen. «Sein Durchbruch durch die Relativität der Situation zu
einem Absoluten erfolgt vor allem subjektiv in der Erfahrung eigener

unbedingter Handlung. Wichtig ist folglich für ihn, daß der Mensch

überhaupt aus freien Stücken sich in seiner Situation verhält, daß ihn
das Eintreten in unlösbare Situationen quält, weil dadurch mehr als

Welt vergegenwärtigt wird»159. Jaspers will allen künden, daß der
Mensch die erste Erfahrung der Transzendenz in der Handlung macht,
im wirklich ernsthaften Suchen nach echtem Menschsein. Die daraus
erfahrene Transzendenz kann Jaspers niemals in bestimmter Gestalt als

allgemein geltend aussprechen. Ein absolut vollendetes Gelingen des

Aufschwungs zum Sein, wofür die Existenz die Hilfe Gottes braucht, ist
dem Menschen in seinem Dasein nicht möglich.

Jaspers hat uns die Absolutheit der Transzendenz und die Größe
des Menschen in seinem ständigen, aber nicht bis ans Ende klar begehbaren

Weg zu ihr in seiner Existenzphilosophie aufzuzeichnen versucht,
und er hat es auf durchaus erbauende Weise getan.

159 L. Armbruster, a. a. O., 113 f.


	Karl Jaspers' philosophischer Weg zur Transzendenz

