Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)
Heft: 1
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Beauchamp, Paul: Création et séparation. Etude exégétique du chapitre
premier de la Genese. — Paris: Aubier Montaigne; Editions du Cerf; Dela-
chaux & Niestlé; Desclée De Brouwer 1969. 423 p. (Bibliothéque des sciences
religieuses.)

Vor einigen Jahren erschien das wichtige Buch von W. H. Schmidt:
«Die Schépfungsgeschichte der Priesterschrifty (WMANT 17. Neukirchen:
Neukirchenerverlag 1964, 1967%). Man kennt den Standpunkt des Verfassers:
aus einem vorgefundenen erzdhlenden « Tatbericht» iiber die Schépfung hitte
die priesterliche Tradition eine theologische Schrift gemacht, indem sie
diesen «Tatbericht» mit einem « Wortbericht» verkniipfte. W. H. S. ist durch
sorgfiltige und methodische Analyse des Textes zu diesem Resultat gekom-
men, und bemerkenswert ist, dass diese Analyse eine liferarische ist. W. H.S.
ist so weit gegangen, vorsichtig den Urtatbericht zu rekonstruieren. Man
kann ihn fiir diese tief dringende Untersuchung loben, selbst wenn man
mit ihm nicht ganz einverstanden ist.

Seit seine Monographie erschien (1967 folgte knapp auf die erste eine
zweite Auflage; das zeigt den Erfolg des Buches), sind zwei neue Publika-
tionen herausgekommen, die sich mit dem wichtigen ersten Kapitel der
Bibel beschiftigen: der Anfang des Kommentars iiber die Genesis von
Claus Westermann (Biblischer Kommentar. Genesis. S. 1-244. — Neukirchen:
Neukirchenerverlag 1966-1970) und die exegetische Untersuchung des ersten
Kapitels der Genesis von Paul Beauchamp, Professor an der katholischen
Fakultat fiir Theologie in Fourviere-Lyon, deren Titel «Création et sépara-
tion» mit «Schépfung und Scheidung» wiederzugeben wire. Diese beiden
neuesten Untersuchungen nehmen stark Abstand von der allzu ausschlieBlich
literarkritischen Methode W. H. S.’s. Ich habe nicht die Absicht, hier
C. Westermanns Werk zu besprechen, da alle deutschsprechenden Exegeten
und Theologen es wohl kennen und leicht finden konnen. Wichtiger ist es,
etwas genauer auf P. Beauchamps Buch einzugehen. Natiirlich kann ich
nicht all die vielen Einzelfragen und Nuancen behandeln, die das Buch ent-
hélt. Der Schwerpunkt unserer Besprechung liegt auf der Methode, die am
sichtbarsten in der ersten Hilfte hervortritt: es geht um den Versuch, die
Struktur des Textaufbaus zu verstehen und zu zeigen. So heifit Kapitel 1:
«La structure ou composition littéraire de Gen. 1,2-2,4a», und Kapitel 2:
«Le théme de la séparation dans I’heptaméron et dans la tradition de base».
Obwohl das Thema der Scheidung seit langem erkannt wurde (Thomas
v. Aquin, Wellhausen, Gunkel, Lagrange, Cassuto), will P. B. iiberpriifen,



Besprechungen 145

inwieweit dieses Thema das Grundelement der ganzen literarischen Struktur
des Textes bildet und auch inwieweit es die Grundlage des Denkens des
Verfassers ist. P. B. behauptet, in der Scheidung das Organisationsprinzip
— asthetisch und logisch — zu finden, das den Text belebt und seine Absichten
(intentions) bestimmt und gliedert (hiérarchise) (18). Der Rahmen von Gn 1
ist nicht die Einteilung in 7 Tage, sondern vielmehr die streng wiederkehrende
Formel: «Und Gott sagte ...». Prioritdt ist dem Wort gegeben.

Soweit kénnte man denken, P. B. gehe mit W. H. S. denselben Weg.
Aber man entdeckt sehr bald, da3 P. B. daran zweifelt, ob die Unterschicht
— der sogenannte Tatbericht — so homogen und selbstdandig sei, wie W. H. S.
es voraussetzt. Eine Reihe von Tafeln erklart, wie fest der Text gebaut und
organisiert ist, und auch wie subtil. Dies erlaubt es P. B., uns auf die Bewe-
gung des Textes aufmerksam zu machen (im Gegensatz zu einem statischen,
nur literarischen Aufbau). Die Demonstration ist besonders eindrucksvoll,
wo P. B.im Laufe der Erzdhlung den Platz und die Struktur des vierten
Tages zeigt, der die Rolle einer «clef de voflite» spielt: am Ende einer Reihe
von Schopfungen ist er zugleich der Anfang einer neuen. Das wird sichtbar
in der Tatsache, daBl in den VV. 14-18 (Tafel S. 94) die Vokabeln «scheiden»,
«leuchten», «herrschen» in festem Rhythmus wiederkehren. Und der Aufbau
dieses « Tages» offenbart, dal Gn 1 nicht anthropozentrisch ist (was man seit
langem weiB) und sich auch nicht so sehr auf den Sabbat konzentriert,
sondern dem priesterlichen Denken entsprechend das Wechselspiel (alter-
nance), die Abfolge der heiligen Zeiten, der Festtage vorbereitet. So ist das
Thema der Scheidung sehr tief in dem hochwichtigen Begriff von Zeit ver-
ankert (92-120).

Dieses Thema der Scheidung untersucht P. B. weiter in der Art, wie
der Text eine horizontale und eine senkrechte Scheidung bietet (198 {.),
und auch in den Ausdriicken, wo der Verfasser absichtlich den Begriff der
Scheidung vermeidet (201 f.). Im Vergleich mit den andern biblischen Paralle-
len, die von Scheidung sprechen — mit kraftigen Ausdriicken wie den Voka-
beln bg‘, kvt, hsh, gzv, vg* —, hat Gn 1 jede Idee von Heftigkeit vermieden,
und «der Kraftaspekt ist ganz in den der Weisheit eingetaucht» (227).

Ein ganzes Kapitel (das dritte) ist der Untersuchung der Scheidungs-
ausdriicke in Gn 1 gewidmet (habdil, min, sdbd’) mit besonderer Beriicksich-
tigung des Ausdrucks «ihr ganzes Heer» (kol sebd’dm). P. B. untersucht nicht
nur die biblischen Parallelen, er beniitzt auch Papyrus Anastasi I, das
Dikonomikon von Xenophon, stoische Texte und die Epitoma rei militaris
von Vegetius (249-271). P. B. ist geneigt, die Hypothese von F. M. Cross
(und W. F. Albright) anzunehmen, die den Namen YHWH SB’WT versteht
als «der, der die himmlischen Heerscharen sein 148t»: Der Gottesname wire
demnach ein Lobesname, der Name des Schiopfers dieser Heerscharen.

Nach Kap. 4 und 5 («Die priesterliche Kosmologie und ihr Sitz im Leben»
S. 273-344, und «Verwandte [biblische] kosmologische Texte», S. 345-373),
versucht P. B. die literarische Gattung des Heptameron und seinen Sitz im
Leben (S. 375-394) zu definieren. Dazu kénnen wir kurz erwdhnen:

1. Zuerst haben wir es mit einer Evzdhlung zu tun, deren Zeitbegriff es
ausschliet, dafl wir sie als Mythos betrachten. Die Originalitdt dieser Er-

10



146 | Besprechungen

zahlung sieht P. B. besonders in dem Verhdltnis, das der Text zwischen
Verfasser und Horer voraussetzt. Hier muB man zugeben, daB die Sprache
von P. B. besonders schwer zu verstehen ist!
2. Sonst finden wir Listen — der Text ist hier mit dem Stil des Onomastikon
von Amenemope verwandt —, den Rest einer Theophanie, eine gewisse Art
von Kosmogonie. Auch der Hymnus hat den Stil dieses 1. Kapitels der
Genesis wesentlich beeinflullt; so zielen die Ausarbeitung und die Wahl der
Themen, besonders der Gebrauch eines hymnischen Refrains (k7 6b), darauf
hin, ein hymnisches Echo im Hoérenden zu wecken.

Zusammenfassend laBt sich sagen: durch seine Methode, mit deren Hilfe
P. B. die Strukturen und Themen von Gn 1 analysiert, bringt er wirklich
neues Licht in das Verstdndnis dieses Kapitels. Wie oben gesagt wurde, ist
-die Richtung ganz anders als die W. H. Schmidts. Zwar haben wir es wie bei
diesem Theologen auch hier nicht eigentlich mit Exegese (oder einem Kom-
mentar) zu tun, doch ist diese oft herangezogen. Obschon P. B. manchmal
von seinen Lesern eine grofle Anstrengung verlangt und seine Sprache nicht
immer einfach ist, ist das Buch unentbehrlich fiir jeden, der den Text der
Priestererzdhlung von der Schépfung besser verstehen mdéchte.

PriripPE REYMOND

Schlette, Heinz Robert: Aporie und Glaube. Schriften zur Philosophie
und Theologie. — Miinchen: Koésel 1970. 364 S.

Der Sammelband bedeutender Aufsidtze Schlettes umfalt 16, teils
(stark) iiberarbeitete, teils erstmals verdffentlichte, Elaborate: die Augen
des philosophisch interessierten Rezensenten fallen insbes. auf die Aufsitze
der 1. Abteilung und hier interessieren besonders diejenigen, die sich mit
«aporetischen» Fragen beschdftigen. Der besonderen Erérterung wert ist
dabei der erstmals in der Schmaus-Festschrift 1967 erschienene und fiir den
vorliegenden Sammelband griindlich iiberarbeitete Aufsatz «Der Agnostizis-
mus und die Christen», der hier «Agnostizismus als Aporetik» heil3t. (Man
sucht allerdings vergeblich in dem Band nach dem ebenso wichtigen und den
eben genannten im besonderen ergdnzenden Aufsatz «Zum Verhiltnis von
Philosophie und Theologie», welcher erstmals in ¢« Was ist Theologie», hrsg. v.
E. Neuhdusler u. a. 1966 erschien und verdndert auch in Schlettes «Philo-
sophie — Theologie — Ideologie» von 1968 abgedruckt ist.) Erwdhnenswert
sind auch seine beiden Beitrdge zur Camus-Forschung und -Interpretation,
zumal sie das Camus-Bild gewisser Autoren (als Beispiel diene H. Balochs
Aufsatz « AuBerhalb der Welt kein Heil. Der Antitheismus des Albert Camusy»,
in A. Grabner-Haider (Ed.): Gott, Mainz 1970, 68 ff.) zu Recht korrigieren.
Besonders hervorgehoben sei auch noch der hier erstmals abgedruckte Auf-
satz « Romano Guardini. Versuch einer Wiirdigung», welcher neben der vor-
genommenen Wiirdigung dieser Personlichkeit auch eine kurze, aber iiber-
sichtliche Geschichte der deutschen (katholischen) Jugendbewegung bietet.

Der (den Namen «aporetischer Agnostizismus» tragenden) Position
(p. 41 et passim) des Autors mag nun die folgende Erérterung gelten. Schlette



Besprechungen 147

faBt den Standpunkt des «aporetischen Agnostizismus» auch als eine Antwort
auf die Frage nach der Existenz Gottes auf und entwickelt dazu folgenden
Gedankengang: Angesichts der Frage nach der Existenz Gottes wird der
allein mit erkenntnistheoretisch korrekten Methoden vertraute Denker, sei er
nun selbst Theologe, nach nicht allzu langer denkerischer Anstrengung seine
Ohnmacht eingestehen, eine brauchbare Antwort geben zu kénnen. Er wird
seine Ratlosigkeit, ja sein deutliches Erkennen des Nicht-wissen-Konnens
beteuern. Er wird betonen, daB3 es philosophisch nicht verantwortbar ist,
hier diesbeziiglich etwas erkldaren oder gar ableiten zu wollen: der Weg der
Suche einer Antwort fithrt zur Konstatierung einer Aporie hinsichtlich der
Frage nach der Existenz Gottes! Daher ist dieser «analytische Agnostizismus»
(V1. schldagt diese weniger pleonastische Ausdrucksweise vor, denn «aporetisch»
meint ja bereits eine gewisse Situation des Nichtwissens; auBerdem scheint
dabei die Assoziation gewisser Autoren des englischen Sprachkreises m. E.
nicht unberechtigt zu sein), durch das deutliche Erkennen des Nicht-weiter-
erkennen-koénnens, eine Position, welche die Grenze erkennt und durchhilt:
weder eine positive Uberschreitung (Setzung der Existenz Gottes), noch eine
negative (Setzung der Nichtexistenz) ist statthaft. AuBerdem wird diese
Aporie unter philosophischen Gesichtspunkten derzeit fiir uniiberwindbar
gehalten (Schlettes Formulierung mit «unvermeidlich» und «unentrinnbary,
vgl. sein Biichlein «Philosophie-Theologie-Ideologie», 20 f., halte ich fiir zu
absolutistisch; ich denke, daB3 auch der besprochene Autor selbst, in Gedan-
ken an gewisse Vertffentlichungen des Kritischen Rationalismus, dem zu-
stimmen kann).

Schlettes Plddoyer fiir einen «analytischen Agnostizismus» stimmt der
Rezensent zu, handelt es sich doch um eine Position, die die philosophische
Nichtnachweisbarkeit einer Antwort in bezug auf die Frage der Existenz Gottes
ausspricht und damit der tatsdchlichen erkenntnistheoretischen (und meta-
physischen) Diskussion entspricht. Solange Theologen die Absicht haben,
Theologie nicht zu einer Konventikelweisheit absinken zu lassen, ist es m. E.
(und Schlette diirfte dem zustimmen) ihre Aufgabe, den Standpunkt des
analytischen Agnostizismus in bezug auf die erkenntnistheoretische Behand-
lung dieser Frage anzunehmen. Auf Schlettes Beitrag dazu sei hiermit
hingewiesen.

WoLrGcaNG L. GomBocz

Schneyer, J. B.: Wegweiser zu lateinischen Predigtreihen des Mittel-
alters. — Miinchen: Verlag d. Bayerischen Akademie d. Wissenschaften, Beck
in Komm. 1965. xxv, 587 S. (Bayerische Akademie der Wissenschaften. Ver-
Offentlichungen der Kommission fiir die Herausgabe ungedruckter Texte
aus der mittelalterlichen Geisteswelt, Bd. 1.)

Schneyers langjdahrige Bemiihungen um die Erforschung der schola-
stischen Predigtliteratur sind bekannt. Mit diesem Wegweiser gibt der ver-
diente Forscher den Fachleuten ein wertvolles Arbeitsinstrument in die



148 Besprechungen

Hand. Beriicksichtigt sind die Sermonesreihen der scholastischen Theologen
vom 12. bis zum beginnenden 16. Jh.

Waihrend die Patrologie gezwungen war, die Lehre der Viter anhand
ihrer Predigten zu studieren, standen der Erforschung der mittelalterlichen
Theologie so viele systematische Werke zur Verfiigung, dafl sich die dulerst
geringe Beachtung der Schriftkommentare und erst gar der Predigten dieser
Zeit einfach erkldrt. Das Studium dieser Predigten vermittelt uns indessen
«nicht nur Aufschliisse iiber die Predigtanlage und -thematik, iiber die From-
migkeit und Aszese des Mittelalters», vielmehr sind «darin auch philosophi-
sche und theologische Lehren und Ansichten vorgetragen [worden], die ob
ihrer mitunter freimiitigen Aussprache die aus der sonstigen Literatur bekann-
ten Thesen erhellen und erweitern koénnen» (XI). Welch schitzenswerte
Dienste die Predigtsammlungen auch fiir die Datierung systematischer
Werke leisten konnen, zeigte sich u. a. am Beispiel von T. Kippelis Arbeit:
Praedicator Monoculus, Sermons parisiens de la fin du XIIIesiecle (AFP 1957
120-67). Eine in Cod. Kremsmiinster 83 sich findende Predigt Eckharts ge-
stattete, die Sentenzen des Meisters auf 1293-94 festzulegen. Ergiebig ist
diese Literaturgattung «auch fiir die Kirchen- und Profan-, fiir die Kultur-
und Sittengeschichte» des Mittelalters.

Und wie oft begegnet man diesen immer wieder abgeschriebenen Samm-
lungen in den Handschriftenkatalogen! Eslassen sich vier Gruppen unterschei-
den: 1. Die Sonntags (de tempore) -Predigten, 2. De sanctis-Predigten (iiber
bestimmte Heilige), 3. Predigten de communi sanctorum, 4. Fastenpredigten.

Der Wegweiser gibt die Initien der ersten Predigten einer jeden Gruppe
in alphabetischer Reihenfolge (1-546). Fiir jedes Initium wird eine Hs.,
bzw. die Ausgabe angegeben. Ist der Autor bekannt, steht sein Name vor
diesen Fundorten. Uber einzelne Autoren bestehen bereits weiter gediehene
oder gar vollstindige Initienlisten. Alle diese Arbeiten sind im Verzeichnis
der Initien-Listen (547-555) in alphabetischer Reihenfolge der Prediger
beigegeben. Eine letzte Liste stellt die fiir bestimmte Autoren typischen
Einleitungs- und SchluBformeln in gleicher Abfolge zusammen (556-576).
Ein Autorenverzeichnis (577-87) beschliet den Band.

Obgleich Schneyer unterdessen bereits den ersten Band eines Reper-
toriums der scholastischen Prediger fiir die Zeit von 1150-1350 verdffentlicht
hat, das zu den betreffenden Sammlungen simtliche Hss. angibt, wird sein
Wegweiser noch auf lange Zeit sehr schidtzbare Hilfe leisten. Viele Predigten,
die in den Hss. ohne Autorenangabe iiberliefert sind, werden sich identifizieren
lassen. Anderseits werden sich in Hss. auch noch zusitzliche Autorennamen
finden, deren die bisher bekannten Hss. ermangelten. Bibliothekare und
Forscher der eingangs erwdhnten Wissensgebiete werden dem Verfasser
fiir diese mutige Vorarbeit zu einem vollstindigen Repertorium gleicher-
weise Dank wissen. '

Der Autor moge die nachstehenden Anmerkungen, soweit sie nicht
zusdtzliche Information bringen, nicht als Undank werten, sondern als
Liebe zur Sache, bzw. zur Form. '

Der Autorennachweis ist absichtlich, ndmlich der Kiirze und Handlich-
keit wegen, nicht erbracht worden. Man wei3 also nicht, ob eine Predigt



Besprechungen 149

diesem oder jenem Autor aufgrund des Initienvergleiches, der Nachbar-
schaft mit andern Predigten zugeschrieben worden ist, oder aufgrund von
Hss.- oder Katalogangaben. Meines Erachtens wire es sehr wiinschenswert
gewesen, wenigstens anzugeben, welche Namen durch welche Hss. bezeugt
werden.

Fir Johannes Gritsch (auch Griitsch genannt) verweise ich auf die
Monographie von A. Murith, O. M. Conv., Jean et Conrad Griitsch de Bale.
Contribution a I'histoire de la prédication franciscaine au XVe siecle. (These
présentée a la Faculté des lettres de I'Univ. de Fribourg/ Suisse ...) Fribourg,
Imprimerie St-Paul, 1940. Der Verfasser kommt zum Schluf3, daB Johannes
Griitsch (ca. 1420-ca. 1470) 1. nicht Franziskaner war, da3 2. die unter seinem
Namen im letzten Viertel des XV. Jh. in 29 Auflagen gedruckten Predigten
nicht von ihm stammen, sondern von seinem leiblichen Bruder Konrad
(*ca. 1409, 1 vor 20. X. 1475), der Franziskaner war.

Der dsthetische Eindruck erleidet eine EinbuBe durch die uneinheit-
liche Schreibweise der Autorennamen. Nicht nur werden die Beinamen
bald abgekiirzt, bald ausgeschrieben (Florentinus, Florent., Cellensis, Cellens.
— dazu bisweilen noch ohne Abkiirzungszeichen), sondern lateinische Namen
mit deutschen Beinamen, sogar wenn es sich um Orte auBerhalb des deutschen
Sprachgebietes handelt, verbunden (Robertus de Neapel, Jacobus de Bene-
vent, Petrus de Padua, Johannes de Toledo u.a.; Franciscus und Bruno, beide
von Asti, heilen de Ast<i}, bzw. Astens<{.>. Bei Bernoldus de Kais(ers)heim
geht es doch wohl um die bekannte ehemalige Zisterzienserabtei Kaisheim,
lat. Caesarea, wiahrend es kein Kaisersheim (jedenfalls weder laut deutschem
noch osterreichischem Postverzeichnis) gibt. Jobannes de Allodio ware fran-
z6sisch mit des Alleux, nicht mit d’Alleux zu iibersetzen gewesen.

Pius KUNzZLE

Kremer Klaus: Gott und Welt in der klassischen Metaphysik. —Stuttgart:
Kohlhammer 1969. 125 S.

Eine historisch saubere, von umfangreicher Sachkenntnis zeugende
Darstellung einer in Vergessenheit geratenen klassisch-onto-theologischen
Tradition, die nach Kremer von der Vorsokratik (¢sich durchhaltend») bis
ins ausgehende Mittelalter reicht: Es gibt ein zweifaches Sein der Dinge:
ihr ideal-urbildhaftes Sein in ihrem Grund, in Gott, und ihr real-abbildhaftes,
d. h. raumzeitliches Sein. Ihr Verhaltnis zueinander ist das Verhiltnis von
Grund und Gegriindetem, Bedingung und Bedingtem, Urbild und Abbild.
Ein weiteres: Es gibt ein doppeltes Sein der Dinge in Gott. Einmal ihr ideal-
urbildhaftes Sein in Gott — ein klassischer Topos der Gotteslehre — dann aber
auch, und das ist innerhalb der kirchlich approbierten Tradition neu, das
raumzeitliche Sein der Dinge in Gott. Kremer liefert eine Fiille von Text-
material vor allem aus der neuplatonischen Denktradition, in der in mancher
Abwandlung folgender Vergleich immer wieder eine entscheidende Rolle
spielt: Ahnlich wie nicht die Seele im Leib, sondern der Leib in der Seele ist,
so ist nicht Gott in der Welt, sondern die Welt in Gott. «In Gott» besagt



150 Besprechungen

Abhéngigkeit von Gott, deshalb ist Gott in nichts (von dem er ja dann ab-
hangig wire!), sondern die Welt als die Abhédngige in Gott. Gegen den Titel
der Rahner-Festschrift formuliert Kremer gemifB einem Augustinuswort:
«Welt in Gott»; er glaubt damit dem Anliegen der genannten Schrift eher
Rechnung zu tragen als ihr Titel.

Kremer behauptet zu Recht, daB jener Gedanke, den er unter dem Titel
«Welt in Gott» anspricht, vergessen worden sei. Wichtig ware es allerdings
zu erfahren, von wem und warum er vergessen wurde. Beide Fragen beant-
wortet das Buch, soweit wir sehen, nicht ausreichend. Zur ersten Frage:
Innerhalb der abendldndischen Philosophie geriet dieses Transzendenz-
verstdndnis nie in Vergessenheit — auch und gerade nicht am Beginn der
Neuzeit. Die am Beginn der Neuzeit entstehende Philosophie der Subjektivi-
tat, deren groBe Wegbereiter (vgl. die einschldgige Literatur) Meister Ekkhart
und Nikolaus Cusanus sind, hat diesen Gedanken aufgenommen. Hier scheint
Kremer zu iibersehen, dafl der Cusaner nicht nur am Ende einer Tradition
steht, sondern vielmehr auch und nicht zuletzt am Beginn einer groBen
philosophisch-theologischen Entwicklung innerhalb der neuzeitlichen Philo-
sophie, die leider von den Theologen bislang zu wenig in ihrer positiven
theologischen Relevanz gewiirdigt wurde. So haben z. B. die Philosophen
Fichte, Schelling, Hegel das hier zur Frage stehende Immanenz-Transzen-
denzverstindnis schépferisch weitergedacht.

Zur zweiten Frage: Im Mittelalter wurde ein anderer Gedanke entwickelt,
der fiir jenen ProzeB der Neuzeit wichtig wurde, den man Sédkularisation
nennt. Es ist die Lehre von der Nicht-Gottlichkeit der Welt, die man mit dem
«Sein der Welt in Gott» weniger begriinden zu konnen glaubte, als mit der
AuBerweltlichkeit Gottes. Hier spielt Thomas von Aquin eine wichtige Ver-
mittlerrolle, die das Buch nicht erwdhnt. Kremer reiht den Aquinaten als
Randfigur in die neuplatonische Tradition ein. Nun gibt es bei Thomas den
Gedanken, daB3 das «esse formale omnium» nicht mit Gott identisch sei. Sein
im Sinne der «forma» besagt fiir Thomas gegen die Neuplatonik esse substan-
tiale (seu accidentale), also Sein im Sinne von Substanz und Akzidenz. Dieses
«Sein» ist das Sein der weltlich-kreatiirlichen Seienden mit der ihnen von
Natur aus zugehérigen Seinsstruktur, die (vom « Philosophen ») erkannt werden
kann, ohne dafB ihr (theologisch notwendiger) Bezug zu Gott als dem Schopfer-
gott mitgedacht werden muf (vgl. Summa contra gentiles II. 4). Die Ab-
hdngigkeit jeder Kreatur von Gott ist nach Thomas trotz aller schépferischen
Prioritdt Gottes vom substantiellen Sein jedes welthaft Seienden aus gesehen
nachtréglich hinzukommend-akzidentell.

Thomas sagt: Von sich selber her gesehen hat die Kreatur Bestand in
sich, ist sie primdr von Gott verschieden. Aber von Gott her gesehen ist
«Welt in Gott» weil jedes AuBBerhalb zu ihm Aufhebung, nimlich Begrenzung
seiner Unendlichkeit bedeuten wiirde. Diese bislang zwar bekannte — auch
Kremer zitiert eine einschligige Stelle — aber wenig beachtete Unterscheidung:
«Von der Kreatur her gesehen» «von Gott her gesehen» — enthilt einerseits
die von Kremer skizzierte neuplatonische Tradition, fithrt aber andererseits
konsequent in die Neuzeit in welcher die Weltlichkeit der Welt d. h. die
Nicht-Gottlichkeit der Welt zur entscheidenden Erfahrung wird, die das



Besprechungen 151

Zeitalter der Herrschaft des Menschen erdffnet, seiner Herrschaft iiber die
Natur in der Entstehung der modernen Naturwissenschaften und seiner
Herrschaft iiber den Menschen in der Konstruktion des absoluten Staates
bzw. der Gesellschaft.

Kremer polemisiert gegen neuere Theologen wie Robinson und Bult-
mann, die die Forderung erheben, «da3 es einer Transposition des Gottes-
gedankens und damit einer Revolution gegeniiber der Tradition bediirfe» (7).
Das sogenannte neue Transzendenzverstindnis erweise «sich gar nicht als
ein neues, sondern kommt in der Substanz und oft sogar bis in die Formulie-
rung hinein, mit dem traditionellen Transzendenzbegriff iiberein» (7).

Dies sei leider sowohl auf seiten derjenigen, die ihn verteidigen, wie auch
derer, die ihn durch einen besseren ersetzen wollen, «wenig» bekannt. Dieser
Feststellung Kremers konnte man sogar zustimmen. Aber ist es mit einem
Hinweis auf mangelnde Kenntnis oder gar «Vergessenheit» getan? Ist sie
nicht innerhalb der «Wirkungsgeschichte» der theologischen Gottesfrage
so etwas wie ein «Syndrom»? Die kirchlich approbierte Schultheologie und
Philosophie hat die von Kremer kenntnisreich skizzierte Tradition in der Tat
vernachldssigt, ja einfach vergessen. Diese Vergessenheit hat kirchen- und
frommigkeitsgeschichtliche — auch politische — Folgen gezeitigt, die unmittel-
bar die heutige « Grundlagenkrise» des kirchlichen Christentums tangieren.

Die Ndahe Gottes zur Welt wurde in der Theologie und in der religidsen
Praxis zugunsten der Transzendenz so sehr in den Hintergrund gedrangt, da3
neuzeitlich-philosophische Versuche in dieser Richtung und deren historische
Objektivationen (Aufklirung, Sdkularisation, Wissenschaft-Technik, moder-
ner Staat, Demokratie usw.) a priori verteufelt und aus dem Bereich des
Religiésen verbannt wurden. Dall heute Religion zundchst einmal nichts
mehr mit der «wirklichen Welt» zu tun hat, ist nicht zuletzt auch die Folge
einer Theologie, die die neuzeitliche Transposition des Gottesgedankens
nicht mehr leisten konnte. Eine «Theologie im Exil», die Philosophie trat an
die Stelle der kirchlich approbierten Theologie und leistete die Transposition,
mubBte es als «sdkulares Tun» gleichsam notwendig ohne sie tun und war so
selbst ein Stiick Sdkularisation, also jener Vorgang, den sie — von der Theo-
logie herkommend (jedenfalls bei Thomas) — inauguriert hatte.

Kremer schreibt ein Kapitel alter Theologie, die auBerkirchlich in der
neuzeitlichen Philosophie weiterverhandelt wurde. Nicht zuféllig spielt diese
Philosophie mit ihren geschichtlich-politischen Objektivationen in der heuti-
gen Theologie eine wichtige Vermittlerrolle. Man méchte fast micht nur
vermuten, daB die Ursachen fiir die sorgfiltige Analyse und Darstellung
Kremers gerade jene neue Theologie und deren philosophischer Hintergrund
sind.

Leo DUMPELMANN



152 Besprechungen

Brand, Gerd: Die Lebenswelt. Eine Philosophie des konkreten Apriori. —
Berlin: de Gruyter 1971. xxxvIi-651 S.

«La philosophie de I’a priori concret est une philosophie qui pergoit ce
qui déja est donné (Philosophie des Vernehmens des Vorgegebemen)» p. 206.
Elle pergoit. Elle est ouverture a un donné, a un a priori matériel. C’est dans
cette ouverture de plus en plus radicale a I'égard de ce qui est déja donné,
que M. Brand reconnait la vocation propre de la philosophie, celle qui lui
donne sa spécificité et la dégagera de sa fonction subalterne de servante de la
science qui est devenue la sienne.

Dans la pensée contemporaine, ce donné originel a un nom. C’est la
Lebenswelt. Par la il faut entendre, non pas seulement le monde des choses ou
des réalités telles qu’elles se présentent a la connaissance préscientifique, mais
surtout et essentiellement l'unité entre 1’étre humain et son monde, la
certitude que nous avons de vivre dans un monde comme dans «un horizon
de ce qui indubitablement vaut comme étant, contenant un certain ensemble
de choses connues et dont la certitude échappe au doute, a quoi s’était
opposé contradictoirement ce qui éventuellement a été déclaré sans valeur.
La science objective, elle aussi, ne pose de questions qu’a partir de ce monde,
qui toujours est déja présent, formé par la vie préscientifique. Vivre c’est
toujours vivre dans la certitude d’un monde» (Husserl, cité p. 16). Par dela
I'effort scientifique et technique, c’est ce monde qu’il faut thématiser, si ’on
veut que la philosophie redevienne l'effort pour donner une réponse aux
problemes fondamentaux.

Au gré de Brand, la phénoménologie telle que Husserl I’a congue, n’est
«en fin de compte que I’effort pour clarifier la problématique de la Lebenswelt
(Evhellung der Problematik der Lebenswelt)» p. 16. Elle aurait donc dii per-
mettre a la philosophie de retrouver son réle de discipline fondamentale. La
situation présente de la phénoménologie, dans les pays ou elle demeure
vivante, ne donne guére cette impression. On la tient pour dépassée. On
parle méme de son échec. Son rayonnement, cependant, est loin d’étre
épuisé. On peut donc se demander s’il n'y a pas lieu de mettre la perte
d’influence de la phénoménologie sur le compte d’interprétations erronées,
qui pourraient étre, en partie, le fait des phénoménologues eux-mémes. Une
réflexion critique sur la phénoménologie permettrait alors de montrer qu’il
existe, dans la direction indiquée par la phénoménologie, un point de départ
qui permettrait & la philosophie de jouer actuellement encore le réle de
discipline fondamentale qui est le sien.

C’est ce point de départ, cet a priori concret, visé mais non réellement
atteint par la phénoménologie, que G. Brand entreprend de dégager en deux
étapes, qui forment les deux parties de son ouvrage: critique de la phéno-
ménologie (p. 1-201); la philosophie de la Lebenswelt (p. 205-640). Apres un
chapitre d’introduction générale, qui retrace la découverte de la Lebenswelt
dans la pensée contemporaine, quatre chapitres présentent successivement
la critique de Husserl, Heidegger, Sartre et Merleau-Ponty. Ils montrent que,
pour des raisons diverses d’ailleurs, ces philosophes ne sont pas allés jusqu’au
bout de la voie qui les aurait conduits au véritable concret, au donné initial,



Besprechungen 153

au dela duquel on ne peut pas remonter, mais qu’il importe d’expliciter, de
thématiser, si la philosophie doit reposer sur un fondement solide.

La cause de ces échecs doit étre cherchée dans la conception aristotéli-
cienne de I’étre, dont notre pensée occidentale est demeurée imprégnée. Etre,
d’aprés le Stagirite, c’est étre produit. C’est dire que, implicitement, la
question, relative a 1’étre comme tel, se trouve en fait limitée dans sa signi-
fication. Les traits propres a un mode de 1’étre, considéré comme privilégié,
sont attribués a l’étre comme tel, sans que ce transfert soit explicitement
reconnu. On s’explique ainsi que les phénoménologues, discutés dans la
premiére partie de I'ouvrage, soient demeurés prisonniers d’une subjectivité
transcendentale, différente selon les auteurs, dont «1’essence est de constituer »
(206). Le véritable a priori concret se situe en deca de la différence entre
donné et constitué. Cest lui qu’il faut faire apparaitre en sa simplicité
originelle. Merleau-Ponty et Wittgenstein l'avaient compris (222). A son
tour, 'auteur va s’employer a nous mettre en présence de 1’a priori, que nous
ne portons pas en nous comme des principes de constitution de ’objet du
savoir nécessaire, mais qui est, tout au contraire, comme une situation, une
présence réciproque de nous-méme et d’un horizon non thématisé, a I'intérieur
de quoi se produit la distinction (umferscheiden) sans que nous puissions
jamais remonter au dela (224-227).

I1 est impossible de résumer les analyses par lesquelles, en plus de 400
pages et 71 paragraphes, M. Brand développe son point de vue et fonde sa
theése. Leur richesse et leur diversité, qui en font le prix, défient toute tenta-
tive d’en présenter un abrégé, en méme temps que leur clarté et leur concision
la rendent superflue. Une lecture attentive permet seule d’en suivre tous les
détours et de réfléchir a tous les aspects qu’elles étudient tour a tour. On ne
sera peut-étre pas d’accord sur tous les points, ni pour la partie critique, ni
pour I'exposé de la pensée personnelle de I’auteur. Mais on sera convaincu,
comme nous le sommes nous-méme, que l'ouvrage de M. Brand constitue une
des plus importantes contributions a la phénoménologie et qu’il marque une
étape décisive dans I’élucidation des questions fondamentales auxquelles la
philosophie se trouve confrontée aujourd’hui.

Louis-BERTRAND GEIGER

Historisches Worterbuch der Philosophie. Unter Mitwirkung von mehr
als 700 Fachgelehrten in Verbindung mit ... hrsg. von Joachim RITTER.
Vollig neubearbeitete Ausgabe des « Worterbuchs der philosophischen Be-
griffe» von Rudolf EisLer. Bd 1: A-C. — Basel, Stuttgart: Schwabe 1971.
xI11 S., 1036 Sp.

Longtemps attendu, le premier volume du Historisches Wdvterbuch
dev Philosophie a paru au début de 1971. 1l s’agit de la reprise du Worterbuch
der philosophischen Begriffe de R. Eisler, réédité pour la derniere fois en 1927.
En fait, ¢’est un Vocabulaire philosophique nouveau que J. Ritter et ses
collaborateurs ont commencé de réaliser. La différence par rapport au précé-
dent vocabulaire se traduit non seulement par les aspects matériels — le



154 Besprechungen

premier volume correspond a un peu plus du quart du premier volume de
Eisler — mais surtout par la conception. L’éditeur s’en explique longuement
et clairement dans la préface. Au lieu de ’ceuvre d’un seul auteur, inspirée
par une conception philosophique déterminée, c’est une ceuvre collective,
et plus historique que systématique, qui nous est proposée. Le visage de la
philosophie, en effet, s’est modifié, par I'apparition d'un grand nombre de
mouvements nouveaux, des rapports plus étroits avec bon nombre de disci-
plines scientifiques qui se sont elles-mémes profondément transformées, des
contacts et des échanges avec les cultures de I’Orient et leurs philosophies, la
conscience, enfin, de la continuité historique qui rattache notre pensée
contemporaine aux siécles passés, a travers le langage philosophique dont
nous nous servons, donc aussi les concepts qu’il véhicule.

Comme le titre l'indique, I'éditeur a opté délibérément pour la présen-
tation historique des concepts philosophiques, dans tous les cas out I'intelli-
gence de leur contenu actuel 'exige ou la recommande. Le nouveau Wérter-
buch n’a donc rien perdu de la richesse d’information qui faisait le prix
de l'ouvrage de Eisler. Mais, au lieu de présenter, sans lien, des citations
empruntées aux ceuvres du passé, les articles s’attachent a présenter la
naissance et 1’évolution organique de nos concepts philosophiques, dans la
mesure ou l’état de nos connaissances le permet actuellement. Ce change-
ment dans la conception générale se traduit par des modifications dans le
choix et le traitement des termes philosophiques et des concepts.

Il est impossible, et d’ailleurs inutile, d’entrer ici dans le détail. Lelecteur
verra facilement, en comparant le nouveau Wirterbuch et celui de Eisler, que
bien des articles ont disparu, que des mots nouveaux ont été introduits.
L’éditeur s’en explique dans la préface. Il est difficile de ne pas se rendre a
ses raisons. Le lecteur appréciera aussi la qualité de la présentation typo-
graphique, tant pour le corps des articles que pour les notes et les références.
L’impression en deux colonnes, un texte aéré, dont les différentes valeurs
sont clairement traduites par la composition, facilitent la lecture et permettent
une consultation rapide. La maison d’édition, 1’éditeur et ses nombreux col-
laborateurs n’ont rien négligé pour faire du nouveau Wiérterbuch un instru-
ment de travail de haute qualité.

J’ajouterai pour terminer, qu’en mettant a la disposition du lecteur un
tableau aussi complet que possible de nos concepts philosophiques, dans leur
développement historique comme dans leurs multiples connexions avec les
disciplines qui les éclairent, le Historisches Wortevbuch der Philosophie
contribuera certainement a stimuler la réflexion philosophique dans le sens
de l'intégration, dans l'unité, de l'effort philosophique en sa totalité, dont
notre époque sent si profondément le besoin.

Louis-BERTRAND GEIGER



Besprechungen 155

Simplicius: Commentaire sur les Catégories d’Aristote. Traduction de
Guillaume de Moerbeke. Edition critique par A. PATTIN en collaboration
avec W. STUYVEN. T. 1. — Louvain: Publications universitaires de Louvain
1971. L1v—-282 p.

Le Corpus des commentaires grecs d’Aristote, traduits en latin au
moyen age, vient de s’enrichir d’un nouveau texte. Il s’agit du commentaire
de Simplicius sur les Catégories, plus précisément de la premiere partie, qui
va jusqu’au chapitre de la relation, inclusivement. Le tome II donnera la fin
du commentaire, en méme temps que le lexique latin-grec et grec-latin.
L’édition est faite d’aprés les douze manuscrits actuellement connus, dont
I'introduction donne la description détaillée et le classement (p. XXIII-XLVI).
La méme introduction rappelle I'importance historique du commentaire de
Simplicius (p. 1x—x1), démontre que la traduction latine est bien de Guillaume
de Moerbeke (p. x1—xviii), en étudie la diffusion au moyen age, depuis saint
Thomas d’Aquin, qui est le premier a 'utiliser (p. XVIII-XXI1I), précise les
indications de Kalbfleisch concernant le modele grec dont Guillaume s’est
servi (p. XxLviI-xLvIII) et la valeur des éditions anciennes (p. XLVIII—-L),
présente, enfin, la conception de l'édition (p. Li—rir). C’est un excellent
instrument de travail que nous offre le P. Pattin, fruit d’un labeur dont
bénéficieront les médiévistes aussi bien que les historiens de la logique.

Louis-BERTRAND GEIGER

Albertus Magnus: Opera omnia, T. 14: Super Ethica, Commentum et
quaestiones. P. 1, Fasc. 1: Tres libros priores primum ed. Wilhelmus Kiibel. —
Monasterii Westfalorum: Aschendorft 1968. x1v-219 p.

«Albert le Grand a été le premier, parmi les docteurs latins, a commenter
en entier 'Ethique a Nicomaque, peu de temps apres que Robert Grosseteste
I’eut traduite en latin». Cette phrase de l'éditeur (p. vii, 75-78) dit tout
I'intérét qui s’attache a I'ceuvre dont W. Kiibel a commencé la publication.
A la différence de la paraphrase du méme ouvrage d’Aristote (éd. Borgnet,
t. 7), due a la plume du méme Albert, le présent commentaire, le plus ancien
des deux, était inédit. Son authenticité ne fait point de doute. L’éditeur en
fixe la composition aux années 1250-1252, apres la lecture sur les Sentences,
et avant le début de la paraphrase des ceuvres d’Aristote.

L’ensemble du commentaire formera deux volumes du tome 14,
chacun comprenant cinq livres. Le présent fascicule contient les trois premiers
livres, les livres 4 et 5 devant paraitre plus tard et compléter le premier
volume. Deux savants, le P. G. Meersseman et C. Feckes, avaient entrepris
I’édition critique de notre commentaire. Les hasards contraires de la derniére
guerre, pour le premier, la mort, pour le second, ont empéché leurs efforts
d’aboutir. Nous souhaitons que M. W. Kiibel puisse enfin mener a bien
I'édition d’une ceuvre dont la publication compléte nous permettra d’en
apprécier toute I'importance.

Louis-BERTRAND GEIGER



156 ; Besprechungen

Rintelen, Fritz-Joachim von: Contemporary German philosophy and its
background. With a foreword by Herbert W, Schneider. — Bonn: Bouvier 1970.
x-177 S. (Mainzer philosophische Forschungen. Vol. 11.)

L’introduction a la philosophie allemande contemporaine, publiée par
le Professeur von Rintelen, présente l'intérét tout particulier qu’elle est
I’ceuvre d’un philosophe étroitement mélé, depuis de longues années, au
mouvement qu’il veut faire connaitre et comprendre, auquel il a pris, d’ail-
leurs, une part active, notamment dans le domaine de la philosophie des
valeurs. La matiére est présentée sous quatre titres principaux: La philosophie
du Logos, c’est-a-dire, du néo-kantisme ou néo-positivisme (p. 9-35); la
philosophie de la vie, c’est-a-dire, surtout Klages, Spengler et la Gestalt-
psychologie (p. 36-54); la phénoménologie, celle de Husserl et de son école,
et celle de Max Scheler (p. 55-82); la philosophie de I'existence, Heidegger
et Jaspers (p. 83-122); la philosophie de la vie de l'esprit (living spirit,
lebendiger Geist), titre sous lequel sont étudiés des doctrines variées, comme
celles de Dilthey, et des philosophes de la culture, Spranger, Litt, les philo-
sophies de la valeur, dont celle de von Rintelen, le réalisme critique de
Kiilpe, Wenzl et Leo Gabriel, le néo-thomisme et enfin Nicolai Hartmann
(p. 123-167). Une bréve conclusion dégage les legons qu’il convient de tirer
pour le présent et I’avenir immédiat de ce tableau de la philosophie allemande
contemporaine.

L’ouvrage, issu de conférences données par I'auteur en 1957 a1’University
of Southern California de Los Angeles, se présente comme une introduction
aux courants contemporains de la philosophie allemande. Elle n’a paru
jusqu’a présent qu’en anglais. Nul doute cependant que, pour la période
qu’elle traite, cette introduction, concise, claire et bien informée, ne doive
rendre de précieux services, en dehors du public de langue anglaise, a tous
ceux qui désirent prendre connaissance des courants de la pensée allemande
contemporaine. Elle leur permettra aussi de situer les orientations les plus
récentes, ou I'influence de courants venus de 1'étranger, et notamment des
milieux anglo-saxons, se fait nettement sentir.

Louis-BERTRAND GEIGER

Van Riet, Georges: Philosophie et religion. — Louvain: Publications
universitaires de Louvain; Paris: Ed. Béatrice-Nauwelaerts 1970. vi-297 p.
(Bibliotheque philosophique de Louvain. 23.)

Sous le titre, Philosophie et veligion, M. Van Riet a réuni, pour la commo-
dité du lecteur, neuf articles parus au cours des dix derniéres années dans
divers périodiques belges, gravitant tous, plus ou moins immeédiatement,
autour du probléme des rapports entre la religion et la philosophie, depuis
Spinoza et Hegel jusqu’a Duméry et les courants les plus récents. Dans le
désarroi actuel de la pensée chrétienne, ces pages claires, équilibrées et bien
informées du professeur de Louvain aideront les esprits a aborder avec
confiance et objectivité les problémes posés par I’évolution de la philosophie.

Louis-BERTRAND GEIGER



Besprechungen 157

Abaelardus, Petrus: Dialectica. First complete edition of the Parisian
manuscript with an introduction by L[ambertus] M[ariel] de R1Jk. 2nd, rev.
edition. — Assen: Van Gorcum 1970. cxi1 p., p. 51-669. (Wijsgerige texsten
en studies. 1.)

Cette seconde édition ne differe de la premicre (annoncée par notre
Revue, 3 (1956), p.465, n. 3643) que par des modification secondaires,
notamment par la reproduction plus fideéle de l'orthographe du manuscrit
parisien. Les historiens de la logique seront heureux d’avoir de nouveau a
leur disposition ce texte important, édité avec le soin qui caractérise les
travaux de M. de Rijk. L’historien du moyen age sait la valeur de la savante
introduction qui dégage la signification de ’ceuvre logique d’Abélard aussi
bien que la position de celui-ci dans 'histoire de la pensée chrétienne du x11®
siecle.

Louis-BERTRAND GEIGER



	Besprechungen

