Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 1

Artikel: Le mystére de la justification

Autor: Bavaud, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760927

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(GEORGES BAVAUD

Le mystere de la justification

Essai de dialogue cecuménique

Les exégeétes protestants et catholiques qui ont étudié la doctrine
paulinienne de la justification ont abouti, semble-t-il, & un consensus
qui n'est pas purement verbal. En font foi les notes de la traduction
cecuménique de I'Epitre aux Romains. Mais sur le plan dogmatique,
est-on prét a dépasser les divergences en face de 1'article stantis et cadentis
Ecclesiae pour reprendre une formule chére a la Réforme? Afin de pré-
parer un dialogue objectif sur ce sujet, essayons de répondre & cinq
questions précises.

1. Comment caractériser 'état du pécheur? Il nous faudra évoquer
le théme augustinien de la natura corrupta. Il est nécessaire de clarifier
d’abord ce probléme puisque la justification nous libére de la servitude
du péché.

2. Tous nous professons la gratuité de la justification. Mais la
comprenons-nous de la méme maniére?

3. Quelle est la nature de la fo:z qui nous justifie? Le catholicisme
insiste fortement sur le réle de la fides formata. A travers les divergences
de vocabulaire pouvons-nous nous rejoindre?

4. La traduction cecuménique insiste sur le réalisme de la transfor-
mation opérée chez le juste. Comment 1'expliciter?

5. Le seul point sur lequel la traduction cecuménique manifeste une
difficulté concerne le rapport entre les ceuvres du justifié et le salut
eschatologique !. Il nous faudra répondre a cette question: Peut-on
vraiment parler du mérite des ceuvres?

! Traduction cecuménique de la Bible. Epitre aux Romains. Paris 1967. In 6,
23, p. 61. «Sur le role des ceuvres de ’'homme dans ce processus, les doctrines catho-
lique et protestante restent divergentes.»



128 Le mystére de la justification

I. L’ETAT DU PECHEUR

Parlant de la condition humaine telle qu’elle existe en dehors de
la rédemption du Christ, la traduction cecuménique nous la décrit
«comme dominée et méme disqualifiée par le péché et la mort» 2. Mais
en quel sens se réalise le régne du péché?

Depuis la Réforme, le catholicisme craint l'expression de nature
corvompue. Saint Thomas n’éprouve pas cette réserve. La formule de
natura corrupta revient constamment dans la Somme théologique I/II
q. 109. Mais ce qui importe est la définition précise de cette «corrup-
tion». Elle est d’ordre existentiel: ’homme s’aimant jusqu’au mépris
de Dieu s’oppose radicalement a sa vocation. «Le bien de la nature est
corrompu en tant que la nature de I'homme est privée de son ordre
(deordinatur), la volonté de '’homme n’étant pas soumise a Dieu» 3.
En d’autres termes, la corruption de la nature a pour source I’adhésion
a une fin mauvaise. (Le passage célebre de saint Augustin sur les deux
amours qui ont créé deux cités * illustre parfaitement ce théme.)

Or la Réforme — selon nous — n’a pas suffisamment clarifié ce qu’elle
entendait par corruption. Ainsi le jeune Luther, dans son commentaire
de I'’Epitre aux Romains, la décrit comme «la compléte privation de
toute rectitude et du pouvoir de toutes les forces tant du corps que de
I’dme ainsi que de I'homme intérieur et extérieur»S. Cette définition
nous parait globalement acceptable si elle se rapporte a un pécheur
usant de 'ensemble de ses facultés pour se livrer au mal. Mais Luther,
dans ce passage veut caractériser le péché origimel inscrit en chacun de
nous et non pas le péché personnel. Et comme il identifie convoitise et
péché originel, il en résulte que cette «compléte privation de toute
rectitude» subsiste chez le juste (en qui se trouve la concupiscence)
— méme si l'on ajoute ensuite qu'une transformation s’opére en lui.

Saint Thomas admet donc la corruption de la nature, mais refuse
de la définir par la seule convoitise. Pour lui, certes la convoitise joue
un roéle mais elle n’accomplit sa mission corruptrice que si elle fructifie
en fin mauvaise. Commentant Rom. VII, 14, il écrit: «L’existence

Inl, 3, p. 3L,

I/II. q. 109. a. 7.

De civitate Dei, XIV, 28, P. L. 41, 436.

In 5, 12, édition HoFmanN. Darmstadt 1960, t. I, 342.

(5L T L I ]



Le mystére de la justification 129

charnelle (carnalitas) qui implique sujétion a la chair ne provient pas
seulement du péché originel, mais encore du péché actuel par lequel
I’homme obéissant aux convoitises de la chair se constitue esclave de
la chair» ®.

Dans la perspective de saint Thomas, il devient possible de parler
de la «servitude» du libre arbitre. En effet, le pécheur, incapable de se
libérer de son adhésion a la fin mauvaise, se trouve placé dans une
situation tragique. Il ne peut pas éviter de nouvelles révoltes contre
Dieu, méme s’il peut éviter tel péché particulier 7. Il est vraiment
— hors du Christ — engagé dans une dialectique de mort puisqu’il s’éloigne
toujours davantage de sa vocation.

Aussi le Concile de Trente aurait manifesté avec plus de vigueur
cette doctrine traditionnelle s’il avait accepté explicitement la formule
d’asservissement du libre arbitre. Il s’est contenté de dire en parlant
des hommes non justifiés: «bien que le libre arbitre ne f{it nullement
éteint en eux, mais seulement affaibli et diminué en ses forces [viribus
licet attenuatum et inclinatum]» 8. On ne dit pas expressément que
cette fragilité est une véritable servitude. Pourtant saint Augustin avait
parlé du «serf-arbitre de la propre volonté»®. A la lumiére du théme
des deux cités, il était possible de sauver 1'expression chére a la Réforme
tout en précisant bien que cette servitude provenait, non de la convoitise,
mais de I’adhésion volontaire a la fin mauvaise.

L’exposé tridentin a donné a nos fréres I'impression que 'on ne
sauvegardait pas suffisamment le jugement sévere de 1'Ecriture sur le
pécheur: un affaiblissement n’est pas un esclavage. Mais la Réforme
avait, elle aussi, utilisé des formules ambigués. Par exemple, Léon X
cite cette formule luthérienne tirée de la Dispute d’Heidelberg: «Le
libre arbitre, apres le péché n’est autre chose qu'un titre...» 1°.

Par cet exemple, on voit comment la polémique, en refusant de
donner un sens acceptable a des formules proposées par les adversaires,
aboutit & des exposés unilatéraux. Dans le cas qui nous occupe, il faut
tenir a la fois que le libre arbitre subsiste encore aprés le péché, mais
qu'’il est asservi par I’adhésion a la fin mauvaise.

6 In omnes S. Pauli Apostoli Epistolas commentaria. Edition Marietti,
Taurini 1929, t. I, 98.

7 I/I1 q. 109, a. 8.

8 DENZINGER-SCHONMETZER [cité par la suite: Denz./Schén.] 1521.

9 Contra Julianum II, 8. 23, 1. L. 44, 689.

10 DENZ./ScHON. 1486.



130 Le mystére de la justification

Nous avons dit que le catholicisme post-tridentin craignait 1'expres-
sion de «nature corrompue». Pour étre exact, disons qu'une raison
autre que la polémique nous a conduits a suspecter cette formule.
Alors que saint Augustin donne au terme natura humana le sens biblique
d’image de Dieu, la scolastique progressivement distingue dans I’homme
justifié deux niveaux d’étre et de valeurs.

Un chrétien est a la fois un enfant adoptif de Dieu et une créature
raisonnable. Et on tendra a réserver le terme de nature humaine pour
désigner les dons divins qui ont un sens pour tout homme, qu'il soit
croyant ou incroyant. Dans cette perspective, le péché corrompt la
filiation adoptive (les dons surnaturels), mais 1’étre naturel, dira-t-on,
est seulement «blessé» par la révolte contre Dieu. Le pécheur qui a
perdu totalement sa dignité d’enfant de Dieu peut garder au moins
partiellement sa dignité d’homme. Il pourra demeurer loyal en affaires
méme si dans d’autres domaines, son existence pécheresse le conduit
a des attitudes répréhensibles. [D’ailleurs cette blessure est aussi envi-
sagée par rapport aux dons d’immortalité, d’intégrité que selon 1'exé-
gése ancienne et médiévale Adam avait regus puis perdus par sa faute:
ces dons appelés praeternaturels corrigeaient la fragilité inhérente & un
étre corporel. Mais ce probléme de I’état d’innocence est réétudié actuelle-
ment par la théologie catholique 1.]

Que penser de cette doctrine qui distingue ces deux niveaux: la
nature et la surnature? Selon nous, elle constitue un progres irréversible
de la théologie. Calvin lui-méme, sans la développer, 1'adopte lorsqu’il
écrit: «Pourtant (c’est pourquoi) ceste Sentence de saint Augustin n’a
pas laissé de voler en la bouche de chacun que les dons naturels ont esté
corrompus en l’homme et les supernaturels (assavoir ceux qui con-
cernoyent la vie céleste) luy ont estés du tout ostez» 12 Dans le chrétien,
il existe des dons qui n’ont de sens que pour le croyant (Calvin parle
de «vie céleste»), et d’autres ont une valeur pour tout homme.

Mais en fait, parler de la «blessure» de la nature est-ce suffisant?
Calvin proclame sa corruption. Je suis prét a lui donner raison, a condi-
tion qu'on explique ce terme comme le fait saint Thomas. Dans sa
dignité d’homme, le pécheur est corrompu du fait que la relation essen-

11 Voir Pierre GRELOT. Réflexions sur le probléme du péché originel. N.R.T.
T. 89, 1967, 337-375; 445-484.

12 Tnstitution chrétienne, II. II. 4. Edition Bew~oir, t. II, 26-27. L’éditeur
fait remarquer que la sentence n’est pas de saint Augustin, mais que Calvin I'a
probablement trouvée chez Hugues de S. Victor ou Pierre Lombard.



Le mystére de la justification 131

tielle — celle qu’il a avec Dieu — est pervertie par I'adhésion a la fin
mauvaise.

En d’autres termes, la distinction en ’homme justifié de deux
niveaux: nature et surnature ne doit pas s’accompagner de la distinction
de deux fins par rapport & Dieu. En refusant I'obéissance, le pécheur
perd toute dignité et sur le plan de la grace et sur le plan de la création
naturelle. Existentiellement, une créature révoltée est une contradiction
vivante. Mais sur le plan de I'étre et des puissances d’action, le péché
n’enléve que les dons surnaturels; s’il avait le méme résultat destructeur
sur le plan naturel, il faudrait parler d’annihilation. Une théologie
qui parle seulement de la «blessure» de la nature veut sauvegarder
une vue juste: Le pécheur est capable, par un heureux illogisme, de ne
pas toujours s’inspirer de sa fin mauvaise. Mais ce mot de «blessure»
voile, dans la mesure ou 1'on refuse celui de corruption, la gravité de
I’état de révolte. Sous cet aspect, le désordre est aussi grand sur le plan
naturel que dans le domaine du surnaturel.

II. LA GRATUITE DE LA JUSTIFICATION

Nous venons de voir que, dans le juste, nous pouvons découvrir
deux niveaux d’étre et d’action: celui de la créature raisonnable, celui
de I'enfant de Dieu.

Or en face du justifié, comment le pécheur apparait-il? Comme un
homme qui adhére a une fin mauvaise et qui est privé de la filiation
divine. La réflexion théologique pourra porter I'accent sur 1'smpossi-
bilité du pécheur a sortir du mal sans la grdace de Dieu. C'est I'aspect qui
a €té souligné durant la crise pélagienne et la Réforme a porté son
attention surtout sur ce point. Mais le théologien pourra considérer
également la disproportion qui existe entre les forces d’'une créature
raisonnable et la dignité d’enfant de Dieu. Méme s’il était innocent,
un homme serait incapable de prétendre & une vocation si élevée, a
laquelle Paul fait allusion dans I Cor., 2, 9. Le catholicisme est trés
sensible a cette seconde considération et saint Thomas d’Aquin a synthé-
tisé les deux aspects qui manifestent la gratuité de la justification.
Pour résumer sa pensée on parle d'une grace qui, a la fois, est «sanante»
(elle libére de I'attachement a la fin mauvaise) et «élevante» (elle nous
obtient la dignité de fils de Dieu) 3.

13 Toute la q. 109 de I/II est fondée sur cette distinction.



132 Le mysteére de la justification

Cette maniére de présenter le mystére exige vraiment la distinction
entre le naturel et le surnaturel. Si on la refuse pour donner a «natura
humana» le sens d'#mago Dez sans vouloir découvrir en elle deux niveaux
d’étre et d’agir on s’exprimera comme Roland de Pury: «Dieu s’est fait
homme pour que 'homme devienne Dieu», aime-t-on répéter du coté de
I’Orient. Agréable et flatteuse balancoire, cette phrase n’en est pas moins
une exacte contre-vérité. La grace n’est point la divinisation de 'homme,
mais son humanisation. Ce n’est pas Dieu, c’est le Diable qui veut faire
de 'homme un dieu, qui ne cesse de le pousser a refuser sa condition
de créature» 4.

D’aprés le contexte, on le voit, de Pury combat le péché qui prend
la forme d’une auto-déification. L’auteur demeure unigquement polarisé
par la griace samamte qui nous arrache a cette pseudo-divinisation.
Mais d’apres II Petri, 1, 4, il est légitime de conclure que, en reconnais-
sant notre condition de créature soumise a Dieu, nous obtenons une
participation a la vie divine. La formule de la théologie grecque nous
apparait parfaitement fondée sur I'Ecriture.

Pour mieux saisir les deux aspects de la grace «sanante» et «éle-
vante», recourons a 1’histoire des dogmes.

Le Concile d’Orange, parlant de la foi, insiste sur la nécessité de la
grace pour cette unique raison que le pécheur posséde un libre arbitre
«viciéy» (vitiatum). Les Peres, faisant allusion a un adversaire de leur
doctrine, déclarent: «Celui-ci, en effet n’affirme pas que le libre arbitre
de tous a été affaibli par le péché du premier homme ou du moins il
ne pense pas qu’il a été blessé a tel point que certains [selon lui] peuvent
acquérir par eux-mémes, sans la révélation de Dieu, le mystere du salut
éternel...» 3. Mais le I Concile du Vatican, exposant la doctrine de la
foi, souligne la transcendance de cette connaissance par rapport a
celle de la raison. Dans cette perspective, la grice apparait nécessaire
pour une raison différente de celle que souligne le Concile d’Orange.
Sans rejeter I'aspect «sanans» du secours divin, on insiste sur la finalité
«elevans». «L'Eglise catholique a toujours unanimement tenu et tient
encore qu’il existe deux ordres de connaissance, distincts non seulement
par leur principe, mais aussi par leur objet. Par leur principe, puisque
dans I'un, c’est la raison naturelle, dans 'autre, la foi divine, qui nous

14 Qu’est-ce que le protestantisme? Collection: «Les Bergers et les Mages»,
Paris 1961, 55.
15 canon 8. DENz.[SCHON. 378.



Le mystére de la justification 133

fait connaitre. Par leur objet, parce que, outre les vérités que la raison
naturelle peut atteindre, nous sont proposés a croire les mystéres cachés
en Dieu, qui ne peuvent étre connus s’ils ne sont révélés d’en haut» 16.

Résumons-nous. Dans la mesure ol le protestantisme fonde la
nécessité de la grace sur la méme perspective que le Concile d’Orange,
il montre la gratuité de la justification en indiquant wun seul motif:
le pécheur ne peut se détourner du mal par lui-méme.

Mais le catholicisme en défendant a la fois le caractére «sanans»
et «elevans» de la grace souligne deux motifs manifestant la gratuité
du secours divin. Il serait donc erroné de conclure que saint Thomas,
responsable en grande partie de cette évolution, ait diminué les exigences
de 'augustinisme en face de toute tentation pélagienne. Au contraire,
la gratuité des dons divins apparait davantage.

Certes le débat n’est pas clos, car la justification s’opére par la foi.
Or la Réforme prétendra que le catholicisme reconnait certes verbale-
ment la gratuité du salut mais que sa conception de la foi «formée par
la charité» aboutit & détruire le réalisme de cet enseignement. Ce sera
I’'objet du paragraphe suivant.

Mais avant d’étudier ce nouveau probléme, soyons conscients
catholiques et protestants, nous qui sommes tous disciples de saint
Augustin, que 1’Orient n’éprouve pas les réactions anti-semipélagiennes
que nous manifestons tous.

Citons d’abord Lossky: «L’erreur fondamentale de Pélage était
d’avoir transposé le mystére de la griace sur le plan rationnel, ou les
réalités d’ordre spirituel, la grace et la liberté, se transformeérent en
deux concepts juxtaposés qu’il fallait accorder entre eux, comme deux
objets extérieurs I'un a l'autre. Saint Augustin, dans sa polémique
contre le pélagianisme, a suivi I’exemple de son adversaire en se placant
sur le méme terrain rationnel ou la question ne pouvait jamais étre ré-
solue. Un représentant de la tradition orientale, saint Jean Cassien, qui prit
parti dans ce débat a la fois contre les pélagiens et contre saint Augustin,
ne pouvait plus, dans ces conditions, étre compris correctement» 7.

Evdokimov écrit a son tour: «En face du non posse non peccare
de saint Augustin, I'Orient affirme la pleine liberté du premier mouvement
de la volonté hors de toute contrainte ou causalité, sa capacité de for-
muler le «fiat»: le désir du salut et de la guérison. Dans une certaine

16 DeNz.[ScuH6N. 3015.
17 Théologie mystique de I’Eglise d’Orient. Paris 1944, 195.



134 Le mystére de la justification

mesure ce désir est déja opérant, car il répond au désir de Dieu, et ainsi,
prépare et attire la venue de la grace. Toutefois, méme cette capacité
n’est jamais purement humaine; par anticipation, méme avant le Christ,
elle est théandrique car la grace de I’adoption est innée; incorporée a
I’homme dés sa création, elle est sous-jacente a tout acte proprement
humain» 18,

L’orthodoxie et 1'Occident dans son ensemble nous paraissent plus
opposés — sur ce point — que ne le sont entre eux catholiques-romains
et protestants. Nous ne pouvons — dans le cadre de notre étude — aborder
un dialogue avec 1'Orient dont les perspectives sont si différentes des
notres. Mais 1l était utile de mentionner 'existence de ce difficile probléme.

III. QUELLE EST LA NATURE DE LA FOI QUI ]USTIFIE?

En commentant Rom., 3, 28, la traduction cecuménique s’exprime
ainsi: «Dans sa traduction de I’Epitre aux Romains, Luther ajouta un
mot: «I’homme est justifié par la foi seulement.» Cette adjonction a
donné lieu au temps de la Réforme a une vive polémique. Elle ne trahit
cependant pas la pensée de Paul qui, dans ce passage, vise a retirer
tout roéle aux ceuvres dans la justification du pécheur. Pour Paul, la
foi est le seul chemin vers la miséricorde de Dieu» °.

Mais le Concile de Trente n’utilise jamais 1'expression de sola fides.
Il semble méme ’exclure puisqu’il déclare: « Nous sommes dits justifiés
par la foi parce que la foi est le commencement du salut de 1’homme,
le fondement et la racine de toute justification» 2°. Sil’on affirme qu’avec
la foi le salut commence, on insinue qu’a elle seule elle ne suffit pas.
D’ailleurs au paragraphe précédent, le Concile a précisé: «Si I'espérance
et la charité ne se joignent pas a la foi, la foi n’unit pas parfaitement
au Christ et ne rend pas membre vivant de son Corps» 2.

Pour saisir la doctrine des Péres réunis a Trente, il faut nous rappeler
la source dont ils s’inspirent: c’est la synthése scolastique relative aux
vertus théologales. Cette synthése remonte d’ailleurs a saint Augustin %%,

18 I’orthodoxie. Neuchatel-Paris 1965, 100-101.

19 Traduction cecuménique de la Bible, 47-48.

20 DENZ.[SCHON. 1532.

2! DENz.[ScHON. 1531.

22 Lorsque le Concile déclare que la foi est le commencement du salut, il

cite saint Fulgence, disciple de saint Augustin (cf. De fide ad Petrum. Prologue,
P. L. 65, 671).



Le mystére de la justification 135

mais contentons-nous de résumer la doctrine de saint Thomas. Le point
de départ est biblique: c’est I'épitre de Jacques. La foi du pécheur,
nous dit I’auteur inspiré, ne justifie pas. Mais, se demande saint Thomas,
est-elle cependant un don de Dieu? Oui, répond-il, dans la mesure ou
I’homme manifeste déja une certaine soumission volontaire au Seigneur.
En acceptant la lumiére que Dieu offre a son intelligence, le pécheur
commence a se tourner vers le salut. Cette foi opere donc une libération:
celle de l'erreur et de I'ignorance en face du dessein salvifique.

Mais la justification réalise une libération du péché. Or cette foi
telle qu’elle vient d’étre décrite ne suffit pas pour nous obtenir le pardon.
Deux autres vertus théologales deviennent nécessaires: l'espérance qui
est la confiance aux promesses de salut, la charité qui s’exprime dans
Uamour de Dieu et du prochain. C’est donc seulement la foi «caritate
formata» qui obtient la justification.

La Réforme, dans son opposition & la synthése scolastique, a bien
vue que la pensée de saint Paul ne pouvait pas s’enfermer dans cette
conceptualisation, mais elle n'a pas cherché la convergence profonde
des pensées au dela des divergences de vocabulaire.

Les exégétes nous diront si nous avons raison, mais voici comment
nous comprenons saint Paul. Aux yeux de 1’Apétre, tout commence
par la manifestation de I'dydmn du Pére qui suscite dans le pécheur la
wioTig, c’est-a-dire une obéissance totale a Dieu. L’intelligence accepte
la lumiére, la volonté se confie aux promesses, le cceur se donne au Sei-
gneur. Dans cette perspective, il est clair que la traduction de Luther
se justifie: la foi n’est pas seulement «le commencement du salut», mais
elle nous obtient le pardon. Mais I’homme ayant été arraché au mal
doit persévérer jusqu’a la parousie (ou a la mort). L’espérance est la
vertu qui nous assure que Dieu achévera ce qu’il a commencé (le salut de
la justification s’épanouira en salut eschatologique). Et la charité?
Elle est une imitation par I’homme justifié de I'dyanyn du Pére. Je dois
aimer mes fréres, gratuitement, comme Dieu m’a aimé. La charité
présuppose 'amour de Dieu, mais sa visée directe concerne le prochain
(cf. Rom., 13, 9-10).

Nous pouvons maintenant aborder la critique que M. Leenhardt
esquisse du Concile de Trente. Pour sauvegarder la gratuité du pardon
divin, cet exégéte insiste fortement sur la passivité de I’homme. Parlant
de la foi justifiante, il écrit: «Notons dés ici, & propos de 3t& wlotewg = par
la foi, que I'apotre ne dit jamais die tHv wloTwy, ce qui exprimerait I'idée
que la foi serait cause instrumentale. La foi ne fait rien, sinon de recevoir



136 Le mystére de la justification

ce qui est I'ceuvre de Dieu. La main du mendiant est vide et parce que
vide, utile; mais mendier ne constitue pas une ceuvre, ni un mérite,
ni un droit...» 2. Il a conscience de critiquer la position catholique,
puisqu’il indique plus loin en parlant de la sola fides que le Concile de
Trente a été infidéle a saint Paul: Comment? En soutenant la doctrine
«de la «foi formée», c’est-a-dire la thése d’'une coopération du croyant
a sa justification» 24,

Cette allusion a la «foi formée» nous montre la crainte de M. Leen-
hardt. La charité se prouve par des actes. Si donc la justification repose
non seulement sur la confiance aux promesses, mais encore sur le don
de notre cceur a Dieu, alors le pardon n’apparait plus comme une faveur
gratuite. La comparaison utilisée souligne la seule attitude possible
au pécheur: tendre la main vide, c’est-a-dire attendre, dans I’humilité,
la grace divine, sans rien offrir au Seigneur. La position de M. Leenhardt
nous semble analogue a celle de Calvin: «Nous confessons bien avec
saint Paul qu’il n'y a autre foi qui justifie sinon celle qui est conjointe
avec charité. Mais elle ne prend point de charité la vertu de justifier» 2.

Mais cette doctrine est-elle vraiment paulinienne? Elle oblige a
séparer dans la foi la confiance aux promesses et le don du ceceur a Dieu.
Or la traduction cecuménique souligne : «La foi est toujours une obéissance
(P’obéissance qu’est la for): elle implique en effet que ’homme se soumette
au Dieu qui se révéle a lui comme fidéle et véridique et qui, en renouvelant
I’homme, lui demande d’obéir a sa volontén» 2.

Mais I'obéissance implique le don du cceur. La foi justifiante nous
apparait vraiment comme impliquant ’amour de Dieu et du prochain.
Pour assurer la gratuité du pardon est-il nécessaire de réduire au maxi-
mum l’'activité de 'homme pécheur? Il suffit de reconnaitre que le don du
cceur est le fruit de la grace au méme titre que la confiance aux promesses.

Cependant, lorsque Paul réfute la thése de la justification par les
ceuvres de la loi, il ne souligne pas le role décisif de 'amour de Dieu.
Pourquoi? Son intention est de dévoiler jusqu’a sa racine la nocivité
de la position de ses adversaires. Elle implique une autoglorification
de ’homme contraire a la Révélation (cf. Rom., 3, 27). Or, pour mani-
fester clairement la gratuité absolue du don, il ne faut pas insister sur

23 L’épitre de saint Paul aux Romains. Paris-Neuchatel 1957, 59.

24 Tbidem, 65, note 3.

25 Institution chrétienne (1541). Edition PannNieEr, Paris 1936, t. II, 261,
cité dans notre ouvrage: La Dispute de Lausanne, Fribourg 1956, 185.

26 In 1, 4, p. 32.



Le mystere de la justification 137

le r6le de I'amour puisque la charité envers Dieu se prouve par des
actes. Les nécessités de la polémique obligent 1’Apétre a souligner d'une
maniére quasi exclusive ce qui dans la foi constitue I’élément olt ’homme
apparait le plus passif: la confiance aux promesses, l'attente humble
de l'intervention gracieuse de Dieu. Telle est la le¢on de I'exemple tiré
de la vie d’Abraham. Paul ne pouvait pas songer a4 ce moment a !’offrande
d’Isaac sur la montagne (c’est le point de vue de Jacques), il se devait,
pour confondre ses adversaires, de choisir un autre épisode de 1’existence
du patriarche, celui ou s’accomplit le miracle de la naissance de son fils.

Parmi les théologiens catholiques modernes, Hans Kiing a bien
décrit la position de Paul. «La justification, c’est la proclamation du
juge-bienveillant, et 'attitude humaine qui convient ici est 1’abandon
dans la crainte, mais avant tout dans la confiance, dans la reconnaissance
de notre propre indignité vis-a-vis de Dieu, abandon a la sentence de
grace divine, bref c’est la foi. Foi de celui qui aime, certes, foi aimante
donc, mais non pas amour qui surclasse la foi: il n’est pas conforme a
la situation du pécheur de s’oublier lui-méme sans égard pour son
existence pécheresse et misérable en s’abimant dans la bonté miséri-
cordieuse de Dieu. Foi dans 'amour et de I’amour, certes, mais — pour
le pécheur a justifier! — amour pudique et non pas impudent» #’.

Ainsi la foi implique toujours l'obéissance — donc I'amour. Mais
au moment ol l'on veut souligner légitimement la gratuité du pardon,
ce n'est pas l'obéissance qui est mise en relief, mais la confiance aux
promesses. Psychologiquement, Calvin a raison lorsqu’il écrit: «Quand
il est question de notre justification, il faut nous démettre de toute
cogitation de la loi et de nos ceuvres pour embrasser la seule miséricorde
de Dieu et détourner notre regard de nous-mémes pour le convertir a
un seul Jésus-Christ» 28. Mais, selon nous, son tort a consisté dans une
«dogmativisation» de cette expérience de la gratuité du pardon. En
effet, on aboutit alors & une dislocation de la foi vive. Caroli, a la Dispute
de Lausanne, choisit I'’exemple du feu. «Combien que la foi ne soit sans
charité, nonobstant, on n’est point justifié par la charité, mais par la foi,
comme nous voyons le feu étant clair, il chauffe, mais non par sa clarté,
ni donne aussi clarté par sa chaleur; ainsi la foi illumine, mais non par
charité» 2. Une telle recherche de 1'objet «formel» n’apparait pas
paulinienne.

27 La justification, trad. francaise, Paris 1965, 369.
28 Institution chrétienne, édition citée, t. IV, 130.
29 La Dispute de Lausanne, 70.



138 Le mystére de la justification

Lorsque 1'Eglise présente une confession de foi sur le mystére de
la justification, elle doit tenir compte de I'ensemble de la doctrine biblique.
Son exposé synthétisera les vues de saint Paul, de saint Jacques et des
Evangiles. Personnellement, nous avons apprécié la maniére dont le
jeune Luther concilie les textes de 1'Epitre aux Romains et ceux de
I’Epitre de Jacques qu’il se garde d’appeler une «Epitre de paille».
Son intuition est basée sur la distinction éclairante entre les @uvres
de la Lot et les ceuvres de la foi. Les premiéres sont présentées a Dieu
dans un sentiment d’autoglorification. Elles prétendent exiger comme
un droit le pardon. Les secondes — qui peuvent précéder la justification
elle-méme — sont des priéres concrétes qui implorent la miséricorde.

Voici d’abord une définition des ceuvres de la Loi: «Ce ne sont pas
celles qui sont accomplies comme une préparation a 1’obtention de la
justification, mais celles que I'on croit suffisantes par elles-mémes a la
justice et au salut. Car celui qui opere de maniere que, par les ceuvres,
il se dispose a la justification, déja d’une certaine facon il est juste.
En effet, la grande partie de la justice, c’est vouloir étre juste. Sinon
les paroles et les gémissements des prophetes par lesquels ils appelaient
le Christ auraient été vains et les lamentations de tous les pénitents,
stérilesy 3°.

Dans ce climat, Luther n’a aucune réserve a faire a saint Jacques:
«C’est pourquoi quand le bienheureux Jacques et I’Apotre disent que
I’homme est justifié par les ceuvres, ils disputent contre la fausse compré-
hension de ceux qui pensaient que la foi sans ses ceuvres suffisait alors
que I’Apobtre ne dit pas que la foi sans ses ceuvres justifie, mais qu’elle
justifie sans les ceuvres de la loi (autrement, il n’y aurait pas de foi
puisque selon les philosophes, I'opération prouve que la forme existe).
C’est pourquoi, la justification requiert, non les ceuvres de la loi, mais
la foi vive qui opére ses ceuvresy 31

Le jeune Luther ne craint pas que I'activité de 'homme écarte la
gratuité du pardon. Il exclut seulement I'autoglorification du chrétien
justifié.

30 Tn Rom. 3, 20. Edition HoFMANN, t. I, 222224,
31 Tn Rom. 3, 19. Edition HormanN, t. I, 212,



Le mystére de la justification 139

IV. COMMENT COMPRENDRE LA PARTICIPATION A LA VIE DIVINE,
FRUIT DE LA ]USTIFICATION?

La justification transforme le pécheur. La traduction cecuménique
est trés nette sur ce point. «L’acte gratuit de Dieu qui justifie '’homme
crée en lui la vie nouvelle» 32, Parlant de l'expression: les péchés sont
couverts, elle s’exprime ainsi: «Ce mot signifie que ces «péchés sont non
seulement «recouverts» de sorte que Dieu ou I’homme ne les voient plus,
mais qu’ils sont anéantis, qu’ils n'existent plus» 33.

La théologie catholique et orthodoxe ont tenté par des voies diffé-
rentes de préciser la nature de ce changement. L'une et l'autre veulent
sauvegarder a la fois la transcendance de Dieu (il n’y a pas de fusion entre
la Trinité et la créature) et le 7éalisme de la participation a la vie divine.

Deux directions s’offrent a la foi en quéte d’intelligence du mysteére.
Celle de I'Orient, avec Grégoire Palamas, part d'un essai d’analyse de
la notion biblique de la 36&«, de la gloire divine. L’apotre ne déclare-t-il
pas: «Nous tous qui le visage découvert, réfléchissons comme en un
miroir la gloire du Seigneur...» (II Cor., 3, 18)? Cette gloire pénétre
I"homme racheté. Est-elle 'essence divine ell-méme? Non, répond I’ortho-
doxie «Si nous pouvions a un moment donné nous trouver unis a 1'essence
méme de Dieu, participer a elle ne fat-ce qu'en quelque mesure, nous
ne serions pas en ce moment ce que nous sommes, nous serions Dieu
par nature» 3+,

Alors la gloire divine recoit ce nom technique: «énergies incréées»
de Dieu, distinctes de 1’essence, mais inséparables d’elles. Par elles, le
chrétien est divinisé; cependant, la transcendance de la Trinité est
sauvegardée puisque l'essence du Créateur demeure inaccessible a toute
créature.

La scolastique médiévale d’Occident n’a pas pu suivre cette voie
car, a ses yeux, la semplicité de ’essence divine exclut d’autres distinctions
réelles que celles des Personnes de la Trinité. «Ces trois Personnes sont
un seul Dieu et non trois dieux. Les trois ont une substance, une essence,
une nature, une divinité, une immensité, une éternité et tout est un
sauf 1& ou l'on rencontre 1'opposition constituée par les relations» 35.

32 In Rom. 3, 24, p. 45.

33 In Rom. 4, 7, p. 49.

3+ V. Lossky. Théologie mystique de 1’Eglise d’Orient. Paris 1944, 67.
35 Concile de Florence, Décret pour les Jacobites. DENz./ScaHON. 1330.



140 Le mystére de la justification

Alors comment sauvegarder a la fois le réalisme de la divinisation
et la transcendance de Dieu? Par la thése de «’habitus infus». Dans la
philosophie d’Aristote, la vertu acquise par la répétition des actes bons
est une qualité vitale qui perfectionne les facultés nécessaires a l’agir
humain. Or Dieu, en nous divinisant, nous accorde d’agir, non comme
de simples créatures, mais en enfanis, en fils adoptifs. Nos facultés
doivent donc étre surélevées, par des forces nouvelles, qui seront a la fois
divines (pour que l'agir soit divinisé) et limitées, créées (puisque ce
sont des qualités qui perfectionnent des puissances créées). Sur ce point
la scolastique a été unanime.

Mais dans le thomisme, 1’essence de I'dame humaine est distincile
des facultés d’action (intelligence, volonté, etc.). Pour assurer la divini-
sation de I'dme elle-méme et non pas seulement celle des facultés, saint
Thomas enseigne le don d’un habitus distinct des vertus (foi, espérance,
charité), cette qualité s’appelant la grice sanctifiante ou habituelle
qui suréléve 1'essence méme de I’ame 36.

La transcendance de Dieu est respectée parce qu’il n’informe pas
notre étre créé. Mais le réalisme de la divinisation est sauvegardé puis-
qu’il fait surgir en nous une nouvelle maniére d’agir et d’étre qui est
divine quoique créée.

L’orthodoxe juge contradictoire ou rationaliste cette conception
occidentale d’habitus infus. Il préfére distinguer en Dieu deux aspects
de son étre, I’essence et les énergies incréées plutét que d’admettre une
intervention du Créateur suscitant dans le chrétien de I'étre nouveau
qui appartient a la fois a I'ordre du divin et du créé. Saint Thomas
utilise cette formule: «Ce qui existe substantiellement en Dieu, devient
d’une maniére accidentelle dans I’dme participant a la divine bonté» 37.

Lossky a bien saisi ce qui sépare sur ce point I'Orient de 1'Occident
catholique. «Le surnaturel créé pour elle [la tradition orientale] n’existe
pas. Ce que la théologie occidentale désigne par le nom de surnaturel
signifie pour 1'Orient 1'72ncréé, les énergies divines ineffablement dis-
tinctes de ’essence de Dieu. La différence consiste dans le fait que la
conception occidentale de la grice implique 1'idée de causalité, la grace
se présentant comme un effet de la Cause divine, de méme que dans
I'acte de la création; tandis que pour la théologie orientale c’est une pro-
cession naturelle, les énergies, le rayonnement éternel del’essence divine» 8.

36 Somme théologique I/II. q. 110. a. 3 et 4.
37 Somme théologique, I/II. q. 110. a. 2. ad 2.
38 Quvrage cité, 85.



Le mystére de la justification 141

En face de cette controverse quelle est I'attitude de la théologie
protestante? Calvin, explicitement, a rejeté la doctrine scolastique:
«Autant vaut ce qu’ils ajoutent aprés (c’est-a-dire rien), que la grice qui
nous justifie est une habitude ou qualité résidente en nous et non point
une faveur que Dieu nous porte. Or les témoignages de I'Ecriture sont
plus qu’évidents contre eux...» .

Cette déclaration nous parait intéressante parce qu’elle révele
'orientation de la pensée protestante: elle concentre son attention sur
le message explicite de 1'Ecriture. Or la doctrine biblique nous assure
clairement du réalisme de la divinisation, mais n’élabore aucune expli-
cation du «comment». Les spéculations sur la distinction entre 1’essence
divine et les énergies incréées d'une part et sur la nature de 1’habitus
infus d’autre part dépassent évidemment la lettre de I’Ecriture.

Au cours de nos rencontres cecuméniques avec nos fréres protestants,
nous avons été frappé par la différence de 7éaction vitale qui sépare le
catholicisme et la Réforme en présence de ce probléme. Pour cette
derniére, il suffit de déclarer que la relation entre le Créateur et 'homme
pardonné a changé au moment de la justification. La foi n’implique-
t-elle pas une soumission, donc un rapport inverse a celui de I'incroyance ?
Pourquoi vouloir expliciter davantage le mystére?

Le catholicisme tout en reconnaissant 'importance de cette relation
nouvelle veut chercher son fondement ontologique non seulement dans
«la faveur que Dieu nous porte» pour utiliser la formule de Calvin, mais
encore dans une «qualité» surnaturelle, infuse, accordée par le Sauveur.
L’orthodoxie a le méme souci d’approfondissement doctrinal, mais
elle s’oriente, comme nous ’avons vu, dans une autre direction.

Aussi, en conclusion, nous nous demandons dans quelle mesure
I'unité dans la foi requiert un comsensus en cette matiére. Serait-il
suffisant de reconnaitre la réalité de la divinisation sans exiger un accord
sur le mode de son existence? Le Concile de Trente a déclaré étrangere
a la Révélation la thése de ceux qui excluent I'existence de «la charité
répandue dans nos cceurs par I’Esprit-Saint et qui leur demeure inhé-
rentey 40, mais il n’a pas utilisé I'expression d’ ¢habitus infus».

Le magistére a voulu exclure une doctrine qui considérerait dans
la justification la seule imputation de la justice du Christ sans transfor-

39 Remeéde contre la (sic) poison. Opera CaLvini, t. VII. Col. 478, cité dans
notre ouvrage: La Dispute de Lausanne, 191.
40 DENz./SCHON. 1561.



142 Le mystére de la justification

mation intérieure. Or sur ce point la traduction cecuménique a réalisé
un consensus dans la reconnaissance d’une action salvifique qui crée
un homme nouveau.

La position de la théologie catholique concernant la grace dite «créée»
est souvent considérée par le protestantisme comme dangereuse pour
la sauvegarde de la gratuité du salut. Le chrétien ne risque-t-il pas de
croire avoir prise sur la grace de Dieu qu’il posséderait d'une maniére
autonome apres la justification? Nous signalons ici le mot éclairant de
saint Bonaventure: « Habere est haberi, posséder (un habitus) c’est étre
possédé (de Dieu)» #1. Ce don de la grace créée est en permanente dépen-
dance de la causalité divine et il permet I'inhabitation des Personnes
divines en nous.

V. LE RAPPORT DES BONNES (EUVRES AU SALUT ESCHATOLOGIQUE

Nous avons déja mentionné comment la traduction cecuménique
souligne sur ce point une divergence encore irréductible.

Essayons simplement de voir pourquoi d’'une part le catholicisme
utilise le théme du mérite des bonnes ceuvres et pour quelle raison le
protestantisme d’autre part s’oppose a toute évocation d'un droit a
une récompense.

La situation du juste par rapport a Dieu est toute différente de
celle du pécheur. Ce dernier ne peut présenter au Sauveur que des
«démérites» pour utiliser une expression augustinienne. Aussi seule la
miséricorde divine est-elle a l'origine de la justification.

En revanche, le chrétien pardonné accomplit dans la foi des ceuvres
qui sont la manifestation du sacerdoce baptismal, qui réalisent le culte
«en esprit et en vérité». Cette attitude est par nature destinée a s’épa-
nouir dans la vie du Royaume eschatologique. Aussi la récompense
promise repose-t-elle non seulement sur la miséricorde, mais encore sur
la sagesse et la justice de Dieu. Dans I'’Epitre aux Romains, la justice
de Dieu - dans le contexte de la justification — est «moins distributive
que souveraine, royale et salvifique» *2, mais dans II Twm. 4, 3, 1a formule
«couronne de justice», celle aussi de «juste juge» évoquent, dans ce

41 Cité par C. MOELLER- G. PHILIPS. Grice et cecuménisme. Chevetogne 1957
33. Cf. S. BONAVENTURA, Breviloquium 5, 1. Quaracchi V, 253a.
42 Traduction cecuménique de la Bible, in Rom., 3, 24, p. 45.



Le mystére de la justification 143

contexte de rétribution, 1'éguité de Dieu incapable de prononcer un juge-
ment contraire non seulement & ses promesses, mais aussi a sa sagesse.

Calvin a vu cette orientation des ceuvres du juste vers la gloire
lorsqu’il écrivait: «I1 n'y aura nul inconvénient d’estimer sainteté de
vie étre la voie, non pas laquelle nous fasse ouverture en la gloire céleste,
mais par laquelle Dieu conduit ses élus en la manifestation d’icelle» *3.
Dans cette phrase, il y a un refus de reconnaitre la causalité de la créa-
ture, mais le Réformateur souligne cependant le /zen mis par Dieu entre
la sanctification et la glorification.

Mais pourquoi alors le protestantisme écarte-t-il le théme du mérite
des ceuvres? Ses réticences sont, nous semble-t-il, de caractére pastoral.
Si 'on a écarté tout risque d’autoglorification de 'homme au moment
ou l'on traite de la justification, il ne faut pas tomber dans ce danger
mortel lorsqu’'on évoque le rapport entre la sanctification et la glori-
fication. Or si la créature possede un droif & une récompense, elle pourra
tomber dans 1'orgueil en considérant ses ceuvres.

La Réforme nous semble avoir raisonné ainsi: Pour détruire cette
autoglorification, saint Paul a exclu tout mérite en parlant de la justi-
fication. C’est une legon exemplaire dont il faut tenir compte aussi
lorsqu’on médite sur la signification des ceuvres du juste.

Le catholicisme suit une autre voie pour écarter le danger d’auto-
glorification. Il garde le théme du mérite tout en rappelant que lorsque
Dieu couronne nos ceuvres, il couronne ses propres dons 4. C’est donc
I'action de grace qui est exigée, et la fausse gloire est exclue.

Cependant, Jean XXIII, dans le discours inaugural de Vatican II,
a déclaré: «Autre est le dép6t lui-méme de la foi... et autre est la forme
sous laquelle ces vérités sont énoncées, en leur conservant toutefois le
méme sens et la méme portéen 4.

Il nous semble possible donc d’examiner ce probléme: Faut-il
exprimer le rapport entre la sanctification et la glorification sans recourir
au terme de mérite, mais en nous servant d’expressions inspirées de la
déclaration de Calvin (sans cependant le refus de reconnaitre la causa-
lité du juste)?

La question doit au moins étre posée puisqu’'en cecuménisme, le
souci de trouver des formules équivalentes est d'une importance décisive.

43 Institution chrétienne (1541). Cf. VI, t. II, 354. Cf. La Dispute de .ausanne,
190.

* Concile de Trente. DENz./ScHON. 1548.

45 JeEAN xx111/PAUL vI, Discours au Concile. Edit. Centurion. Paris 1966, 64-65.



	Le mystère de la justification

