
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 1

Artikel: Le mystère de la justification

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Bavaud

Le mystère de la justification

Essai de dialogue œcuménique

Les exégètes protestants et catholiques qui ont étudié la doctrine

paulinienne de la justification ont abouti, semble-t-il, à un consensus

qui n'est pas purement verbal. En font foi les notes de la traduction
œcuménique de l'Epître aux Romains. Mais sur le plan dogmatique,
est-on prêt à dépasser les divergences en face de l'article stantis et cadentis

Ecclesiae pour reprendre une formule chère à la Réforme? Afin de

préparer un dialogue objectif sur ce sujet, essayons de répondre à cinq
questions précises.

1. Comment caractériser l'état du pécheur? Il nous faudra évoquer
le thème augustinien de la natura corrupta. Il est nécessaire de clarifier
d'abord ce problème puisque la justification nous libère de la servitude
du péché.

2. Tous nous professons la gratuité de la justification. Mais la

comprenons-nous de la même manière?
3. Quelle est la nature de la foi qui nous justifie? Le catholicisme

insiste fortement sur le rôle de la fides formata. A travers les divergences
de vocabulaire pouvons-nous nous rejoindre?

4. La traduction œcuménique insiste sur le réalisme de la transformation

opérée chez le juste. Comment l'expliciter?
5. Le seul point sur lequel la traduction œcuménique manifeste une

difficulté concerne le rapport entre les œuvres du justifié et le salut
eschatologique h II nous faudra répondre à cette question : Peut-on
vraiment parler du mérite des œuvres?

1 Traduction œcuménique de la Bible. Epître aux Romains. Paris 1967. In 6,
23, p. 61. «Sur le rôle des œuvres de l'homme dans ce processus, les doctrines catholique

et protestante restent divergentes. »



128 Le mystère de la justification

I. L'état du pécheur

Parlant de la condition humaine telle qu'elle existe en dehors de

la rédemption du Christ, la traduction œcuménique nous la décrit
«comme dominée et même disqualifiée par le péché et la mort» 2. Mais

en quel sens se réalise le règne du péché?

Depuis la Réforme, le catholicisme craint l'expression de nature

corrompue. Saint Thomas n'éprouve pas cette réserve. La formule de

natura corrupta revient constamment dans la Somme théologique I/II
q. 109. Mais ce qui importe est la définition précise de cette «corruption».

Elle est d'ordre existentiel: l'homme s'aimant jusqu'au mépris
de Dieu s'oppose radicalement à sa vocation. «Le bien de la nature est

corrompu en tant que la nature de l'homme est privée de son ordre

(deordinatur), la volonté de l'homme n'étant pas soumise à Dieu»3.
En d'autres termes, la corruption de la nature a pour source l'adhésion
à une fin mauvaise. (Le passage célèbre de saint Augustin sur les deux

amours qui ont créé deux cités 4 illustre parfaitement ce thème.)
Or la Réforme - selon nous - n'a pas suffisamment clarifié ce qu'elle

entendait par corruption. Ainsi le jeune Luther, dans son commentaire
de l'Epître aux Romains, la décrit comme «la complète privation de

toute rectitude et du pouvoir de toutes les forces tant du corps que de

l'âme ainsi que de l'homme intérieur et extérieur» 5. Cette définition
nous paraît globalement acceptable si elle se rapporte à un pécheur
usant de l'ensemble de ses facultés pour se livrer au mal. Mais Luther,
dans ce passage veut caractériser le péché originel inscrit en chacun de

nous et non pas le péché personnel. Et comme il identifie convoitise et

péché originel, il en résulte que cette «complète privation de toute
rectitude» subsiste chez le juste (en qui se trouve la concupiscence)

- même si l'on ajoute ensuite qu'une transformation s'opère en lui.
Saint Thomas admet donc la corruption de la nature, mais refuse

de la définir par la seule convoitise. Pour lui, certes la convoitise joue
un rôle mais elle n'accomplit sa mission corruptrice que si elle fructifie
en fin mauvaise. Commentant Rom. VII, 14, il écrit: «L'existence

2 In 1, 3, p. 31.
3 I/II. q. 109. a. 7.
4 De civitate Dei, XIV, 28, P. L. 41, 436.
5 In 5, 12, édition Hofmann. Darmstadt 1960, t. I, 342.



Le mystère de la justification 129

charnelle (carnalitas) qui implique sujétion à la chair ne provient pas
seulement du péché originel, mais encore du péché actuel par lequel
l'homme obéissant aux convoitises de la chair se constitue esclave de

la chair» 6.

Dans la perspective de saint Thomas, il devient possible de parler
de la «servitude» du libre arbitre. En effet, le pécheur, incapable de se

libérer de son adhésion à la fin mauvaise, se trouve placé dans une
situation tragique. Il ne peut pas éviter de nouvelles révoltes contre
Dieu, même s'il peut éviter tel péché particulier7. Il est vraiment

- hors du Christ - engagé dans une dialectique de mort puisqu'il s'éloigne

toujours davantage de sa vocation.
Aussi le Concile de Trente aurait manifesté avec plus de vigueur

cette doctrine traditionnelle s'il avait accepté explicitement la formule
d'asservissement du libre arbitre. Il s'est contenté de dire en parlant
des hommes non justifiés: «bien que le libre arbitre ne fût nullement
éteint en eux, mais seulement affaibli et diminué en ses forces [viribus
licet attenuatum et inclinatum] » 8. On ne dit pas expressément que
cette fragilité est une véritable servitude. Pourtant saint Augustin avait
parlé du «serf-arbitre de la propre volonté» 9. A la lumière du thème
des deux cités, il était possible de sauver l'expression chère à la Réforme

tout en précisant bien que cette servitude provenait, non de la convoitise,
mais de l'adhésion volontaire à la fin mauvaise.

L'exposé tridentin a donné à nos frères l'impression que l'on ne

sauvegardait pas suffisamment le jugement sévère de l'Ecriture sur le

pécheur: un affaiblissement n'est pas un esclavage. Mais la Réforme

avait, elle aussi, utilisé des formules ambiguës. Par exemple, Léon X
cite cette formule luthérienne tirée de la Dispute d'Heidelberg: «Le

libre arbitre, après le péché n'est autre chose qu'un titre...» 10.

Par cet exemple, on voit comment la polémique, en refusant de

donner un sens acceptable à des formules proposées par les adversaires,
aboutit à des exposés unilatéraux. Dans le cas qui nous occupe, il faut
tenir à la fois que le libre arbitre subsiste encore après le péché, mais

qu'il est asservi par l'adhésion à la fin mauvaise.

6 In omnes S. Pauli Apostoli Epistolas commentaria. Edition Marietti,
Taurini 1929, t. I, 98.

7 I/II q. 109. a. 8.
8 Denzinger-Schönmetzer [cité par la suite: Denz./Schön.] 1521.
9 Contra Julianum II, 8. 23, 1. L. 44, 689.
10 Denz./Schön. 1486.

9



130 Le mystère de la justification

Nous avons dit que le catholicisme post-tridentin craignait l'expression

de «nature corrompue». Pour être exact, disons qu'une raison
autre que la polémique nous a conduits à suspecter cette formule.
Alors que saint Augustin donne au terme natura humana le sens biblique
d'image de Dieu, la scolastique progressivement distingue dans l'homme

justifié deux niveaux d'être et de valeurs.
Un chrétien est à la fois un enfant adoptif de Dieu et une créature

raisonnable. Et on tendra à réserver le terme de nature humaine pour
désigner les dons divins qui ont un sens pour tout homme, qu'il soit

croyant ou incroyant. Dans cette perspective, le péché corrompt la
filiation adoptive (les dons surnaturels), mais l'être naturel, dira-t-on,
est seulement «blessé» par la révolte contre Dieu. Le pécheur qui a

perdu totalement sa dignité d'enfant de Dieu peut garder au moins

partiellement sa dignité d'homme. Il pourra demeurer loyal en affaires
même si dans d'autres domaines, son existence pécheresse le conduit
à des attitudes répréhensibles. [D'ailleurs cette blessure est aussi

envisagée par rapport aux dons d'immortalité, d'intégrité que selon l'exégèse

ancienne et médiévale Adam avait reçus puis perdus par sa faute :

ces dons appelés praeternaturels corrigeaient la fragilité inhérente à un
être corporel. Mais ce problème de l'état d'innocence est réétudié actuellement

par la théologie catholique n.]
Que penser de cette doctrine qui distingue ces deux niveaux: la

nature et la surnature Selon nous, elle constitue un progrès irréversible
de la théologie. Calvin lui-même, sans la développer, l'adopte lorsqu'il
écrit: «Pourtant (c'est pourquoi) ceste Sentence de saint Augustin n'a

pas laissé de voler en la bouche de chacun que les dons naturels ont esté

corrompus en l'homme et les supernaturels (assavoir ceux qui con-

cernoyent la vie céleste) luy ont estés du tout ostez» 12. Dans le chrétien,
il existe des dons qui n'ont de sens que pour le croyant (Calvin parle
de «vie céleste»), et d'autres ont une valeur pour tout homme.

Mais en fait, parler de la «blessure» de la nature est-ce suffisant?

Calvin proclame sa corruption. Je suis prêt à lui donner raison, à condition

qu'on explique ce terme comme le fait saint Thomas. Dans sa

dignité d'homme, le pécheur est corrompu du fait que la relation essen-

11 Voir Pierre Grelot. Réflexions sur le problème du péché originel. N.R.T.
T. 89, 1967, 337-375; 449-484.

12 Institution chrétienne, II. II. 4. Edition Benoît, t. II, 26-27. L'éditeur
fait remarquer que la sentence n'est pas de saint Augustin, mais que Calvin l'a
probablement trouvée chez Hugues de S. Victor ou Pierre Lombard.



Le mystère de la justification 131

tielle - celle qu'il a avec Dieu - est pervertie par l'adhésion à la fin
mauvaise.

En d'autres termes, la distinction en l'homme justifié de deux
niveaux: nature et surnature ne doit pas s'accompagner de la distinction
de deux fins par rapport à Dieu. En refusant l'obéissance, le pécheur
perd toute dignité et sur le plan de la grâce et sur le plan de la création
naturelle. Existentiellement, une créature révoltée est une contradiction
vivante. Mais sur le plan de l'être et des puissances d'action, le péché
n'enlève que les dons surnaturels; s'il avait le même résultat destructeur
sur le plan naturel, il faudrait parler d'annihilation. Une théologie
qui parle seulement de la «blessure» de la nature veut sauvegarder
une vue juste: Le pécheur est capable, par un heureux illogisme, de ne

pas toujours s'inspirer de sa fin mauvaise. Mais ce mot de «blessure»

voile, dans la mesure où l'on refuse celui de corruption, la gravité de

l'état de révolte. Sous cet aspect, le désordre est aussi grand sur le plan
naturel que dans le domaine du surnaturel.

II. LA GRATUITÉ DE LA JUSTIFICATION

Nous venons de voir que, dans le juste, nous pouvons découvrir
deux niveaux d'être et d'action: celui de la créature raisonnable, celui
de l'enfant de Dieu.

Or en face du justifié, comment le pécheur apparaît-il? Comme un
homme qui adhère à une fin mauvaise et qui est privé de la filiation
divine. La réflexion théologique pourra porter l'accent sur Y impossibilité

du pécheur à sortir du mal sans la grâce de Dieu. C'est l'aspect qui
a été souligné durant la crise pélagienne et la Réforme a porté son
attention surtout sur ce point. Mais le théologien pourra considérer

également la disproportion qui existe entre les forces d'une créature
raisonnable et la dignité d'enfant de Dieu. Même s'il était innocent,
un homme serait incapable de prétendre à une vocation si élevée, à

laquelle Paul fait allusion dans I Cor., 2, 9. Le catholicisme est très
sensible à cette seconde considération et saint Thomas d'Aquin a synthétisé

les deux aspects qui manifestent la gratuité de la justification.
Pour résumer sa pensée on parle d'une grâce qui, à la fois, est «sanante»

(elle libère de l'attachement à la fin mauvaise) et «élevante» (elle nous
obtient la dignité de fils de Dieu) 13.

13 Toute la q. 109 de I/II est fondée sur cette distinction.



132 Le mystère de la justification

Cette manière de présenter le mystère exige vraiment la distinction
entre le naturel et le surnaturel. Si on la refuse pour donner à «natura
humana» le sens d'imago Dei sans vouloir découvrir en elle deux niveaux
d'être et d'agir on s'exprimera comme Roland de Pury: «Dieu s'est fait
homme pour que l'homme devienne Dieu», aime-t-on répéter du côté de

l'Orient. Agréable et flatteuse balançoire, cette phrase n'en est pas moins

une exacte contre-vérité. La grâce n'est point la divinisation de l'homme,
mais son humanisation. Ce n'est pas Dieu, c'est le Diable qui veut faire
de l'homme un dieu, qui ne cesse de le pousser à refuser sa condition
de créature» 14.

D'après le contexte, on le voit, de Pury combat le péché qui prend
la forme d'une auto-déification. L'auteur demeure uniquement polarisé

par la grâce sanante qui nous arrache à cette pseudo-divinisation.
Mais d'après II Petri, 1, 4, il est légitime de conclure que, en reconnaissant

notre condition de créature soumise à Dieu, nous obtenons une
participation à la vie divine. La formule de la théologie grecque nous
apparaît parfaitement fondée sur l'Ecriture.

Pour mieux saisir les deux aspects de la grâce «sanante» et
«élevante», recourons à l'histoire des dogmes.

Le Concile d'Orange, parlant de la foi, insiste sur la nécessité de la
grâce pour cette unique raison que le pécheur possède un libre arbitre
«vicié» (vitiatum). Les Pères, faisant allusion à un adversaire de leur
doctrine, déclarent: «Celui-ci, en effet n'affirme pas que le fibre arbitre
de tous a été affaibli par le péché du premier homme ou du moins il
ne pense pas qu'il a été blessé à tel point que certains [selon lui] peuvent
acquérir par eux-mêmes, sans la révélation de Dieu, le mystère du salut
éternel...»15. Mais le I Concile du Vatican, exposant la doctrine de la
foi, souligne la transcendance de cette connaissance par rapport à

celle de la raison. Dans cette perspective, la grâce apparaît nécessaire

pour une raison différente de celle que souligne le Concile d'Orange.
Sans rejeter l'aspect «sanans» du secours divin, on insiste sur la finalité
«elevans». «L'Eglise catholique a toujours unanimement tenu et tient
encore qu'il existe deux ordres de connaissance, distincts non seulement

par leur principe, mais aussi par leur objet. Par leur principe, puisque
dans l'un, c'est la raison naturelle, dans l'autre, la foi divine, qui nous

14 Qu'est-ce que le protestantisme? Collection: «Les Bergers et les Mages»,
Paris 1961, 55.

15 canon 8. Denz./Schön. 378.



Le mystère de la justification 133

fait connaître. Par leur objet, parce que, outre les vérités que la raison

naturelle peut atteindre, nous sont proposés à croire les mystères cachés

en Dieu, qui ne peuvent être connus s'ils ne sont révélés d'en haut» 16.

Résumons-nous. Dans la mesure où le protestantisme fonde la
nécessité de la grâce sur la même perspective que le Concile d'Orange,
il montre la gratuité de la justification en indiquant un seul motif:
le pécheur ne peut se détourner du mal par lui-même.

Mais le catholicisme en défendant à la fois le caractère «sanans»

et «elevans» de la grâce souligne deux motifs manifestant la gratuité
du secours divin. Il serait donc erroné de conclure que saint Thomas,
responsable en grande partie de cette évolution, ait diminué les exigences
de l'augustinisme en face de toute tentation pélagienne. Au contraire,
la gratuité des dons divins apparaît davantage.

Certes le débat n'est pas clos, car la justification s'opère par la foi.
Or la Réforme prétendra que le catholicisme reconnaît certes verbalement

la gratuité du salut mais que sa conception de la foi «formée par
la charité» aboutit à détruire le réalisme de cet enseignement. Ce sera

l'objet du paragraphe suivant.
Mais avant d'étudier ce nouveau problème, soyons conscients

catholiques et protestants, nous qui sommes tous disciples de saint

Augustin, que l'Orient n'éprouve pas les réactions anti-semipélagiennes

que nous manifestons tous.
Citons d'abord Lossky: «L'erreur fondamentale de Pélage était

d'avoir transposé le mystère de la grâce sur le plan rationnel, où les

réalités d'ordre spirituel, la grâce et la liberté, se transformèrent en
deux concepts juxtaposés qu'il fallait accorder entre eux, comme deux

objets extérieurs l'un à l'autre. Saint Augustin, dans sa polémique
contre le pélagianisme, a suivi l'exemple de son adversaire en se plaçant
sur le même terrain rationnel où la question ne pouvait jamais être
résolue. Un représentant de la tradition orientale, saint Jean Cassien, qui prit
parti dans ce débat à la fois contre les pélagiens et contre saint Augustin,
ne pouvait plus, dans ces conditions, être compris correctement »17.

Evdokimov écrit à son tour: «En face du non posse non peccare
de saint Augustin, l'Orient affirme la pleine liberté du premier mouvement
de la volonté hors de toute contrainte ou causalité, sa capacité de

formuler le «fiât»: le désir du salut et de la guérison. Dans une certaine

16 Denz./Schön. 3015.
17 Théologie mystique de l'Eglise d'Orient. Paris 1944, 195.



134 Le mystère de la justification

mesure ce désir est déjà opérant, car il répond au désir de Dieu, et ainsi,
prépare et attire la venue de la grâce. Toutefois, même cette capacité
n'est jamais purement humaine; par anticipation, même avant le Christ,
elle est théandrique car la grâce de l'adoption est innée; incorporée à

l'homme dès sa création, elle est sous-jacente à tout acte proprement
humain» 18.

L'orthodoxie et l'Occident dans son ensemble nous paraissent plus
opposés - sur ce point - que ne le sont entre eux catholiques-romains
et protestants. Nous ne pouvons - dans le cadre de notre étude - aborder

un dialogue avec l'Orient dont les perspectives sont si différentes des

nôtres. Mais il était utile de mentionner l'existence de ce difficile problème.

III. QUELLE EST LA NATURE DE LA FOI QUI JUSTIFIE?

En commentant Rom., 3, 28, la traduction œcuménique s'exprime
ainsi: «Dans sa traduction de l'Epître aux Romains, Luther ajouta un
mot: «l'homme est justifié par la foi seulement.» Cette adjonction a
donné heu au temps de la Réforme à une vive polémique. Elle ne trahit
cependant pas la pensée de Paul qui, dans ce passage, vise à retirer
tout rôle aux œuvres dans la justification du pécheur. Pour Paul, la
foi est le seul chemin vers la miséricorde de Dieu»19.

Mais le Concile de Trente n'utilise jamais l'expression de sola fides.
Il semble même l'exclure puisqu'il déclare: «Nous sommes dits justifiés
par la foi parce que la foi est le commencement du salut de l'homme,
le fondement et la racine de toute justification» 20. Si l'on affirme qu'avec
la foi le salut commence, on insinue qu'à elle seule elle ne suffit pas.
D'ailleurs au paragraphe précédent, le Concile a précisé: «Si l'espérance
et la charité ne se joignent pas à la foi, la foi n'unit pas parfaitement
au Christ et ne rend pas membre vivant de son Corps» 21.

Pour saisir la doctrine des Pères réunis à Trente, il faut nous rappeler
la source dont ils s'inspirent: c'est la synthèse scolastique relative aux
vertus théologales. Cette synthèse remonte d'ailleurs à saint Augustin 22,

18 L'orthodoxie. Neuchâtel-Paris 1965, 100-101.
19 Traduction oecuménique de la Bible, 47-48.
20 Denz./Schön. 1532.
21 Denz./Schön. 1531.
22 Lorsque le Concile déclare que la foi est le commencement du salut, il

cite saint Fulgence, disciple de saint Augustin (cf. De fide ad Petrum. Prologue,
P. L. 65, 671).



Le mystère de la justification 135

mais contentons-nous de résumer la doctrine de saint Thomas. Le point
de départ est biblique: c'est l'épître de Jacques. La foi du pécheur,
nous dit l'auteur inspiré, ne justifie pas. Mais, se demande saint Thomas,
est-elle cependant un don de Dieu? Oui, répond-il, dans la mesure où

l'homme manifeste déjà une certaine soumission volontaire au Seigneur.
En acceptant la lumière que Dieu offre à son intelligence, le pécheur
commence à se tourner vers le salut. Cette foi opère donc une libération:
celle de l'erreur et de l'ignorance en face du dessein salvifique.

Mais la justification réalise une libération du péché. Or cette foi
telle qu'elle vient d'être décrite ne suffit pas pour nous obtenir le pardon.
Deux autres vertus théologales deviennent nécessaires: Yespérance qui
est la confiance aux promesses de salut, la charité qui s'exprime dans
Yamour de Dieu et du prochain. C'est donc seulement la foi «caritate
formata» qui obtient la justification.

La Réforme, dans son opposition à la synthèse scolastique, a bien

vue que la pensée de saint Paul ne pouvait pas s'enfermer dans cette

conceptualisation, mais elle n'a pas cherché la convergence profonde
des pensées au delà des divergences de vocabulaire.

Les exégètes nous diront si nous avons raison, mais voici comment

nous comprenons saint Paul. Aux yeux de l'Apôtre, tout commence

par la manifestation de l'àyà7ry) du Père qui suscite dans le pécheur la

TTLcmç, c'est-à-dire une obéissance totale à Dieu. L'intelligence accepte
la lumière, la volonté se confie aux promesses, le cœur se donne au

Seigneur. Dans cette perspective, il est clair que la traduction de Luther
se justifie: la foi n'est pas seulement «le commencement du salut», mais
elle nous obtient le pardon. Mais l'homme ayant été arraché au mal
doit persévérer jusqu'à la parousie (ou à la mort). L'espérance est la
vertu qui nous assure que Dieu achèvera ce qu'il a commencé (le salut de

la justification s'épanouira en salut eschatologique). Et la charité?
Elle est une imitation par l'homme justifié de l'àya7ry) du Père. Je dois

aimer mes frères, gratuitement, comme Dieu m'a aimé. La charité

présuppose l'amour de Dieu, mais sa visée directe concerne le prochain
(cf. Rom., 13, 9-10).

Nous pouvons maintenant aborder la critique que M. Leenhardt
esquisse du Concile de Trente. Pour sauvegarder la gratuité du pardon
divin, cet exégète insiste fortement sur la passivité de l'homme. Parlant
de la foi justifiante, il écrit : «Notons dès ici, à propos de Sioc 7ulctt£coç par
la foi, que l'apôtre ne dit jamais 8loc tyjv mcrav, ce qui exprimerait l'idée

que la foi serait cause instrumentale. La foi ne fait rien, sinon de recevoir



136 Le mystère de la justification

ce qui est l'œuvre de Dieu. La main du mendiant est vide et parce que
vide, utile; mais mendier ne constitue pas une œuvre, ni un mérite,
ni un droit...»23. Il a conscience de critiquer la position catholique,
puisqu'il indique plus loin en parlant de la sola fides que le Concile de

Trente a été infidèle à saint Paul: Comment? En soutenant la doctrine
«de la «foi formée», c'est-à-dire la thèse d'une coopération du croyant
à sa justification» 24.

Cette allusion à la «foi formée» nous montre la crainte de M. Leen-
hardt. La charité se prouve par des actes. Si donc la justification repose
non seulement sur la confiance aux promesses, mais encore sur le don
de notre cœur à Dieu, alors le pardon n'apparaît plus comme une faveur
gratuite. La comparaison utilisée souligne la seule attitude possible
au pécheur: tendre la main vide, c'est-à-dire attendre, dans l'humilité,
la grâce divine, sans rien offrir au Seigneur. La position de M. Leenhardt

nous semble analogue à celle de Calvin: «Nous confessons bien avec
saint Paul qu'il n'y a autre foi qui justifie sinon celle qui est conjointe
avec charité. Mais elle ne prend point de charité la vertu de justifier» 25.

Mais cette doctrine est-elle vraiment paulinienne? Elle oblige à

séparer dans la foi la confiance aux promesses et le don du cœur à Dieu.
Or la traduction œcuménique souligne : «La foi est toujours une obéissance

(l'obéissance qu'est la foi) : elle implique en effet que l'homme se soumette

au Dieu qui se révèle à lui comme fidèle et véridique et qui, en renouvelant
l'homme, lui demande d'obéir à sa volonté» 26.

Mais l'obéissance implique le don du cœur. La foi justifiante nous

apparaît vraiment comme impliquant l'amour de Dieu et du prochain.
Pour assurer la gratuité du pardon est-il nécessaire de réduire au maximum

l'activité de l'homme pécheur? Il suffit de reconnaître que le don du

cœur est le fruit de la grâce au même titre que la confiance aux promesses.
Cependant, lorsque Paul réfute la thèse de la justification par les

œuvres de la loi, il ne souligne pas le rôle décisif de l'amour de Dieu.

Pourquoi? Son intention est de dévoiler jusqu'à sa racine la nocivité
de la position de ses adversaires. Elle implique une autoglorification
de l'homme contraire à la Révélation (cf. Rom., 3, 27). Or, pour manifester

clairement la gratuité absolue du don, il ne faut pas insister sur

23 L'épître de saint Paul aux Romains. Paris-Neuchâtel 1957, 59.
24 Ibidem, 65, note 3.
25 Institution chrétienne (1541). Edition Pannier, Paris 1936, t. II, 261,

cité dans notre ouvrage: La Dispute de Lausanne, Fribourg 1956, 185.
26 In I, 4, p. 32.



Le mystère de la justification 137

le rôle de l'amour puisque la charité envers Dieu se prouve par des

actes. Les nécessités de la polémique obligent l'Apôtre à souligner d'une
manière quasi exclusive ce qui dans la foi constitue l'élément où l'homme
apparaît le plus passif: la confiance aux promesses, Yattente humble
de l'intervention gracieuse de Dieu. Telle est la leçon de l'exemple tiré
de la vie d'Abraham. Paul ne pouvait pas songer à ce moment à l'offrande
d'Isaac sur la montagne (c'est le point de vue de Jacques), il se devait,

pour confondre ses adversaires, de choisir un autre épisode de l'existence
du patriarche, celui où s'accomplit le miracle de la naissance de son fils.

Parmi les théologiens catholiques modernes, Hans Kling a bien
décrit la position de Paul. «La justification, c'est la proclamation du

juge-bienveillant, et l'attitude humaine qui convient ici est l'abandon
dans la crainte, mais avant tout dans la confiance, dans la reconnaissance
de notre propre indignité vis-à-vis de Dieu, abandon à la sentence de

grâce divine, bref c'est la foi. Foi de celui qui aime, certes, foi aimante
donc, mais non pas amour qui surclasse la foi: il n'est pas conforme à

la situation du pécheur de s'oublier lui-même sans égard pour son
existence pécheresse et misérable en s'abîmant dans la bonté
miséricordieuse de Dieu. Foi dans l'amour et de l'amour, certes, mais - pour
le pécheur à justifier! - amour pudique et non pas impudent» 27.

Ainsi la foi implique toujours l'obéissance - donc l'amour. Mais

au moment où l'on veut souligner légitimement la gratuité du pardon,
ce n'est pas l'obéissance qui est mise en relief, mais la confiance aux
promesses. Psychologiquement, Calvin a raison lorsqu'il écrit: «Quand
il est question de notre justification, il faut nous démettre de toute
cogitation de la loi et de nos œuvres pour embrasser la seule miséricorde
de Dieu et détourner notre regard de nous-mêmes pour le convertir à

un seul Jésus-Christ»28. Mais, selon nous, son tort a consisté dans une
«dogmativisation» de cette expérience de la gratuité du pardon. En
effet, on aboutit alors à une dislocation de la foi vive. Caroli, à la Dispute
de Lausanne, choisit l'exemple du feu. «Combien que la foi ne soit sans

charité, nonobstant, on n'est point justifié par la charité, mais par la foi,
comme nous voyons le feu étant clair, il chauffe, mais non par sa clarté,
ni donne aussi clarté par sa chaleur; ainsi la foi illumine, mais non par
charité»29. Une telle recherche de l'objet «formel» n'apparaît pas
paulinienne.

27 La justification, trad, française, Paris 1965, 369.
28 Institution chrétienne, édition citée, t. IV, 130.
29 La Dispute de Lausanne, 70.



138 Le mystère de la justification

Lorsque l'Eglise présente une confession de foi sur le mystère de

la justification, elle doit tenir compte de Yensemble de la doctrine biblique.
Son exposé synthétisera les vues de saint Paul, de saint Jacques et des

Evangiles. Personnellement, nous avons apprécié la manière dont le

jeune Luther concilie les textes de l'Epître aux Romains et ceux de

l'Epître de Jacques qu'il se garde d'appeler une «Epître de paille».
Son intuition est basée sur la distinction éclairante entre les œuvres
de la Loi et les œuvres de la foi. Les premières sont présentées à Dieu
dans un sentiment d'autoglorification. Elles prétendent exiger comme

un droit le pardon. Les secondes - qui peuvent précéder la justification
elle-même - sont des prières concrètes qui implorent la miséricorde.

Voici d'abord une définition des œuvres de la Loi: «Ce ne sont pas
celles qui sont accomplies comme une préparation à l'obtention de la
justification, mais celles que l'on croit suffisantes par elles-mêmes à la

justice et au salut. Car celui qui opère de manière que, par les œuvres,
il se dispose à la justification, déjà d'une certaine façon il est juste.
En effet, la grande partie de la justice, c'est vouloir être juste. Sinon
les paroles et les gémissements des prophètes par lesquels ils appelaient
le Christ auraient été vains et les lamentations de tous les pénitents,
stériles» 30.

Dans ce climat, Luther n'a aucune réserve à faire à saint Jacques:
«C'est pourquoi quand le bienheureux Jacques et l'Apôtre disent que
l'homme est justifié par les œuvres, ils disputent contre la fausse compréhension

de ceux qui pensaient que la foi sans ses œuvres suffisait alors

que l'Apôtre ne dit pas que la foi sans ses œuvres justifie, mais qu'elle
justifie sans les œuvres de la loi (autrement, il n'y aurait pas de foi
puisque selon les philosophes, l'opération prouve que la forme existe).
C'est pourquoi, la justification requiert, non les œuvres de la loi, mais
la foi vive qui opère ses œuvres» 31.

Le jeune Luther ne craint pas que l'activité de l'homme écarte la

gratuité du pardon. Il exclut seulement l'autoglorification du chrétien

justifié.

30 In Rom. 3, 20. Edition Hofmann, t. I, 222-224.
31 In Rom. 3, 19. Edition Hofmann, t. I, 212.



Le mystère de la justification 139

IV. COMMENT COMPRENDRE LA PARTICIPATION À LA VIE DIVINE,
FRUIT DE LA JUSTIFICATION?

La justification transforme le pécheur. La traduction œcuménique
est très nette sur ce point. «L'acte gratuit de Dieu qui justifie l'homme
crée en lui la vie nouvelle»32. Parlant de l'expression: les péchés sont
couverts, elle s'exprime ainsi: «Ce mot signifie que ces «péchés sont non
seulement «recouverts» de sorte que Dieu ou l'homme ne les voient plus,
mais qu'ils sont anéantis, qu'ils n'existent plus» 33.

La théologie catholique et orthodoxe ont tenté par des voies
différentes de préciser la nature de ce changement. L'une et l'autre veulent
sauvegarder à la fois la transcendance de Dieu (il n'y a pas de fusion entre
la Trinité et la créature) et le réalisme de la participation à la vie divine.

Deux directions s'offrent à la foi en quête d'intelligence du mystère.
Celle de l'Orient, avec Grégoire Palamas, part d'un essai d'analyse de

la notion biblique de la SoÇa, de la gloire divine. L'apôtre ne déclare-t-il

pas: «Nous tous qui le visage découvert, réfléchissons comme en un
miroir la gloire du Seigneur...» (II Cor., 3, 18)? Cette gloire pénètre
l'homme racheté. Est-elle l'essence divine ell-même? Non, répond l'orthodoxie

«Si nous pouvions à un moment donné nous trouver unis à l'essence

même de Dieu, participer à elle ne fût-ce qu'en quelque mesure, nous
ne serions pas en ce moment ce que nous sommes, nous serions Dieu

par nature» 34.

Alors la gloire divine reçoit ce nom technique: «énergies incréées»

de Dieu, distinctes de l'essence, mais inséparables d'elles. Par elles, le

chrétien est divinisé; cependant, la transcendance de la Trinité est

sauvegardée puisque l'essence du Créateur demeure inaccessible à toute
créature.

La scolastique médiévale d'Occident n'a pas pu suivre cette voie

car, à ses yeux, la simplicité de l'essence divine exclut d'autres distinctions
réelles que celles des Personnes de la Trinité. «Ces trois Personnes sont

un seul Dieu et non trois dieux. Les trois ont une substance, une essence,

une nature, une divinité, une immensité, une éternité et tout est un
sauf là où l'on rencontre l'opposition constituée par les relations»35.

32 In Rom. 3, 24, p. 45.
33 In Rom. 4, 7, p. 49.
34 V. Lossky. Théologie mystique de l'Eglise d'Orient. Paris 1944, 67.
35 Concile de Florence, Décret pour les Jacobites. Denz./Schön. 1330.



140 Le mystère de la justification

Alors comment sauvegarder à la fois le réalisme de la divinisation
et la transcendance de Dieu? Par la thèse de «rhabitus infus». Dans la

philosophie d'Aristote, la vertu acquise par la répétition des actes bons

est une qualité vitale qui perfectionne les facultés nécessaires à l'agir
humain. Or Dieu, en nous divinisant, nous accorde d'agir, non comme
de simples créatures, mais en enfants, en fils adoptifs. Nos facultés
doivent donc être surélevées, par des forces nouvelles, qui seront à la fois

divines (pour que l'agir soit divinisé) et limitées, créées (puisque ce

sont des qualités qui perfectionnent des puissances créées). Sur ce point
la scolastique a été unanime.

Mais dans le thomisme, l'essence de l'âme humaine est distincte
des facultés d'action (intelligence, volonté, etc.). Pour assurer la divinisation

de l'âme elle-même et non pas seulement celle des facultés, saint
Thomas enseigne le don d'un habitus distinct des vertus (foi, espérance,

charité), cette qualité s'appelant la grâce sanctifiante ou habituelle

qui surélève l'essence même de l'âme 36.

La transcendance de Dieu est respectée parce qu'il n'informe pas
notre être créé. Mais le réalisme de la divinisation est sauvegardé puisqu'il

fait surgir en nous une nouvelle manière d'agir et d'être qui est

divine quoique créée.

L'orthodoxe juge contradictoire ou rationaliste cette conception
occidentale d'habitus infus. Il préfère distinguer en Dieu deux aspects
de son être, l'essence et les énergies incréées plutôt que d'admettre une
intervention du Créateur suscitant dans le chrétien de l'être nouveau
qui appartient à la fois à l'ordre du divin et du créé. Saint Thomas
utilise cette formule: «Ce qui existe substantiellement en Dieu, devient
d'une manière accidentelle dans l'âme participant à la divine bonté» 37.

Lossky a bien saisi ce qui sépare sur ce point l'Orient de l'Occident
catholique. «Le surnaturel créé pour elle [la tradition orientale] n'existe

pas. Ce que la théologie occidentale désigne par le nom de surnaturel

signifie pour l'Orient Y incréé, les énergies divines ineffablement
distinctes de l'essence de Dieu. La différence consiste dans le fait que la

conception occidentale de la grâce implique l'idée de causalité, la grâce
se présentant comme un effet de la Cause divine, de même que dans

l'acte de la création; tandis que pour la théologie orientale c'est une
procession naturelle, les énergies, le rayonnement éternel de l'essence divine»38.

36 Somme théologique I/II- q. 110. a. 3 et 4.
37 Somme théologique, I/II. q. 110. a. 2. ad 2.
38 Ouvrage cité, 85.



Le mystère de la justification 141

En face de cette controverse quelle est l'attitude de la théologie
protestante? Calvin, explicitement, a rejeté la doctrine scolastique:
«Autant vaut ce qu'ils ajoutent après (c'est-à-dire rien), que la grâce qui
nous justifie est une habitude ou qualité résidente en nous et non point
une faveur que Dieu nous porte. Or les témoignages de l'Ecriture sont

plus qu'évidents contre eux...» 39.

Cette déclaration nous paraît intéressante parce qu'elle révèle

l'orientation de la pensée protestante: elle concentre son attention sur
le message explicite de l'Ecriture. Or la doctrine biblique nous assure

clairement du réalisme de la divinisation, mais n'élabore aucune
explication du «comment». Les spéculations sur la distinction entre l'essence

divine et les énergies incréées d'une part et sur la nature de 1'habitus
infus d'autre part dépassent évidemment la lettre de l'Ecriture.

Au cours de nos rencontres œcuméniques avec nos frères protestants,
nous avons été frappé par la différence de réaction vitale qui sépare le

catholicisme et la Réforme en présence de ce problème. Pour cette
dernière, il suffit de déclarer que la relation entre le Créateur et l'homme
pardonné a changé au moment de la justification. La foi n'implique-
t-elle pas une soumission, donc un rapport inverse à celui de l'incroyance?
Pourquoi vouloir expliciter davantage le mystère

Le catholicisme tout en reconnaissant l'importance de cette relation
nouvelle veut chercher son fondement ontologique non seulement dans

«la faveur que Dieu nous porte» pour utiliser la formule de Calvin, mais

encore dans une «qualité» surnaturelle, infuse, accordée par le Sauveur.
L'orthodoxie a le même souci d'approfondissement doctrinal, mais
elle s'oriente, comme nous l'avons vu, dans une autre direction.

Aussi, en conclusion, nous nous demandons dans quelle mesure
l'unité dans la foi requiert un consensus en cette matière. Serait-il
suffisant de reconnaître la réalité de la divinisation sans exiger un accord

sur le mode de son existence? Le Concile de Trente a déclaré étrangère
à la Révélation la thèse de ceux qui excluent l'existence de «la charité
répandue dans nos cœurs par l'Esprit-Saint et qui leur demeure
inhérente» 40, mais il n'a pas utilisé l'expression d' « habitus infus».

Le magistère a voulu exclure une doctrine qui considérerait dans

la justification la seule imputation de la justice du Christ sans transfor-

39 Remède contre la (sic) poison. Opera Calvini, t. VII. Col. 478, cité dans
notre ouvrage: La Dispute de Lausanne, 191.

40 Denz./Schön. 1561.



142 Le mystère de la justification

mation intérieure. Or sur ce point la traduction œcuménique a réalisé

un consensus dans la reconnaissance d'une action salvifique qui crée

un homme nouveau.
La position de la théologie catholique concernant la grâce dite «créée»

est souvent considérée par le protestantisme comme dangereuse pour
la sauvegarde de la gratuité du salut. Le chrétien ne risque-t-il pas de

croire avoir prise sur la grâce de Dieu qu'il posséderait d'une manière
autonome après la justification? Nous signalons ici le mot éclairant de

saint Bonaventure: «Habere est haberi, posséder (un habitus) c'est être

possédé (de Dieu)» 41. Ce don de la grâce créée est en permanente dépendance

de la causalité divine et il permet l'inhabitation des Personnes

divines en nous.

V. LE RAPPORT DES BONNES ŒUVRES AU SALUT ESCHATOLOGIQUE

Nous avons déjà mentionné comment la traduction œcuménique
souligne sur ce point une divergence encore irréductible.

Essayons simplement de voir pourquoi d'une part le catholicisme
utilise le thème du mérite des bonnes œuvres et pour quelle raison le

protestantisme d'autre part s'oppose à toute évocation d'un droit à

une récompense.
La situation du juste par rapport à Dieu est toute différente de

celle du pécheur. Ce dernier ne peut présenter au Sauveur que des

«démérites» pour utiliser une expression augustinienne. Aussi seule la
miséricorde divine est-elle à l'origine de la justification.

En revanche, le chrétien pardonné accomplit dans la foi des œuvres

qui sont la manifestation du sacerdoce baptismal, qui réalisent le culte
«en esprit et en vérité». Cette attitude est par nature destinée à s'épanouir

dans la vie du Royaume eschatologique. Aussi la récompense

promise repose-t-elle non seulement sur la miséricorde, mais encore sur
la sagesse et la justice de Dieu. Dans l'Epître aux Romains, la justice
de Dieu - dans le contexte de la justification - est «moins distributive

que souveraine, royale et salvifique» 42, mais dans II Tim. 4, 3, la formule

«couronne de justice», celle aussi de «juste juge» évoquent, dans ce

41 Cité par C. Moeller- G. Philips. Grâce et œcuménisme. Chevetogne 1957
33. Cf. S. Bonaventura, Breviloquium 5, 1. Quaracchi V, 253a.

42 Traduction œcuménique de la Bible, in Rom., 3, 24, p. 45.



Le mystère de la justification 143

contexte de rétribution, Y équité de Dieu incapable de prononcer un
jugement contraire non seulement à ses promesses, mais aussi à sa sagesse.

Calvin a vu cette orientation des œuvres du juste vers la gloire
lorsqu'il écrivait: «Il n'y aura nul inconvénient d'estimer sainteté de

vie être la voie, non pas laquelle nous fasse ouverture en la gloire céleste,
mais par laquelle Dieu conduit ses élus en la manifestation d'icelle» 43.

Dans cette phrase, il y a un refus de reconnaître la causalité de la créature,

mais le Réformateur souligne cependant le lien mis par Dieu entre
la sanctification et la glorification.

Mais pourquoi alors le protestantisme écarte-t-il le thème du mérite
des œuvres? Ses réticences sont, nous semble-t-il, de caractère pastoral.
Si l'on a écarté tout risque d'autoglorification de l'homme au moment
où l'on traite de la justification, il ne faut pas tomber dans ce danger
mortel lorsqu'on évoque le rapport entre la sanctification et la
glorification. Or si la créature possède un droit à une récompense, elle pourra
tomber dans l'orgueil en considérant ses œuvres.

La Réforme nous semble avoir raisonné ainsi: Pour détruire cette

autoglorification, saint Paul a exclu tout mérite en parlant de la
justification. C'est une leçon exemplaire dont il faut tenir compte aussi

lorsqu'on médite sur la signification des œuvres du juste.
Le catholicisme suit une autre voie pour écarter le danger d'auto-

glorification. Il garde le thème du mérite tout en rappelant que lorsque
Dieu couronne nos œuvres, il couronne ses propres dons 44. C'est donc
l'action de grâce qui est exigée, et la fausse gloire est exclue.

Cependant, Jean XXIII, dans le discours inaugural de Vatican II,
a déclaré: «Autre est le dépôt lui-même de la foi... et autre est la forme

sous laquelle ces vérités sont énoncées, en leur conservant toutefois le
même sens et la même portée» 45.

Il nous semble possible donc d'examiner ce problème: Faut-il
exprimer le rapport entre la sanctification et la glorification sans recourir
au terme de mérite, mais en nous servant d'expressions inspirées de la
déclaration de Calvin (sans cependant le refus de reconnaître la causalité

du juste)
La question doit au moins être posée puisqu'en œcuménisme, le

souci de trouver des formules équivalentes est d'une importance décisive.

43 Institution chrétienne (1541). Cf. VI, t. II, 354. Cf. La Dispute de Lausanne,
190.

44 Concile de Trente. Denz./Schön. 1548.
45 Jean xxiii/Paul vi, Discours au Concile. Edit. Centurion. Paris 1966, 64-65.


	Le mystère de la justification

