
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 1

Artikel: Note sur la mission du Saint-Esprit

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Bavaud

Note sur la mission du Saint-Esprit

La doctrine traditionnelle est-elle satisfaisante?

Dans son étude La Très Sainte Trinité et l'Eglise, le P. Philipon, O. P.

commente les n. 2, 3, et 4 de la Constitution Lumen Gentium, paragraphes
consacrés aux rapports de l'Eglise avec les Personnes divines. Parlant
de la mission du Fils, l'auteur précise que «nous quittons l'ordre de

l'appropriation pour entrer dans celui des relations personnelles du
Père et du Fils dans l'œuvre de notre salut. Tout ce qui relève de la
causalité efficiente a pour principe l'indivisible Trinité, les trois Personnes

divines agissant simultanément en vertu de la même nature. Au contraire,
tout ce qui se rattache au Verbe incarné, comme à un terme incommunicable,

reste strictement personnel: être dans son humanité assumée,

la seconde Personne de la Trinité, être 1' «Un des Trois qui a souffert»,
le Chef responsable de son Eglise...» h Mais lorsque le P. Philipon aborde
le thème de la mission du Saint-Esprit, il déclare: «Evidemment, nous
entrons ici de nouveau dans le domaine des appropriations, l'Esprit
Saint, Esprit du Père et du Fils, n'opérant rien sans eux. La théologie
classique enseignera que le Saint-Esprit n'agit jamais seul, l'Eglise
entière et chacune de nos âmes demeurant toujours sous l'action indivisible

et la protection indissociable de toute la Trinité» 2.

Cet enseignement est tout à fait conforme, nous semble-t-il, à celui
de saint Thomas d'Aquin 3. A ses yeux, il a été nécessaire que l'Esprit
se manifeste aux hommes d'une manière personnelle par le moyen de

symboles, comme la colombe, la nuée et le feu. Mais ce n'est point par

1 Vatican II, La Constitution sur l'Eglise, publié sous la direction de G. Ba-
raùna, Paris (Collection: Unam sanctam, 51 b, t. 2) 1966, 279.

2 Ibidem, 281.
3 Cf. Somme théologique. I, q. 43, a. 7.



Note sur la mission du Saint-Esprit 121

des activités propres que la troisième Personne se révèle au monde.

Pour que cela fût possible, l'Esprit aurait dû s'incarner comme le Fils.
Nous devons donc conclure que la théologie d'Occident, dans son

ensemble, enseigne, lorsqu'elle traite de la révélation du mystère de la
troisième Personne, une exception importante à la doctrine de la Constitution

Dei Verbum: «Cette économie de la Révélation comprend des

événements et des paroles intimement unis entre eux de sorte que les

œuvres, réalisées par Dieu dans l'histoire du salut, attestent et
corroborent et la doctrine et le sens indiqué par les paroles, tandis que les

paroles publient les œuvres et éclairent le mystère qu'elles contiennent»

(I, 2). Le mystère de l'Incarnation illustre bien cette thèse. Jésus
manifeste sa filiation divine autant par ses actions que par son enseignement.

Ainsi, je sais que Dieu est Père et Fils non pas seulement par des

paroles, mais encore par le fait même de la mission de Jésus de Nazareth.

Puis-je ajouter: le même principe vaut pour la mission de l'Esprit?
Non, d'après la doctrine classique, puisque la troisième Personne n'accomplit

aucune action propre. Ce n'est pas l'économie rédemptrice qui
m'assure que l'Esprit n'est pas un simple attribut divin; seules des

paroles inspirées m'enseignent l'existence auprès du Père et du Fils
d'une troisième Personne 4. L'Esprit ne se révèle pas par ses actions

puisqu'on affirme qu'il n'a aucune activité propre. A elle seule la mission
du Fils nous manifeste la distinction du Père et du Verbe. Mais l'événement

de la Pentecôte en tant que réalité salvifique ne révèle pas la

personnalité de l'Esprit puisque sa présence dans l'Eglise est égale à

celle des autres Personnes.

La théologie des Pères grecs est-elle différente de celle de l'Occident?

A notre avis, un saint Basile, par exemple, n'est pas préoccupé
directement par notre problème précis. On trouve chez lui des formules
admirables qui semblent accorder à l'Esprit une fonction particulière
dans notre divinisation: «La route de la connaissance de Dieu va donc
de l'Esprit 'un' par le Fils 'un' jusqu'au Père 'un' et en sens inverse,
la bonté essentielle, la sainteté naturelle, la dignité royale s'écoulent du
Père, par le Monogène, jusqu'à l'Esprit» 5. Basile dira encore que l'Esprit
a raison de forme, en tant qu'il perfectionne les êtres raisonnables en

parachevant leur excellence 6. Mais l'Evêque de Césarée est préoccupé

4 Les déclarations les plus nettes se trouvent dans le discours de Jésus après
la cène tel que le rapporte S. Jean.

5 Traité du Saint-Esprit, c. 18, n. 47. Trad. B. Pruche, Paris (Collection:
Sources chrétiennes 17) 1945, 197-198. 6 Ibidem, c. 26, n. 61, p. 225-226.



122 Note sur la mission du Saint-Esprit

surtout de défendre la divinité du Saint-Esprit. Aussi, interprétant la
formule «dans l'Esprit», il déclare sans doute que cette Personne «est

souvent désignée comme le lieu des êtres sanctifiés» 7, mais ailleurs,
il précise que la particule «dans» peut s'appliquer également au Père

et au Fils» 8. Son souci de combattre ceux qui considèrent l'Esprit
comme une créature l'oblige à montrer la communion des Personnes
dans les mêmes opérations divines. On ne trouve pas chez Basile la
doctrine de l'appropriation, mais il est difficile de prouver par des

textes décisifs que l'Esprit a une fonction propre dans notre divinisation.

A la recherche d'une solution

L'amour surnaturel de Dieu nous fait désirer une union réelle avec
la Trinité, mais il est incapable de la réaliser. «... L'amitié par elle-même

ne fait pas la présence: elle la fait désirer et y tend de tout son poids,
elle ne la crée pas. L'union affective qu'elle établit entre ceux qui s'aiment
n'est pas l'union effective qu'ils désirent, de sorte que, purement
intentionnelle et représentative, elle ne saurait être aucunement réelle» 9.

Cette thèse nous apparaît profondément exacte. Lorsque S. Thomas se

demande si la béatitude peut être un acte de la volonté, il répond:
«L'obtention de la fin ne consiste pas dans un acte de la volonté. La
volonté se porte sur la fin, ou bien absente quand elle la désire, ou bien

présente quand elle se repose et se délecte en elle. Or il est évident que
le désir même de la fin n'est pas l'obtention de la fin, mais le mouvement
vers la fin...» 10. Ainsi, l'amour du chrétien ici-bas est désir d'union avec
Dieu, mais il est incapable de la réaliser lui-même.

Or la situation serait toute différente si nous pouvions participer
à l'acte même par lequel l'Esprit connaît et aime le Père et le Fils dont
il procède. Dans la Trinité, la connaissance et l'amour sont communs
aux trois Personnes. Mais ces opérations, nous devons les considérer

comme personnalisées par chacune d'entre elles, puisque seule la connaissance

du Père est à l'origine du Verbe et seul l'amour réciproque du
Père et du Fils est au principe de la procession de l'Esprit. L'acte de

connaissance du Verbe et de l'Esprit, à la différence de celui du Père,
n'est pas source d'une génération. L'acte d'amour de l'Esprit, lui non

7 Ibidem, c. 26, n. 62, p. 228. 8 Ibidem, c. 5, n. 11, p. 123.
9 J.-H. Nicolas, Le mystère de la grâce, Liège, Paris (Collection: La Pensée

catholique) 1951, 58.
10 Somme théologique, I/II, q. 3, a. 4.



Note sur la mission du Saint-Esprit 123

plus, n'est pas à l'origine d'une nouvelle procession n. Dès lors, si la
Trinité accorde au juste une relation qui l'unit à la Personne de l'Esprit
en tant qu'elle se tourne, dans la connaissance et l'amour, vers les deux
autres Personnes dont elle procède, alors se réalise, dans un autre
contexte que celui de la doctrine occidentale de l'appropriation, la
parole de l'Apôtre: «Aussi bien, n'avez-vous pas reçu un esprit d'esclave

pour retomber dans la crainte; mais vous avez reçu un Esprit de fils
adoptifs qui nous fait nous écrier: Abba, Père. L'Esprit en personne
se joint à notre esprit pour attester que nous sommes fils de Dieu»

[Rom. 8, 15-16). Le texte parallèle de l'épître aux Galates nous montre

que l'Esprit dont nous parle ici saint Paul n'est pas seulement le «pneu-
ma» divin considéré d'une manière impersonnelle. Non, l'Apôtre pense
sûrement à ce que la théologie postérieure appellera la troisième Personne
de la Trinité. «Et la preuve que vous êtes des fils, c'est que Dieu a

envoyé dans nos cœurs l'Esprit de son Fils qui crie: Abba, Père» (4, 6).
Doctrine analogue à celle de Jean qui explicitera cependant l'enseignement

paulinien. En effet, uni à l'Esprit, le juste entre aussi en rapport
avec le Fils et le Père. C'est le thème de l'inhabitation en 14, 23 : «Si

quelqu'un m'aime, il gardera ma parole, et mon Père l'aimera et nous viendrons
en lui et nous ferons notre demeure chez lui. » Mais cette rencontre du
Père et du Fils, selon l'ensemble du témoignage de l'Ecriture, s'accomplit
par la médiation d'une relation qui nous relie directement à la seule

Personne de l'Esprit nous unissant lui-même aux deux autres Personnes.

En Jésus-Christ, la nature humaine appartient à la Personne du
Verbe par une relation qui conduit le chrétien à cette confession de foi:
Cet homme est le Fils de Dieu. La sainte humanité de Jésus participe
à l'esse divin du Verbe. La mission du Saint-Esprit n'a pas pour but
de modifier la personnalité ontologique créée des chrétiens. Ce n'est

pas dans l'ordre de l'être, mais uniquement dans celui de l'agir surnaturel

que le juste doit être uni à l'Esprit. C'est pourquoi, la troisième
Personne n'est pas considérée indépendamment de son acte de connaissance

et d'amour car, sur le plan de l'être, le baptisé ne participe nullement
à J'hypostase de l'Esprit. Mais pour qu'il puisse, dans l'Esprit, crier:
Abba, Père, il doit recevoir une relation qui le fait participer à la connaissance

et l'amour divin personnalisés par la troisième Personne. Cette

participation demeure mystérieuse, mais pas davantage que l'union
hypostatique de la nature humaine de Jésus au Verbe divin.

11 Cf. Somme théologique, I. q. 34, a. 1, ad 3. et q. 37, a. 2, ad 2.



124 Note sur la mission du Saint-Esprit

Cette thèse que nous soumettons à la critique des théologiens ne

change rien à la doctrine classique relative à la grâce sanctifiante et
aux vertus infuses. Elle veut simplement compléter cet enseignement

pour donner tout son sens aux formules pauliniennes et johanniques et

pour établir un dialogue avec l'orthodoxie qui nous reproche la faiblesse
de notre pneumatologie. Or tant que l'Occident se tient uniquement
à la doctrine de l'appropriation, il est incapable, à nos yeux, de répondre
aux désirs légitimes de nos frères d'Orient.

Réponse à une objection

On se demandera peut-être pourquoi nous ne nous inspirons pas
des travaux d'un Karl Rahner qui recourt à la notion de cause quasi

formelle pour manifester l'union de Dieu à sa créature. En fait, nous

avons été convaincu de la valeur de la critique élaborée par le P. J.-H.
Nicolas. «En cela consiste la causalité formelle que la cause s'identifie
avec son effet, et que l'effet entre en composition avec un autre élément

(la matière) pour constituer un seul être, 'effet total' de la causalité
efficiente dont la causalité formelle dépend (car c'est par l'exercice de

la causalité efficiente qu'une «forme» est imprimée à un patient). Mais
dans le cas présent, on exclut radicalement de la causalité 'quasi
formelle' toute idée de composition ontologique dans laquelle Dieu serait

un élément: que reste-t-il alors de la notion de causalité formelle?
le 'quasi' a dévoré le 'formel', et la causalité divine qu'on cherchait
à cerner s'évanouit: Dieu reste bien dans sa transcendance, mais on
ne voit pas comment il s'unit à sa créature» 12.

Mais à la différence du P. Nicolas, nous ne nous résignons pas à

une explication du mystère fondée uniquement sur la doctrine de

l'appropriation. Aussi avons-nous recouru à une thèse fondée sur une

analogie avec l'incarnation du Verbe. Le P. Nicolas écrit d'ailleurs:
«On se réfère au cas de l'union hypostatique, à propos duquel, dans la

dogmatique scolastique, serait traitée 'la problématique ontologique
d'une causalité formelle de Dieu envers sa créature'. Pour la même

raison que plus haut, il est tout à fait impossible d'expliquer l'union
hypostatique par une causalité formelle du Verbe à l'égard de la nature
humaine: ne serait-ce pas d'ailleurs du monophysisme? » 13.

12 Le don de l'Esprit, Revue thomiste, LXVI, 1966, 547.
13 Ibidem.



Note sur la mission du Saint-Esprit 125

Mais l'union hypostatique s'est réalisée par une relation d'appartenance

de la nature humaine de Jésus à la Personne du Verbe, relation
réelle dans l'humanité seulement, non dans la divinité. Est-il
contradictoire d'affirmer que le croyant est en relation avec l'agir immanent
de la Personne de l'Esprit sans participer cependant à sa personnalité
divine? Nous ne le croyons pas14.

Conséquences de cette doctrine

Grâce à cette relation que nous venons d'évoquer, on peut dire

équivalemment, soit que l'Esprit nous présente au Père et au Fils,
soit que, dans l'Esprit, nous nous offrons au Père et au Fils. Mais l'Ecriture

comme la Tradition attribuent un rôle essentiel à la troisième
Personne dans l'administration des sacrements. Que l'on songe d'abord
au baptême: «Nul s'il ne renaît de l'eau et de l'Esprit saint ne peut
entrer dans le Royaume des deux» (Jean 3, 5). La liturgie eucharistique,
elle, contient de nombreuses formules d'épiclèses adressées au Saint-

Esprit. Faut-il expliquer cette action de l'Esprit uniquement par la
doctrine de l'appropriation? A première vue, il faut répondre affirmativement,

parce que nous devons respecter l'enseignement traditionnel sur
les opérations divines ad extra. Pie XII le rappelle dans l'Encyclique
Mystici corporis: «Tout doit être tenu commun aux Personnes divines
de la Sainte Trinité de ce qui a rapport à Dieu envisagé comme cause

efficiente première suprême» 15.

Mais si l'on admet l'existence de cette relation de toute l'Eglise à

la Personne de l'Esprit, ne peut-on pas déclarer: Lorsque la toute-
puissance divine, commune à toute la Trinité, agit à travers les

sacrements, elle est médiatisée par cette relation? Ainsi l'Esprit joue un rôle

propre dans ce mystère de sanctification. Une analogie: Lorsque Jésus

agit, les trois Personnes divines sont à l'œuvre pour rendre active son
humanité. Et cependant, l'action humaine du Christ ne doit être attribuée

qu'au Fils seul. Pourquoi? Parce qu'une relation unit cette nature
humaine au Verbe seul. De même, avons-nous dit, une relation réfère
le croyant à la Personne de l'Esprit. Dans l'ordre de la médiation ascen-

14 Heribert Mühlen, dans son ouvrage Una mystica Persona (München,
Paderborn, Wien 1964), essaie de dépasser la doctrine occidentale de l'appropriation.

Il recourt cependant à des conceptions philosophiques modernes dont la
valeur peut être contestée. Nous avons préféré utiliser des notions classiques,
communes à toute la scolastique.

15 A. A. S. XXXV (1943), 231.



126 Note sur la mission du Saint-Esprit

dante, elle nous permet de nous offrir au Père et au Fils dans l'Esprit.
Mais pourquoi cette relation que possède foute l'Eglise ne jouerait-elle
pas un rôle aussi dans l'ordre de la médiation descendante? Nous

songeons à un texte de saint Augustin qui n'a guère été exploité. Commentant

la parole du Christ adressée aux Apôtres le soir de Pâques: «Recevez

le Saint-Esprit» (Jean 20,23), l'Evêque d'Hippone attribue le pardon des

péchés aux prières de la Colombe, c'est-à-dire de la Communio sanctorum.
«C'est la charité de l'Eglise, qui par le Saint-Esprit s'est répandue dans

nos cœurs, qui remet les péchés de ceux qui participent à cet amour;
elle retient les fautes de ceux qui n'y participent pas» 16. Saint Augustin
ne songe pas à une action propre à l'Esprit puisqu'il est à l'origine de la
doctrine de l'appropriation. Mais nous pouvons donner un prolongement
à son intuition. Le pardon des péchés n'est pas accordé uniquement par
la médiation de la hiérarchie, mais encore par celle de tout le Peuple de

Dieu. Or si l'Eglise est en relation spéciale avec l'Esprit, la troisième
Personne remplira an rôle propre dans le don de la grâce en raison même
de cette relation qui l'unit au Peuple de Dieu.

Si notre thèse est exacte, nous pouvons donner un sens rigoureux
à la formule du Credo parlant du Christ: «Qui conceptus est de Spiritu
sancto». En effet, la Vierge Marie, avant de concevoir Jésus, a reçu
cette relation qui l'unit à la troisième Personne. La toute-puissance
divine est médiatisée par cette relation et l'Esprit, par cette action,
inaugure toute son activité future dans les sacrements de l'Eglise.

Bien plus, l'humanité de Jésus ne reçoit pas seulement une relation
qui l'unit hypostatiquement au Verbe, mais encore la même relation
qui sera accordée aux croyants après la Pentecôte. En effet, l'Evangile
nous parle si souvent de la présence de l'Esprit dans l'humanité de

Jésus. De nouveau, la théologie classique recourt à la doctrine de

l'appropriation. Mais n'est-ce pas plus conforme à la densité des textes que de

déclarer: Jésus s'unit vitalement, dans l'amour, à son propre Je divin
et au Père dans la Personne de l'Esprit Saint?

Nous dirions aussi volontiers: dans l'Ancien Testament, les justes
ont reçu la grâce de la divinisation, mais non cette relation particulière
à l'Esprit. Ainsi on gardera son sens fort au texte de l'Evangile de saint

Jean: «Il n'y avait pas encore d'Esprit, parce que Jésus n'avait pas
encore été glorifié» (7, 39). Cependant, deux exceptions avaient été

réalisées: en faveur de Jésus et de sa Mère.

16 In Ioh. Tract. 121, CC 36, 667.


	Note sur la mission du Saint-Esprit

