Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 1

Artikel: Note sur la mission du Saint-Esprit
Autor: Bavaud, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORGES BAvAUD

Note sur la mission du Saint-Esprit

La doctrine traditvonnelle est-elle satisfaisante?

Dans son étude La Trés Sainte Trinité et I’ Eglise, le P. Philipon, O. P.
commente les n. 2, 3, et 4 de la Constitution Lumen Gentium, paragraphes
consacrés aux rapports de 1'Eglise avec les Personnes divines. Parlant
de la mission du Fils, I'auteur précise que «nous quittons l'ordre de
I'appropriation pour entrer dans celui des relations personnelles du
Pére et du Fils dans I'ceuvre de notre salut. Tout ce qui releve de la
causalité efficiente a pour principe I'indivisible Trinité, les trois Personnes
divines agissant simultanément en vertu de la méme nature. Au contraire,
tout ce qui se rattache au Verbe incarné, comme a un terme incommu-
nicable, reste strictement personnel: étre dans son humanité assumée,
la seconde Personne de la Trinité, étre I’ «Un des Trois qui a soufferty,
le Chef responsable de son Eglise...» 1. Mais lorsque le P. Philipon aborde
le théme de la mission du Saint-Esprit, il déclare: «Evidemment, nous
entrons ici de nouveau dans le domaine des appropriations, 1'Esprit
Saint, Esprit du Pére et du Fils, n’opérant rien sans eux. La théologie
classique enseignera que le Saint-Esprit n’agit jamais seul, I'Eglise
entiére et chacune de nos ames demeurant toujours sous I’action indivi-
sible et la protection indissociable de toute la Trinité» 2.

Cet enseignement est tout a fait conforme, nous semble-t-il, a celui
de saint Thomas d’Aquin 3. A ses yeux, il a été nécessaire que 1’Esprit
se manifeste aux hommes d’une maniére personnelle par le moyen de
symboles, comme la colombe, la nuée et le feu. Mais ce n’est point par

1 Vatican II, La Constitution sur 1’Eglise, publié sous la direction de G. Ba-
RAUNA, Paris (Collection: Unam sanctam, 51 b, t. 2) 1966, 279.

2 Ibidem, 281.

3 Cf. Somme théologique. I, q. 43, a. 7.



Note sur la mission du Saint-Esprit 121

des activités propres que la troisiéme Personne se révéle au monde.
Pour que cela fiit possible, I'Esprit aurait di s’incarner comme le Fils.

Nous devons donc conclure que la théologie d’Occident, dans son
ensemble, enseigne, lorsqu’elle traite de la révélation du mystére de la
troisiéme Personne, une exception importante a la doctrine de la Consti-
tution Dei Verbum: «Cette économie de la Révélation comprend des
événements et des paroles intimement unis entre eux de sorte que les
ceuvres, réalisées par Dieu dans 1'histoire du salut, attestent et corro-
borent et la doctrine et le sens indiqué par les paroles, tandis que les
paroles publient les ceuvres et éclairent le mystére qu’elles contien-
nent» (I, 2). Le mystére de I'Incarnation illustre bien cette thése. Jésus
manifeste sa filiation divine autant par ses actions que par son enseigne-
ment. Ainsi, je sais que Dieu est Pére et Iils non pas seulement par des
paroles, mais encore par le fait méme de la mission de Jésus de Nazareth.
Puis-je ajouter: le méme principe vaut pour la mission de 1'Esprit?
Non, d’apres la doctrine classique, puisque la troisiéme Personne n’accom-
plit aucune action propre. Ce n’est pas l'économie rédemptrice qui
m’assure que 1'Esprit n’est pas un simple attribut divin; seules des
paroles inspirées m’enseignent l'existence auprés du Peére et du Fils
d'une troisiéme Personne *. L’Esprit ne se révéle pas par ses actions
puisqu’on affirme qu’il n’a aucune activité propre. A elle seule la mission
du Fils nous manifeste la distinction du Pére et da Verbe. Mais 1'événe-
ment de la Pentecote en tant que réalité salvifique ne révele pas la
personnalité de I’Esprit puisque sa présence dans 1'Eglise est égale a
celle des autres Personnes.

La théologie des Peéres grecs est-elle différente de celle de 1’Occi-
dent? A notre avis, un saint Basile, par exemple, n’est pas préoccupé
directement par notre probléme précis. On trouve chez lui des formules
admirables qui semblent accorder a I’Esprit une fonction particuliére
dans notre divinisation: «La route de la connaissance de Dieu va donc
de I'’Esprit ‘un’ par le Fils ‘un’ jusqu’au Pére ‘un’ et en sens inverse,
la bonté essentielle, la sainteté naturelle, la dignité royale s’écoulent du
Pére, par le Monogéne, jusqu’a I'Esprit» 3. Basile dira encore que 1’Esprit
a raison de forme, en tant qu’il perfectionne les étres raisonnables en
parachevant leur excellence ®. Mais I’Evéque de Césarée est préoccupé

* Les déclarations les plus nettes se trouvent dans le discours de Jésus apres
la céne tel que le rapporte S. Jean.

5 Traité du Saint-Esprit, c. 18, n. 47. Trad. B. PrucHE, Paris (Collection:
Sources chrétiennes 17) 1945, 197-198. 6 Ibidem, c. 26, n. 61, p. 225-226.



122 Note sur la mission du Saint-Esprit

surtout de défendre la divinité du Saint-Esprit. Aussi, interprétant la
formule «dans I’Esprit», il déclare sans doute que cette Personne «est
souvent désignée comme le lieu des étres sanctifiés» 7, mais ailleurs,
il précise que la particule «dans» peut s’appliquer également au Pere
et au Fils» 8. Son souci de combattre ceux qui considérent 1'Esprit
comme une créature 1’oblige 2 montrer la communion des Personnes
dans les mémes opérations divines. On ne trouve pas chez Basile la
doctrine de l'appropriation, mais il est difficile de prouver par des
textes décisifs que 1’Esprit a une fonction propre dans notre divinisation.

A la recherche d’une solution

L’amour surnaturel de Dieu nous fait désirer une union réelle avec
la Trinité, mais il est incapable de la réaliser. «... L’amitié par elle-méme
ne fait pas la présence: elle la fait désirer et y tend de tout son poids,
elle ne la crée pas. L'union affective qu’elle établit entre ceux qui s’aiment
n’est pas I'union effective qu’ils désirent, de sorte que, purement inten-
tionnelle et représentative, elle ne saurait étre aucunement réelle» °.
Cette theése nous apparait profondément exacte. Lorsque S. Thomas se
demande si la béatitude peut étre un acte de la volonté, il répond:
«L’obtention de la fin ne consiste pas dans un acte de la volonté. La
volonté se porte sur la fin, ou bien absente quand elle la désire, ou bien
présente quand elle se repose et se délecte en elle. Or il est évident que
le désir méme de la fin n’est pas 1’obtention de la fin, mais le mouvement
vers la fin...» 19, Ainsi, I’amour du chrétien ici-bas est désir d'union avec
Dieu, mais il est incapable de la réaliser lui-méme.

Or la situation serait toute différente si nous pouvions participer
a ’acte méme par lequel I’Esprit connait et aime le Pére et le Fils dont
il procéde. Dans la Trinité, la connaissance et 1’amour sont communs
aux trois Personnes. Mais ces opérations, nous devons les considérer
comme personnalisées par chacune d’entre elles, puisque seule la connais-
sance du Pere est a l'origine du Verbe et seul 'amour réciproque du
Peére et du Fils est au principe de la procession de 1’Esprit. L’acte de
connaissance du Verbe et de I’Esprit, a la différence de celui du Pere,
n’est pas source d’'une génération. L’acte d’amour de I’Esprit, lui non

7 Ibidem, c. 26, n. 62, p. 228. 8 Ibidem, c. 5, n. 11, p. 123.

9 J.-H. Nicoras, Le mystére de la grice, Liége, Paris (Collection: La Pensée
catholique) 1951, 58.

10 Somme théologique, I/I1, q. 3, a. 4.



Note sur la mission du Saint-Esprit 123

plus, n’est pas A l'origine d’une nouvelle procession 1. Dés lors, si la
Trinité accorde au juste une relation qui 'unit a la Personne de I’Esprit
en tant qu’elle se tourne, dans la connaissance et I’amour, vers les deux
autres Personnes dont elle proceéde, alors se réalise, dans un autre
contexte que celui de la doctrine occidentale de l'appropriation, la
parole de I’Apétre: «Aussi bien, n’avez-vous pas re¢u un esprit d’esclave
pour retomber dans la crainte; mais vous avez re¢u un Esprit de fils
adoptifs qui nous fait nous écrier: Abba, Pére. L'Esprit en personne
se joint a notre esprit pour attester que nous sommes fils de Dieu»
(Rom. 8, 15-16). Le texte paralléle de 1'épitre aux Galates nous montre
que 1"Esprit dont nous parle ici saint Paul n’est pas seulement le «pneu-
may divin considéré d'une maniére impersonnelle. Non, I’Apbtre pense
stirement a ce que la théologie postérieure appellera la troisieme Personne
de la Trinité. «Et la preuve que vous étes des fils, c’est que Dieu a
envoyé dans nos coeurs 1’Esprit de son Fils qui crie: Abba, Pére» (4, 6).
Doctrine analogue a celle de Jean qui explicitera cependant I’enseigne-
ment paulinien. En effet, uni a 1'Esprit, le juste entre aussi en rapport
avec le Fils et le Pére. C’est le théme de 'inhabitation en 14, 23: «Si quel-
qu’un m’aime, il gardera ma parole, et mon Pére I’aimera et nous viendrons
en lui et nous ferons notre demeure chez lui.» Mais cette rencontre du
Pére et du Fils, selon 1’ensemble du témoignage de 1’Ecriture, s’accomplit
par la médiation d’une relation qui nous relie directement a la seule
Personne de I’Esprit nous unissant lui-méme aux deux autres Personnes.
En Jésus-Christ, la nature humaine appartient a la Personne du
Verbe par une relation qui conduit le chrétien a cette confession de foi:
Cet homme est le Fils de Dieu. La sainte humanité de Jésus participe
a I'esse divin du Verbe. La mission du Saint-Esprit n’a pas pour but
de modifier la personnalité ontologique créée des chrétiens. Ce n’est
pas dans 'ordre de 1'étre, mais uniquement dans celui de I’agir surnaturel
que le juste doit étre uni a 'Esprit. C’est pourquoi, la troisiéme Per-
sonne n’est pas considérée indépendamment de son acte de connaissance
et d’amour car, sur le plan de I'étre, le baptisé ne participe nullement
a I'hypostase de 1'Esprit. Mais pour qu’il puisse, dans I'Esprit, crier:
Abba, Peére, il doit recevoir une relation qui le fait participer a la connais-
sance et 'amour divin personnalisés par la troisitme Personne. Cette
participation demeure mystérieuse, mais pas davantage que l'union
hypostatique de la nature humaine de Jésus au Verbe divin.

11 Cf. Somme théologique, I. q. 34, a. 1, ad 3. et q. 37, a. 2, ad 2.



124 Note sur la mission du Saint-Esprit

Cette thése que nous soumettons a la critique des théologiens ne
change rien a la doctrine classique relative a la grace sanctifiante et
aux vertus infuses. Elle veut simplement compléter cet enseignement
pour donner tout son sens aux formules pauliniennes et johanniques et
pour établir un dialogue avec I’orthodoxie qui nous reproche la faiblesse
de notre pneumatologie. Or tant que I'Occident se tient uniquement
a la doctrine de I'appropriation, il est incapable, a nos yeux, de répondre
aux désirs légitimes de nos fréres d’Orient.

Réponse a une objection

On se demandera peut-étre pourquoi nous ne nous Inspirons pas
des travaux d’'un Karl Rahner qui recourt a la notion de cause quasi
formelle pour manifester I'union de Dieu a sa créature. En fait, nous
avons été convaincu de la valeur de la critique élaborée par le P. J.-H.
Nicolas. «En cela consiste la causalité formelle que la cause s’identifie
avec son effet, et que I'effet entre en composition avec un autre élément
(la matiére) pour constituer un seul étre, ‘effet total’ de la causalité
efficiente dont la causalité formelle dépend (car c’est par l’exercice de
la causalité efficiente qu’'une «forme» est imprimée 4 un patient). Mais
dans le cas présent, on exclut radicalement de la causalité ‘quasi for-
melle’ toute idée de composition ontologique dans laquelle Dieu serait
un élément: que reste-t-il alors de la notion de causalité formelle?
le ‘quasi’ a dévoré le ‘formel’, et la causalité divine qu'on cherchait
a cerner s’évanouit: Dieu reste bien dans sa transcendance, mais on
ne voit pas comment il s’unit a sa créature» 12

Mais a la différence du P. Nicolas, nous ne nous résignons pas a
une explication du mystére fondée uniquement sur la doctrine de
I’appropriation. Aussi avons-nous recouru a une theése fondée sur une
analogie avec l'incarnation du Verbe. Le P. Nicolas écrit d’ailleurs:
«On se référe au cas de I'union hypostatique, a propos duquel, dans la
dogmatique scolastique, serait traitée ‘la problématique ontologique
d’une causalité formelle de Dieu envers sa créature’. Pour la méme
raison que plus haut, il est tout a fait impossible d’expliquer I'union
hypostatique par une causalité formelle du Verbe a I'égard de la nature
humaine: ne serait-ce pas d’ailleurs du monophysisme?» 13,

12 Te don de I’Esprit, Revue thomiste, LXVI, 1966, 547.
13 Tbidem.



Note sur la mission du Saint-Esprit 125

Mais 'union hypostatique s’est réalisée par une relation d’apparte-
nance de la nature humaine de Jésus a la Personne du Verbe, relation
réelle dans 1’humanité seulement, non dans la divinité. Est-il contra-
dictoire d’affirmer que le croyant est en relation avec 1’agir immanent
de la Personne de I’Esprit sans participer cependant a sa personnalité
divine? Nous ne le croyons pas .

Conséquences de cette doctrine

Grace a cette relation que nous venons d’'évoquer, on peut dire
équivalemment, soit que 1’Esprit nous présente au Peére et au Fils,
soit que, dans I’Esprit, nous nous offrons au Pére et au Fils. Mais I’Ecri-
ture comme la Tradition attribuent un réle essentiel a la troisieme Per-
sonne dans l’administration des sacrements. Que l'on songe d’abord
au baptéme: «Nul s’il ne renait de I'eau et de I'Esprit saint ne peut
entrer dans le Royaume des cieux» (Jean 3, 5). La liturgie eucharistique,
elle, contient de nombreuses formules d’épicléses adressées au Saint-
Esprit. Faut-il expliquer cette action de I'Esprit uniquement par la
doctrine de ’appropriation? A premiére vue, il faut répondre affirmati-
vement, parce que nous devons respecter I’enseignement traditionnel sur
les opérations divines ad extra. Pie XII le rappelle dans 1’Encyclique
Mystici corporis: «Tout doit étre tenu commun aux Personnes divines
de la Sainte Trinité de ce qui a rapport a Dieu envisagé comme cause
efficiente premiére suprémen» 5.

Mais si I'on admet I'existence de cette relation de toute 1’Eglise a
la Personne de I’Esprit, ne peut-on pas déclarer: Lorsque la toute-
puissance divine, commune a toute la Trinité, agit a travers les sacre-
ments, elle est médiatisée par cette relation? Ainsi I’Esprit joue un réle
propre dans ce mystére de sanctification. Une analogie: Lorsque Jésus
agit, les trois Personnes divines sont a 1’ceuvre pour rendre active son
humanité. Et cependant, I’action humaine du Christ ne doit étre attri-
buée qu’au Fils seul. Pourquoi? Parce qu’une relation unit cette nature
humaine au Verbe seul. De méme, avons-nous dit, une relation référe
le croyant a la Personne de I’Esprit. Dans 1'ordre de la médiation ascen-

14 HERIBERT MUHLEN, dans son ouvrage Una mystica Persona (Miinchen,
Paderborn, Wien 1964), essaie de dépasser la doctrine occidentale de I’appropria-
tion. Il recourt cependant a des conceptions philosophiques modernes dont la
valeur peut étre contestée. Nous avons préféré utiliser des notions classiques,
communes a toute la scolastique.

15 A. A S. XXXV (1943), 231.



126 Note sur la mission du Saint-Esprit

dante, elle nous permet de nous offrir au Pére et au Fils dans 1'Esprit.
Mais pourquoi cette relation que posséde toute I'Eglise ne jouerait-elle
pas un réle aussi dans I'ordre de la médiation descendante? Nous son-
geons A un texte de saint Augustin qui n’a guére été exploité. Commen-
tant la parole du Christ adressée aux Apotres le soir de Paques: «Recevez
le Saint-Esprit» (Jean 20, 23), 'Evéque d’Hippone attribue le pardon des
péchés aux priéres de la Colombe, c’est-a-dire de la Communio sanctorum.
«C’est la charité de 1'Eglise, qui par le Saint-Esprit s’est répandue dans
nos cceurs, qui remet les péchés de ceux qui participent a cet amour;
elle retient les fautes de ceux qui n’y participent pas» 6. Saint Augustin
ne songe pas a une action propre a I’Esprit puisqu’il est a I'origine de la
doctrine de I’appropriation. Mais nous pouvons donner un prolongement
a son intuition. Le pardon des péchés n’est pas accordé uniquement par
la médiation de la hiérarchie, mais encore par celle de tout le Peuple de
Dieu. Or si I’Eglise est en relation spéciale avec 1’Esprit, la troisiéme
Personne remplira un réle propre dans le don de la grace en raison méme
de cette relation qui I'unit au Peuple de Dieu.

Si notre thése est exacte, nous pouvons donner un sens rigoureux
a la formule du Credo parlant du Christ: «Qui conceptus est de Spiritu
sancto». En effet, la Vierge Marie, avant de concevoir Jésus, a regu
cette relation qui l'unit & la troisitme Personne. La toute-puissance
divine est médiatisée par cette relation et I'’Esprit, par cette action,
inaugure toute son activité future dans les sacrements de 1'Eglise.

Bien plus, 'humanité de Jésus ne regoit pas seulement une relation
qui I'unit hypostatiquement au Verbe, mais encore la méme relation
qui sera accordée aux croyants aprés la Pentecote. En effet, I'Evangile
nous parle si souvent de la présence de I'’Esprit dans 'humanité de
Jésus. De nouveau, la théologie classique recourt a la doctrine de ’appro-
priation. Mais n’est-ce pas plus conforme a la densité des textes que de
déclarer: Jésus s’unit vitalement, dans I’amour, a son propre Je divin
et au Pére dans la Personne de 1'Esprit Saint?

Nous dirions aussi volontiers: dans I’Ancien Testament, les justes
ont regu la grice de la divinisation, mais non cette relation particuliere
a I'Esprit. Ainsi on gardera son sens fort au texte de 1'Evangile de saint
Jean: «Il n’y avait pas encore d’Esprit, parce que Jésus n’avait pas
encore été glorifién (7, 39). Cependant, deux exceptions avaient été
réalisées: en faveur de Jésus et de sa Meére.

16 In Ioh. Tract. 121, CC 36, 667.



	Note sur la mission du Saint-Esprit

