
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 1

Artikel: Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Grösse und Menge

Autor: Greive, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Greive

Hasdaj Crescas und das Problem
der unendlichen Größe und Menge

Zur philosophiegeschichtlichen Einordnung
der Aristoteleskritik des Werkes «Or Adonaj»

Hasdaj Crescas, 1340 in Barcelona geboren und 1410 in Saragossa

gestorben, ist nach Maimonides und Ibn Gabirol (von den Lateinern
Avencebrol oder Avicebron genannt) eine der bekanntesten Gestalten
der jüdischen Philosophiegeschichte. Er gehört zu den nicht sehr
zahlreichen mittelalterlichen jüdischen Philosophen, deren Namen man auch

in der nichtjudaistischen Literatur zuweilen begegnet.
Trotzdem steht es um die Crescas-Forschung nicht gerade gut. Sie

ist über den von Julius Guttmann und Harry A. Wolfson erreichten
Stand kaum hinausgekommen h Besonders unzureichend sind - von
einer noch zu nennenden Ausnahme abgesehen - die bisherigen Stellungnahmen

zum Problem der philosophiegeschichtlichen Einordnung seines

Denkens, zur Frage nach dessen Originalität oder NichtOriginalität.
In der umfangreichen, eine Teiledition des Werkes« Or Adonaj

»umfassenden Arbeit Wolfsons «Crescas' Critique of Aristotle», in der es

1 Julius Guttmann, Chasdai Creskas als Kritiker der aristotelischen Physik,
in: Festschrift zum siebzigsten Geburtstage Jakob Guttmanns, Leipzig 1915, 28-54;
ders., Das Problem der Willensfreiheit bei Hasdai Crescas und den islamischen
Aristotelikern, in: Jewish Studies in Memory of G. A. Kohut, New York 1935,
326-349; H. A. Wolfson, Crescas on the Problem of Divine Attributes, in: The
Jewish Quarterly Review, N. S. 7 (1916), 1-44 u. 175-221; ders., Note on Crescas'
Definition of Time, in: The Jewish Quarterly Review, N. S. 10 (1919), 1-17; ders.,
Crescas' Critique of Aristotle. Problems of Aristotle's Physics in Jewish and Arabic
Philosophy. Cambridge (Mass.) 1929.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge 97

vornehmlich um die naturphilosophischen Lehren des jüdischen Autors
geht, erscheint Hasdaj Crescas als ein Bahnbrecher neuzeitlichen
Denkens. Wolfson berücksichtigt und zitiert in aller Ausführlichkeit eine

große Zahl hebräisch und arabisch schreibender Autoren, geht jedoch in
keiner Weise der Frage nach möglichen Vorgängern in der lateinischen
Scholastik nach. So wird der Eindruck erweckt, als bestände zwischen
dem Denken des jüdischen Philosophen und der älteren und zeitgenössischen

Diskussion im christlichen Bereich keinerlei Zusammenhang. Man
kann Wolfson zugute halten, daß die Philosophie der lateinisch
schreibenden Autoren des 14. Jahrhunderts - um die es hier vor allem ginge -
bis 1929 noch wenig erforscht war. Doch war sie keineswegs völlig
unbekannt. Der Hauptgrund des angezeigten Mangels dürfte darin zu
sehen sein, daß die das jüdische und die das christliche Mittelalter
betreffende philosophiegeschichtliche Forschung allzu abgetrennt
voneinander betrieben wurden (und wohl auch heute noch betrieben werden).

Wolfsons Darstellung, in welcher Crescas als großer Neuerer
naturphilosophischen Denkens vorgeführt wird, hat auf jüdischer Seite Schule

gemacht. Simcha B. Urbach nennt im dritten Band seines Werkes
«Säulen jüdischen Denkens», der eine ausführliche Besprechung der
Philosophie Hasdaj Crescas' enthält, diesen nicht nur den originellsten
jüdischen Denker, sondern unterstellt überdies, er sei in keiner Weise

von der christlichen Philosophie beeinflußt gewesen 2. Es liegt auf
derselben Linie, wenn Max Jammer in seiner erstmals 1954 in englischer
Sprache, sodann 1960 - erweitert und verbessert - in deutscher Sprache
erschienenen Arbeit über «Das Problem des Raumes» mit dem Blick auf
die Naturphilosophie Hasdaj Crescas' von einer «revolutionären Tat»
spricht, die den Vergleich mit der des Kopernikus aushalte, wenngleich
sie wegen widriger Bedingungen politischer und religiöser Art unwirksam
geblieben sei 3, und wenig später, speziell die Raumtheorie des jüdischen
Philosophen apostrophierend, ausführt: «Als erster Verkünder des

unendlichen homogenen Raumes leistet Crescas dann einen hervorragenden
Beitrag für die Geschichte des wissenschaftlichen Denkens» 4.

2 'Ammûdê ham-mahasäbäh haj-jisrâ'elît, III. Jerusalem 1961, 381 u. 408.
3 M. Jammer, Das Problem des Raumes, Darmstadt 1960, 78.
4 ebd. 86 f. - Auf den, was die angeschnittene Frage angeht, ähnlich gerichteten

Artikel von Nachum L. Rabinovitch: Rabbi Hasdai Crescas (1340-1410) on
Numerical Infinities, in: Isis 61 (1970), 224-230, sei nur am Rande hingewiesen.
Der Beitrag verrät weitgehende Unkenntnis des Diskussionsstandes.

7



98 Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge

Solche Einordnung und Einschätzung des Crescasschen Denkens

läßt sich, wie im folgenden deutlich werden wird, nicht aufrechterhalten.
Daß Auffassungen wie die referierten bis in die sechziger Jahre hinein
diskutabel geblieben sind, ist um so erstaunlicher, als Pierre Duhem in
dem Hasdaj Crescas gewidmeten Abschnitt des erstmals 1917 erschienenen

V. Bandes seines «Système du Monde» sich zum Problem der
philosophiegeschichtlichen Einordnung der naturphilosophischen Lehren des

jüdischen Autors bereits entschieden zutreffender geäußert hatte. Er
schreibt: «Chasdaj s'en prend à toutes les notions essentielles de la

Physique péripatéticienne; l'infini, le temps, le heu, le mouvement, le vide

sont, pour lui, autant d'occasions d'opposer sa pensée à celle du Stagirite.
Cette critique, autant du moins que les brèves indications données par
Joël nous permettent d'en juger, paraît très fortement inspirée par les

discussions auxquelles les Nominalistes parisiens s'étaient, au cours du
XIVe siècle, livrés avec une ardeur passionnée» 5. Es sind hier - nebenbei
bemerkt - keineswegs nur die Pariser Nominalisten zu nennen.
Dessenungeachtet verweist die zitierte Bemerkung durchaus in die richtige
Richtung. Duhem's «Système du Monde» oder doch die mit Rücksicht
auf unsere Frage interessanten Abschnitte dieses Werkes mögen den

zuvor zitierten jüdischen Autoren (ich erinnere an Wolfson, Urbach,
Jammer) unbekannt gewesen sein. In jedem Falle aber hätte ihnen die

Bemerkung Steinschneiders, daß nach dem 13. Jahrhundert die jüdischen
Philosophen durchweg mit den Diskussionen der lateinischen Vorläufer
vertraut waren6, nicht entgehen dürfen. Doch ist - zumindest mit
Rücksicht auf Crescas - auch dieser Hinweis unbemerkt oder doch
unbeachtet gebheben.

Erst in jüngster Zeit hat sich Shlomo Pines mit größerer Sachkenntnis

dem Problem der philosophiegeschichtlichen Einordnung der Lehren
des Hasdaj Crescas zugewandt, und zwar in seiner in Jerusalem erschienenen

Untersuchung über die «Scholastik nach Thomas von Aquin und
die Lehren des Hasdaj Crescas und seiner Vorgänger» 7. Die folgenden
Bemerkungen sind im wesentlichen als Ergänzungen und Ausweitungen
dieser Arbeit anzusehen.

5 P. Duhem, Le Système du Monde, V. Paris 1954, 230.
6 M. Steinschneider, Jewish Literature from the Eight to the Eighteenth

Century. New York 1965 (1. Aufl.: London 1857), 97.
7 Sh. Pines, Has-scholastica sâ'aharê Thomas Aquinas ümisnätam säl Hasdaj

Crescas wesäl qôdemajw. Jerusalem 1966 ; engl. Ausgabe : Scholasticism after Thomas
Aquinas and the Teachings of Hasdai Crescas and his Predecessors. Jerusalem 1967.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge 99

Ich beschränke mich in meinen Überlegungen auf die Besprechung
der Unendlichkeitsproblematik. Die Unendlichkeitsproblematik spielt in
der kritischen Auseinandersetzung Crescas' mit Aristoteles eine gewichtige

Rolle. Zugleich ist seine Stellungnahme gerade zu dieser Frage eines

der Hauptmomente gewesen, die zu der angezeigten Fehleinschätzung
seiner ideengeschichtlichen Rolle geführt haben.

Crescas orientiert sich in seiner Kritik - was die Anordnung des

Stoffes angeht - an den von Maimonides dem zweiten Teil seines «Môreh
nebûkîm» (Führer der Verwirrten) vorangestellten 25 (bzw. 26) Propositionen,

in denen zentrale aristotelische Lehren thesenartig zusammengefaßt

sind, um in dieser Form als Prämissen für den Erweis der Existenz,
Einheit und Unkörperlichkeit Gottes zu dienen. Hier interessieren nur die

ersten drei dieser Propositionen.
In der ersten geht es um die Frage nach der möglichen Existenz

einer unendlichen Größe bzw. eines unendlichen Ausgedehnten. Crescas

gliedert seine Besprechung in vier Abschnitte. Er behandelt der Reihe
nach das Problem
1. der Existenz einer unkörperlichen unendlichen Größe - mit ausführlicher

Diskussion der Vakuumsfrage -,
2. der Existenz einer körperlichen unendlichen Größe,
3. eines geradeaus oder kreisförmig sich bewegenden Unendlichen,
4. - in einer Art von zusammenfassender Betrachtung - eines aktuell

unendlichen (d. h. unendlich großen) Körpers.
Die zweite Proposition bezieht sich auf das Problem der

gleichzeitigen Existenz einer unendlichen Anzahl von Größen.

Die dritte schließlich auf das (damit eng zusammenhängende)
Problem der Existenz einer unendlichen Anzahl von Ursachen und Wirkungen

(unabhängig davon, ob es sich um Größen handelt oder nicht).
Die Ausführungen betreffen zwei Kernfragen :

1. die Frage nach der Existenz unendlicher Größen - magnitudines
(gedacht ist an Kontinua),

2. die Frage nach der Existenz unendlicher Mengen - multitudines.
In der ersten Frage ist die nach dem unendlichen Raum (ich erinnere an

Jammers Apostrophierung der Raumtheorie Hasdaj Crescas'), in der
zweiten die nach der eine unendliche Anzahl von Ursachen und Wirkungen

umfassenden Ursachenkette eingeschlossen.
Der Philosoph beantwortet diese Fragen - Aristoteles und Maimonides

kritisierend - positiv: unendliche Größen und Mengen sind möglich.
Das gleiche gilt konsequenterweise vom unendlichen Raum und der eine



100 Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge

unendliche Anzahl von Gliedern umfassenden Ursachenkette. Der
unendliche Raum existiert tatsächlich.

An dieser Stelle ist daran zu erinnern, daß Crescas das diskutierte
hebräische Werk in seinen letzten Lebensjahren, d. h. zu Anfang des

15. Jahrhunderts, abgefaßt hat. Nun ist aber bei Anneliese Maier
nachzulesen, daß im lateinischen Bereich schon im 14. Jahrhundert «auf
wirklich breiter Basis» Aristoteleskritik (der geschilderten Art) betrieben
worden und «gleichzeitig... allmählich eine eigene und selbständige
Naturphilosophie» entstanden ist8.

Diese Entwicklung spielte sich zunächst vor allem in zwei Zentren
ab, in Paris und in Oxford. Für Paris ist u. a. Gregor von Rimini und
besonders die Schule des Johannes Buridanus, deren bedeutendster
Vertreter Nicolaus Oresme war, für Oxford an erster Stelle Thomas
Bradwardine zu nennen. Später war neben Paris und Oxford auch Bologna

mit der Schule des Matthäus von Gubbio von Bedeutung.
Von den genannten Kreisen dürfte sich weitgehend herleiten, was

Wolfson «Crescas' Critique of Aristotle» nennt. Für die Diskussion des

Unendlichkeitsproblems sei dies mehr im einzelnen gezeigt.
Zum besseren Verständnis des folgenden ist vorweg auf zwei

Unterscheidungen hinzuweisen. Die Autoren des 14. Jahrhunderts halten in der

Regel zwei Arten des Unendlichen streng auseinander: das infinitum in

potentia und das infinitum in actu bzw. das infinitum in fieri und das

infinitum in facto esse. Das infinitum in fieri pflegt mit der aristotelischen
Definition beschrieben zu werden : infinitum est cuius quantitatem
accipientibus semper est aliquid extra accipere, oder noch häufiger mit der
Formel: non tantum quin maius (für die unendliche Größe) und non tot
quin plures (für die unendliche Zahl). Das infinitum in facto esse definiert
man analog (der letzteren Formel) : tantum quod non maius und tot
quod non plures, oder auch : infinitum est quo nihil est maius. In unseren
Überlegungen geht es nicht um das improblematische infinitum in fieri,
sondern um das infinitum in facto esse, nicht um das potentiell, sondern

um das aktuell Unendliche. Den zitierten Definitionen des aktuell
Unendlichen nach ist dieses, wie Anneliese Maier sich ausdrückt, «das

überendliche Maximum aller Größen derselben Art» 9.

8 Vgl.: «Ergebnisse» der spätmittelalterlichen Naturphilosophie, in:
Ausgehendes Mittelalter, I. Rom 1964, 425 f.

9 Diskussionen über das aktuell Unendliche in der ersten Hälfte des 14.

Jahrhunderts, in: Ausgehendes Mittelalter, I, Rom 1964, 41-85, s. S. 45.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge 101

Es taucht jedoch noch eine andere Definition des aktuell Unendlichen

auf, die inhaltlich etwas anderes besagt (und damit stehen wir bei
der zweiten für unsere Überlegungen wichtigen Unterscheidung). Die
Definition lautet : infinitum est quod excedit quodcumque finitum ultra
omnem proportionem determinatam. Diese Definition umschreibt nicht
den Begriff eines überendlichen Maximums, sondern - modern
ausgedrückt - den Begriff des Transfiniten, der viel weiter ist. Geht man von
der letzteren Begriffsbestimmung des Unendlichen aus, so muß-z. B.-
unendlich nicht gleich unendlich sein. Mit dem Unendlichen im ersteren
Sinne dagegen verhält es sich per definitionem anders. Quo nihil est

maius, hieß es in der angeführten Begriffsbestimmung 10. Hasdaj Crescas

ist es um das Unendliche im Sinne des Transfiniten zu tun. Dies geht
(u. a.) daraus hervor, daß er den Satz nicht unwidersprochen hinnimmt,
es sei unmöglich, daß ein Unendliches größer als ein anderes sei n.

Einer der frühesten christlichen Vertreter der Lehre von der Möglichkeit

unendlicher Größen und Mengen ist Wilhelm von Ockham. Wilhelm
von Ockham ist in unserm Zusammenhang von besonderer Bedeutung, da

(auch unabhängig davon, ob verwandte Positionen nachweisbar sind
oder nicht) angenommen werden kann, daß Hasdaj Crescas seine oder
doch einige seiner Schriften gekannt hat. Die Schriften Ockhams haben
im 15. Jahrhundert auf jüdischer Seite so viel Interesse gefunden, daß

Elija ben Josef Habillo aus dem übrigens aragonischen Monzon in den

siebziger Jahren des Jahrhunderts Teile derselben ins Hebräische übersetzt

hat.
Ockhams Position erscheint auf den ersten Blick widersprüchlich.

Im ersten Buch des Sentenzenkommentars 12 spricht er sich gegen die

Möglichkeit von aktuell Unendlichem aus, im zweiten Buch des

Sentenzenkommentars und im zweiten Quodlibet13 hingegen dafür (wobei
freilich das Intensivum ausgeklammert wird). Anneliese Maier hat
indessen nachweisen können, daß hier nicht ein Widerspruch vorliegt,
sondern im einen und im andern Falle von verschiedenen Unendlichkeit

sbegriffen ausgegangen wird. An der betreffenden Stelle des ersten
Buches des Sentenzenkommentars, die von einem möglichen höchsten
Grad der Liebe handelt, geht es um das infinitum im Sinne eines über-

10 Siehe zu dem ganzen Abschnitt : Diskussionen über das aktuell Unendliche
a. a. O., 43 ff.

11 Wolfson, Crescas' Critique of Aristotle, 188/89 f.; s. auch ebd. 218/19 f.
12 Dist. 17, q. 8. (Ed. Lyon 1495).
13 Sent. II, q. 8, und Quodl. II, q. 5. (Ed. Straßburg 1491.)



102 Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge

endlichen Maximums (ich erinnere an die zuvor erläuterte Unterscheidung),

an den beiden andern Stellen, an denen das Problem der Ewigkeit
der Welt besprochen wird, steht demgegenüber das infinitum im Sinne
des Transfiniten zur Diskussion. Ockham bestreitet also die Möglichkeit
eines aktuell unendlichen Maximums (wie auch Minimums), konzediert
aber - um mehr als um eine Konzession handelt es sich nicht - die
Möglichkeit transfiniter Größen und Mengen (nicht dagegen transfiniter
Intensitäten) 14.

Weitaus entschiedener und bestimmter - und damit auch der Position

Hasdaj Crescas' näher - ist die Stellungnahme Gregors von Rimini
zur Unendlichkeitsproblematik. Gregor von Rimini hat in Paris studiert
und später auch u. a. in Paris doziert. Die Abfassung des

Sentenzenkommentars, um den es im folgenden geht, fällt in das Jahr 1344 15.

Gregor untersucht das Unendlichkeitsproblem an drei Stellen seines

Kommentarwerkes, und zwar bei der Behandlung folgender Fragen :

1. Ob Gott aufgrund seiner unendlichen Macht eine aktuell unendliche

Wirkung hervorbringen kann.
2. Ob eine von Gott verschiedene Sache von Ewigkeit her bestehen kann.
3. Ob eine Größe aus unteilbaren (letzten) Einheiten zusammengesetzt

ist16.
Das Ergebnis seiner Überlegungen lautet: quod non repugnant neque
sunt incompossibiles actualitas et infinitas. In seiner Sicht sind sowohl

(wie schon für Ockham) aktuell unendliche Größen und Mengen als auch

(über Ockham hinausgehend) aktuell unendliche Intensitäten möglich.
Dabei versteht er das Unendliche ganz ähnlich wie Ockham als Trans-
finites. Aktuell unendliche Mengen sind nicht nur möglich, sie existieren
tatsächlich. Das Kontinuum besteht aus aktuell unendlich vielen letzten
Teilen 17. Bei Gregor wird somit zur ausgebildeten, konsequent zu Ende

gedachten Lehre, was bei Wilhelm von Ockham lediglich als mehr oder

weniger zurückhaltend geäußerte Konzession erscheint.

14 Vgl. zu dem ganzen Abschnitt: A. Maier, Diskussionen über das aktuell
Unendliche, a. a. O., 59-62.

15 A. Maier. Diskussionen über das aktuell Unendliche, a. a. O., 81.
16 1. Utrum Deus per suam infinitam potentiam posset producere effectum

actu infinitum. (Sent. I, dist. 42-44, q. 4. [Ed. Venedig 1522].)
2. Utrum fuerit possibile aliquam rem aliam a Deo fuisse ab aeterno.

(Sent. II, dist. 1, q. 3.)
3. An magnitudo componitur ex indivisibilibus. (Sent. II, dist. 2, q. 2, a. 1.)

17 Siehe zu dem ganzen Abschnitt : A. Maier, Diskussionen über das aktuell
Unendliche, a. a. O., 82 f.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge 103

Gregor von Rimini war nicht der einzige radikale Infinitist des

14. Jahrhunderts. Eine ähnliche Position wie er haben um etwa dieselbe

Zeit - d. h. in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts - Franciscus Rubeus
de Marchia und Nicolaus Bonetus eingenommen 18. Nicolaus Bonetus ist
mit Rücksicht auf Hasdaj Crescas insofern von besonderem Interesse, als

er ausdrücklich die Möglichkeit einer aus unendlich vielen koexistenten
Gliedern bestehenden Kausalreihe lehrt. Es geht hier um die von Crescas

bei der Besprechung der dritten maimonidischen Proposition behandelte
Problematik. Bonetus führt u. a. aus: «Wenn die Koexistenz einer

unendlichen Anzahl akzidentell einander untergeordneter Ursachen nicht
unmöglich ist [was durchweg zugestanden wird], (so) ist ebensowenig die

(Koexistenz) einer unendlichen Anzahl auf essentielle Weise einander

untergeordneter Ursachen unmöglich»19. Ganz ähnlich äußert sich

Crescas: «Dafür (hier einen Unterschied zu machen, nämlich) die
Möglichkeit im akzidentellen und die Unmöglichkeit im essentiellen Bereich

zu vertreten, bedarf es eines (eigenen) Beweises». Einen solchen Beweis

aber gibt es in seiner Sicht nicht20.
Für das Problem des unendlichen Raumes (bzw. Vakuums), das von

Crescas im Zusammenhang mit der Besprechung und Kritik der ersten
maimonidischen Proposition behandelt wird, ist insbesondere auf den

Oxforder Lehrer Thomas Bradwardine und den Buridanusschüler Nicolaus

Oresme zu verweisen. Beide sind in dieser Frage lange vor Crescas

zu recht eindeutigen Stellungnahmen gelangt.
Die Position Thomas Bradwardines, der wie die bereits besprochenen

lateinischen Autoren in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts lehrte,
wird in Alexandre Koyrés Untersuchung «Le vide et l'espace infini au
XIVe siècle» 21 ausführlich besprochen. Nach Koyré ist Bradwardine der

18 A. Maier, Diskussionen über das aktuell Unendliche, a. a. O., 68 ff. u. 72 ff.
Pines zählt, auf Duhem, Le Système du Monde VII, Paris 1956, 121-124,

verweisend, irrtümlicherweise Robert Holkot ohne genauere Differenzierung zu den
Infinitisten (Scholasticism after Thomas Aquinas 18). Nach Anneliese Maier
lehnt Holkot die Lehre von der Existenz unendlicher Größen und Mengen
grundsätzlich ab, lediglich die eine Ausnahme anerkennend, daß das Kontinuum aus aktuell

unendlich vielen proportionalen Teilen besteht (Diskussionen über das aktuell
Unendliche, a. a. O., 81).

19 Nicolai Boneti Physica, Lib. II, cap. 9 (Ed. Venedig 1505), zitiert nach
Duhem, Le Système du Monde VII, a. a. O., 128; s. auch Pines, Scholasticism after
Thomas Aquinas a. a. O., 18 ff., bes. 20, Anm. 47.

20 Wolfson, Crescas' Critique of Aristotle, 226/27 - 228/29.
21 A. Koyré, Le vide et l'espace infini au XIVe siècle, in: Archives d'histoire

doctrinale et littéraire du moyen âge, 1949, 45-91, s. S. 80-91.



104 Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge

erste, der «konsequent und bewußt die reale Existenz eines unendlichen
Raumes» gelehrt hat 22. Auch Crescas tritt - wie schon angezeigt - keineswegs

nur für die Möglichkeit, sondern für die Wirklichkeit des unendlichen

Raumes ein. Thomas Bradwardine behandelt den genannten
Gegenstand in seiner Schrift «De causa Dei». Der Kontext ist die Lehre

von der Erschaffung der Welt. Nach der Konzeption Bradwardines

impliziert die Möglichkeit der Welterschaffung zweierlei:
1. die Existenz eines leeren Raumes, der die zu schaffende Welt
aufzunehmen bestimmt ist,
2. die Gegenwart Gottes in diesem Räume.

Der geforderte leere Raum kann nicht begrenzt sein. Er ist schlicht :

Ausdehnung. Ausdehnung als solche aber, d. h. eine Ausdehnung, die

nicht die Ausdehnung eines Körpers ist, ist als begrenzte nicht zu denken.

Jener leere Raum, der Bedingung der Möglichkeit der Welterschaffung
ist, ist also unendlich. Im Korollarium zum 5. Kapitel des ersten Buches
der genannten Arbeit heißt es: «quod Deus essentialiter et praesentialiter
est ubique, nedum in mundo et in eius partibus universis; verum etiam
extra mundum in situ seu vacuo imaginario infinito. »

Wenn der unendliche leere Raum, dessen Existenz hier vorausgesetzt
wird, als ein imaginärer bezeichnet wird, so bedeutet das nicht, daß ihm
Existenz nur in der Vorstellung zukommt. Ein solches Verständnis ist
mit den angezeigten Theoremen nicht in Einklang zu bringen. «II est

clair», schreibt Koyré, «que pour le géomètre Bradwardine l'espace

'imaginaire' est parfaitement actuel» 23. Wahrscheinlich wird der unendliche

Raum imaginär genannt, weil er bloße, d. h. nichtkörperliche
Ausdehnung ist, deshalb für die Sinne nicht wahrnehmbar und somit nur
denkbar oder auch - wenn das Wort nicht in einem allzu engen Sinne

verstanden wird - vorstellbar.
Die skizzierte Lehre stimmt ganz weitgehend mit den Vorstellungen

überein, die Hasdaj Crescas im Rahmen seiner Vakuumsdiskussion (bei
der Besprechung der ersten aristotelisch-maimonidischen Proposition)
entwickelt. Auch er lehrt die Existenz eines unendlichen Raumes im Sinne

reiner Ausdehnung und kennt den Begriff eines unendlichen außerweltlichen

Vakuums. Crescas' Begriff des godäl nibdäl biltî ba'al taklît - der

abgetrennten, d. h. unkörperlichen unendlichen Größe 24 entspricht in-

22 ebd. 51.
23 ebd. 84, Anm. 5.
24 Wolfson, Crescas' Critique of Aristotle, 136/37 - 148/49 u. 178/79 - 188/89.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Größe und Menge 105

haltlich Bradwardines Begriff des situs imaginarius infinitus. Darüber
hinaus erinnert Crescas' Rede von Gott als dem Ort der Welt, besonders

was die Entfaltung dieses Gedankens angeht, an Bradwardines Lehre von
der Gegenwart Gottes im unendlichen Räume 25.

Abschließend sei an den eine Generation nach Thomas Bradwardine
u. a. in Paris lehrenden Nicolaus Oresme erinnert, der nicht minder
bestimmt wie jener die These von der Existenz eines unendlichen Raumes

vertritt und zugleich diesen Raum aufs engste mit Gott in Beziehung
setzt, ja - über die Position des Oxforder Lehrers hinausgehend - geradezu

mit Gott identifiziert. Der einschlägige Abschnitt aus seinem «Livre
du Ciel et du Monde» (er wird auch von Pines zitiert) lautet wie folgt:
«Et donques hors le ciel est une espasce wide incorporelle d'autre maniéré

que n'est quelconque(s) espace pleine et corporelle Item, ceste espasse
dessus dicte est infinie et indivisible et est le inmensité de Dieu et est

Dieu meïsmes ...» 26.

Die dargestellten Zusammenhänge machen hinreichend deutlich, daß

Wolfsons These von der Originalität des Crescasschen Denkens insbesondere

auf dem Gebiete der Naturphilosophie, eine These, an die Max

Jammer und Simcha B. Urbach noch Anfang der sechziger Jahre glaubten
anknüpfen zu können, zu revidieren ist. Dies gilt zumindest hinsichtlich
der in diesem Kontext zentralen Unendlichkeitsproblematik. Crescas

hat, was die zur Diskussion gestellten Thesen zum Problem der unendlichen

Größe und Menge betrifft, Vorläufer gehabt und aller Wahrscheinlichkeit

nach die Position des einen oder andern dieser Vorläufer wenigstens

mittelbar auch gekannt.

25 Vgl. Koyré, a. a. O., 90, Anm. 2.
26 Maistre Nicole Oresme, Le Livre du Ciel et du Monde, Ed. by A. D. Menut

and A. J. Denomy, in: Mediaeval Studies, 3 (1941), 244.


	Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Grösse und Menge

