Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 1

Artikel: Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Grésse und Menge
Autor: Greive, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERMANN GREIVE

Hasdaj Crescas und das Problem
der unendlichen GroBe und Menge

Zur philosophiegeschichtlichen Einordnung
der Aristoteleskritik des Werkes «Or Adonaj»

Hasdaj Crescas, 1340 in Barcelona geboren und 1410 in Saragossa
gestorben, ist nach Maimonides und Ibn Gabirol (von den Lateinern
Avencebrol oder Avicebron genannt) eine der bekanntesten Gestalten
der jiidischen Philosophiegeschichte. Er gehort zu den nicht sehr zahl-
reichen mittelalterlichen jiidischen Philosophen, deren Namen man auch
in der nichtjudaistischen Literatur zuweilen begegnet.

Trotzdem steht es um die Crescas-Forschung nicht gerade gut. Sie
ist iiber den von Julius Guttmann und Harry A. Wolfson erreichten
Stand kaum hinausgekommen !. Besonders unzureichend sind — von
einer noch zu nennenden Ausnahme abgesehen — die bisherigen Stellung-
nahmen zum Problem der philosophiegeschichtlichen Emordnung seines
Denkens, zur Frage nach dessen Originalitidt oder Nichtoriginalitit.

In der umfangreichen, eine Teiledition des Werkes «Or Adonaj» um-
fassenden Arbeit Wolfsons «Crescas’ Critique of Aristotle», in der es

1 Julius GurTMANN, Chasdai Creskas als Kritiker der aristotelischen Physik,
in: Festschrift zum siebzigsten Geburtstage Jakob Guttmanns, Leipzig 1915, 28-54;
ders., Das Problem der Willensfreiheit bei Hasdai Crescas und den islamischen
Aristotelikern, in: Jewish Studies in Memory of G. A. Kohut, New York 1935,
326-349; H. A. WoLrsoN, Crescas on the Problem of Divine Attributes, in: The
Jewish Quarterly Review, N. S. 7 (1916), 1-44 u. 175-221; ders., Note on Crescas’
Definition of Time, in: The Jewish Quarterly Review, N. S. 10 (1919), 1-17; ders.,
Crescas’ Critique of Aristotle. Problems of Aristotle’s Physics in Jewish and Arabic
Philosophy. Cambridge (Mass.) 1929.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen GréBe und Menge 97

vornehmlich um die naturphilosophischen Lehren des jiidischen Autors
geht, erscheint Hasdaj Crescas als ein Bahnbrecher neuzeitlichen Den-
kens. Wolfson beriicksichtigt und zitiert in aller Ausfithrlichkeit eine
groBe Zahl hebrdisch und arabisch schreibender Autoren, geht jedoch in
keiner Weise der Frage nach mdglichen Vorgidngern in der lateinischen
Scholastik nach. So wird der Eindruck erweckt, als bestdnde zwischen
dem Denken des jiidischen Philosophen und der dlteren und zeitgendossi-
schen Diskussion im christlichen Bereich keinerlei Zusammenhang. Man
kann Wolfson zugute halten, daB die Philosophie der lateinisch schrei-
benden Autoren des 14. Jahrhunderts — um die es hier vor allem ginge —
bis 1929 noch wenig erforscht war. Doch war sie keineswegs vollig un-
bekannt. Der Hauptgrund des angezeigten Mangels diirfte darin zu
sehen sein, dafl die das jiidische und die das christliche Mittelalter be-
treffende philosophiegeschichtliche Forschung allzu abgetrennt von-
einander betrieben wurden (und wohl auch heute noch betrieben werden).

Wolfsons Darstellung, in welcher Crescas als groBer Neuerer natur-
philosophischen Denkens vorgefithrt wird, hat auf jiidischer Seite Schule
gemacht. Simcha B. Urbach nennt im dritten Band seines Werkes
«Sdaulen jiidischen Denkens», der eine ausfiithrliche Besprechung der
Philosophie Hasdaj Crescas’ enthdlt, diesen nicht nur den originellsten
jiidischen Denker, sondern unterstellt iiberdies, er sei in keiner Weise
von der christlichen Philosophie beeinfluBt gewesen 2. Es liegt auf der-
selben Linie, wenn Max Jammer in seiner erstmals 1954 in englischer
Sprache, sodann 1960 — erweitert und verbessert — in deutscher Sprache
erschienenen Arbeit {iber «Das Problem des Raumes» mit dem Blick auf
die Naturphilosophie Hasdaj Crescas’ von einer «revolutiondren Tat»
spricht, die den Vergleich mit der des Kopernikus aushalte, wenngleich
sie wegen widriger Bedingungen politischer und religioser Art unwirksam
geblieben sei 3, und wenig spiter, speziell die Raumtheorie des jiidischen
Philosophen apostrophierend, ausfiithrt: «Als erster Verkiinder des un-
endlichen homogenen Raumes leistet Crescas dann einen hervorragenden
Beitrag fiir die Geschichte des wissenschaftlichen Denkens» *.

2 ‘Amm@idé ham-mah®$ibah haj-jiérd’elit, III. Jerusalem 1961, 381 u. 408.

3 M. JAMMER, Das Problem des Raumes, Darmstadt 1960, 78.

* ebd. 86 f. — Auf den, was die angeschnittene Frage angeht, dhnlich gerich-
teten Artikel von Nachum L. RaBiNnoviTcH: Rabbi Hasdai Crescas (1340-1410) on
Numerical Infinities, in: Isis 61 (1970), 224-230, sei nur am Rande hingewiesen.
Der Beitrag verrdt weitgehende Unkenntnis des Diskussionsstandes.

7



98 Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen GréBe und Menge

Solche Einordnung und Einschidtzung des Crescasschen Denkens
1Bt sich, wie im folgenden deutlich werden wird, nicht aufrechterhalten.
DaB Auffassungen wie die referierten bis in die sechziger Jahre hinein
diskutabel geblieben sind, ist um so erstaunlicher, als Pierre Duhem in
dem Hasdaj Crescas gewidmeten Abschnitt des erstmals 1917 erschiene-
nen V. Bandes seines «Systéme du Monde» sich zum Problem der philo-
sophiegeschichtlichen Einordnung der naturphilosophischen Lehren des
judischen Autors bereits entschieden zutreffender geduBert hatte. Er
schreibt: «Chasdaj s’en prend a toutes les notions essentielles de la
Physique péripatéticienne; I'infini, le temps, le lieu, le mouvement, le vide
sont, pour lui, autant d’occasions d’opposer sa pensée a celle du Stagirite.
Cette critique, autant du moins que les bréves indications données par
Joél nous permettent d’en juger, parait trés fortement inspirée par les
discussions auxquelles les Nominalistes parisiens s’étaient, au cours du
XIVe siécle, livrés avec une ardeur passionnée» 3. Es sind hier — nebenbei
bemerkt — keineswegs nur die Pariser Nominalisten zu nennen. Dessen-
ungeachtet verweist die zitierte Bemerkung durchaus in die richtige
Richtung. Duhem’s «Systéme du Monde» oder doch die mit Riicksicht
auf unsere Frage interessanten Abschnitte dieses Werkes mogen den
zuvor zitierten jiidischen Autoren (ich erinnere an Wolfson, Urbach,
Jammer) unbekannt gewesen sein. In jedem Falle aber hitte ihnen die
Bemerkung Steinschneiders, dal nach dem 13. Jahrhundert die jiidischen
Philosophen durchweg mit den Diskussionen der lateinischen Vorldufer
vertraut waren , nicht entgehen diirfen. Doch ist — zumindest mit
Riicksicht auf Crescas — auch dieser Hinweis unbemerkt oder doch un-
beachtet geblieben.

Erst in jiingster Zeit hat sich Shlomo Pines mit gréBerer Sachkennt-
nis dem Problem der philosophiegeschichtlichen Einordnung der Lehren
des Hasdaj Crescas zugewandt, und zwar in seiner in Jerusalem erschie-
nenen Untersuchung iiber die «Scholastik nach Thomas von Aquin und
die Lehren des Hasdaj Crescas und seiner Vorgidnger» 7. Die folgenden
Bemerkungen sind im wesentlichen als Ergdnzungen und Ausweitungen
dieser Arbeit anzusehen.

5 P. DuHEM, Le Systéme du Monde, V. Paris 1954, 230.

6 M. STEINSCHNEIDER, Jewish Literature from the Eight to the Eighteenth
Century. New York 1965 (1. Aufl.: London 1857), 97.

7 Sh. Pines, Ha§-scholastica §4’aharé Thomas Aquinas imisnitam sil Hasdaj
Crescas wesil godemijw. Jerusalem 1966 ; engl. Ausgabe: Scholasticism after Thomas
Aquinas and the Teachings of Hasdai Crescas and his Predecessors. Jerusalem 1967.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen GréB8e und Menge 99

Ich beschrinke mich in meinen Uberlegungen auf die Besprechung
der Unendlichkeitsproblematik. Die Unendlichkeitsproblematik spielt in
der kritischen Auseinandersetzung Crescas’ mit Aristoteles eine gewich-
tige Rolle. Zugleich ist seine Stellungnahme gerade zu dieser Frage eines
der Hauptmomente gewesen, die zu der angezeigten Fehleinschitzung
seiner ideengeschichtlichen Rolle gefiihrt haben.
Crescas orientiert sich in seiner Kritik — was die Anordnung des
Stoffes angeht — an den von Maimonides dem zweiten Teil seines « Moreh
neblikim» (Fiihrer der Verwirrten) vorangestellten 25 (bzw. 26) Proposi-
tionen, in denen zentrale aristotelische Lehren thesenartig zusammen-
gefalit sind, um in dieser Form als Pramissen fiir den Erweis der Existenz,
Einheit und Unkoérperlichkeit Gottes zu dienen. Hier interessieren nur die
ersten drei dieser Propositionen.
In der ersten geht es um die Frage nach der moglichen Existenz
einer unendlichen GréBe bzw. eines unendlichen Ausgedehnten. Crescas
gliedert seine Besprechung in vier Abschnitte. Er behandelt der Reihe
nach das Problem
1. der Existenz einer unkérperlichen unendlichen Gréfle — mit ausfiihr-
licher Diskussion der Vakuumsfrage —,

2. der Existenz einer korperlichen unendlichen GroBe,

. eines geradeaus oder kreisformig sich bewegenden Unendlichen,

4. —in einer Art von zusammenfassender Betrachtung — eines aktuell
unendlichen (d. h. unendlich grof8en) Korpers.

Die zweite Proposition bezieht sich auf das Problem der gleich-
zeitigen Existenz einer unendlichen Anzahl von GréBen.

Die dritte schlieBlich auf das (damit eng zusammenhingende) Pro-
blem der Existenz einer unendlichen Anzahl von Ursachen und Wirkun-
gen (unabhingig davon, ob es sich um GréBen handelt oder nicht).

Die Ausfithrungen betreffen zwei Kernfragen:

1. die Frage nach der Existenz unendlicher Gréfen — magnitudines
(gedacht ist an Kontinua),

2. die Frage nach der Existenz unendlicher Mengen — multitudines.

In der ersten Frage ist die nach dem unendlichen Raum (ich erinnere an

Jammers Apostrophierung der Raumtheorie Hasdaj Crescas’), in der

zweiten die nach der eine unendliche Anzahl von Ursachen und Wirkun-

gen umfassenden Ursachenkette eingeschlossen.

Der Philosoph beantwortet diese Fragen — Aristoteles und Maimoni-
des kritisierend — positiv: unendliche Gré8en und Mengen sind moglich.
Das gleiche gilt konsequenterweise vom unendlichen Raum und der eine

W



100 Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen GréB8e und Menge

unendliche Anzahl von Gliedern umfassenden Ursachenkette. Der un-
endliche Raum existiert tatsdchlich.

An dieser Stelle ist daran zu erinnern, dall Crescas das diskutierte
hebrdische Werk in seinen letzten Lebensjahren, d. h.zu Anfang des
15. Jahrhunderts, abgefa3t hat. Nun ist aber bei Anneliese Maier nach-
zulesen, da im lateinischen Bereich schon im 14. Jahrhundert «auf
wirklich breiter Basis» Aristoteleskritik (der geschilderten Art) betrieben
worden und «gleichzeitig ... allmdhlich eine eigene und selbstindige
Naturphilosophie» entstanden ist 8.

Diese Entwicklung spielte sich zundchst vor allem in zwei Zentren
ab, in Paris und in Oxford. Fiir Paris ist u. a. Gregor von Rimini und
besonders die Schule des Johannes Buridanus, deren bedeutendster
Vertreter Nicolaus Oresme war, fiir Oxford an erster Stelle Thomas
Bradwardine zu nennen. Spiter war neben Paris und Oxford auch Bolo-
gna mit der Schule des Matthéus von Gubbio von Bedeutung.

Von den genannten Kreisen diirfte sich weitgehend herleiten, was
Wolfson «Crescas’ Critique of Aristotle» nennt. Fiir die Diskussion des
Unendlichkeitsproblems sei dies mehr im einzelnen gezeigt.

Zum besseren Verstdndnis des folgenden ist vorweg auf zwei Unter-
scheidungen hinzuweisen. Die Autoren des 14. Jahrhunderts halten in der
Regel zwei Arten des Unendlichen streng auseinander: das infinitum in
potentia und das infinitum in actu bzw. das infinitum in fieri und das
infinitum in facto esse. Das infinitum in fieri pflegt mit der aristotelischen
Definition beschrieben zu werden: infinitum est cuius quantitatem
accipientibus semper est aliquid extra accipere, oder noch haufiger mit der
Formel: non tantum quin maius (fiir die unendliche Gré8e) und non tot
quin plures (fiir die unendliche Zahl). Das infinitum in facto esse definiert
man analog (der letzteren Formel): tantum quod non maius und tot
quod non plures, oder auch: infinitum est quo nihil est maius. In unseren
Uberlegungen geht es nicht um das unproblematische infinitum in fieri,
sondern um das infinitum in facto esse, nicht um das potentiell, sondern
um das aktuell Unendliche. Den zitierten Definitionen des aktuell Un-
endlichen nach ist dieses, wie Anneliese Maier sich ausdriickt, «das iiber-
endliche Maximum aller GroBen derselben Art» °.

8 Vgl.: «Ergebnisse» der spidtmittelalterlichen Naturphilosophie, in: Aus-
gehendes Mittelalter, I. Rom 1964, 425 {.

9 Diskussionen iiber das aktuell Unendliche in der ersten Halfte des 14. Jahr-
hunderts, in: Ausgehendes Mittelalter, I, Rom 1964, 41-85, s. S. 45.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen GréBe und Menge 101

Es taucht jedoch noch eine andere Definition des aktuell Unend-
lichen auf, die inhaltlich etwas anderes besagt (und damit stehen wir bei
der zweiten fiir unsere Uberlegungen wichtigen Unterscheidung). Die
Definition lautet: infinitum est quod excedit quodcumque finitum ultra
omnem proportionem determinatam. Diese Definition umschreibt nicht
den Begriff eines iiberendlichen Maximums, sondern — modern ausge-
driickt — den Begriff des Transfiniten, der viel weiter ist. Geht man von
der letzteren Begriffsbestimmung des Unendlichen aus, so muf—-z. B. -
unendlich nicht gleich unendlich sein. Mit dem Unendlichen im ersteren
Sinne dagegen verhilt es sich per definitionem anders. Quo nihil est
maius, hieB es in der angefiihrten Begriffsbestimmung !°. Hasdaj Crescas
ist es um das Unendliche im Sinne des Transfiniten zu tun. Dies geht
(u. a.) daraus hervor, daB er den Satz nicht unwidersprochen hinnimmt,
es sei unmoglich, daf ein Unendliches gréBer als ein anderes sei 1.

Einer der frithesten christlichen Vertreter der Lehre von der Moglich-
keit unendlicher Gré8en und Mengen ist Wilhelm von Ockham. Wilhelm
von Ockham ist in unserm Zusammenhang von besonderer Bedeutung, da
(auch unabhingig davon, ob verwandte Positionen nachweisbar sind
oder nicht) angenommen werden kann, daB Hasdaj Crescas seine oder
doch einige seiner Schriften gekannt hat. Die Schriften Ockhams haben
im 15. Jahrhundert auf jiidischer Seite so viel Interesse gefunden, daf
Elija ben Josef Habillo aus dem iibrigens aragonischen Monzon in den
siebziger Jahren des Jahrhunderts Teile derselben ins Hebriische iiber-
setzt hat.

Ockhams Position erscheint auf den ersten Blick widerspriichlich.
Im ersten Buch des Sentenzenkommentars !? spricht er sich gegen die
Moglichkeit von aktuell Unendlichem aus, im zweiten Buch des Senten-
zenkommentars und im zweiten Quodlibet '3 hingegen dafiir (wobei
freilich das Intensivum ausgeklammert wird). Anneliese Maier hat in-
dessen nachweisen koénnen, daB hier nicht ein Widerspruch vorliegt,
sondern im einen und im andern Falle von verschiedenen Unendlich-
keitsbegriffen ausgegangen wird. An der betreffenden Stelle des ersten
Buches des Sentenzenkommentars, die von einem moglichen héchsten
Grad der Liebe handelt, geht es um das infinitum im Sinne eines iiber-

10 Siehe zu dem ganzen Abschnitt: Diskussionen iiber das aktuell Unendliche
a.a. 0., 43 ff,

11 'WoLrson, Crescas’ Critique of Aristotle, 188/89 {.; s. auch ebd. 218/19 f.

12 Dist. 17, q. 8. (Ed. Lyon 1495).

13 Sent. 11, q. 8, und Quodl. 11, q. 5. (Ed. StraBburg 1491.)



102 Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Gré8e und Menge

endlichen Maximums (ich erinnere an die zuvor erlduterte Unterschei-
dung), an den beiden andern Stellen, an denen das Problem der Ewigkeit
der Welt besprochen wird, steht demgegeniiber das infinitum im Sinne
des Transfiniten zur Diskussion. Ockham bestreitet also die Mo6glichkeit
eines aktuell unendlichen Maximums (wie auch Minimums), konzediert
aber — um mehr als um eine Konzession handelt es sich nicht — die Mog-
lichkeit transfiniter GréBen und Mengen (nicht dagegen transfiniter
Intensitdten) 4.

Weitaus entschiedener und bestimmter — und damit auch der Posi-
tion Hasdaj Crescas’ ndher — ist die Stellungnahme Gregors von Rimini
zur Unendlichkeitsproblematik. Gregor von Rimini hat in Paris studiert
und spéter auch u. a.in Paris doziert. Die Abfassung des Sentenzen-
kommentars, um den es im folgenden geht, fillt in das Jahr 1344 15,
Gregor untersucht das Unendlichkeitsproblem an drei Stellen seines
Kommentarwerkes, und zwar bei der Behandlung folgender Fragen:

1. Ob Gott aufgrund seiner unendlichen Macht eine aktuell unendliche
Wirkung hervorbringen kann.
2. Ob eine von Gott verschiedene Sache von Ewigkeit her bestehen kann.
3. Ob eine GréBe aus unteilbaren (letzten) Einheiten zusammengesetzt
15t 18,
Das Ergebnis seiner Uberlegungen lautet: quod non repugnant neque
sunt incompossibiles actualitas et infinitas. In seiner Sicht sind sowohl
(wie schon fiir Ockham) aktuell unendliche Gré8en und Mengen als auch
(iber Ockham hinausgehend) aktuell unendliche Intensitdten moglich.
Dabei versteht er das Unendliche ganz dhnlich wie Ockham als Trans-
finites. Aktuell unendliche Mengen sind nicht nur mdglich, sie existieren
tatsdchlich. Das Kontinuum besteht aus aktuell unendlich vielen letzten
Teilen 7. Bei Gregor wird somit zur ausgebildeten, konsequent zu Ende
gedachten Lehre, was bei Wilhelm von Ockham lediglich als mehr oder
weniger zuriickhaltend geduBerte Konzession erscheint.

14 Vgl. zu dem ganzen Abschnitt: A. MaIER, Diskussionen iiber das aktuell
Unendliche, a. a. O., 59-62.
15 A. MaIgRr, Diskussionen iiber das aktuell Unendliche, a. a. O., 81.
16 1. Utrum Deus per suam infinitam potentiam posset producere effectum
actu infinitum. (Sent. I, dist. 4244, q. 4. [Ed. Venedig 1522].)
2. Utrum fuerit possibile aliquam rem aliam a Deo fuisse ab aeterno.
(Sent. II, dist. 1, q. 3.)
3. An magnitudo componitur ex indivisibilibus. (Sent. II, dist. 2, q. 2, a. 1.)
17 Siehe zu dem ganzen Abschnitt: A. MAIER, Diskussionen iiber das aktuell
Unendliche, a. a. O., 82 {.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen GréBe und Menge 103

Gregor von Rimini war nicht der einzige radikale Infinitist des
14. Jahrhunderts. Eine dhnliche Position wie er haben um etwa dieselbe
Zeit —d. h. in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts — Franciscus Rubeus
de Marchia und Nicolaus Bonetus eingenommen 8. Nicolaus Bonetus ist
mit Riicksicht auf Hasdaj Crescas insofern von besonderem Interesse, als
er ausdriicklich die Moglichkeit einer aus unendlich vielen koexistenten
Gliedern bestehenden Kausalreihe lehrt. Es geht hier um die von Crescas
bei der Besprechung der dritten maimonidischen Proposition behandelte
Problematik. Bonetus fithrt u. a. aus: «Wenn die Koexistenz einer
unendlichen Anzahl akzidentell einander untergeordneter Ursachen nicht
unmoglich ist [was durchweg zugestanden wird], (so) ist ebensowenig die
(Koexistenz) einer unendlichen Anzahl auf essentielle Weise einander
untergeordneter Ursachen unmdoglich» . Ganz &dhnlich duBert sich
Crescas: «Dafiir (hier einen Unterschied zu machen, ndmlich) die Mog-
lichkeit im akzidentellen und die Unméglichkeit im essentiellen Bereich
zu vertreten, bedarf es eines (eigenen) Beweises». Einen solchen Beweis
aber gibt es in seiner Sicht nicht 2.

Fiir das Problem des unendlichen Raumes (bzw. Vakuums), das von
Crescas im Zusammenhang mit der Besprechung und Kritik der ersten
maimonidischen Proposition behandelt wird, ist insbesondere auf den
Oxforder Lehrer Thomas Bradwardine und den Buridanusschiiler Nico-
laus Oresme zu verweisen. Beide sind in dieser Frage lange vor Crescas
zu recht eindeutigen Stellungnahmen gelangt.

Die Position Thomas Bradwardines, der wie die bereits besprochenen
lateinischen Autoren in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts lehrte,
wird in Alexandre Koyrés Untersuchung «Le vide et I’espace infini au
XIVe siecle» 2 ausfiihrlich besprochen. Nach Koyré ist Bradwardine der

18 A. MAIER, Diskussionen iiber das aktuell Unendliche, a. a. O., 68 ff. u. 72 fi.

Pines zdhlt, auf DureEM, Le Systéme du Monde VII, Paris 1956, 121-124,
verweisend, irrtiimlicherweise Robert Holkot ohne genauere Differenzierung zu den
Infinitisten (Scholasticism after Thomas Aquinas ..., 18). Nach Anneliese MAIER
lehnt Holkot die Lehre von der Existenz unendlicher Gré8en und Mengen grund-
sdtzlich ab, lediglich die eine Ausnahme anerkennend, da3 das Kontinuum aus aktu-
ell unendlich vielen proportionalen Teilen besteht (Diskussionen iiber das aktuell
Unendliche, a. a. O., 81).

19 Nicolai BoneTi Physica, Lib. II, cap. 9 (Ed. Venedig 1505), zitiert nach
Dunewm, Le Systéme du Monde VII, a. a. O., 128; s. auch PInNEs, Scholasticism after
Thomas Aquinas ..., a. a. O., 18 ff., bes. 20, Anm. 47.

20 WoLFsoN, Crescas’ Critique of Aristotle, 226/27 — 228/29.

2t A. Kovrg, Le vide et I’espace infini au XIVe siécle, in: Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du moyen age, 1949, 45-91, s. S. 80-91.



104 Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen GroBe und Menge

erste, der «konsequent und bewuBt die reale Existenz eines unendlichen
Raumes» gelehrt hat ?2. Auch Crescas tritt — wie schon angezeigt — keines-
wegs nur fiir die Moglichkeit, sondern fiir die Wirklichkeit des unend-
lichen Raumes ein. Thomas Bradwardine behandelt den genannten
Gegenstand in seiner Schrift «De causa Dei». Der Kontext ist die Lehre
von der Erschaffung der Welt. Nach der Konzeption Bradwardines
impliziert die Moglichkeit der Welterschaffung zweierlei:

1. die Existenz eines leeren Raumes, der die zu schaffende Welt aufzu-
nehmen bestimmt ist,

2. die Gegenwart Gottes in diesem Raume.

Der geforderte leere Raum kann nicht begrenzt sein. Er ist schlicht:
Ausdehnung. Ausdehnung als solche aber, d. h. eine Ausdehnung, die
nicht die Ausdehnung eines Korpers ist, ist als begrenzte nicht zu denken.
Jener leere Raum, der Bedingung der Moglichkeit der Welterschaffung
ist, ist also unendlich. Im Korollarium zum 5. Kapitel des ersten Buches
der genannten Arbeit heiBt es: «quod Deus essentialiter et praesentialiter
est ubique, nedum in mundo et in eius partibus universis; verum etiam
extra mundum in situ seu vacuo imaginario infinito.»

Wenn der unendliche leere Raum, dessen Existenz hier vorausgesetzt
wird, als ein imaginirer bezeichnet wird, so bedeutet das nicht, daBl ihm
Existenz nur in der Vorstellung zukommt. Ein solches Verstindnis ist
mit den angezeigten Theoremen nicht in Einklang zu bringen. «II est
clair», schreibt Koyré, «que pour le géométre Bradwardine l'espace
‘imaginaire’ est parfaitement actuel» 2. Wahrscheinlich wird der unend-
liche Raum imaginidr genannt, weil er bloBe, d.h. nichtkdrperliche
Ausdehnung ist, deshalb fiir die Sinne nicht wahrnehmbar und somit nur
denkbar oder auch — wenn das Wort nicht in einem allzu engen Sinne
verstanden wird — vorstellbar.

Die skizzierte Lehre stimmt ganz weitgehend mit den Vorstellungen
tiberein, die Hasdaj Crescas im Rahmen seiner Vakuumsdiskussion (bei
der Besprechung der ersten aristotelisch-maimonidischen Proposition)
entwickelt. Auch er lehrt die Existenz eines unendlichen Raumesim Sinne
reiner Ausdehnung und kennt den Begriff eines unendlichen auBerwelt-
lichen Vakuums. Crescas’ Begriff des godil nibdal bilti ba‘al taklit — der
abgetrennten, d. h. unkorperlichen unendlichen GréBe ?* entspricht in-

22 ebd. 51.
23 ebd. 84, Anm. 5.
2¢ WoLFsoN, Crescas’ Critique of Aristotle, 136/37 — 148/49 u. 17879 — 188/89.



Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen GroBe und Menge 105

haltlich Bradwardines Begriff des situs imaginarius infinitus. Dariiber
hinaus erinnert Crescas’ Rede von Gott als dem Ort der Welt, besonders
was die Entfaltung dieses Gedankens angeht, an Bradwardines Lehre von
der Gegenwart Gottes im unendlichen Raume *.

AbschlieBend sei an den eine Generation nach Thomas Bradwardine
u. a. in Paris lehrenden Nicolaus Oresme erinnert, der nicht minder
bestimmt wie jener die These von der Existenz eines unendlichen Raumes
vertritt und zugleich diesen Raum aufs engste mit Gott in Beziehung
setzt, ja — iiber die Position des Oxforder Lehrers hinausgehend — gerade-
zu mit Gott identifiziert. Der einschldgige Abschnitt aus seinem «Livre
du Ciel et du Monde» (er wird auch von Pines zitiert) lautet wie folgt:
«Et donques hors le ciel est une espasce wide incorporelle d’autre maniere
que n’est quelconque(s) espace pleine et corporelle ... Item, ceste espasse
dessus dicte est infinie et indivisible et est le inmensité de Dieu et est
Dieu meismes ...» %,

Die dargestellten Zusammenhinge machen hinreichend deutlich, da3
Wolfsons These von der Originalitidt des Crescasschen Denkens insbeson-
dere auf dem Gebiete der Naturphilosophie, eine These, an die Max
Jammer und Simcha B. Urbach noch Anfang der sechziger Jahre glaubten
ankniipfen zu koénnen, zu revidieren ist. Dies gilt zumindest hinsichtlich
der in diesem Kontext zentralen Unendlichkeitsproblematik. Crescas
hat, was die zur Diskussion gestellten Thesen zum Problem der unend-
lichen GréB8e und Menge betrifft, Vorldufer gehabt und aller Wahrschein-
lichkeit nach die Position des einen oder andern dieser Vorldufer wenig-
stens mittelbar auch gekannt.

25 Vgl. KovYrg, a. a. O., 90, Anm. 2,
26 Maistre Nicole OrREsME, Le Livre du Ciel et du Monde, Ed. by A. D. Menut
and A. J. Denomy, in: Mediaeval Studies, 3 (1941), 244.



	Hasdaj Crescas und das Problem der unendlichen Grösse und Menge

