
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 19 (1972)

Heft: 1

Artikel: Heideggers Erfahrung von Sein und die Frag-würdigkeit einer "bonum"-
Dimension

Autor: Flüe, Bruno von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bruno von Flüe

Heideggers Erfahrung von Sein und die
Frag-Würdigkeit einer «bonum»-Dimension

Gedanken zu M. Boss' Versuch, Heideggers Denkweg
im Räume der Psychotherapie fruchtbar zu machen

Einleitung *

Mit dem unaufhörlichen Siegeszuge neuzeitlicher Naturwissenschaften

ist seit geraumer Zeit ein Geschehen im Gang, dessen Tragweite und

Konsequenzen immer mehr ins Unübersehbare und Überdimensionale

zu wachsen scheinen. Zeitgenössische philosophische Interpretationen
mögen in vielem selbst Ausdruck wildester Vielfalt und Widersprüche

* Sigel im folgenden Text für die Werke von Martin Heidegger:
SuZ Sein und Zeit. Tübingen 196310

WiM Was ist Metaphysik Frankfurt 19659

WW Vom Wesen der Wahrheit. Frankfurt 19543

EH Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Frankfurt 19633

HU Piatons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den Huma¬
nismus. Bern 19542

UdK Der Ursprung des Kunstwerkes. Stuttgart 1960
HW Holzwege. Frankfurt 19634

VA I/II/III Vorträge und Aufsätze. Pfullingen 19673
SvG Der Satz vom Grund. Pfullingen 1957
SP Unterwegs zur Sprache. Pfullingen 1959
SdD Zur Sache des Denkens. Tübingen 1969

f ür die Werke von Medard Boss :

TuA Der Traum und seine Auslegung. Bern/Stuttgart 1953

EpsM Einführung in die psychosomatische Medizin. Bern/Stuttgart 1954
PuD Psychoanalyse und Daseinsanalytik. Bern/Stuttgart 1957
LSB Lebensangst, Schuldgefühle und psychotherapeutische Befreiung.

Bern/Stuttgart 1962



4 Heideggers Erfahrung von Sein

sein, in einem Punkte stimmen sie doch weitgehend überein: in der
dominanten Stellung, welche sie diesem Geschehen einräumen, und vor
allem in dessen Bewertung. Denn Stück für Stück mußten die letzten
Reste jenes Fortschrittsglaubens abgebaut werden, welcher weite Teile
des 19. Jahrhunderts noch bestimmte.

Man wird trotz des «sicheren Ganges» heutiger Einzelwissenschaften,
ihrer vielgepriesenen Souveränität und Unbestechlichkeit, nicht verleugnen

können, daß sich in jedem ihrer einzelnen Erfahrungsfelder - genügend

ontologische Sorgfalt vorausgesetzt - eine spezifische Relativität
ihrer Grundbegriffe aufzeigen ließe, eine Relativität, welche, je nach

geschichtlichem Kontext, sich zu einer tiefgehenden Grundlagenkrise
ausweiten könnte. Der Fall einer solchen Ausweitung ist nicht negativ
zu bewerten. Er kann mit einem Schlage ein helles Licht auf tiefhegende

Zusammenhänge werfen, welche im üblichen (philosophisch) sorglosen
Wissenschaftsbetrieb immer wieder vergessen oder mit scheinbarem

Erfolg hintangestellt werden. Er kann gar zu einem ontologischen
Brennpunkt werden, in welchem die Umrisse jener Expansion
neuzeitlich-technischer Subjektivität sich abzuheben beginnen und eine gewisse

Transparenz erreichen.
Eine solche ontologische Brennpunktrolle könnte in heutiger

geschichtlicher Situation dem Raum von Psychoanalyse und
Psychotherapie zukommen. Denn in ihm prallen wie kaum irgendwo, neuzeitlicher

technischer Wahn, Wirklichkeit ausschließlich in verfügender
Bemächtigung (Vergegenständlichung) sicherzustellen, und die bestürzende

Erfahrung der Bodenlosigkeit solchen Herrschaftsanspruches, mit
unmittelbarer Schärfe aufeinander. In diesem Raum wird deutlich, wie
sehr mit einzelwissenschaftlicher Wahrheitsfindung eine zunehmende

Atomisierung und Pulverisierung d. h. aber eine zunehmende Entwirklichung

am Werk ist ; und technische Wahrheit weniger einem Klarwerden
menschlicher Grundsituation, als einer radikalen Reduktion und
Nivellierung von Wirklichkeit gleichkommt. Muß diese Entwirklichungsproblematik

aber in einem Raum, wo es vorzüglich um Sinn-Eröffnung,
vertrauendes Beanspruchen-lassen und unbedingtes Offensein geht, nicht
zu einer grundlegenden sachlichen, und d. h. letztlich auch ontologischen

Not werden *? Müßte dadurch nicht auch das SelbstVerständnis heilender

1 Hier läge gerade das Entscheidende der Brennpunktsituation : Daß nämlich
sachliche Not (d. h. wissenschaftszwfem^ Problematik) notwendig als ontologische
(d. h. ganzheitliche Problematik) erschiene. Daß also jene übliche Sorglosigkeit



Heideggers Erfahrung von Sein 5

Praxis erschüttert werden? Woher darf denn ein Anspruch auf heilendes

Eröffnen erhoben werden, wenn nicht aus der Erfahrung von Dichte und
Vieldimensionalität unausschöpfbarer Wirklichkeit, deren Weite und
Uneinholbarkeit tragend offen hält

Was aber ist heute schwieriger als Nähe und Wirklichkeits^'cÄte
(Unausschöpfbarkeit, Geheimnishaftigkeit, Vieldimensionalität)
glaubwürdig in Erfahrung zu bringen? Kennzeichnet es heutige Situation
nicht treffend, wenn ein Denker vom Range M. Horkheimers resignierend
feststellt: «Je weiter der Fortschritt, desto gefährdeter wird nicht nur der

Glaube, sondern die wahre Sehnsucht nach dem Anderen. Alles nicht rein

positivistische Denken und Fühlen erscheint mehr und mehr als Phänomen

der Kindheitsperiode der Menschheit, die, nicht weniger als die des

Einzelnen, heute entschieden reduziert werden soll. Alter wie Kindheit
werden zum Negativen gegenüber dem jugendfrisch Erwachsenen.
Bewußt oder unbewußt erfährt er alles nicht strikt Sachliche, nicht tatsächlich

zu Erweisende, ebenso wie das Denken, das nicht von vorneherein
auf praktische Zwecke sich bezieht, als romantisch und sentimental» 2.

Hat irgendeine philosophische Weltdeutung dieser Problematik
Entscheidendes entgegenzusetzen Von welchem denkerischen Horizont
her kann psychotherapeutische Heilung ihre ontologische Not angemessen

fortschreitender Spezialisierung und d. h. immer auch zunehmender Unverbind-
lichkeit und «Neutralität» einen mächtigen Gegenstoß erführe.

Ob jedoch der Schritt von der (isoliert einzelwissenschaftlichen) sachlichen
Not zu deren Thematisierung als ontologische Not (welchem die vorliegende Arbeit
nachdenkt) genügt, wenn diese ontologische Thematisierung nicht fähig ist, ein
Instrumentarium bereitzustellen, der aufgewiesenen Not mit praktischer (d. h. heute
aber wohl gesellschaftlicher) Veränderung entgegenzutreten, diese Frage sei zu
Beginn doch wenigstens erwähnt. Wir wollen dabei nicht verleugnen, daß wir sie

nur erwähnen, und nicht eigentlich stellen können. Dies ist ein wesentlicher Mangel
des Denkraumes von Heidegger und Boss, ein Mangel, der vielleicht nie wirklich
behoben werden kann, dem jedoch auf der Seite der gesellschaftskritischen und
praktischen Philosophien ein ebenso spezifischer Mangel entspricht, wie das Zitat
von Horkheimer beweist.

Man wird daher, was die Ganzheitlichkeit (von Problemstellungen) angeht,
noch recht bescheiden sein müssen. Das darf jedoch kein Grund zu Resignation
sein. Vielleicht lassen sich «ontologische Ganzheitlichkeit» und «gesellschaftsverän-
dernde Ganzheitlichkeit» in einer gewissen Komplementarität sehen, ohne in den
Fehler zu verfallen, die Möglichkeiten der einen Seite durch dogmatische Verfestigung

der andern Seite aus dem Blick zu verlieren. Diese Möglichkeit berechtigt
immerhin zu gewisser Hoffnung, auch wenn es die Philosophie, welche diese
Komplementarität vereint, noch nicht gibt.

2 M. Horkheimer, Die Zeitgemäßheit der Philosophie Schopenhauers, in:
Neue Zürcher Zeitung, 192. Jg., 1971, Sonntagsausgabe No. 133, S. 52.



6 Heideggers Erfahrung von Sein

artikulieren? Muß nicht von diesem Zukunftsentwurf Horkheimers her
die Reduktion auf die Freudsche «Leistungs- und Genußfähigkeit» einzig
rationales und unsentimentales Ziel bleiben? Würde sich jedoch dann

nicht, was zu Beginn des 20. Jahrhunderts als «Utopie einer Seelenphysik»
noch einigermaßen «optimistische» Geltung beanspruchen durfte, als
erschreckende Realität erweisen, eine Realität, in welcher nicht einmal
mehr die «Sehnsucht nach einem Anderen» (Horkheimer) einen Sinn
haben könnte?

Diese Fragen sind in dieser Form wohl zu entschieden, zu alternativ
gestellt. Dennoch zeigen sie die Richtung einer wesentlichen Problematik
an und stecken zugleich den Raum der vorliegenden Arbeit ab. Denn im
Folgenden wird der Versuch gemacht, Heideggers Denkweg als eine Suche

nach einer vieldimensionalen, unausschöpfbaren und in ihrer Geheimnis-

haftigkeit gehüteten Wirklichkeit sichtbar zu machen. Hierbei bewegen
wir uns immer schon auf jenen Ort zu, von welchem her M. Boss es

unternimmt, Heideggers Denken für ein neues psychotherapeutisches
Verständnis fruchtbar zu machen. Kann jedoch Heideggers Denken den

Anforderungen, welche Boss' psychotherapeutische Applikation mit sich

bringt, gerecht werden? Ist die Erfahrung von Sein, wie sie Heidegger
auf seinem Denkweg immer bestimmter zur Sprache bringt, genug
universal, genug vieldimensional und weitreichend? Kann man, wie das

Boss tut, menschliche Offenheit (Ek-sistenz) letztlich als vertrauende

verstehen? Hat sich Heideggers Seinserfahrung tatsächlich so weit
entschieden, daß die «Sterblichen im Geviert» auch die Liebenden genannt
werden dürften?

Inwiefern in diesen Fragen überhaupt eine Relevanz, eine wirkliche
Frag-Würdigkeit sich verbirgt, und in welchem Zusammenhang diese

mögliche Frag-Würdigkeit mit dem (formal gekennzeichneten) Grundmotiv

einer «Suche nach Wirklichkeit» steht, kann erst am Ende der

Arbeit sich erweisen. Dennoch haben wir den Versuch unternommen,
bereits SuZ, d. h. die fundamentalontologische Fragestellung nach dem
Sein (qua existenziale Analytik) vom Blickwinkel dieser Frag-Würdigkeit
her zu beleuchten. Daß dadurch auch die ersten Teile der Arbeit erst

vom Ende der Untersuchung her ihre zureichende Legitimation erfahren,
sei nicht verschwiegen.



Heideggers Erfahrung von Sein 7

I. GESAMTAUFRISS DER FUNDAMENTALONTOLOGISCHEN FRAGESTELLUNG

«Die konkrete Ausarbeitung der Frage nach dem Sinn von 'Sein* ist
die Absicht der folgenden Abhandlung» 3. Mit diesen Worten umreißt
M. Heidegger das Unternehmen, das seinen Anfang mit «Sein und Zeit»
nimmt. Wir haben nicht nur keine Antwort, wenn es um die Frage nach
dem Sinn von Sein geht, sondern selbst die Verlegenheit hinsichtlich
dieser Frage ist uns abhanden gekommen. Es gilt allererst wieder, ein

Verständnis für diese Frage zu wecken.
Diese unsere Bedürfnislosigkeit, unser Mangel an Verlegenheit kann

erst die Ausarbeitimg der Frage nach dem Sinn von Sein zureichend
erhellen. Und es wird sich zeigen, daß der Wandel, den das Denken

Heideggers auf dem Weg der Ausarbeitung der Seinsfrage erfahren sollte,
gerade auch unsere Bedürfnislosigkeit in neuem Licht sehen läßt. Es

mutet, von diesem Wandel her gesehen, seltsam an, wenn Heidegger in
der Einleitung zu SuZ die Notwendigkeit einer Wiederholung der Frage
nach dem Sinn von Sein anhand von drei Vorurteilen einsichtig machen

will. Er bemerkt zwar dazu, daß sich unsere Vorurteile zu Beginn der

Untersuchung noch gar nicht richtig erörtern lassen, aber dies hindert ihn
nicht daran, die Diskussion soweit zu führen, daß daraus die Notwendigkeit

der Seinsfrage einsichtig werden soll 4. Führen wir deshalb die drei
Vorurteile an, welche die Seinsfrage in Vergessenheit geraten ließen. Der

Begriff des Seins wurde einmal in seiner Allgemeinheit und seiner Eigenart,

alle Kategorien zu übersteigen, bedacht. Damit kam die Frage in die
Dimension der Problematik der Einheit der Analogie. Eine Folge davon

war, daß solche Transzendentalität des Seinsbegriffes seine Undefinierbarkeit

nahelegt. Wie sollte sich aber bedenken lassen, was nicht einmal
definiert werden konnte? Und drittens berief man sich darauf, daß das

Sein im Grunde genommen der selbstverständlichste aller Begriffe sei, da

er doch in jedem konkreten Verstehen und Aussagen immer schon irgend-

3 SuZ l.
4 Die mannigfachen «anthropologischen Mißdeutungen» von SuZ kurz nach

seinem ersten Erscheinen deuten darauf hin, daß diese Diskussion der Vorurteile die
Notwendigkeit einer Wiederholung der Seinsfrage wenig einsichtig machen konnte.
Im letzten Paragraphen von SuZ heißt es bereits um einiges distanzierter: «Der
Streit bezüglich der Interpretation des Seins kann nicht geschlichtet werden, weil er
noch nicht einmal entfacht ist. Und am Ende läßt er sich nicht «vom Zaune brechen»,
sondern das Entfachen des Streites bedarf schon einer Zurüstung. Hierzu allein ist
die vorliegende Untersuchung unterwegs» (SuZ 437).



8 Heideggers Erfahrung von Sein

wie mitverstanden sein muß. Diese Vorurteile machen deutlich, daß

zunächst einmal die Fragestellung der Frage nach dem Sinn von Sein

erarbeitet werden muß. Die formale Struktur dieser Fragestellung sieht

Heidegger in der Dreiteilung Gefragtes - Befragtes - Erfragtes wesentlich
erhellt. Das Gefragte ist das Sein. Das Erfragte, d. h. was im Fragen
eigentlich intendiert wird, ist der Sinn von Sein. Das aber, bei welchem

wir anfragen, ist das Seiende selbst. Innerhalb des Seienden aber kommt
einem bestimmten Seienden, dem Dasein, das wir je schon sind, eine

entscheidende Vorrangstellung als zu Befragendes zu. Erweist sich jedoch
das Dasein als primär zu Befragendes, so muß gerade es in seinem Sein

vorgängig expliziert werden. Hierbei ist entscheidend, das Dasein nicht
als Seiendes zu deuten, welches unter anderem Seienden auch noch

vorkommt, d. h. es nur in seiner Vorhandenheit unter anderem Seienden

zu deuten. Denn das Dasein ist ontisch dadurch ausgezeichnet, «daß es

diesem Seienden in seinem Sein um dieses Sein selbst geht»5. «Diesem

Seienden eignet, daß mit und durch sein Sein dieses ihm selbst erschlossen

ist»6. Dasein ist also nicht einfachhin ontisch seiend, unter anderem

vorkommend, «sondern seiend in der Weise eines Verstehens von Sein» 7.

Deshalb kann man sagen: Dasein ist an ihm selbst ontologisch. Philo-
sophisch-ontologisches Bemühen ist die Radikalisierung einer wesenhaft

zum Dasein gehörenden Möglichkeit, die Radikalisierung eines voronto-
logischen Seinsverständnisses. «Das Sein selbst, zu dem das Dasein sich

so oder so verhalten kann und immer irgendwie verhält, nennen wir
Existenz» 8. Ihr Charakter kann nicht durch die Angabe von Was-Be-

stimmungen wie etwa eine vorhandene Sache angegeben werden, sondern

ihr Wesen kommt darin zum Ausdruck, daß das Dasein je sein Sein als

seiniges zu sein hat. «Die Existenz wird in der Weise des Ergreifens oder

Versäumens nur vom jeweiligen Dasein selbst entschieden. Die Frage
der Existenz ist immer nur durch das Existieren selbst ins Reine zu

bringen». Hierfür braucht es zwar ein existenzielles Verständnis, jedoch
kein existenziales. Existenziales Verstehen geht auf die Freilegung onto-
logischer Strukturen, welche die Existenz allererst ermöglichen und findet
seinen systematischen Ausdruck in der existenzialen Analytik des Daseins.

Die vorgängige aber dennoch angemessene Explikation der Seinsart des

zu Befragenden (des Daseins) legt nach dem Gesagten ihren Akzent auf
die Existenzialität.

5 SuZ 12.
6 ebd.

7 ebd.
8 ebd.



Heideggers Erfahrung von Sein 9

Alle Ontologie bekommt nur durch eine zureichende Klärung der

Frage nach dem Sinn von Sein ihre notwendige Durchsichtigkeit. Insofern
kann die Seinsfrage eine fundamentalontologische genannt werden. Ihre
Ausarbeitung legt gleichsam das Fundament jeglicher ontologischer
Bemühung. Beachtet man, daß die Ausarbeitung der Seinsfrage in der

existenzialen Analytik des Daseins ihren Anfang hat, so muß die Funda-

mentalontologie mit ebendieser Analytik des Daseins im wesentlichen
zusammenfallen. Dieser Sachverhalt erhellt schon aus der Tatsache, daß

sowohl Einzelwissenschaften wie auch die sie fundierenden Ontologien
im Grunde Seinsweisen des Daseins sind und damit von der Klärung von
dessen Seinsverfassung (seines Seinsverstehens) ihre Fundamente erhalten.

Die Analytik des Daseins darf keine beliebige Idee von Sein und
Wirklichkeit an das Dasein herantragen. Das Problem der richtigen
Zugangsart zum Dasein ist, kennt man den Stellenwert der Daseinsanalytik

innerhalb der Seinsfrage, von entscheidender Bedeutung. «Die

Zugangs- und Auslegungsart muß dergestalt gewählt sein, daß dieses

Seiende sich an ihm selbst von ihm selbst her zeigen kann» 9. Um dieser

Forderung gerecht zu werden, legt Heidegger das Dasein in seiner

durchschnittlichen Alltäglichkeit, in der es sich zunächst und zumeist

aufhält, aus. Dennoch sollen «wesenhafte Strukturen herausgestellt
werden, die in jeder Seinsart des faktischen Daseins sich als
seinsbestimmende durchhalten» 10.

Der eigentliche Sinn der Analytik darf ob solchen Auslegungsbemühungen

jedoch nicht vergessen werden. Es geht um die vorbereitende

Ausarbeitung der Frage nach dem Sinn von Sein, und keineswegs um
eine philosophische Anthropologie. Erst eine zureichende Klärung des

Sinnes von Sein überhaupt, kann die Dimensionen bereitstellen, in
welchen eine gesicherte Hebung sämtlicher Strukturen des Daseins

möglich wird 11.

9 SuZ 16.
10 SuZ 17.
11 «Erst wenn die Grundstrukturen des Daseins in expliziter Orientierung am

Seinsproblem selbst zureichend herausgearbeitet sind, wird der bisherige Gewinn
der Daseinsauslegung seine existenziale Rechtfertigung erhalten» (SuZ 16). Von
diesem Zitat her wird klar, daß mit dem Scheitern der Herausarbeitung der
Grundstrukturen in expliziter Orientierung am Seinsproblem auch die Rechtfertigung
existenzialer Daseinsauslegung mißglücken mußte. Daß Heidegger seine existenziale
Daseinsauslegung nur als unzureichend und noch allzusehr der metaphysischen
Sprache verhaftet deutet, und sie nicht als ungerechtfertigt hinstellt, wird noch näher
betrachtet werden müssen



10 Heideggers Erfahrung von Sein

In gewisser Hinsicht ist schon hier am Anfang in Heideggers Gesamtentwurf

eine «Kehre» vorgesehen. Nachdem von der Zeitlichkeit als Sinn
des Seins des Daseins der Schritt zur Temporalität des Seins überhaupt
geglückt ist, sollten aus dem freigelegten Sinn von Sein überhaupt (der

Temporalität) die einzelnen regionalen Ontologien entfaltet werden. Doch

zu dieser entworfenen «Kehre» ist es nie gekommen.
Als wichtigstes Ergebnis der Daseinsanalytik erweist sich die

Aufdeckung der Zeitlichkeit. Sie ist die Antwort auf die Frage nach dem
Seinssinn des Daseins, die in der dreiteiligen Strukturgliederung der

Sorge (Faktizität, Existenzialität, Verfallen) aufgewiesen ist. Die Zeitigimg

der Zeitlichkeit kann als das wesentlichste Grundgeschehen des

endlichen Daseins angesehen werden. Von ihr her müßte, wenn überhaupt,
der Schritt zur Einsicht in die Temporalität des Seins glücken.

Nach diesen kurz skizzierten Hauptlinien werden die programmatischen

Titel verständlich, mit welchen Heidegger sein Unternehmen einer

neuen Eröffnung der Frage nach dem Sinn von Sein umreißt. Im ersten
Teil geht es um «die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit und
die Explikation der Zeit als des transzendentalen Horizontes der Frage
nach dem Sein». Von diesem Programm wurde nur die erste Hälfte
wirklich erfüllt: die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit.
Dieser Aufweis, der die Zeitlichkeit als Seinssinn des Daseins freilegt,
geschieht in zwei Abschnitten. Der erste Abschnitt legt als «vorbereitende

Fundamentalanalyse des Daseins » dessen Strukturen in den wesentlichsten
Stücken frei. Als Grundstruktur des alltäglichen und durchschnittlichen
Daseins wird das In-der-Welt-sein bestimmt. Diese Grundstruktur wird
zuerst gemäß ihrer Gliederung in verschiedenen Zugängen angegangen.
Die Weltlichkeit der Welt, welche über eine Analyse des Zeugs und seines

Verweisungszusammenhanges aufscheint, bildet einen ersten Zugang zum
In-der-Welt-sein. Eine Analyse des «Wer» des In-der-Welt-seins wirft ein

Licht auf ein mögliches Selbstsein und dessen Gegensatz: das Verfallen
in die Verlorenheit des «Man». Das In-Sein, das in der existenzialen
Konstitution des Da und dessen defizienten Modus: der Verfallenheit
(Gerede, Neugier, Zweideutigkeit) aufgewiesen wird, bildet den letzten
besonderen Zugang zum In-der-Welt-sein. Zum Schluß gilt es, die

ursprüngliche Ganzheit des gegliederten In-der-Welt-seins wieder in den

Blick zu bekommen. Dies gelingt in der gesammelten Dreiheit von
Existenzialität, Faktizität und Verfallensein, welche in ihrer Einheit als

Sorge gefaßt wird.
Der zweite Abschnitt fragt unter dem Titel «Dasein und Zeitlichkeit»



Heideggers Erfahrung von Sein 11

eindringlich nach einem eigentlichen Ganzseinkönnen des Daseins. Die
bis dahin durchgeführte existenziale Interpretation des Daseins als Sorge
muß sich ausweisen, die Seinsverfassung des Daseins wirklich auch

ursprünglich, d. h. ganzheitlich in den Blick zu bekommen. Ein mögliches
Ganzseinkönnen wird im Vorlaufen zum Tode aufgezeigt und die Eigentlichkeit

solchen Ganzseinkönnens in der vorlaufenden Entschlossenheit
existenziell bezeugt und erhärtet. Was aber solch vorlaufende Entschlossenheit

(und damit das Dasein in seiner Eigentlichkeit wie auch Uneigent-
lichkeit) allererst ermöglicht, ist die Zeitlichkeit. Sie ist somit das

Grundgeschehen des Daseins. Mit dem wichtigen Aufweis, daß die Strukturen,
welche schon im ersten Abschnitt freigelegt worden sind, alle ausnahmslos

in der Zeitlichkeit gründen und nur durch sie ontologisch verständlich
gemacht werden können, wird dieser zweite Abschnitt beschlossen.

Der veröffentlichte Teil von SuZ umfaßt diese zwei Abschnitte. Der
dritte, im Entwurf vorgesehene Abschnitt hätte den Titel «Zeit und
Sein» getragen. Die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit war in
den beiden veröffentlichten Abschnitten geleistet. Von dieser Zeitlichkeit
des Daseins her aber sollte nun die Explikation der Zeit als des transzendentalen

Horizontes der Frage nach dem Sinn von Sein geschehen. Es
sollte sich nun bewahrheiten, daß die fundamentale ontologische Aufgabe
der Interpretation des Seins die Herausarbeitung seiner Temporalität,
d. h. der ursprünglichen Sinnbestimmtheit des Seins und seiner Charaktere

und Modi aus der Zeit, in sich begreift, und daß der Zugang zu dieser

Temporalität des Seins von der freigelegten Zeitlichkeit des Daseins
geschehen muß. Es sollte nun gezeigt werden können, daß «eine ursprüngliche

Zeitigungsweise der ekstatischen Zeitlichkeit selbst den ekstatischen
Entwurf von Sein überhaupt ermöglichen muß »12. Eben dieser Aufweis
wäre die Aufgabe des dritten, unveröffentlichten Abschnittes gewesen,
wie sein schon entworfener Titel «Zeit und Sein» deutlich anzeigt. Er ist
nicht geglückt. Zum zweiten Teil, «den Grundzügen einer phänomenologischen

Destruktion der Geschichte der Ontologie am Leitfaden der
Problematik der Temporalität», ist Heidegger nie gekommen. Hierfür
hätte die Freilegung der Temporalität des Seins gelingen müssen. Wie der
Aufriß der Abhandlung in SuZ zeigt13, hätte diese phänomenologische
Destruktion über «Kants Lehre vom Schematismus und der Zeit als

Vorstufe einer Problematik der Temporalität» zum ontologischen Fun-

12 SuZ 437.
13 SuZ 39.

'



12 Heideggers Erfahrung von Sein

dament Descartes in der mittelalterlichen Ontologie geführt und ihre
Höhe in einer Abhandlung über die Zeit bei Aristoteles erreicht. Man
kann in Heideggers «Kant und das Problem der Metaphysik» 14 einen

ersten Anfang dieser phänomenologischen Destruktion sehen. Dies aber
würde nur bedeuten, daß sich die Erfahrung der Ausweglosigkeit der
existenzialen Daseinsauslegung erst später durchsetzte. Das ist auch
nicht erstaunlich. Denn die Einsicht, daß von der existenzialen Analytik
des Daseins kein gangbarer Weg zur Weite wirklicher Seinserfahrung
führt, erwies ein Unternehmen als gescheitert, das in seiner systematischen

Durchdringung und zielbewußten Ausführung seinesgleichen sucht.

II. EXISTENZIALE AUSLEGUNG IN HEIDEGGERS SPÄTERER SELBSTDEUTUNG

Wir haben bis dahin auf kurzen Seiten versucht, die Architektonik
des Unterfangens zu umreißen, in welchem Heidegger es unternimmt, die

Frage nach dem Sinn von Sein neu zu stellen. Im weiteren wird es darum
gehen, die Eigenart dieser fundamentalontologischen Fragestellung
sichtbar zu machen. Ist sie ein Fragen, das aus der Erfahrung des Seins

spricht? Kann sich die Weite wirklicher Seinserfahrung in solcher
Fragestellung aussprechen? Und wenn dem so wäre, warum ist der Übergang
von der Zeitlichkeit des Daseins zur Temporalität als dem Horizont der

Frage nach dem «Sinn von Sein überhaupt» nicht geglückt? Heidegger
selbst hat sich wenig über diese Fragen ausgesprochen. Gerade dies aber
könnte schon ein Hinweis darauf sein, daß der Denkende selbst, dessen

Denken eine Wandlung erfährt, nicht fraglos einen unbeirrbaren Zugang
hat zum Verständnis seines zurückgelegten Weges. Friedrich Wilhelm
von Herrmann hat in seiner detaillierten Arbeit zur Selbstinterpretation
Heideggers 15 die Probleme aufgehellt, welche eine Deutung der

selbstinterpretierenden Textsteilen Heideggers erschweren. Er unterscheidet
innerhalb von Selbstinterpretationen eine erläuternde, verdeckende und
umdeutende. Erläuternde Selbstdeutung spricht aus den gleichen Dimensionen,

in welchen ein Werk auch geschaffen wurde. Verdeckende
Selbstdeutung verbirgt und verschleiert eigentliche Intentionen eines Werkes.
Umdeutende Selbstinterpretation hingegen geschieht aus verwandelten

14 1929 erschienen.
15 Friedrich Wilhelm von Herrmann, Die Selbstinterpretation Martin

Heideggers. Meisenheim am Glan 1964.



Heideggers Erfahrung von Sein 13

denkerischen Dimensionen. Bei einem Denken wie dem von Heidegger,
das sosehr von Weg und Wandlung gekennzeichnet ist, werden die
selbstdeutenden Hinweise umdeutenden Charakter haben. Den Wandel kann

man, wie F. W. von Herrmann, als Weg von einem frühen existenzial-
transzendentalen zu einem späten aletheiologisch-kosmologisch-eksisten-
zialen Ansatz terminologisch festhalten. Dies würde bedeuten, daß

Heidegger aus seinen späten aletheiologisch-kosmologisch-eksistenzialen
Dimensionen heraus gerade bestimmten Strukturen von SuZ ihren
existenzial-transzendentalen Charakter, den sie vor der Kehre noch
ausschließlich besaßen, nimmt und sie damit aus ihrer Eigenart herausdreht.
Dies geschieht, um ein Beispiel zu nennen, an jener Stelle, wo er über den

Terminus «Dasein» (in SuZ) folgendes sagt16: «Um sowohl den Bezug des

Seins zum Wesen des Menschen als auch das WesensVerhältnis des

Menschen zur Offenheit ('Da') des Seins als solchen zugleich und in
einem Wort zu treffen, wurde für den Wesensbereich, in dem der Mensch
als Mensch steht, der Name 'Dasein' gewählt». Kann jedoch im Terminus
«Dasein» der Bezug des Seins zum Wesen des Menschen wirklich enthalten
sein (vorentworfen), da doch der Übergang in die Dimensionen, aus denen

ein Bezug des Seins zum Menschenwesen bedacht werden könnte,
gescheitert war? Geschieht hier nicht eine erweiternde Umdeutung? Ein
weiteres Beispiel ist in diesem Sinne auch Heideggers Deutung der
Existenz: «Was bedeutet 'Existenz' in S. u. Z.? Das Wort nennt eine

Weise des Seins, und zwar das Sein desjenigen Seienden, das offen steht
für die Offenheit des Seins, in der es steht, indem es sie aussteht. Dieses

Ausstehen wird unter dem Namen 'Sorge' erfahren. Das ekstatische Wesen

des Daseins ist von der Sorge her gedacht, so wie umgekehrt die Sorge

nur in ihrem ekstatischen Wesen zureichend erfahren wird» 17. Unter
«ekstatischem Wesen der Sorge» meint Heidegger an dieser Stelle nichts
anderes als «Offenstehen für die Offenheit des Seins». Der Sinn der Sorge
aber wird in SuZ mit der Freilegung der Zeitlichkeit «hinreichend
geklärt »18. Dies aber ist ebendiese Zeitlichkeit des Daseins, von der kein

" WiM 13/14.
17 WiM 15.
18 «Das dergestalt erst hinreichend geklärte Phänomen der Sorge befragen

wir dann auf seinen ontologischen Sinn. Die Bestimmung dieses Sinnes wird zur
Freilegung der Zeitlichkeit. Dieser Aufweis führt nicht in abgelegene, gesonderte
Bezirke des Daseins, sondern er begreift nur den phänomenalen Gesamtbestand der
existenzialen Grundverfassung des Daseins in den letzten Fundamenten seiner
eigenen ontologischen Verständlichkeit» (SuZ 303/4).



14 Heideggers Erfahrung von Sein

gangbarer Übergang zur Temporalität des Seins gelang. Diese Zeitlichkeit

ist somit kaum Thematisierung eines « Offenstehens für die Offenheit
des Seins»; und wenn das Wesen der Sorge wirklich nur als ekstatisches

(d. h. vom Sein her) zureichend erfahren wird, dann kann deren existen-
ziale Auslegung nicht genügen, auch wenn sie im Nachhinein noch zu
einer ß^-sistenzialen umgedeutet wird. Von diesen Beispielen her wird
deutlich, daß ein Verständnis des Wandels im Denken Heideggers nicht
in erster Linie von seinen selbstinterpretierenden Aussagen ausgehen

kann, weil diese dazu neigen, die Eigenart gewesener Dimensionen von
gewandelter Sicht her zu deuten und damit zu verwischen. Warum eine

existenziale Auslegung des Menschenwesens nicht genügen kann und
welche spezifisch mc/^-existenzialen Züge die «wohnenden Sterblichen»

bestimmen, solche Fragen werden, mit ihrem positiven Ertrag für
seinserfahrende Offenheit, von Heideggers Selbstdeutung her, nur spärlich
fruchtbar gestellt werden können. Einen positiven Ertrag für die Dimensionen,

in welchen sich eröffnende Weite wirklicher Seinserfahrung
aussprechen kann, auch von dieser Seite her zu erreichen, scheint uns
dennoch bedeutsam.

III. DIE ZWIESPÄLTIGKEIT DER EXISTENZIALEN AUSLEGUNG

Gelingt es, die Eigenart der Bestimmung des Seins des Menschen in
SuZ herauszuarbeiten, so werden sich auch die Gründe zeigen, unter
deren Zusammenspiel die Seinsfrage als fundamentalontologische zum
Scheitern verurteilt war.

Diese Eigenart der Weise, wie in SuZ das Sein des Daseins bestimmt
wird, ist in ihrer ganzen Zwiespältigkeit in einem neuerdings veröffentlichten

Vortrag über «Phänomenologie und Theologie» sichtbar geworden

19. Hier wird der Glaube als das Konstitutivum christlicher Existenz
in seiner entscheidenden Rolle gesehen. Glaube aber ist Wiedergeburt;
und in diesem Geschehen der Wiedergeburt als eines spezifischen Existenz-

19 Phänomenologie und Theologie, in: Archives de philosophie, XXXII,
(1969), 356-395. Dieser Text ist im wesentlichen der Inhalt des zweiten Teiles eines

Vortrages mit gleichnamigem Titel, gehalten am 9. 7. 1927 in Tübingen. Was den
Stellenwert dieses Textes innerhalb der Problematik der Selbstinterpretation
angeht, handelt es sich hier ohne Zweifel um eine erläuternde Selbstdeutung, und nicht
um eine umdeutende. Die Eigenart der Sprache ist im Großen gesehen die von SuZ.
und bürgt somit für «gleiche Dimensionen» wie die der existenzialen Analytik,



Heideggers Erfahrung von Sein 15

Überganges sind vorchristliche und christliche Existenz in eigener Weise

einig. Die vorchristliche Existenz ist im Glauben existenziell-ontisch
überwunden. «Diese zum Glauben als Wiedergeburt gehörige existenzielle

Überwindung der vorchristlichen Existenz besagt aber gerade, daß in der

gläubigen Existenz das überwundene vorchristliche Dasein existenzial-

ontologisch mitbeschlossen hegt »20. Aus diesem Satz geht hervor, daß

die Überwindung der vorchristlichen Existenz nur eine ontisch-existen-
zielle ist. Die ontologische Explikation des Daseins als vorchristliches
unterläuft somit die gläubige Existenz. Dies aber ist nur vom Anspruch
der Ontologie her zu verstehen, Auslegerin desjenigen Seinsverständnisses

zu sein, welches das menschliche Dasein immer schon von sich aus hat.
Besteht ein solch universaler Anspruch zu Recht, ist eine solche gleichsam
souverän-neutrale Ontologie möglich, und gibt es auch ein SeinsVerständnis,

welches das Dasein immer schon von sich aus hat - dann ist es nur
konsequent, daß solche Ontologie «das mögliche, formal anzeigende
ontologische Korrektiv des ontischen und zwar vorchristlichen Gehaltes der

theologischen Grundbegriffe ist». In solchem Falle wäre etwa der existen-

zial-ontologische Begriff der Schuld für den theologischen Begriff der
Sünde formal bestimmend in der Weise, «daß er den ontologischen
Charakter der Seinsregion anzeigt, in dem sich der Begriff der Sünde als

Existenzbegriii notwendig halten muß» 21. Auch hier zeigt sich der
ontologische Anspruch des legitimen Unterlaufens deutlich : Denn die

Kennzeichnung und Hervorhebung der Sünde als eines Existenzbegxiües
bedeutet, daß existenziale Analytik, welche das menschliche Dasein am
Leitfaden der Existenz auslegt, die Auslegung überhaupt zu sein
beansprucht, so daß von einer spezifischen Eigenart dieser existenzialen Analytik

gar nicht eigentlich gesprochen werden kann. Umso erstaunlicher

mag es deshalb erscheinen, wenn Heidegger von eben dieser souveränneutralen

Ontologie sagen kann: «Dieses eigentümliche Verhältnis 22

schließt nicht aus, sondern eben ein, daß der Glaube in seinem innersten
Kern als eine spezifische Existenzmöglichkeit gegenüber der wesenhaft

zur Philosophie gehörigen und faktisch höchst veränderlichen Existenzform,

der Todfeind bleibt. So schlechthin, daß die Philosophie gar nicht
erst unternimmt, jenen Todfeind in irgend einer Weise bekämpfen zu

20 a. a. O. 386.
21 a. a. O. 388.
22 Gemeint ist hier das oben beschriebene Verhältnis einer möglichen

«formalanzeigenden Korrektion» der Theologie durch die Philosophie.



16 Heideggers Erfahrung von Sein

wollen! Dieser existenzielle Gegensatz zwischen Gläubigkeit und freier
Selbstübernahme des ganzen Daseins, der schon vor der Theologie und
der Philosophie liegt, und nicht erst durch diese als Wissenschaften

entsteht, dieser Gegensatz muß gerade die mögliche Gemeinschaft von
Theologie und Philosophie als Wissenschaften tragen, wenn anders diese

Kommunikation eine echte, von jeglicher Illusion und schwächlichen

Vermittlungsversuchen freie soll bleiben können» 23. Nach diesem Text
gibt es somit eine Entscheidung, die vor jeglicher Theologie und
Philosophie steht: die Entscheidung zwischen Gläubigkeit oder freier
Selbstübernahme des ganzen Daseins. Und wenn es eine wesenhaft zur
Philosophie gehörige (wenn auch faktisch höchst veränderliche) Existenzform
gibt, so heißt dies doch auch: Philosophie (im Sinne von existenzialer

Daseins-Analytik) ist existenziell verwurzelt in jener Existenzform, deren
Wesen in der Entscheidung zu freier Selbstübernahme des ganzen Daseins

liegt. Diese ihre Herkunft aus existenzieller Verwurzelung wird aber der

ontologischen Auslegung ein spezifisches Gepräge geben, ihre Eigenart,
die nicht in ein vorurteilsfreies und voraussetzungsloses Denken überstiegen

werden will, aber dennoch nicht einfachhin verleugnet werden darf.

Heidegger merkt zu dem oben zitierten Text der Todfeindschaft
noch folgendes an: «Daß es sich hier um die grundsätzliche (existenzielle)
Gegenüberstellung zweier Existenzmöglichkeiten handelt, die ein je
faktisches existenzielles gegenseitiges Ernstnehmen und Anerkennen
nicht aus- sondern einschließt, sollte nicht erst weitläufig diskutiert
werden müssen» 24.

Was die Anerkennung angeht, steht eine Diskussion tatsächlich
nicht in Frage. Ob jedoch diese Gegenüberstellung grundsätzlich genug
ist, wenn sie eine existenziale bleibt, darüber kann auch heute noch nicht
weitläufig genug diskutiert werden. Wie kann eine grundsätzliche
Gegenüberstellung statthaben, wenn die existenziale Analytik des Daseins der

Horizont zu sein beansprucht, innerhalb dessen jenes «Gegen» überhaupt
thematisiert werden kann? Warum ist denn die Wiedergeburt des Glaubens

nur eine ontisch-existenzielle} Ist sie nicht vielmehr eine «ontologisch-
existenziale», und zwar in dem Sinne, daß sie sich gerade auf derselben

Ebene von der existenzialen Daseinsauslegung unterscheidet und abstößt,
auf welcher sich ebendiese Analytik auch befindet Was den Dimensionen

23 a. a. O. 392.
24 ebd.



Heideggers Erfahrung von Sein 17

der Gläubigkeit entspräche, wäre damit zwar nicht eine existenziale
Auslegung, aber eine Auslegung, die «gleichursprünglich nichtexistenzial»
wäre und jenem existenzialen Daseinsverständnis ein gläubiges entgegenstellte.

Damit erst wäre gewährleistet, daß die eine Auslegung der anderen
wirklich gegenübergestellt, und ein Unterlaufen der einen durch die andere

verunmöglicht wäre.
Die Spannung zwischen dem universalen Anspruch 25 der existen-

zialen Daseins-Auslegung und ihrer möglichen Eigenart, die sich nur
vereinzelt zu melden vermag, ist auf vielerlei Weisen ungeklärt geblieben.
Es werden sich im folgenden sogar Strukturen aufzeigen lassen, die recht
eigentlich der Verwischung dieses Spannimgsfeldes dienen. Wie weit diese

Zwiespältigkeit im Ansatz von SuZ das Philosophieren von Heidegger
überhaupt bestimmt, scheint uns eine sehr bedeutsame Frage zu sein,
deren Klärung heute noch weitgehend aussteht.

An diesem Sachverhalt kann auch der Paragraph 63 in SuZ nichts
ändern, obwohl er sich auf den ersten Blick einschlägig und umfassend mit
unserer angedeuteten Spannung zu befassen scheint. Die Existenzidee,
welche existenziale Analytik in ihrer Ausfaltung immer schon leitet, ist
nach diesem Paragraphen ganz einfach die formale Struktur jeden
Daseinsverständnisses überhaupt. «Ohne jede ontologische Durchsichtigkeit
enthüllt es doch: das Seiende, das wir Dasein nennen, bin ich je selbst
und zwar als Seinkönnen, dem es darum geht, dieses Seiende zu sein» 26.

Wer sich dieser Zirkel-Natur der hermeneutischen Situation verschließt,
verkennt nichts Geringeres als die Grundstruktur der Sorge. Er setzt
somit nicht zuviel, sondern zu wenig für die Ontologie des Daseins voraus.
Daß man möglicherweise eine «Zirkel-Natur» menschlichen Verstehens

voraussetzen kann ohne mit ihrer Fundierung in einer existenzial
ausgelegten Sorgestruktur einverstanden zu sein, wird übergangen. Wenn es

dem durch seine Zirkel-Natur gekennzeichneten Seinsverstehen gelungen
wäre, etwas vom «Bezug des Seins zum Dasein» (dem Beanspruchtwerden)

25 Wenn wir hier von «universalem Anspruch» sprechen, so haben wir keineswegs

aus den Augen verloren, daß die in SuZ ausgefaltete Daseinsanalytik nur
vorläufigen Stellenwert einnimmt und keine ausgearbeitete Anthropologie sein will.
Universaler Anspruch wird insofern erhoben, als der Leitfaden der Existenz als
ausschließlicher Zugang zum Sein des Daseins bestimmt wird, außerhalb dessen
Dimensionen alle anderweitige Auslegung ganz einfach als Vorhandenheits-Ontologie
qualifiziert wird ; eine Ontologie, die entweder den Sinn des Seins des Daseins
unterbestimmt beläßt, oder ihn unkritisch von nicht-daseinsmäßigem Seienden her auslegt.

26 SuZ 313.

2



18 Heideggers Erfahrung von Sein

aufzuhellen (anstatt diesen Bezug in der Fundierung im «Vorweg» der

Sorge zu verdecken), hätte das in SuZ begonnene Unternehmen sicheren

Ganges seinem ersten Entwurf folgen können, und eines Wandels des

Denkens hätte es nie bedurft.

IV. EXISTENZIALE AUSLEGUNG

ALS FREIE SELBSTÜBERNAHME DES GANZEN DASEINS

Lassen wir uns von der Kennzeichnung der wesenhaft zum Philosophieren

gehörigen Existenzform leiten. Heidegger selbst hat sie als die

existenzielle Entscheidung zu freier Selbstübernahme des ganzen Daseins

beschrieben. Was bedeutet diese Kennzeichnung? Läßt sie sich weiter
verfolgen in den konkreten Strukturen von SuZ, so daß ihr Sinn erfüllter
bestimmt werden kann? Und welche Strukturen sind es, die hier Wesentliches

sehen lassen

Will Dasein selbst übernommen werden, so wird die Krisis solcher
Übernahme (und ebenso auch die Krisis des «Selbst») dort statthaben,
wo Grenzen erfahren werden. Wie aber thematisiert das Dasein als existen-
zial ausgelegtes seine Grenzen? In welcher Weise geht es ihm um seine

Endlichkeit? Das Wesen einer Selbstübernahme erhellt aus ihrer Krisis.
Und ihre Krisis zeigt sich in der Weise, wie Grenzen (Begrenztheit)
erfahren werden. Eine erste Explikation dieser Weise von Grenzerfahrung
ist in SuZ in den Strukturen der Geworfenheit niedergelegt. Es wird daher

in einem ersten Schritt um die Freilegung der Eigenart geworfener
Grenzerfahrung gehen.

Dasein ist aber nicht nur geworfenes, sondern es ist in die Existenz

geworfen. Es hat zu sein. Hier kommt seine Entwurfhaftigkeit ins Spiel.

In den Dimensionen des «Zu-sein» (der Existenz) wird die Frage eines

möglichen eigentlichen Ganzseins bedeutsam. Hier liegt der Kern der
Krisis einer Selbstübernahme. Was steht dem Dasein je noch aus? Kann
es dieses Ausstehende übernehmen? Scheint nicht der Tod jegliches Über-

nehmen-wollen zu einer Farce zu machen? Ist nicht das Dasein sich im
Tode radikal genommen? Was bedeutet es, wenn die existenziale
Auslegung das Phänomen des Todes in «vorlaufender Entschlossenheit»

angeht? Wie ist in der Todesanalyse von SuZ Grenze erfahren? Die

Beantwortung dieser Fragen wird uns die Möglichkeit geben, die Eigenart
«freier Selbstübernahme des ganzen Daseins», d. h. die Eigenart der

Daseinsauslegung als existenziale Analytik in ihrem Sinn zu profilieren.



Heideggers Erfahrung von Sein 19

Bevor wir jedoch diese Aufgabe im einzelnen in Angriff nehmen, sei

ein kurzer Hinweis vorausgeschickt : Es gibt kaum einen Deutungsversuch
von SuZ, dem nicht der Vorwurf gemacht wird, er nehme ontologische
Bestimmungsbegriffe für ontische Beschreibung. Heidegger selbst hat an
manchen Stellen auf diese «Gefahr ontischer Mißverständnisse» aufmerksam

gemacht. Diese Stellen haben ein Gemeinsames: an ihnen könnte die

Eigenart existenzialer Analytik auf Kosten ihrer Neutralität und onto-
logischen Souveränität sich bemerkbar machen. So will etwa das
«Verfallen» streng als ontologischer Bewegungsbegriff gedeutet werden. «On-

tisch wird nicht entschieden, ob der Mensch 'in der Sünde ersoffen', im
status corruptionis ist, ob er im status integritatis wandelt oder sich

in einem Zwischenstadium, dem status gratiae befindet» 27.

Diese Differenz, welche eine strenge Zäsur zwischen Ontisches und
Ontologisches setzt, ist in der Tat ein geeignetes Mittel, die Ontologie
als integres Reich der Bedingungen der Möglichkeit von in souveränen
Grenzen zu halten. Sie hat sich damit ihre Unantastbarkeit gesichert, der
nichts Ontisches zu widersprechen wagen darf. Und was ist nicht in
seinen «ontischen» Grenzen befangen, außer die ontologische
Interpretation? Heidegger hat diese Differenz mehr gehandhabt, als geklärt.
Wie wirksam er sie einzusetzen wußte, zeigt schon sein (bereits angeführter)

Vortrag über «Phänomenologie und Theologie». Denn schon dort ist
doch die alles tragende Frage: warum ist die Wiedergeburt durch den

Glauben «nur» eine ontisch-existenzielle? Mit diesem unterlaufenden

Kunstgriff ist dort die Einträchtigkeit von Philosophie und Theologie
geschaffen, welche dann recht ungeklärt in jene existenzielle Todfeindschaft

übergleitet.
Karl Löwith hat in seinem hervorragenden Aufsatz «Phänomenologische

Ontologie und protestantische Theologie»28 diese ontisch-ontolo-
gische Differenz untersucht. Er glaubt aufweisen zu können, daß der

Zusammenhang von ontischen und ontologischen Ursprünglichkeiten in
SuZ klargelegt sei. Daß ihm dies kaum im Sinne von Heidegger gelungen
ist, beweist sein Resultat, welches wohl zu den bedeutsamsten
Infragestellungen des gesamten Denkens Heideggers zu zählen ist.

Wäre die ontisch-ontologische Differenz in SuZ wirklich geklärt, so

hätte sie auch die transzendentale Fundierungsproblematik mit all ihren

27 SuZ 180.
28 Karl Löwith, Phänomenologische Ontologie und protestantische Theologie,

in: Zeitschrift für Theologie und Kirche, N. F. 11 (1930) 365-399.



20 Heideggers Erfahrung von Sein

festfahrenden Konsequenzen aufweisen müssen. Wenn Heidegger gegenüber

Kant, Husserl und Düthey die ontologische Unbestimmtheit ihres
«transzendentalen Subjektes» ins Feld führt, so tut er dies mit Recht,
insofern er sein «Subjekt» (das Dasein) tatsächlich ontologisch sehr
differenziert bestimmt. Zu einer hinreichenden ontologischen Bestimmung
eines «transzendentalen Subjektes» gehört jedoch vorzüglich auch eine

Erhellung des transzendentalen Unternehmens als solches. Mögliche
Grenzen eines solchen Unternehmens müßten mit der Bestimmung seines

Wesens aufgedeckt werden können. Daß solche Grenzen anfänglich doch

noch recht unklar umrissen blieben, hierzu hat jene ontisch-ontologische
Differenz (in ihrer unwahrscheinlich wirksamen Handhabung) das ihrige
sicherlich beigetragen 29.

iv. a) geworfenheit
ALS ERSTE EXISTENZIAL-ONTOLOGISCHE THEMATISIERUNG VON GRENZE

Dasein ist immer gestimmtes. Diese seine Gestimmtheit (Befindlichkeit)

konstituiert gleichursprünglich mit Verstehen und Rede die Er-
schlossenheit seines «Da». «In der Gestimmtheit ist immer schon

stimmungsmäßig das Dasein als das Seiende erschlossen, dem das Dasein in
seinem Sein überantwortet wurde als dem Sein, das es existierend zu
sein hat»30. Solche Überantwortung ist eine an das Sein, das das Dasein

immer schon zu sein hat. Sie ist eine Überantwortung an ein Übernehmen,
ein Zu-sein. Solches in der Befindlichkeit erschlossenes «daß es ist und zu
sein hat», solche Faktizität der Überantwortung, wird Geworfenheit

genannt. Das «Daß» der Faktizität ist keine vorfindliche Tatsache und
noch weniger ein factum brutum. Um nichts weniger ist es aber erschlos-

29 Wir glauben jedoch nicht, daß eine Kritik am transzendentalen Vorgehen
als solchem (und der damit notwendig verbundene Versuch einer Klarstellung
dieser ontisch-ontologischen Differenz) für das Verständnis des Wandels in Heideggers

Denken eine entscheidende Bedeutung haben kann. Denn eine solche Kritik
läuft Gefahr, transzendentales Vorgehen verbessern zu wollen und damit geradezu
«noch gründlicher» sein zu wollen. Sie ergeht sich in Detail-Reformen und verliert
die Distanz ganz aus dem Blick, aus welcher gerade die «Gründlichkeit» transzendentalen

Denkens fragwürdig werden könnte. Ein geschichtliches Beispiel solch
verbessernder Gründlichkeit ist etwa der Neukantianismus, dem es trotz der Vielzahl

seiner Spielarten kaum gelungen ist, gewisse Mängel des Kantschen
Denkansatzes wirklich zu beheben. Aus dieser Überlegung heraus lassen wir es bei dieser
kurzen Bemerkung zu jener ontisch-ontologischen Differenz bewenden.

30 SuZ 134.



Heideggers Erfahrung von Sein 21

sen, auch wenn dies meist in der Weise «ausweichender Abkehr» geschieht.
«Als Seiendes, das seinem Sein überantwortet ist, bleibt es auch dem

überantwortet, daß es sich immer schon gefunden haben muß - gefunden
in einem Finden, das nicht so sehr einem direkten Suchen, sondern
einem Fliehen entspringt»31. Die Geworfenheit enthüllt das Dasein in
seiner «Woher- und Wohinlosigkeit». Das Daß seines «Da» starrt ihm in
«unerbittlicher Rätselhaftigkeit» entgegen. Die Überantwortung an die
Übernahme ist ein blindes «Daß». Deshalb spricht Heidegger auch von
seinem Lastcharakter, der als existenziale Bestimmtheit sowohl gehobene
wie überdrüssige Gestimmtheit fundiert.

In der Analyse der Angst als einer ausgezeichneten Befindlichkeit des

Daseins, welche das «Un-zuhause» und die Unheimlichkeit als

grundlegende (jegliches «Zu-hause» fundierende) Strukturen aufweist, rückt die
Geworfenheit des Daseins in helles Licht. «Die Unheimlichkeit enthüllt
sich eigentlich in der Grundbefindlichkeit der Angst und stellt als die
elementarste Erschlossenheit des geworfenen Daseins dessen In-der-Weltsein

vor das Nichts der Welt, vor dem es sich ängstet in der Angst um
das eigenste Seinkönnen » 32. Die Geworfenheit in ihrem Un-zuhause, in
ihrer Unheimlichkeit, die den Überantwortungscharakter des Seins des

Daseins erhellt, macht im Wesentlichen auch das aus, wodurch in der
Gestimmtheit der Befindlichkeit Weltoffenheit konstituiert ist. Erst aus
diesen Dimensionen ist die Angänglichkeit, d. h. die Möglichkeit,
überhaupt von Seiendem angegangen, betroffen zu werden, verständlich. (Die
Eigenart solcher Weltoffenheit wird im Zusammenhang mit M. Boss

klarer zum Ausdruck kommen können. Denn wo Weltoffenheit als

Gebrauchtwerden, als ein «in der Huld des Seins stehen» gedacht wird, ist sie

letztlich auch ein vertrauensvolles Sich-Angehen-lassen, ein hingebendes
Sich-Öffnen-lassen. In solcher Kennzeichnung stellt sie die Eigenart
existenzialer Offenheit, welche durch das Un-zuhause der Geworfenheit

ausgeräumt und durchgestanden wird, in die nötige Klarheit.)
Nach dieser ersten Erhellung der Geworfenheit als Faktizität der

Überantwortung, muß die Weise, wie Dasein als geworfenes seine

Begrenztheit, seine Endlichkeit erfährt, herausgearbeitet werden. Im Zuge
der Frage nach der existenziellen Bezeugung eines eigentlichen
Seinkönnens des Daseins analysiert Heidegger im Zusammenhang mit dem
Gewissen als Ruf der Sorge die Möglichkeit eines Anrufverstehens. Ein

31 SuZ 135.
32 SuZ 276.



22 Heideggers Erfahrung von Sein

solches Anrufverstehen bekommt seinen möglichen Sinn nur, wenn es

gelingt, in der Seinsverfassung des Daseins ein ursprüngliches Schuldigsein

aufzuweisen. Hierbei müssen abkünftige Modi wie «Schulden» und
«schuld sein an», welche im Umkreis des besorgenden Mitseins mit anderen

vorkommen, wegfallen, geht es doch um eine formal existenziale
Idee von Schuldig, welche der Seinsverfassung des Daseins ursprünglich
zugehören soll. Die formal existenziale Struktur solch wesentlichen

Schuldigseins hält Heidegger fürs erste in der Anzeige: «Grundsein für
ein durch ein Nicht bestimmtes Sein - d. h. Grundsein einer Nichtigkeit » 33

fest. Der Sinn dieses ontologischen Gefüges wird im Rückgriff auf die
Geworfenheit allererst näher bestimmt. Aber auch das Umgekehrte dieses

Verhältnisses geschieht : das Dasein bekommt im Aufweis solcher Nichtigkeit

seine Geworfenheit erst eigentlich im Wesentlichen vor Augen.
«Seiend ist das Dasein geworfenes, nicht von ihm selbst in sein Da

gebracht. Seiend ist es als Seinkönnen bestimmt, das sich selbst gehört
und doch nicht als es selbst sich zu eigen gegeben hat. Existierend kommt
es nie hinter seine Geworfenheit zurück, so daß es dieses «daß es ist und zu
sein hat» je eigens aus seinem Selbst-sein entlassen und in das Da führen
könnte»34. Auf diese Weise ist Dasein existierend der Grund seines

Seinkönnens. Es ist dies nur in ständiger existierender Überantwortung.
Es hat seinen Grund nicht selbst gelegt. Insofern ist es seiner in keiner
Weise mächtig. Dennoch ist es an es selbst entlassen aus dem Grunde, um
als dieser zu sein. Gerade dieses Nicht-mächtig-sein ist ihm übergeben,
ist ihm in seinem Zu-sein überantwortet. «Dieses Nicht gehört zum
existenzialen Sinn der Geworfenheit» 35. Dasein ist nicht selbst sein

eigener Grund, hat aber dieses Nicht zu übernehmen, so daß es «als

Selbstsein das Sein des Grundes ist»36. Solchermaßen «grundseiend ist
es selbst eine Nichtigkeit seiner selbst» 37.

Die Geworfenheit, deren existenzialer Sinn durch das «Nicht» des

Grundsein weiterbestimmt wurde, erlaubt uns nun einen Blick auf die
Weise existenzialer Grenzerfahrung. Das existenzial ausgelegte Dasein

nimmt sich als Begrenztes (Endliches) nicht an, seine Begrenztheit wird
nicht entkrampft als Eröffnung in die Weite wirklicher Seinserfahrung,
sondern es erfährt sich als geworfenes, dem nackten «Daß» seines Zu-seins

überantwortet : Nichts nimmt dem Dasein radikaler die Möglichkeit, sich

33 SuZ 283.
34 SuZ 284.
35 ebd.

36 SuZ 285.
37 SuZ 284.



Heideggers Erfahrung von Sein 23

anderswoher zu verstehen und zu begreifen, als diese seine «Verlassenheit

in der Überlassenheit an es selbst». Seine natürliche Grenze der Geburt

kann, in existenzialer Auslegung, nicht thematisiert werden auf ein

mögliches Sich-Genommensein hin, sie ist ihm in keiner Weise ein
Hinweis, daß es immer schon einer es weit übersteigenden und einbergenden
Wirklichkeit angehört und von ihr getragen ist, sondern es erfährt seine

Begrenzung als Außer-sich-sein, als Ohnmacht, deren Übernahme ihm
überantwortet ist. Diese Ohnmacht ist kein factum brutum, sondern
existenziale Faktizität, als Stein des Anstoßes ständig in das Existieren
hereinstehend. «Als geworfenes ist es in die Existenz geworfen. Es existiert
als Seiendes, das, was es ist und sein kann, zu sein hat » 38.

Grenzerfahrung kann eröffnen, ermächtigen - und sie kann
verohnmächtigen. Wer in sich selbst stehen will, wird versuchen, seine Begrenztheit

zu sprengen, aus seinen Grenzen gewaltsam auszubrechen. Gelingt
solches nicht, steht die Erfahrung der eigenen Endlichkeit unübersehbar

vor Augen, gibt es einen zweiten, nicht weniger insistenten Weg: den

Weg existenzialer Auslegung: Dasein «anerkennt» seine Grenzen, sie sind
ihm unübersteigbare Faktizität, so jedoch, daß es sich diese seine

Begrenztheit an es selbst überantwortet, an es selbst entläßt als Zu-Über-
nehmende. Dasein ist nicht Grund seiner Existenz - dies seine

unübersteigbare Grenze - aber es übernimmt dieses «Nicht», um wenigstens als

nichtiger Grund seiner selbst zu existieren. Es kann seine Ohnmacht
nicht belassen, ist es sich doch durch sie genommen. Genommen aber ist
es sich durch sie, weil es sich in keiner Weise als gegeben 39 erfahren kann.

38 SuZ 276.
39 Es muß auffallen, wie fremd der Terminus «gegeben» (Gabe) sich hier

ausmacht, obwohl er, grundlegend genug bedacht, ein Schlüsselbegriff dessen ist, was
hier verständlich gemacht werden will. Daß er in diesem Kontext überhaupt keinen
verständlichen Stellenwert zu haben scheint, weist auf eine Eigenart heideggerschen
Denkens hin, welche im Ansatz von SuZ ihren Ursprung hat und möglicherweise sein

ganzes späteres Denken noch bestimmt. Es ist dies die Eigenart, daß nur spurenweise
und in verborgenen Andeutungen jene Dimension berührt wird, aus welcher waltendes

Zueinander im ereignishaften Seinsgeschehen als ein Zueinander-g^fow-sein
bedacht werden könnte. Sollte das Waltende des Zueinander, innerhalb dessen das
Menschenwesen je schon vom ereignishaften Geschick in Anspruch genommen ist,
auch als ein Zueinander-gtfg^&ew-sein erhellt werden, so müßte auf irgend eine Weise
diejenige Dimension der Wirklichkeit aufscheinen, in welcher das Sein des Seienden
als «gutes», «werthaftes» und «vertrauenswürdiges» das Menschenwesen eröffnet,
beansprucht und damit seinen Lichtungsraum ausräumt.

So befremdlich dieser Anspruch einer möglichen «bonum»- Dimension im
Waltenden des Seinsereignisses vorerst auch noch sein mag, haben wir dennoch den
Versuch unternommen, von ihm her die Seinserfahrung existenzialer Daseinsaus-



24 Heideggers Erfahrung von Sein

Anderswoher als aus sich selbst verstanden, kann es sich nur mißverstehen.

Bedingungsdimensionen sind zwar erfahren, aber gelangen in den

Sog jenes «Zu-sein», das den Sinn existenzialer Daseinsanalytik ausmacht.
Sie können nicht als Über-macht thematisiert werden, weil sie damit
existenziale Überantwortung sprengen müßten. So ist es mit der
Übermacht nichts - und an ihrer Stelle starrt dem Dasein sein «Daß » in
«unerbittlicher Rätselhaftigkeit» entgegen.

IV. B) VORLAUFENDE ENTSCHLOSSENHEIT

ALS ZWEITE EXISTENZIAL-ONTOLOGISCHE THEMATISIERUNG VON GRENZE

Das Wesen von Selbstübernahme erhellt aus ihrer möglichen Krisis.
Ihre Krisis aber hat dort statt, wo Grenzen sich zeigen und zugleich in
der Weise, wie diese Grenzen erfahren werden. Dieser methodische
Leitfaden, der unserer Herausarbeitung der Eigenart existenzialer Analytik
zu gründe liegt, ist keineswegs ein behebiger. Er erhält seine Legitimation
aus der Weise, wie Heidegger selbst die hermeneutische Situation existenzialer

Auslegung vorzeichnet. Nachdem die Seinsverfassung des Daseins

in der dreigliederigen Sorgestruktur ihre Bestimmung gefunden hat, stellt
Heidegger seine bisherigen Analysen unter ein strenges Gericht. Das

Resultat ist eindeutig: die schon geleistete Auslegung kann keinen
Anspruch auf Ursprünglichkeit erheben, weil sie bis zu diesem Punkte das

Dasein nur als uneigentliches und unganzes in den Blick bekommen hat.
Erst der Aufweis eines eigentlichen Ganzseinkönnens kann existenzialer

Analytik ihre methodische Sicherung bringen. Die Interpretation des Seins

zum Tode steht immer schon unter der Frage eines möglichen Ganzseins.

Und die Entschlossenheit hat keinen anderen Sinn, als diesem Ganzsein

seine Eigentlichkeit zu sichern. Denn soll das Dasein als dasjenige Seiende

ausgelegt werden, dessen Sein in der Überantwortung an es selbst liegt,
so muß es sich versichern können, daß es sich sowohl als Eigentliches wie

legung zu erhellen. Daß wir uns dafür möglicherweise den Vorwurf einhandeln,
Heidegger «überhaupt nicht verstanden zu haben», sind wir uns durchaus bewußt.
Unser Versuch beansprucht keine Monopolstellung in Heidegger-Interpretation,
sondern möchte als Versuch verstanden werden. Dieser Versuchscharakter erweist
sich als angemessen schon durch die Einsicht, daß eine Dimension, welche im Denken

Heideggers möglicherweise unausgesprochen gebheben ist, nicht einfach
nachgeholt oder angefügt werden kann, sondern vielmehr in einer Art Befremdlichkeit
fruchtbar werden soll.



Heideggers Erfahrung von Sein 25

auch als Ganzes wirklich übernehmen kann. Selbstübernahme muß sich

ihrer Reichweite versichern können. Es darf ihr nichts vorenthalten bleiben.

Sie kann weder uneigentliche noch nicht-ganze sein, will sie nicht
hinter ihrem Wesen und Anspruch zurückbleiben. Die wesendliche
Fragerichtung ist deshalb von Anfang an schon gegeben, wenn Heidegger seine

Todesanalyse mit dem Problem eines möglichen Ausstandes, eines

vorenthaltenen «Noch-nicht» eröffnet. (Daß dieses Problem in den Dimensionen

einer Kritik an Vorhandenheitsontologie abgehandelt wird, soll

später noch näher betrachtet werden.) Es gilt, diesen Ausstand genuin
daseinsmäßig zu deuten, d. h. jegliche Modi des Endens, welche sich von
Zuhandenem und Vorhandenem her aufdrängen, als unangemessene
abzuweisen. Hierbei ist bemerkenswert, daß die Weise, wie eine Frucht in
ihrer Reife ihre Vollendung findet, geradezu ein Gegenmodell existenzialer

Klärung des «Noch-nicht» abgibt, obwohl Heidegger anmerkt, daß schon

bei einer Frucht jenes «Noch-nicht» ihrer Reife für ihr Sein konstitutiv
ist, d. h. ihr nicht vollkommen äußerlich ist. Einer anderen als existen-
zialen Auslegung des Todes hätte die Vollendung reifender Frucht wohl
Bedeutsameres zu sagen. Ihr wäre sie mehr als ein «fundierter Modus von
Fertigkeit». Die Frucht bemächtigt sich nicht ihrer Reife. Ihre Vollendung
ist ihr je schon gegeben, weil sie nie als vorenthaltene übernommen werden
will. Einfaches Reifen als Gegenmodell jeglichen Bemächtigungswillens.

Genuin existenziale Auslegung jedoch bestimmt vermeintliches Zu-
Ende-sein des Daseins als Sein zum Ende. «Der Tod ist eine Weise zu sein,
die das Dasein übernimmt, sobald es ist»40. Er ist die äußerste

Seinsmöglichkeit, die «Möglichkeit der maßlosen Unmöglichkeit», in welcher
Dasein völlig auf sein eigenstes Seinkönnen verwiesen ist. Er ist als «Ende

des Daseins die eigenste, unbezügliche, gewisse und als solche unbestimmte,
unüberholbare Möglichkeit des Daseins. Der Tod ist als Ende des Daseins im
Sein dieses Seienden zu seinem Ende»41. Solche Kennzeichnung des

Vorlaufens in den Tod ist jedoch erst die existenzialontologische
Konstruktion eines möglichen Ganzseinkönnens. Ob dieses Ganzseinkönnen
wirklich die Beseitigung jeglichen vorenthaltenden Ausstandes ist, wird
von seiner möglichen Eigentlichkeit und deren existenziellen Sicherung
abhängen. Insofern jedoch die Entschlossenheit als ein sich-Angst-zu-
mutendes, verschwiegenes Sichentwerfen auf das eigenste Schuldigsein in
ihrem Wesen zu Ende gedacht wird, enthüllt sie sich recht eigentlich als

40 SuZ 245.
41 SuZ 258/59.



26 Heideggers Erfahrung von Sein

vorlaufende. Die Entschlossenheit ist somit als vorlaufende in ihr Eigentliches

gelangt, und das Sein zum Tode (Vorlaufen) hat seine existenzielle

Sicherung und Konkretion in der erwähnten Entschlossenheit gefunden.
Das Ergebnis dieser Synthese : die vorlaufende Entschlossenheit als

existentiell eigentliches Ganzseinkönnen. Versuchen wir, das Zueinander
dieser Synthese noch etwas deutlicher zu machen: Entschlossenheit
bedeutet existierende Übernahme dessen, daß Dasein als nichtiger Grund
seiner Nichtigkeit zu sein hat. Was spricht jedoch das existenziale
Wesen des Todes als Möglichkeit schlechthinniger Unmöglichkeit des

Daseins besser aus als «schlechthinnige Nichtigkeit des Daseins»42?

«Die das Sein des Daseins ursprünglich durchherrschende Nichtigkeit
enthüllt sich ihm selbst im eigentlichen Sein zum Tode» 43. Entschlossenheit

als vorlaufende versteht daher erst das Schuldigseinkönnen eigentlich
und ganz, d.h. aber: ursprünglich. Aus diesem Zusammenhang wird
auch klar, wie sehr die Grenzerfahrung der Geworfenheit, in welcher
Dasein sein unübersteigbares «Nicht» an sich selbst überantwortet, um
doch noch wenigstens als nichtiger Grund seiner selbst existierend zu
sein, wie sehr aus solchem Selbstübernehmen um jeden Preis für Heidegger

ein eigentliches Sein zum Ende gerade erst ermöglicht wird. Könnte
Dasein sich nicht die Übernahme seines eigensten Schuldigseins (das

Konstitutivum der Geworfenheit) in verschwiegener Vereinzelung zumuten,

könnte es nicht auf diese Weise entschlossen sich seine Geworfenheit,
seine Nichtigkeit überantworten, es müßte den Tod als einen gegebenen

ganz einfach auf sich zukommen lassen, ihn ohne jegliche Veranstaltung
der Übernahme sich geben lassen. Die Entschlossenheit als Selbstübernahme

der Geworfenheit setzt ihre Linie konsequent fort, wenn sie sich

an den Tod, als zweite mögliche Begrenzung, entschlossen heranmacht,

um auch noch ihn in vorlaufendem Sein zum Ende sich selbst zu
überantworten. Deshalb will Dasein den Tod als Existenz-M.ög\ichkeit,
d. h. als seinen Tod, und nicht als Grenze, an welcher es sich als gegeben
erfährt. Erführe sich Dasein in der Gewißheit des Todes als so radikal

genommen, daß es sich, insofern es dennoch existiert, ganz einfach nur
als gegeben aufscheinen könnte - sein Sein müßte in solchem Falle

gleichsam als Überantwortung an ein Sein-lassen, als Überantwortung,
sich sein zu lassen, bestimmt werden, und nicht, wie das in existenzialer

Auslegung so zwingend erscheint, als Selbstübernahme seines ganzen

42 SuZ 306.
43 ebd.



Heideggers Erfahrung von Sein 27

Seins. Will aber eigenes Sein so entschlossen selbst übernommen werden,
so entscheidet sich tatsächlich Bedeutsames an der Weise, wie Dasein
den Tod als seinen eigenen sein kann. Ist doch der Tod nicht irgendeine
Existenzmöglichkeit unter vielen, sondern die schlechthin unüberholbare.

Gelingt es, diese schlechthin unüberholbare Möglichkeit gar als die

eigenste zu erweisen, so hat sich existenziale Auslegung ihres größten
Triumphes versichert: «Wenn die Entschlossenheit vorlaufend die
Möglichkeit des Todes in ihr Seinkönnen eingeholt hat, kann die eigentliche
Existenz durch nichts mehr überholt werden» 44. Die Analyse des Todes

in SuZ hat damit ihr Wesentliches erreicht: der Ort, an welchem jegliches
Selbstübernehmen und Überantworten zu bloßer Farce zu werden scheint,

wo ein «Sich-immer-schon-genommen-sein» so grundsätzlich auftritt, daß

es möglicherweise, Erfahrung verwandelnd, ein ebenso grundsätzliches
«Sich-je-schon-gegeben-sein» aufweisen könnte, dieser Ort hat sich als

Nahtstelle der Sicherung existenzialer Auslegung «bewährt», weil in
seinen Dimensionen ein schlechthin Unüberholbares als «eigenste,
unbezügliche, gewisse und als solche unbestimmte Möglichkeit des Daseins»

eingeholt werden konnte. So imbestimmt das «Wann» des Todes auch
sein mag, seine sprichwörtlich gewordene Todsicherheit ist doch der
entscheidende Punkt, an welchem ein Einholen und Bemächtigen seinen

Halt suchen kann 45. Die Endlichkeit des Daseins ist von solcher Art, daß

es ihm doch immer noch um diese Endlichkeit als seinige gehen kann 46.

Die Unerbittlichkeit des Todes ist keine Daseinsmöglichkeit, sondern die

Möglichkeit der maßlosen Unmöglichkeit. Maßlos aber ist der existenzial

ausgelegte Tod gerade nicht, weil auf seine Todsicherheit doch noch

irgendwie gezählt werden kann, sei es auch nur hinsichtlich einer
Selbstübernahme. Diese Bemerkung trifft auch dann zu, wenn die Sicherheit
des Todes nicht ein umsichtig zu Besorgendes ist, welches verwirklicht
werden könnte, und auch nicht etwas, was im strengen Sinne erwartet
werden kann. Denn das Vorlaufen in die Möglichkeit als Möglichkeit ist
doch noch ein Sein-können, sogar das eigentlicher Existenz.

44 SuZ 307.
45 Die Vereinzelung des Todes «macht offenbar, daß alles Sein bei dem Besorgten

und jedes Mitsein mit Anderen versagt, wenn es um das eigenste Seinkönnen
geht. Dasein kann nur dann eigentlich es selbst sein, wenn es sich von ihm selbst
her dazu ermöglicht» (SuZ 263).

46 «Der Tod ist eigenste Möglichkeit des Daseins. Das Sein zu ihr erschließt
dem Dasein sein eigenstes Seinkönnen, darin es um das Sein des Daseins schlechthin
geht» (SuZ 263).



28 Heideggers Erfahrung von Sein

V. DIE VERUNKLÄRTE EIGENART EXISTENZIALER AUSLEGUNG

Es gibt verschiedene Strukturen in SuZ, die periodisch angetroffen
werden können und auf sehr unauffällige Weise einer Klärung der
möglichen Eigenart existenzialer Auslegung immer wieder neu im Wege
stehen. Eine von ihnen haben wir bereits kurz erwähnt : es ist dies die in
ihrem Wesen recht ungeklärte, aber umso wirksamere Zäsur zwischen

ontischen und ontologischen Ursprünglichkeiten und die in ihr fundierten
«ontischen Mißverständnisse» ontologischer Zusammenhänge. Eine zweite

Struktur, die vielleicht noch häufiger auftritt als jene Gefahr ontischer

Mißverständnisse, ist eine Argumentation, welche wir fürs erste einmal
mit dem Terminus «Vorhandenheitsontologie» anzeigen wollen. Was
steckt hinter diesem Terminus? Hierfür muß zuerst die einfachere Frage

gestellt werden: welcher Sinn kommt dem Begriff «Vorhandenheit,
Vorhandenes» in SuZ zu? Eine erste Klärung erhalten wir aus der

Absetzung der Vorhandenheit von Zuhandenem. Zuhandenheit kennzeichnet
das Sein desjenigen Seienden, welches als Innerweltliches dem Dasein

zuerst und zunächst einmal begegnet : das Zeug. Vorhandenheit hingegen
ist «das Sein des Seienden das in einem eigenständig entdeckenden

Durchgang durch das zunächst begegnende Seiende vorfindlich und
bestimmbar wird» 47. Heidegger hat diesen eigenständig entdeckenden

Durchgang als ein «Nur-noch-verweilen-bei...», in welchem nur noch
hingesehen und vernommen wird, beschrieben. Es ist ein Umschlag des

Seinsverständnisses, oder genauer gesagt: ein Abblenden von besorgendem

Umgang und umsichtiger Auslegung zu bloßem Aussagen über ...;
eine Nivellierung. Obwohl sogar der zeitliche Sinn dieser Modifikation
des Verstehens herausgearbeitet wird, hält Heidegger daran fest, daß

sowohl über den Zusammenhang zwischen Zuhandenheit und Vorhandenheit,

wie auch über den Bezug von Existenzialien zu kategorial bestimmtem

Seienden (welches beides, Vorhandenes und Zuhandenes umfaßt) noch

nichts Endgültiges ausgemacht werden kann, da diese Problematik erst

aus dem geklärten Sinn von Sein überhaupt zureichend erhellt werden
könne. Eine weitgehende und positive Bestimmung dieses Sinnes von
Vorhandenheit ist somit in SuZ nicht gegeben. Wir sprechen betont von
diesem Sinne, weil der Begriff «Vorhandenes» noch in einer zweiten

47 SuZ 88.



Heideggers Erfahrung von Sein 29

Bedeutung seine Verwendung findet. Diese zweite Verwendung ist eher

eine kritisch-polemische und zielt auf eine Ontologie ab, welche den Sinn

von Sein vorschnell und ungeklärt von Vorhandenheit oder Realität
her bestimmt. Hierbei meint diese Kritik ein Zweifaches: 1. meistens

überspringt ontologische Auslegung das Sein des zunächst Zuhandenen
und begreift Seiendes primär aus vorhandenem Dingzusammenhang.
Realität und Substanzialität werden dabei die dominierenden Züge, und
die übrigen Seinsmodi werden privativ und negativ mit Rücksicht auf

jene Dominanzen bestimmt. In solcher Deutung ist Ontologie
grundsätzlich falsch orientiert. 2. diese falsche Orientierung ist aber oft ganz
einfach eine zu wenig bestimmende Auslegung. Sie bestimmt etwa den

Menschen als «animal rationale», beläßt aber den Sinn sowohl der Anima-
lität wie auch der Rationalität im Indifferenten eines Vorkommens und
Zusammenvorhandenseins. Aus solcher Unterbestimmung ergeben sich

ontologische Fragestellungen, die selbst schon in ihrem Fragecharakter
einen Skandal der Ontologie bedeuten. Heidegger führt als Beispiel die

«Problematik» der Beweisbarkeit der Außenwelt an, die etwa Kants
Denken noch beschäftigte.

Diese zweifache polemisch-kritische Verwendung des Terminus
«Vorhandenheit» (Vorhandenheitsontologie) besteht insofern zu Recht,
als es Heidegger tatsächlich auf außerordentliche Weise gelingt, Phänomene

vor seinen ontologischen Blick zu zwingen. Was die Reichhaltigkeit
48 der Auslegung angeht, ist SuZ kaum schnell zu übertreffen. Im

weiteren versucht Heidegger auch zu zeigen, warum ontologische
Interpretation so oft von Vorhandenheit ausgeht. Es liegt dies in der Richtung
der Verfallensbewegung, daß Dasein sich zunächst einmal von dem her
versteht, bei dem es sich zumeist aufhält: das innerweltlich Seiende;
wobei mit dem Überspringen von Welt auch meist die Zuhandenheit
übersehen wird.

Nicht mehr ohne Schwierigkeiten zu rechtfertigen ist diese

polemisch-kritische Verwendung von «Vorhandenheit» jedoch, wenn man
überlegt, welche Funktion ihr hinsichtlich der Eigenart existenzialer

Analytik zukommt. Hier wird sie ganz einfach zu einer ernsthaften Quelle

48 Es ist von dieser Reichhaltigkeit her verständlich, daß SuZ über lange
Zeit so etwas wie eine «ontologische Fundgrube» bedeutete. Diese seine Rolle hat
wenig dazu beigetragen, die eigentliche Absicht (Erneuerung der Frage nach dem
Sinn von Sein überhaupt) verständlich zu machen. Die Herausarbeitung einer
möglichen Eigenart existenzialer Analytik hätte diese Fundgrube in manchen
Fällen etwas zum Versiegen gebracht.



30 Heideggers Erfahrung von Sein

der Verunklärung. Mit großer Regelmäßigkeit bekommt die Unterscheidung

«existenziale Analytik - Vorhandenheitsontologie» den Charakter
einer vermeintlich zwingenden Alternative, als ob die (berechtigte)
Kritik an einer Ontologie, welche den Sinn von Sein mangelhaft von
Vorhandenheit her denkt, auch schon eine positive Sicherimg existen-
zialer Auslegung bedeuten könnte. Belegen wir diesen Sachverhalt mit
einigen Beispielen: schon kurz nach der ersten vorläufigen Bestimmung
des Daseins durch die Momente Zu-sein, Jemeinigkeit, Eigentlichkeit/
Uneigentlichkeit, welche bereits die charakteristische Überantwortung
des Seins an das Zu-sein und damit das Wesentliche existenzialer Deutung

ausmachen, kommt der Hinweis, daß Dasein «nicht und nie die Seinsart

des innerhalb der Welt nur Vorhandenen hat» 49. So richtig diese

Aussage ist, so verwirrend ist ihre Rolle, was existenziale Auslegung
angeht. Sie sagt etwa soviel wie, daß eine unterbestimmende Ontologie
nicht genügen kann.

Nachdem die Geworfenheit ihre existenziale Eigenart als «Faktizität
der Überantwortung» recht deutlich bekundet, folgt die nivellierende

Bemerkung: «Faktizität ist nicht die Tatsächlichkeit des factum brutum
eines Vorhandenen, sondern ein in die Existenz aufgenommener, wenngleich

zunächst abgedrängter Seinscharakter des Daseins» 50.

Den deutlichsten und fragwürdigsten Charakter bekommt diese

Weise der Argumentation jedoch an jener Stelle, wo die existenzial-

ontologische Konstruktion eines Vorlaufens und Ganzseinkönnens zur
Frage steht. Dort wird die Fragestellung mit dem Problem eines möglichen

Ausstandes, eines vorenthaltenden «Noch-nicht» eröffnet. Kann das

Dasein wirklich ganz sein, das Entscheidende seiner Existenz wirklich
auch existierend sein, da ihm doch mit dem vorausliegenden Tod diese

letzte Existenzmöglichkeit genommen zu sein scheint? Dieses entscheidende

Problem des Ausstandes wird jedoch gänzlich in die Ontologie des

Zuhandenen verwiesen. Ausstand ist damit seiner Möglichkeit verlustig
gegangen, als existenzial zu deutendes Phänomen wesentliche Bedeutung
zu erlangen. Das daseinsangemessene «Sein zum Ende» kann gar nicht
mehr in den gewichtigen Verdacht kommen, das Ende des Daseins eben

doch noch als ein «Ausstehendes» zu denken, insofern es ihm um die

Überantwortung und Bemächtigung dieses Endes geht. Es ist damit die

Frage immer schon übersprungen, inwieweit der Tod dem Dasein seine

49 SuZ 43.
50 SuZ 135.



Heideggers Erfahrung von Sein 31

Ganzheit geradezu gibt, und in der weiteren Konsequenz: inwieweit
Dasein sich in seiner Existenz überhaupt als gegeben (nicht überantwortet
an sein eigenes Zu-sein) erfahren kann. Indem bedeutsame Gegenmodelle

zu existenzialer Analytik in der Versenkung der Vorhandenheit und
Zuhandenheit und in der Kritik an Vorhandenheitsontologie verschwinden,

sichert sich die existenziale Interpretation ihre ontologische
Monopolstellung. Läge nicht gerade in der Weise, wie die Frucht reifend sich

vollendet, ein Gegenmodell, von dem her eine «Gelassenheit gegenüber
eigener Ganzheit» zum Ausdruck kommen könnte? Warum wird das

Phänomen des Ausstandes nur als «Nochnichtbeisammensein des

Zusammengehörigen », dessen Unzusammen durch anhäufende Zusammenstük-

kung getilgt und aufsummiert werden kann, ontologisch thematisiert,
anstatt es in seiner daseinsmäßigen Relevanz als Vorenthaltung (Vorent-
haltenheit) fruchtbar zu machen Wir meinen, daß mit der ontologischen
Nivellierung der Vorenthaltenheit ein wesentliches Stück beiseite
geschafft ist, die Eigenart existenzialer Auslegung (Bemächtigungswille)
zu profilieren.

Daß die Alternative «existenziale Auslegung - Vorhandenheitsontologie»

nur eine vermeintliche ist, hat Heidegger mit seinem späteren
Denken eindrücklich genug aufgewiesen. Denn die Fassung des Menschenwesens

als Lichtungsraum des Seins oder die Welt als Geviert ist ohne

Zweifel keine Deutung, welche den Sinn von Sein unterbestimmt beläßt
oder gar von Vorhandenheit herleitet, aber ebenso wenig ist sie existenziale

Interpretation. Ist diese Alternative aber nur eine vermeintliche, so

müßten sich die Argumentationen zur Sicherung existenzialer Auslegung
nicht so sehr auf Ontologie der Vorhandenheit beziehen, sondern gleich-
ursprünglich-nichtexistenziale Auslegung widerlegen. Dies wäre umso
mehr geboten, als der Sinn von Vorhandenheit und der Bezug zwischen

daseinsmäßigem Seienden und kategorial bestimmtem Seienden (nach

SuZ-Entwurf) erst mit der zureichenden Klärung des Sinnes von Sein

überhaupt, herausgestellt werden kann 51.

Zum Ende dieses Kapitels bedarf es noch einer kurzen Bemerkung
zur «alltäglichen Durchschnittlichkeit»: «Das Dasein soll im Ausgang der

Analyse gerade nicht in der Differenz eines bestimmten Existierens
interpretiert, sondern in seinem indifferenten Zunächst und Zumeist aufge-

51 «Seiendes ist ein Wer (Existenz) oder ein Was (Vorhandenheit im weitesten
Sinne). Uber den Zusammenhang der beiden Modi von Seinscharakteren kann erst
aus dem geklärten Horizont der Seinsfrage gehandelt werden» (SuZ 45).



32 Heideggers Erfahrung von Sein

deckt werden. Diese Indifferenz der Alltäglichkeit des Daseins ist nicht
nichts, sondern ein positiver phänomenaler Charakter dieses Seienden» 52.

Daß diese alltägliche Durchschnittlichkeit nicht außerhalb existenzialer

Auslegung liegt, ist klar. Auch in ihr läßt sich existenziale Eigenart
verfolgen. Daß sie nur als Uneigentlichkeit in die Dimensionen der Existen-
zialität eingeordnet werden kann, scheint zunächst wenig Gewicht zu
haben; vor allem, wenn Heidegger von dieser sagt: «Die Uneigentlichkeit
des Daseins bedeutet aber nicht etwa ein «weniger» Sein oder einen

«niedrigeren» Seinsgrad» 53. Sie bestimmt das Dasein hinsichtlich seiner

Geschäftigkeit, Angeregtheit, Interessiertheit und Genußfähigkeit. Dem

gegenüber bleibt jedoch zu fragen: Besitzt existenziale Interpretation
tatsächlich die Möglichkeit, Phänomene des durchschnittlichen Dahinlebens

positiv und in ihrem Eigenen in den Blick zu bekommen Müssen
sie nicht schon von der existenzialen Blickrichtung her abseits zu liegen
kommen Es fällt dann auch auf, daß jede Art von Ruhe und Gelassenheit

nur als bloße Beruhigung aufgefaßt werden kann ; eine Beruhigung höchst

zweideutiger Art. Die Verfallensbewegung weist ein Absturzgefälle auf,
an dessen Ende die versuchend-beruhigende Entfremdung in der Boden-

losigkeit des Man steht. Sobald Dasein sich sein Sein nicht von ihm
selbst her auf sein eigenes Zusein hin überantwortet, verfängt es sich in
entfremdender Bodenlosigkeit. Jegliches Loslassen und Belassen des

eigenen Seins bedeutet auch schon Abfall, Absturz. Lägen nicht gerade
in jenem durchschnittlichen Dahinleben bedeutsame Hinweise dafür,
daß die Seinsverfassung des Daseins vielmehr vertrauende Offenheit ist,
welche im Sich-loslassen, Sich-eröffnen gerade nicht abstürzt ; und welcher
eine Bodenlosigkeit vielmehr dann zu Erfahrung kommt, wenn sie sich

einrollend absichert, um sich ihres Seins, es an eigene Überantwortung
entlassend, zu versichern? Warum soll das alltägliche Sein zum Tode nur
eine entfremdende Gleichgültigkeit sein, die durch vermeintliche
Überlegenheit ständig vor dem Tode ausweicht? Könnte dies nicht auch eine

Weise höchster Sorgfalt dem Tod gegenüber sein, eine Sorgfalt, die ihn als

Gegebenen zu hüten versucht, und von hier her jegliches Selbstübernehmen

und Überantworten zur Entscheidimg bringt? Wäre von solchen

Dimensionen her gesehen der Tod nicht gerade der Ort, an welchem sich
entscheiden müßte, wie Dasein der Erfahrung begegnet, daß es sich

letztlich immer schon genommen ist Bedeutet ihm solches Genommen-

52 SuZ 43.
53 SuZ 43.



Heideggers Erfahrung von Sein 33

sein Eröffnung, Möglichkeit, von Wirklichkeit beansprucht zu werden,

d.h. aber letztlich : Sich-g^ôm-sein, aufbrechende Existenzfülle - oder

wird solches «Genommen» als «Nicht» erfahren, dessen Entzugcharakter
jenen Überantwortungswillen entfacht, aus dem heraus dieses «Nicht»

zu existierender Nichtigkeit werden muß?

Eine solche Sorgfalt als Sein zum Tode wäre keineswegs ontologische
Bestimmung, welche der Seinsverfassung des Daseins nicht ihre Eigenart
beließe und sie von Vorhandenheit her deutete. Sie wäre sowenig vorhan-

denheitsontologisch wie sie in den Dimensionen existenzialer Auslegung
Platz finden könnte. Diese Sorgfalt verlegt den Tod nicht als «Aufhören
und Enden» an den Rand der Existenz, auch in ihr bleibt das Dasein von
seinem Tod ständig bestimmt. Er tritt nicht «dann einmal» ein. Dennoch
ist diese angedeutete Sorgfalt als Sein zum Tode ein mögliches Phänomen
menschlichen Daseins; und zwar eines, das existenzialer Ausdeutung so

sehr zuwiderläuft, daß es von ihr her in keiner Weise in seiner Bedeutung
in den Blick kommen kann, weder eigentlich noch uneigentlich.

VI. EIGENART EXISTENZIALER AUSLEGUNG UND SEINSERFAHRUNG

Versuchen wir, den bis dahin beschrittenen Weg in einem Ergebnis
zu versammeln, und der Formel «freie Selbstübernahme des ganzen
Daseins», welche uns Heidegger selbst zugespielt hat, ein profiliertes
Gesicht zu geben. Unser methodischer Leitfaden, dessen Legitimation in
SuZ vorgezeichnet ist54, führte über eine zweifache Thematisierung exi-

stenzial-ontologischer Grenzerfahrung. Es mag jedoch aufgefallen sein,
daß wir die Weise, wie Grenzen in SuZ erfahren werden, bereits aus
Dimensionen heraus beleuchtet haben, welche im Zuge der methodischen

Versicherung Heideggers in SuZ selbst nicht gegeben waren und welchen
eine gewisse Befremdlichkeit anzuhaften schien. Wir haben eine

verborgene Vieldeutigkeit des Sinnes von Übernahme (übernehmen) spielen
lassen und dies auf eine bestimmte Weise. Aus dem Wort «Übernahme»

läßt sich ein zweifacher Sinn heraushören. An zwei Beispielen soll dies

kurz verdeutlicht werden : Es läßt sich etwa sagen : Der König hat seine

Macht übernommen. In solchem Kontext spricht aus dem Übernehmen

54 «Mit der AufWeisung eines eigentlichen Ganzseinkönnens des Daseins versichert

sich die existenziale Analytik der Verfassung des ursprünglichen Seins des
Daseins ...» (SuZ 234).

3



34 Heideggers Erfahrung von Sein

der Sinn heraus : der König hat seine Macht anderswoher bekommen, sie

ist ihm gegeben. Er hat sie daher übernommen und nicht selbst begründet.
Ein Anderes aber meint das nächste Beispiel: Die Römer haben seit

einigen Tagen den Befehl über die Stadt selbst übernommen. Hier kommt
vor allem zum Ausdruck, daß der Befehl über die Stadt nun im Besitze

der Römer ist. Bei diesem Sinn spielt eine mögliche Herkunft des Besitzes

eine geringfügige Rolle, und wenn doch, dann spricht sich hier aus, daß

diese Art des Übernehmens auch noch seine Herkunft übernimmt, in der

Weise, daß es gegen sie gleichgültig ist, sie für sich entscheidet oder ganz
einfach verleugnet.

Diese zwei Sinndimensionen von Übernahme (Über-nehmen und
Übernehmen) 55 sind keineswegs voneinander unabhängig. Sie spielen
vielmehr ineinander und ergeben eine Vielfalt bedeutsamer Weisen eines

Zueinander von Über-nehmen und Übergabe, von Übernehmen und

Nicht-Gegebensein-lassen, von Übernehmenwollen eines Anheimgegebenen

und von Sichgebenlassen eines Über-gebenen. Hinter dieser Art
des Sprechens steht der Gedanke, daß, wo Weisen eines Zueinander in
einem bestimmten Zueinandergehören bedacht werden, jegliches Lassen

und Belassen auch ein Kvihe.rm-gegeben-seinlassen bedeutet. Wo diese

Dimension eines Zueinandergegeben fehlt, wird das Zueinander eines

Gehörens nicht über eine grundlegende Zwiespältigkeit hinaus kommen.
Läßt sich denn ein eröffnendes Beanspruchenlassen zureichend denken
ohne daß solche Eröffnung auf ihre Weise Vertrauende ist? Und woher ist
Eröffnung als vertrauende zu denken, wenn nicht aus jener Dimension,
aus welcher im Zueinander eines Gehörens immer auch ein Zueinander-
gegeben waltet

Die Weisen aber eines Zusammenspiels von Über-nehmen und
Übernehmen beleuchten nicht irgendwelche Handlungen, Zuständigkeiten

und zufällige Haltungen, sondern es ist versucht, in ihnen Weisen von
Seinserfahrung sich aussprechen zu lassen. Erfahrung von Sein ist nicht
etwas, was zuweilen abhanden kommt und zu der man sich eines Tages
wieder entschließt, sich aufzumachen, sondern ihre vermeintliche
Abwesenheit ist positiv zu begreifen als eine besondere Weise von Anwesen-

55 Wir kennzeichnen diese zwei Sinndimensionen durch eine unterscheidende
Schreibweise: Über-nehmen (Bindestrich!) meint das Geschehen, in welchem etwas
als Gegebenes erfahren und insofern eben übernommen (bekommen) ist. Die
zweiteilige Schreibweise symbolisiert hier eine gewisse Polarität. Übernehmen (ohne
Bindestrich) bedeutet hingegen das seine Herkunft verwischende Inbesitzgenommen-
haben und Ingewalthaben.



Heideggers Erfahrung von Sein 35

heit. Aus diesem Grunde ist es kein zufälliger oder auch nur interessanter

Bezug, welcher zwischen existenzialer Daseinsauslegung und Erfahrung
von Sein, beides zueinander vergleichend, aufgerichtet werden kann,
sondern es spricht sich hier ein Einheitliches aus, dessen Einheitlichkeit
jedoch durch die strenge Methodik fundamentalontologischer
Fragestellung, welche sich gleichsam Schritt für Schritt auf ihrem Weg vom
Dasein zum Sein überhaupt voranarbeitet, vielleicht weniger in den Blick
zu gelangen vermag. Versuchen wir trotzdem, dieses Einheit liehe von
existenzialer Daseinsauslegung und Weisen von Seinserfahrung
aufzuzeigen. Wie spielt das Zueinander eines «Gegeben» in der Weise geworfener

Grenzerfahrung zusammen? Geraten hier nicht jegliche Bedingungs- und

Ermächtigungsdimensionen in den Sog einer Überantwortung, eines

Entlassens an existierendes Zu-sein, so daß sie nur noch als Rätselhaftigkeit
und leere Bodenlosigkeit in ihrer Unerbittlichkeit erfahren werden, deren
Übernahme Austrag eigentlicher Existenz bedeutet Dasein scheint sich
seiner Grenzen und seines Seins bemächtigen zu müssen ; eine Bemächtigung,

die zu nichts ermächtigt, es sei denn zu ohnmächtiger Weise existierender

Nichtigkeit seiner selbst. Solche Übernahme des eigenen Seins

ringt letztlich um das Geschehen eines gegebenen Seins, in welchem
Sein anheim-gegeben ist. Übernehmenwollen, Bemächtigungswille und
Erfahrung von Vorenthaltenheit (Nicht-gegeben) spielen zusammen. Eine
alles umgreifende Verlassenheit spricht sich in der Überlassenheit an sich

selbst aus. In dieser Überlassenheit seiner an sich selbst geht es um
vorenthaltenes «Sich-anheim-gegebensein», wobei die Bemächtigung dieses

«Gegeben» gerade nicht über-nimmt, d. h. aber: nichts übernimmt.
Übernehmen und Bemächtigung sind in ihrem Wesen Verweigerung eines

Gegebenen. Überantwortung ist Verweigerung oder das Geschehen eines

mißglückenden Zueinander. Geschieht nicht auf irgend eine Weise ein

Annehmen, so ist es nichts mit Gegebenem. Mißglückendes Annehmen
ist zugleich mißglückendes Überantworten. Existenz in diesem Sinne ist
ganz eigentlich existierende Nichtigkeit ihrer selbst. Eröffnung zu
vertrauender Offenheit und Hüten des Gegebenen in einem Annehmen gehören

zueinander. Wo nicht auf seine Weise ein Annehmen glückt, ist
nichts gegeben. Offenheit kann deshalb in der ausgeräumten Leere einer
bodenlosen Unheimlichkeit bedacht werden, und Sich-eröffnen wird dann

zu ausstehender Bereitschaft für Angst. Diese Angst zwar soll Dasein

überkommen, befallen, aber in der rätselhaften Unheimlichkeit enthüllt
sich nichts einer Übermacht. Wo in einem Zueinander nicht auf irgend
eine Weise ein Gegeben waltet, ist nichts. Von da her wäre weiter zu



36 Heideggers Erfahrung von Sein

fragen: hat sich das «Nichten des Nichts» ergeben? Oder verbirgt sich
hinter dieser Großschreibung und jener seltsamen Verbalform das

Geschehen einer Hypostasierung von Leere? Kündet sich hier eine Weise

von gelingendem Annehmen an, noch sehr zaghaft, ein Annehmen, welches
weder von Vertrauen noch von Verweigern zu sprechen wagt, um die
Dimension des Zueinander-g^ö^-sein in ihrem Waltenden zu wahren?
Diese Fragen sind Fragen an das Denken des späten Heideggers und
dessen «andenkende Gelassenheit». Sie sind im Gang unserer
Untersuchung noch verfrüht. Wir meinen, daß sie gerade auch im Zusammenhang

mit M. Boss etwas von ihrer Befremdlichkeit verlieren können,

ungeachtet dessen, wie «unheideggerisch» sie sich vielleicht auch dann
noch ausmachen werden.

Auch die zweite existenzialontologische Grenzerfahrung, das

entschlossene Vorlaufen in den Tod, spricht aus derselben Seinserfahrung
wie die Geworfenheit. Sie ist der Ort, wo sich die Krisis des Selbstbe-

mächtigungswillens ins Höchste steigert. Die Erfahrung des Todes spricht
immer schon von einem «Sich-genommensein», und der Wille zum
Selbstübernehmen scheint über sich hinaus wachsen zu müssen, angesichts
jener aufscheinenden Möglichkeit wirklicher Über-nahme aus der

Erfahrung, daß, was ist, auf irgend eine Weise gegeben ist. Hier enthüllt sich
existenzial ausgelegtes Dasein recht eigentlich als verweigernde Leerstelle
des Seins. Denn wo das Unüberholbarste zur eigensten Existenzmöglichkeit

geworden ist, dem eigensten Zu-sein überantwortet ist, hat die

Selbstbemächtigung den letzten Rest von «Anheim-gegeben-sein-lassen»

getilgt, um konsequent dieses «nichts» existierend auszutragen. Die
Weigerung, sich anderswoher zu verstehen, als von sich selbst und aus
sich selbst her, tritt deutlich hervor. Jegliche Ermächtigung im Sinne
eines Gegebenseinlassens ist verweigert. Daß aber Ermächtigung, welche

gerade subjektivistische Züge eines Insichstehens überwinden will, auch

in der Problematik eines Gegeben-semldLSsens bedacht werden muß, und
ermächtigende Über-nahme letztlich auch aus der Dimension von Über-

gabe erhellt, aus diesen Zusammenhängen heraus bestimmt sich der
Blickwinkel unserer Interpretation. Von diesem Blickwinkel aber wird
verständlich, daß Dasein in existenzialer Auslegung vor allem ein «nichts von
Über-nahme» bedeutet, d. h,. nichts sich ihm ergibt. Selbstbemächtigung
entspricht einem Übernehmen-wollen um jeden Preis. Insofern aber die
Krisis jenes Überantwortungswillens in das Existieren als Nichtigkeit seiner

selbst ausmündet, hat sich Existenz in Verweigerung verhärtet. Dahinter

aber steht vielleicht doch noch der Versuch eigentlicher Über-nahme.



Heideggers Erfahrung von Sein 37

Der Versuch der Selbstbemächtigung läßt sich nicht vom Ereignis
wirklicher Ermächtigung abschnüren. Das aber bedeutet: die Dimension,
in welcher sich die Existenz als Versuch einer radikalen Selbstüberant-

wortung hält, ist gerade von demjenigen durchwaltet, was das Geschehen

wirklicher Ermächtigung ausmacht. Die Krisis versuchter Selbstüber-

antwortung ist deshalb nicht einfachhin eingrenzbar, sondern sie bleibt
auf ihre Weise auf Dimensionen hin offen, von welchen sie nichts oder nur
andeutungsweise etwas auszusprechen vermag. Es ist dies somit eine

Art verborgene Offenheit, welche gerade in ihrer Verborgenheit letztlich
auch Offenheit auf ein Kehre-Geschehen hin bleibt ; offen auf ein Kehre-
Geschehen, in welchem sich ergibt, was im Räume von Überantwortung
und versuchter Selbstübernahme vorenthalten und unentborgen waltete.

Walter Schulz hat in seiner Bestimmung des philosophiegeschichtlichen

Ortes Heideggers Entscheidendes herausgearbeitet. «Das
Selbstverständnis des Daseins vor der Kehre ist die Selbstbehauptung in der
Ohnmacht und Endlichkeit des Daseins, auf die am Ende die Metaphysik
selbst hintreibt » 56. Diese Stellung ist unter anderem aus der geschichtlichen

Entwicklung des «Deutschen Idealismus» und seiner Nachfolger
verständlich. Während sich bei Hegel der Geist zu sich selbst vermittelt
und seine Unendlichkeit in der Integration jeglicher Andersheit enthüllt,
erfährt er sich bei Schelling als dieser Vermittlung nicht mächtig. Hier
geschieht ein Umschwung zur endlichen Faktizität, in welchem die
Nachidealisten (etwa Marx und Kierkegaard) stehen. Das Subjekt erfährt sich

zwar noch als SelbstVollzug (Vermittlung), aber seine Faktizität ist nicht
zu überspringen. Der Versuch einer faktischen Selbstvermittlung ist die

folgerichtige Weiterentwicklung; und sie ist in SuZ versucht. Ein Bedeutsames

für das Kehregeschehen ist nach Schulz die Tatsache, daß sich
Dasein konsequent ausschließlich aus sich selbst her auslegt und auf
jegliches Gegründetsein in anderem Seienden verzichtet. Hieraus ist der

Umschwung von der «Hineingehaltenheit» in das Nichts zum Wahrheitsgeschehen

des Seins möglich. Schulz bemerkt jedoch dazu, daß der Schritt
vom Nichts zum Sein viel schwerer ist als derjenige ins Nichts hinein.
Denn wir vermögen es noch kaum, uns als Macht im Sinne der Ermächtigung

zu verstehen, weil wir, aus der Philosophie der Subjektivität
herkommend, Ermächtigung meist «als Ermächtigung des Daseins durch
sich selbst gegenüber dem Seienden oder als Sich-anhalten an ein 'zu-

56 Walter Schulz, Über den philosophiegeschichtlichen Ort Martin Heideggers,
in: Philosophische Rundschau, 1 (1953/54) 65-93 und 211-232.



38 Heideggers Erfahrung von Sein

höchst-Seiendes' deuten». Dieser schwere Schritt ist derjenige zum
Verzicht, der nicht nimmt, sondern gibt57.

Was Schulz, in gut heideggerscher Manier und ohne jedes Risiko
einer unangemessenen Interpretation, mit diesem kleinen «Feldweg-Zitat»
nur noch andeutungsweise vermerkt, gerade von dem her haben wir
versucht, die Eigenart existenzialer Auslegung und ihre Weise von
Seinserfahrung zu deuten. Wer in der Tatsache, daß sich Dasein konsequent

nur aus sich selbst auslegt und auf jegliches Gründenwollen in Seiendem

verzichtet, gerade die bedeutsame Möglichkeit zum Umschwung der
Kehre sieht, argumentiert zwar nicht «unangemessen», aber dennoch

formal 58. Denn dadurch wird gerade jenes Gebende und Anheimgegebensein

im Walten der Ermächtigung zu sehr abgeblendet; als Folge dieser

Formalität, die sich von den Texten Heideggers her nur zu mühelos

rechtfertigen läßt, kann dann weder ein Selbstbehauptungswille noch ein

«Sich-Versteifen in seiner Ohnmacht» als Eigenart existenzialer Auslegung

zureichend erhellt werden, weil immer schon im Dunkeln bleibt,
inwieweit Selbstbehauptung Verweigerung eines Anheim-gegeben-sein-
lassens ist. Ebenso formal ist die dialektische Argumentation: «Weil von
Anfang an das Dasein als seiner nicht mächtig bestimmt wird, kann es

sodann als ausgesetzt vom Sein verstanden werden». Diese Formalität
ist legitim, sofern sie nichts Wesentliches über das Kehre-Geschehen

auszusagen vermeint. Will jedoch der Umschwung von da her begründet
werden, ist Bedeutsames verdunkelt.

VII. DAS ZEUG

Versuchen wir nun, auf dem Hintergrund des bisher Gesagten, die

Weisen etwas näher zu betrachten, in welchen sich existenzial ausgelegtes
Dasein in der Welt bewegt, und bei den Dingen aufhält. Es genügt nicht,

57 «Alles spricht den Verzicht in das Selbe. Der Verzicht nimmt nicht. Der
Verzicht gibt. Er gibt die unerschöpfliche Kraft des Einfachen. Der Zuspruch macht
heimisch in der langen Herkunft» (Der Feldweg 7).

58 Selbst der Hinweis, daß jenes konsequente Aus-sich-selbst-Auslegen ein
durchgehendes Scheitern erfährt, ist noch nicht eine Argumentation, die aus jener
Formalität herauskommt. Denn: woher ergibt sich, daß solches Scheitern
aufgefangen werden soll, von mächtigerer Wirklichkeit einbergend getragen sein soll
Könnte scheiternde Endlichkeit nicht auch ganz einfach unüberholt stehen gelassen
werden? Woher darf sich dieses Geschehen als Selbstbehauptung und Versteifen
deuten, wenn nicht von einem umgreifenden Walten her, das uns auf ein Gegeben-
seinlassen beansprucht



Heideggers Erfagrung von Sein 39

die Eigenart existenzialer Analytik und die in ihr sich aussprechende

Seinserfahrung umrissen zu haben, sondern wir müssen noch im Besonderen

aufzeigen, welcher Ajrt die Wirklichkeit ist, in der sich Dasein zunächst
und zumeist aufhält und von welcher es umgeben ist. Wie konkretisiert
sich existenziale Seinserfahrung in den nächsten Dingen? Welcher Art ist
die Nähe von Wirklichkeit für das Dasein als In-der-Welt-sein In
welcher Art von Welt bewegt sich Dasein

Alle diese Fragen münden ein in die Frage nach dem Zeug. Es güt,
nach den ontologischen Zusammenhängen, in welchen Dinge als Zeug
erscheinen und aus einer besorgten Umwelt freigegeben sind, zu fragen.
Mit diesem Ort, an welchen unsere Überlegungen nun zusammen führten,
haben wir auch die erste von drei Stationen erreicht, anhand derer wir
Heideggers Weg auf der Suche nach einer einbergend-beanspruchenden
Wirklichkeit, deren Weite und Unausschöpflichkeit eröffnet und tragend
offen hält, exemplarisch beleuchten wollen.

VII. A) EXPLIKATION DER ONTOLOGISCHEN ZUSAMMENHÄNGE

IM UMKREIS VON ZEUG

In welchen Zusammenhängen wird in SuZ das zunächst und zumeist

Begegnende als Zeug bestimmt Welchen Stellenwert hat die Analyse der
Zuhandenheit Das Dasein ist In-der-Welt-sein. Die Analyse dieser

gegliederten Fundamentalstruktur in ihren gleichursprünglichen Momenten

geht über drei Phasen, bis sie in der Frage nach ihrer Einheit mit der

Explikation der dreigliedrigen Sorge ihren vorläufigen Abschluß findet.
Für uns ist die erste dieser drei Phasen die bedeutsamste 59. In ihr wird
das In-der-Welt-sein vom Moment der Welt her aufgehellt. Wie ist die

Weltlichkeit der Welt phänomenal zugänglich? Sie ist es keineswegs
unmittelbar. Es bedarf eines längeren Vermittlungsweges; und ebendieser

Weg führt über den Aufweis des Zeuges und seiner Seinsverfassung:
der Zuhandenheit. Wenn wir nun diesen Weg in kurzen Zügen aufzeigen,

geht es uns nicht primär um die Weltlichkeit der Welt, sondern vielmehr
um die Art des Aufenthaltes bei Zeug, um eine mögliche Nähe.

59 Die zwei anderen Phasen bestehen in der Analyse des «Wer» des In-der-
Welt-seins (Mit- und Selbstsein, Man; § 25-27) und in der Analyse der Konstitution
des In-Seins als Sein des Da (§ 28-38).



40 Heideggers Erfahrung von Sein

Das In-der-Welt-sein ist, seinem formalen existenzialen Ausdruck
nach, einmal eine gewisse Art von «In-Sein». Wie aber ist dieses In-Sein
zu kennzeichnen? Bereits an dieser Stelle geschieht etwas, was die
Schärfe von Heideggers phänomenologischem Blick bezeugt. Dieses

In-Sein wird bereits am Anfang nicht als ein unbestimmtes
Zusammenvorhandensein eines «Menschendinges» in einer Realität bestimmt60,
sondern als eine Mannigfaltigkeit von Weisen wie etwa bestellen, pflegen,
verwenden von etwas, zu tun haben mit, unternehmen, befragen,
besprechen, durchsetzen usw. Der ontologische Terminus, in welchem sich

diese Mannigfaltigkeit sammelt, ist: Besorgen. Das In-Sein des Daseins

ist als Besorgen genuin erfaßt, ein Besorgen, dessen Grundzug als ein

Wohnen und Aufhalten bei... der Welt als dem so und so Vertrauten und

Besorgten erhellt. Es muß hier eine Kluft zwischen weltlosem Subjekt
und transzendenten Objekten weder übersprungen werden, noch kann
daraus eine spezifische Problematik erkenntnistheoretischer Art entstehen.

Jedes philosophische Bemühen, welches sich auf irgend eine Weise

von der traditionellen Subjekt-Objekt-Spaltung bezw. ihrer Überwindung
leiten läßt, hat den unterlaufenden Sinn des In-der-Welt-seins als

Fundamentalstruktur übersprungen und mißverstanden. Es ist damit noch in
einer Art «Inwendigkeit» orientiert, deren Sinn unbestimmt genug von
Vorhandenem her kommt. Mit dieser grundsätzlichen Kritik an einer

Subjekt-Objekt-Trennung kann jedoch nicht gemeint sein, daß die Frage
nach der ontologischen Erhellung von Nähe und Vertrautheit im
besorgenden Umgang mit Zeug ihrer Intentionen nach unangemessen ist. Sie

ist im Gegenteil eine bedeutsame Klärung und Präzisierung des In-der-
Welt-seins selbst.

Wird nun aber das In-Sein als Besorgen bestimmt, so kann das

« An-sich» desjenigen Seienden, welches im besorgenden Zu-tun-haben und

Umgehen begegnet, nicht einfach in Dinghaftigkeit, Ausgedehntheit und
Substanzialität bestehen, sondern es muß der Tatsache Rechnung getragen

werden, daß es als Zu-Besorgendes im Besorgen allererst begegnet
und nicht im Nachhinein «auch noch» umsichtig angegangen wird.
Deshalb sagt Heidegger grundsätzlich: «Wir nennen das im Besorgen
begegnende Seiende das Zeug» 61. Dies will eine grundsätzliche ontolo-

60 «Das Vorhandensein» in «einem Vorhandenen, das Mitvorhandensein mit
etwas von derselben Seinsart im Sinne eines bestimmten Ortsverhältnisses sind
ontologische Charaktere, die wir kategoriale nennen, solche, die zu Seiendem von
nicht daseinsmäßiger Seinsart gehören» (SuZ 54).

61 SuZ 68.



Heideggers Erfahrung von Sein 41

gische Bestimmung des Seins des umweltlich begegnenden Seienden sein.

Das «An-sich» des zunächst Begegnenden ist die «Zuhandenheit», und
nicht bloße Dinghaftigkeit, Materialität oder ähnliches. Diese Zuhandenheit

wird durch Strukturen wie «um-zu», «Verweisung», «Zeugganzheit»
und «Umsicht» ontologisch fundiert und weiterbestimmt. Zeug ist wesenhaft

«etwas, um zu ...» und darin liegt eine Verweisung «auf etwas, wozu».

Verweisung aber kommt nicht isoliert vor, sondern besteht in
Verweisungszusammenhängen, d. h. in einer Zeugganzheit. Der Umgang mit
Zeug unterstellt sich der Verweisungsmannigfaltigkeit des «Um-zu». Die
Sicht eines solchen Sichfügens ist die «Umsicht» 62. Es kann vorkommen,
daß die Zuhandenheit unterbrochen und gestört wird, sei es durch ein

Auffallen des Ungeeigneten oder durch die Aufdringlichkeit eines Unzu-
handenen, das möglicherweise überhaupt nicht zur Hand ist, d. h. fehlt,
oder sei es durch eine Aufsässigkeit eines «Zunahen» und damit ebenfalls
Unhandlichen. Tritt eine solche Störung auf, so wird der
Verweisungszusammenhang als Werkzusammenhang in seiner meist recht großen

Umfänglichkeit ausdrücklich. Es zeigt sich hierbei, was alles in der
Umsicht schon bedeutet und unthematisch mitverstanden sein muß, um ein

einfaches Umgehen mit diesem und jenem in seiner Selbstverständlichkeit
verständlich zu machen. Um jedoch dieses Mitverstandenhaben und
Bedeuten noch weiter zu erhellen, bedarf es einer Analyse eines

ausgezeichneten Zeuges: des Zeig-Zeuges. Erst das besondere Eingehen auf
den Umgang mit Zeig-Zeug «wendet sich an die Umsicht des besorgenden
Umgangs, so zwar, daß die seiner Weisung folgende Umsicht in solchem

Mitgehen das jeweilige Umhafte der Umwelt in eine ausdrückliche 'Übersicht'

bringt' 63. Im Anschluß an diese Analyse kann sich die

Verweisungsmannigfaltigkeit als Verwiesenheit, Bewandtnisganzheit und
Bedeutsamkeit weiterbestimmen. Das «Um-zu» ist demnach ein «Wobei von
Bewandtnis». Jedes Bewendenlassen ist in einer Bewandtnisganzheit
fundiert, und diese selbst geht auf ein letztes «Wozu» zurück, bei welchem
es keine Bewandtnis mehr hat. Dieses letzte «Wozu» fällt mit dem

«Umwillen» des Daseins selbst zusammen. Die Zuhandenheit ist somit in
einem daseinsmäßigen Bewendenlassen, in einer apriorischen Vorent-
decktheit von Bewandtnisganzheit ermöglicht. Diese vorgängige Er-
schlossenheit von Bedeutsamkeit ist nichts anderes als Verstehen von
Welt. Im Aufgehen in der Vertrautheit mit der Bedeutsamkeit, in wel-

62 SuZ 69.
63 SuZ 79.



42 Heideggers Erfahrung von Sein

chem sich Dasein immer schon sein Seinkönnen in diesem oder jenem
bedeutet hat, ist so etwas wie Zeug (Zuhandenes) grundsätzlich ermöglicht.

Diese Bezüge von Bedeutsamkeit, Bewandtnis und Vertrautheit
lassen sich um ein Wichtiges weiterbestimmen in der angemessen gedeuteten

Räumlichkeit des innerweltlich Zuhandenen und des In-der-Weltseins.

Gerade die spezifische Räumlichkeit des Zuhandenen läßt einen
besonderen Blick auf die Art der Nähe von Zeug zu. In diesem Zusammenhang

sagt Heidegger auch ausdrücklich : «Das Zuhandene des alltäglichen
Umgangs hat den Charakter der Nähe»64. «Zur Hand» bedeutet bereits
eine Weise von Nähe. Diese Nähe aber hat wenig zu tun mit «objektiver
Distanz» berechenbarer Strecken und bloßer Ausmessung. Wenn wir mit
solchem Messen beginnen, haben wir das Zumessende bereits auf eine

bloße Stellenmannigfaltigkeit abgeblendet, deren Beieinander bloßes

Nebeneinander-Vorkommen und Vorhandensein bedeutet. Erst die
Nivellierung von Bedeutsamkeit läßt Gleiches mit Gleichem summieren.

Demgegenüber besteht die Nähe des Zuhandenen vielmehr in der Weise,
wie es zur Hand ist, d. h. auch eingeordnet und zurechtgelegt. Vielleicht
liegt es auch nur herum; jedenfalls gehört es irgendwo hin. Dieses

Hingehören bestimmt sich aus dem Zeugzusammenhang. Das Worin und
Wohin solch möglichen Hingehörens ist die Gegend. Gegend ist bedeutsame

und vertraute Orientierung. «Alle Wo sind durch die Gänge und
Wege des alltäglichen Umgangs entdeckt und umsichtig ausgelegt...» 65

Diese umsichtige Auslegung geht aber weiter als bloßes Werken und
Zu-tunhaben. Oder anders gesagt: Man muß gerade hier die Weite des

Terminus «Besorgen» beachten. Insofern das Sein des Daseins überhaupt
als «Sorge» festgelegt ist, rechtfertigt sich das In-Sein als Besorgen. In
die Weite des Besorgens gehört deshalb auch höchst Bedeutsames und
Entscheidendes, und nicht nur diese und jene alltäglichen Geschäfte und
Umtriebe. «Das Besorgen des Daseins, dem es in seinem Sein um dieses

Sein selbst geht, entdeckt vorgängig die Gegenden, bei denen es ein
entscheidendes Bewenden hat» 66.

So werden etwa Kirchen nicht auf irgendeine Weise gebaut, sondern

ihr Grundriß folgt bedeutsamen Richtungen. Das Umhafte der Umwelt
ist artikuliert. Es hat gleichsam ein Bewandtnis-Profil. Die Gegend des

64 SuZ 102.
65 SuZ 103.
66 SuZ 104.



Heideggers Erfahrung von Sein 43

täglichen Sonnenaufganges ist nicht einfach Osten, d. h. eine

geographische Bestimmung der Himmelsrichtung, sondern in ihrer Bedeutsamkeit

spricht sich Leben, Aufgang und Hoffnung aus. Das artikulierte
Umhafte weltlicher Bewandtnis zeigt damit Weisen von Nähe des

InSeins auf. Daß umweltlich Seiendes überhaupt begegnet, daß überhaupt
Nähe und Vertrautheit statt hat, ist keineswegs eine ontologische
Selbstverständlichkeit. Die oben beschriebenen Strukturen, insbesondere

jene apriorische Vorentdecktheit und Erschlossenheit von Welt, fundieren
im Besonderen dieses Zueinander, welches im Terminus « In-der-Welt-
sein» nur formal angezeigt ist.

Dasein ist «in» der Welt, und zwar in dem Sinne, daß im besorgend-
vertrauten Umgang innerweltlich Seiendes begegnet. Haben wir bis dahin
mehr die Räumlichkeit des Zuhandenen aufgezeigt, so geht es nun
vielmehr um die Strukturen der daseinsmäßigen Räumlichkeit. Heidegger
nennt im Wesentlichen deren zwei: Ent-fernung und Ausrichtung. Das

Wesen der Ent-fernung darf nicht in irgendwelchen Tätigkeiten oder

Gewohnheit, Hang zu Tätigkeiten mißverstanden werden. Hier besonders

kommt es darauf an, die Struktur der Ent-fernung als Existenzial zu
verstehen, welches zur Seinsverfassung des Daseins gehört und damit
grundlegend jegliche Handlungen und Verhaltensweisen «ent-fernender»

Art erst ermöglicht. «Dasein ist wesenhaft ent-fernend, es läßt als das

Seiende, das es ist, je Seiendes in die Nähe begegnen»67. «Im Dasein

liegt eine wesenhafte Tendenz auf Nähe»6*. Solches Ent-fernen bedeutet
die Möglichkeit aller Arten von Näherung. Dabei konstituiert sich von
diesen Bezügen her das « An-sich-sein» des umweltlich zunächst Begegnenden

: des Zuhandenen. Dies kann nicht genug betont werden. Es handelt
sich keineswegs um eine besonders «hebevolle» Weise des Daseins, den

Dingen freundlich zu begegnen, etwa in «gehobener Stimmung». Was man
so gemeinhin in einer «neutralen und sachlichen» Ontologie für das

An-sich der umweltlichen Dinge hält, im Bestreben, ja nichts hinzu zu
dichten und getreu nur Vorhandenes zu beschreiben, ist oft von einer
Abstraktheit und Formalität, deren «Natürlichkeit» nichts weniger als

eine schlimme Konstruktion darstellt. Dieser weit verbreiteten Optik
ist mit aller Deutlichkeit entgegen zu stellen : «Das umsichtige Ent-fernen
der Alltäglichkeit des Daseins entdeckt das An-sich-sein der «wahren

Welt», des Seienden, bei dem Dasein als existierendes je schon ist»69.

67 SuZ 105.
68 ebd.
69 SuZ 106.



44 Heideggers Erfahrung von Sein

Das bedeutet aber: Dasein ist als In-der-Welt-sein immer schon von einer

umgreifenden und tragenden, weil bedeutsamen und vertrauten Umwelt
umgeben. Nähe ist vielleicht der wesentlichste Grundzug des gegliederten
In-der-Welt-seins. Daher ist jene erste Kennzeichnung des In-Seins als

Wohnen und Aufhalten bei so und so Vertrautem wohl zutreffend.
Wir haben diese erste Phase, in welcher die Welt des In-der-Welt-

seins als Umwelt, als Bedeutsamkeit und vorentdeckte Bewandtnisganzheit

erhellt, mit Absicht so kompakt vorgetragen. Heidegger selbst

hat wohl mit großer Wahrscheinlichkeit dieses Stück recht einheitlich
gedacht und niedergeschrieben. Die Grenzen dieser Einheitlichkeit liegen
zwischen der Bestimmung des «Wer des In-der-Welt-seins» und der

Konstitution des «Seins des Da»70. Mit der Analyse der Konstitution des

«Seins des Da» hebt ein überaus schwieriges und wichtiges Stück an.

Wichtig ist dieses Stück deshalb, weil in ihm das Verstehen von Welt als

bedeutsamer Bewandtnisganzheit näher bestimmt wird. Es geschieht
somit nichts Geringeres als eine noch tiefere Fundierung aller jener Strukturen,

die wir in jenem kompakten Stück der Welt als bedeutsamer

Umwelt vorgefunden haben. (Wir wollen die in jenem kompakten Stück

aufgezeigte Welt terminologisch mit «Welt als bedeutsame Umwelt»
festhalten und vor allem die Momente von Nähe, Vertrautheit, Zu-hause,
und habitare als In-Sein nicht vergessen.) Die Welt als bedeutsame Umwelt

wird mit der Konstitution des Seins des Da tiefer fundiert, insofern

gerade die wesenhafte Erschlossenheit des Daseins (Vorentdecktheit
von Bedeutsamkeit) als Befindlichkeit 71, als Verstehen 72 und als Rede 73

weiterbestimmt wird. Eine kurze Explikation des Seins des Da zeigt,
daß es hier wirklich um eine nähere Bestimmung und Fundierung des

In-Seins geht. Dasein ist in der Weise, sein Da zu sein. Das heißt: es ist
Unverschlossenheit, gelichtet; erst in solch wesenhafter Erschlossenheit

ist ein In-der-Welt-sein möglich, in welchem zugleich und in eins Umwelt
von Bewandtnis und Bedeutsamkeit her verstanden werden kann.

Die erste Struktur, in welcher das Sein des Da, die wesenhafte
Erschlossenheit des Daseins, näher geklärt wird, ist die Befindlichkeit. Sie

besagt: Dasein ist je schon gestimmtes. In seinem Gestimmtsein bringt
sich Dasein vor sein Sein. Es gibt sich zu bedeuten, wie ihm ist. In der

70 In unserer früheren Terminologie bedeutet das: die Grenzen liegen zwischen
der zweiten und dritten Phase der Analyse des In-der-Welt-seins.

71 SuZ § 29.
72 SuZ § 31.
73 SuZ § 34.



Heideggers Erfahrung von Sein 45

Befindlichkeit aber enthüllte sich Dasein als Faktizität der Überantwortung,

als Geworfenes, dem sein Zu-sein überantwortet ist. Das Sein des

Daseins bricht als nacktes «daß es ist und zu sein hat» auf, und dies oft
mitten in harmlosester Alltäglichkeit. Zugleich ist in der Gestimmtheit
das In-der-Welt-sein als Ganzes je schon erschlossen. Von dieser gestimmten

Erschlossenheit her ist ein Ent-fernen und Ausrichten, ein umsichtiges
Besorgen und Bewendenlassen erst verständlich. Und noch ein dritter
Fundierungszusammenhang situiert sich in der gestimmten Erschlossenheit:

von ihr her zeigt sich eine Angänglichkeit, d. h. die Möghchkeit,
überhaupt von etwas betroffen zu werden. Ohne solche Betroffenheit
wäre das umsichtig besorgende Bewendenlassen von Zuhandenem nicht
zu begreifen 74. WeltOffenheit bedeutet die Möghchkeit von Betroffenheit.

In der Analyse der Angst als einer ausgezeichneten Befindlichkeit
zeigen sich die eben erwähnten Fundierungszusammenhänge in größerer
Deutlichkeit. Die Analyse der Angst ist ja nicht irgendein Ort, sondern

derjenige, wo das In-der-Welt-sein so gründlich in den Blick kommt, daß

sich seine gegliederte Vielfalt von Momenten in der dreigliedrigen
Sorgestruktur sammeln läßt. Die Bestimmung des Seins des Daseins als Sorge
ist ein erster Höhepunkt der existenzialen Analytik. Deshalb sind die

ontologischen Strukturen im Umkreis der Angstanalyse von grundlegender

Bedeutung. In ihnen spricht sich das Zentrale existenzialer
Seinserfahrung aus. Wie zeigt sich nun die Welt in der ausgezeichneten
Befindlichkeit der Angst? Wenn die Erschlossenheit von Welt schon in
der Befindlichkeit eine wichtige Fundierung erlangt, wie sehr muß dann
erst Angst, als ausgezeichnete Befindlichkeit, das Wesen von Welt als

bedeutsamer Umwelt klären? Nachdem sich das «Wovor» der Angst und
ihr «Warum» nicht von innerweltlich Begegnendem her verstehen Heß

(dem innerweltlich Begegnenden entspricht vielmehr die Furcht), zeigt
Heidegger, daß es das In-der-Welt-sein selbst ist, wovor und worum sich
Dasein ängstet. Für die Angst ist «die innerweltlich entdeckte
Bewandtnisganzheit des Zuhandenen und Vorhandenen als solche überhaupt ohne

Belang» 75. Welt als bedeutsame Umwelt ist mit einem Mal völlig
unbedeutsam. Es ist vielmehr die Möglichkeit von Zuhandenem überhaupt,
worum und wovor sich Dasein ängstet. «Möglichkeit überhaupt» aber

74 «Die Betroffenheit aber durch die Undienlichkeit, Widerständigkeit,
Bedrohlichkeit des Zuhandenen wird ontologisch nur so möglich, daß das In-Sein
als solches existenzial vorgängig so bestimmt ist, daß es in dieser Weise von
innerweltlich Begegnendem angegangen werden kann» (SuZ 137).

75 SuZ 186.



46 Heideggers Erfahrung von Sein

besagt: Welt selbst. Dies wurde schon dort klar, wo Welt (d. h.
Bewandtnisganzheit) als Bedingung der Möglichkeit des innerweltlich Zuhandenen
erhellte. In der Angst zeigt sich gleichsam das «Welten von Welt»; und
dies in der Form des «Nichts» von Bedeutsamkeit. Daß einem in der

Angst unheimlich ist, weist schon auf dieses «Nichts und Nirgends» von
Bedeutsamkeit hin. «Unheimlichkeit meint aber dabei zugleich das

Nicht-zuhause-sein» 76. Die Angst holt Dasein zurück aus seiner
Benommenheit im besorgenden Umgang mit den Dingen in der alltäglichen
Welt, um es auf sich selbst, auf seine eigenste Überantwortung hin zu
vereinzeln. Angst enthüllt dem Dasein seine eigensten Dimensionen, aus
denen her sich seine Existenz, sein Seinkönnen bestimmt. In ihr wird dem
Dasein offenbar, daß es um sein Zu-sein nicht herumkommen kann.
«Die verfallende Flucht in das Zuhause der Öffentlichkeit ist Flucht vor
dem Unzuhause, das heißt der Unheimlichkeit, die im Dasein als geworfenen,

ihm selbst in seinem Sein überantworteten In-der-Welt-sein hegt »77.

Dieses Unzuhause, diese Unheimlichkeit machen den Raum existenzialen
Seinkönnens in seinem Überantwortungscharakter aus. Im Nichts von
Bedeutsamkeit bestimmt sich Dasein aus seinen eigensten Dimensionen.

Angst ist daher mit Recht ausgezeichnete Befindlichkeit, Grundbefindlichkeit

genannt. In ihr enthüllen sich die «Gründe» der existenzialen

Seinsverfassung. Hier zeigt sich ihre unheimliche Bodenlosigkeit, in
welcher Überantwortung sich zu existierender Nichtigkeit entscheidet.
Daher ist es nur konsequent, wenn Heidegger sagt: «Das beruhigt-vertraute

In-der-Welt-sein ist ein Modus der Unheimlichkeit des Daseins,
nicht umgekehrt » 78. Das Unzuhause ist somit existenzial-ontologisch
das ursprünglichere Phänomen.

VII. B) DAS PROBLEM EXISTENZIAL-ONTOLOGISCHER FUNDIERUNG

VON NÄHE

Mit den geleisteten Explikationen sind die Elemente soweit beieinander,

um die Richtung der Problematik erkennen zu lassen. Die Dimensionen

der Welt als bedeutsame Umwelt machen auf ihre Weise ein
Einheitliches aus, innerhalb dessen In-der-Welt-sein als

umsichtigbesorgendes In-Sein in vertrauter Nähe mit Zeug steht. In den Bezügen

76 SuZ 188.
77 SuZ 189.
78 ebd.



Heideggers Erfahrung von Sein 47

von Verweisung und Bedeutsamkeit hat es mit allem sein Bewenden.

Das In-Sein ist als Wohnen und Aufhalten bei so und so Vertrautem
gekennzeichnet. Dieser Welt als bedeutsamer Umwelt aber steht der
Verlauf der weiteren Fundierung in manchem befremdlich entgegen. Dabei

handelt es sich hierbei nicht um irgendeine Fundierung, sondern die

Explikation des Seins des Da ist nichts anderes als die nähere und
weitergehende Fundierung dessen, was in der Welt als bedeutsamer Umwelt an

ontologischen Strukturen ans Licht gehoben wurde. In der Konstitution
des «Seins des Da» und in der Analyse der Angst brechen die Dimensionen
durch, welche Dasein in seiner Vereinzelung, im Lastcharakter der

Überantwortung von seinen tieferen Grundzügen her zeigt. Nicht von
ungefähr gelingt nach dem Aufweis dieser Grundzüge eine erste einheitliche

Fassung des Seins des Daseins als Sorge. Diese Analysen eröffnen
auch die bis dahin gründlichste Erhellung von Welt. «Das Sichängsten
erschließt ursprünglich und direkt die Welt als Welt»79. Was im
gestörten Verweisungszusammenhang erreicht wurde, war erst ein «Melden

von so etwas wie Welt». Das Phänomen der Welt, wie es als Worin von
Verweisungen und Woraufhin des Begegnenlassens von Bedeutsamem
sichtbar wird, scheint ebenfalls mehr eine Art alltäglicher Zugang zu
sein, welchem das «Weltende von Welt» verschlossen bleibt, oder jedenfalls

nicht ausdrücklich erschlossen ist. Es mag vielleicht auf den ersten
Blick erstaunen, daß in der Angst, welcher das «Welten von Welt» am
ausdrücklichsten zugänglich wird, Welt gerade als Nichts vpn Bedeutsamkeit,

als Unzuhause und Unheimlichkeit erscheint. Erinnert man sich

jedoch der Ergebnisse unserer Untersuchung über die Eigenart existen-
zialer Analytik, so sind diese Leerdimensionen nicht mehr so befremdlich.
Die Eigenart existenzialer Grenzerfahrung, deren konsequente
Durchführung die Übernahme der Nichtigkeit als eine «seiner selbst» ist, hat
dieselben Bedingungsdimensionen in einem etwas anderen Zugang ebenfalls

als Leerdimensionen aufgewiesen. Bedingungsdimensionen sind zwar
erfahren, aber im Räume des Soges jenes Zu-sein, das existenziale
Überantwortung ausmacht. Sie können sich auf keine Weise als Übermacht
aussprechen, weil sie damit jenes existenziale Selbstübernehmen ganz
einfach sprengen müßten. So ist es mit der Übermacht nichts, und an
ihrer Stelle starrt dem Dasein die Welt als Nichts von Bedeutsamkeit, als

rätselhaftes «Daß» der Existenz entgegen. Es ist deshalb nur konsequent,
wenn die Erfahrung eines grundlegenden Unzuhause existenzial-ontolo-

79 SuZ 187.



48 Heideggers Erfahrung von Sein

gisch ein ursprünglicheres Phänomen darstellt als jede Weise von
«Zuhause».

Diese Konsequenz ist angemessen und stichhaltig. Umsomehr aber
wird uns die Umkehrung der Problematik Sorgen bereiten müssen. Wie
ist es ontologisch überhaupt möglich, Dimensionen von Bedeutsamkeit,
Vertrautheit und Nähe zum innerweltlich Begegnenden, von einem

grundlegenden Unzuhause her zu fundieren Wie ist das eine vom anderen her
verständlich zu machen? Klafft nicht ein seltsamer Riß zwischen der
Welt als Nichts von Bedeutsamkeit, als Unzuhause - und jener
Explikation bedeutsamer Welt- und Gegenddimensionen? Wie ist die Nähe des

Zuhause, in welcher Dasein je schon im besorgenden Umgang mit Zeug

aufgegangen ist, aus jener grundlegenden Unheimlichkeit her zu begreifen
Es kann sich hier keineswegs um ontologische Gleichursprünglich-

keit handeln, ist doch die Erschlossenheit von Welt (als bedeutsamer)
entscheidend fundiert in der Konstitution des Seins des Da. Und selbst

wenn von einer Gleichursprünglichkeit her argumentiert werden könnte,
müßte doch wenigstens die Möglichkeit einer Verträglichkeit, eines

angemessenen Nebeneinander bestehen. Die Intention unserer Frage ist
mit dem Hinweis auf Gleichursprünglichkeit nicht zufrieden zu stellen.
Die Fragwürdigkeit bleibt bestehen.

Möglicherweise kann die Analyse der Angst und jenes Unzuhause

Strukturen von Undienlichkeit, Widerständigkeit und Bedrohlichkeit des

umweltlich Begegnenden begreiflich machen. Auch das Fürchten mag in
diese Reihe gehören und durch eine Art Angänglichkeit zu verstehen sein.

Dennoch liegt allen diesen Phänomenen bereits eine Art Nähe zugrunde.
Das Zueinander, welches in jedem Begegnen und Begegnenlassen waltet,
ist primär einmal Nähe, welche Eröffnung ermöglicht. WeltOffenheit, die

von Betroffenheit und Angänglichkeit her konstituiert wird, gleicht
gewissermaßen der Aufgerissenheit und Weitung der Augen, die im
Augenblick eines Erschrecktwerdens beobachtet werden kann. Solche

Weitung ist auch eine Weise von Öffnung. Sie kennzeichnet sich jedoch
treffend durch das Abschließen und Einrollen der Verängstigung, welches

nach dem Schreckerlebnis meist eintritt. Es erhellt daraus, daß dies nicht
wirkliche Eröffnung sein kann. In solcher muß letztlich eine Dimension

von vertrauender Nähe zu Grunde hegen. Dies ist gemeint, wenn wir
sagen: im Zueinander eines Freigebens und Begegnenlassens waltet
primär einmal Nähe. Diese Nähe ist nicht erst Resultat von Begegnung;
sie ist auch nicht durch Gefühle und Affekte erst ermöglicht. Nicht die

Sinne und deren Organe stellen Kontakt her. In diesem Sinne folgen wir



Heideggers Erfahrung von Sein 49

den ontologischen Hinweisen Heideggers. Was wir mit «Nähe» meinen,

ermöglicht all dies erst. Sie müßte daher auf transzendentale Weise
erläutert werden, wollte sie entsprechende Antithese zu Heideggers
Fundierung im Unzuhause sein. Dies jedoch ist nicht beabsichtigt. Heidegger
hat selbst, durch seinen späteren Denkweg, implizite die Grenzen
transzendentaler Denkweise erwiesen 80. Ohne somit gründlicher sein zu wollen
als SuZ, gilt es dennoch, auf die Fragwürdigkeit jener Fundierung im
Unzuhause hinzuweisen.

Daß Heidegger das In-Sein nicht als Inwendigkeit, sondern als

Wohnen und Aufhalten, Pflegen und Besorgen kennzeichnet, weist auf
«Nähe» hin. Vielleicht liegen in der Vertrautheit des Zeuges sogar
Andeutungen von «Vertrauen» drin. Daß diese Dimension, welche in echt

phänomenologischem Blick nicht einfach unter den Tisch gewischt werden

kann, ontologisch nicht aufgenommen wird, gehört, wie bereits gesagt, zu
einer seltsamen Eigenart heideggerscher Ontologie. Hier darf man sicher

von einer gewissen Formalität des Blickes sprechen, dem sich diese

Dimension nicht zeigt. Heidegger spricht von ihr nur im Zusammenhang
mit seiner Kritik an Vorhandenheitsontologie81. Zweifellos kann es

ontologischen Ansprüchen nicht genügen, von vorhandenen Dingen zu
sprechen, an welchen auch noch «Werte» haften, wobei dieses Haften
oft genug sogar «eigenschaftlich» gedeutet wird. Wer bezweifelt das?

Wenn sich Heidegger von der Unbestimmtheit und Vagheit mancher

ontologischer Vorstellungen, in allen Problemen so beeinflussen lassen

hätte, der ontologische Reichtum von SuZ wäre mit Sicherheit sehr viel

80 Es läßt sich kaum verleugnen, daß transzendentales Vorgehen die
Zusammenhänge eines Einbegriffenseins in ein umgreifendes und überholendes Geschehen
nicht angemessen auszufalten vermag. Es scheint, daß in der Methodik des
transzendentalen Denkens immer schon eine Art « Souveränität », ein ganz kleines Fleckchen

«archimedischer Punktualität» unvermeidlich ist. Geht es aber einem Denken
gerade darum, jegliche «Souveränität» von Ermächtigung her zu begreifen, d. h. von
einem übergreifenden Geschehen her zu deuten, muß es wohl auch noch auf die
letzten Reste von «Fundierung» und «wissenschaftlicher Gesichertheit» (vgl. etwa
E. Husserl) verzichten. Dann ist selbst der Titel «Ontologie» möglicherweise
mißverständlich, weil er den Anschein erweckt, es handle sich hierbei um eine besondere
Dignität des Denkens. Die ontologische Differenz sagt, sorgfältig verstanden,
Wichtiges aus. Dennoch eröffnet sie nicht einen Raum, innerhalb dessen sich
philosophisches Denken etablieren könnte. Obwohl philosophisches Denken zweifellos
nie «ausschließlich ontisch», d. h. im Seienden (und nur in ihm) befangen ist, ist es

deswegen noch nicht «rein ontologisch».
81 «Oder man charakterisiert diese 'Dinge' als 'wertbehaftete' Dinge. Was

besagt ontologisch Wert? Wie ist dieses 'Haften' und 'Behaftetsein' kategorial zu
fassen?» (SuZ 68). Vgl. auch SuZ 99, 150, 286, 293.

4



50 Heideggers Erfahrung von Sein

dürftiger ausgefallen! Es geht ja weder um «Werte», noch um eine Ethik
und zureichende Kriterien zur Scheidung von «höheren und niedrigeren»
Werten. Es geht vielmehr um eine bedeutsame Dimension im Sein des

Seienden, von welcher her so etwas wie «Nähe überhaupt», vertrauende
Offenheit, Vertrautheit, Eröffnung, Sich-Einschließen, Abweisung,
Verweigerung und viele andere Phänomene erst zureichend erhellt werden
können. So zufällig diese Aufzählung sein mag, so bedeutsam kann
dennoch das in ihr Angerührte sein. Es ist nicht ausschließlich bedeutsam.
Von der angedeuteten Dimension allein kann Wirklichkeit keineswegs
zureichend bedacht werden; aber wo sie fehlt, fehlt zweifellos Wesentliches.

Die Problematik einer möglichen Fundierung von Nähe der zunächst

begegnenden Dinge muß noch in einer etwas anderen Richtung aufgenommen

werden. Daß sich in der Welt als bedeutsamer Umwelt Züge von
Nähe und Vertrautheit zeigen, ist unverkennbar. Alle diese Züge sind

jedoch von Bedeutsamkeit, Verstehen und Vorentdecktheit her grundgelegt.

Die Dinge als Zeug erschöpfen sich in der Helle der Bedeutsamkeit.

Durch diesen transzendentalen Zug zur Helle daseinsmäßigen
Bewendenlassens ergibt sich eine Verklammerung an das Dasein und
eine Fixierung auf jene bewandtnishafte Helle. In dieser Verklammerung
kann sich eine Dichte und Unausschöpflichkeit im Zeug gar nicht
aussprechen. Das Zeug hat keine Eigenbedeutsamkeit, keine Dichte, von der
her Eröffnung des Daseins verständlich würde. Vielmehr ist das Zeug
durch das «apriorische Je-schon-haben-bewenden-lassen» in seinem

Eigenen unterlaufen. Der Ort, an welchem sich spurenweise eine Art
Dichte des Zeuges meldet, ist die Störung der Verweisungen. Hier deutet
sie sich an; jedoch nur in der Form von Auffälligkeit, Aufsässigkeit und

Aufdringlichkeit. Es ist gar nicht unwichtig, auch noch festzuhalten,
daß mit dieser Störung der Zuhandenheit die bloße «Nur-noch-Vorhandenheit»

auftaucht. Anstatt von den Dingen mehr zu erfahren in der

gestörten Zuhandenheit als in ihrer unauffälligen Dienlichkeit, ergibt
sich nichts als ihr bloßes Vorhandensein, in welchem letztlich überhaupt
nichts mehr von ihnen selbst verstanden werden kann 82.

82 Diese Behauptung kann differenzierter verstanden werden: Daß Seiendes
als Vorhandenes begegnet, ist in einem Umschlag des Seinsverständnisses begründet.
Dieses ist meist schon näher bestimmt, etwa als «mathematischer Entwurf der
Natur selbst». Von ihm her wird selbstverständlich eine ganze Menge von diesem
Seienden verstanden. Nähe in unserem spezifischen Sinne aber kann in solchem
Entwurf nicht einmal mehr Problem werden.



Heideggers Erfahrung von Sein 51

Wie ist nun aber in SuZ diese befremdliche Kluft zwischen Welt als

«Nichts von Bedeutsamkeit», als Unzuhause und jener Explikation der

Welt als bedeutsame Umwelt überdeckt und zusammengehalten? Wie
kommt es, daß das Dasein in seiner grundlegenden Unheimlichkeit
dennoch auf Zeug hin offen ist und in besorgendem Umgang sich in seiner

Welt aufhält? Hier zeigt sich nun, warum neben der «reinen Konstitution
des Seins des Da» noch eine Explikation des alltäglichen Sein des Da nötig
ist. Ihr nämlich kommt die Aufgabe zu, die ontologischen Strukturen des

alltäglichen In-der-Welt-seins aufzudecken. Etwas vereinfacht gesagt
sind es deren drei: Gerede, Neugier und Zweideutigkeit. Dasein hat sich

je schon ausgesprochen. Es bewegt sich in öffentlicher Ausgelegtheit des

Man, in welcher sich die Möglichkeiten des In-der-Welt-sein-könnens

herumgesprochen haben und im Weiter- und Nachreden ständig «in der

Luft» liegen. Vor allem die unersättliche Neugier (als Existenzial gedacht)
findet hierin immer wieder neue Zerstreuung. Ihre Unfähigkeit, bei einer
Sache sachlich zu verweilen, wird mit großer Betriebsamkeit überdeckt.
Dasein hat sich in dieser Ausgelegtheit des Man immer schon verstanden ;

aber gerade in dieser Art «Sonnenklarheit» liegt eine Zweideutigkeit. Die

Entwurzelung der Existenz wird im Gerede und der Neugier überspielt.
Heidegger nennt den Kreis dieser Phänomene die «Verfallensbewegung»
und kennzeichnet sie mit den Momenten «Versuchung, wachsende

Beruhigung, Entfremdung und Verfängnis». Das Ganze dieses «Absturzes»

ist im Wurf- und Bewegtheitscharakter der Geworfenheit fundiert.
Mit dieser Verfallensbewegung haben wir einen möglichen ontologischen

Bezug von Welt als grundlegendes Unzuhause und der Welt als

bedeutsamer Umwelt gefunden. Er ist allerdings eine seltsame Fundierung:

Nähe zum innerweltlich Begegnenden, expliziert als verfallende

Beruhigung. Nichts weiter als ein zweideutiges Uberdecken einer
grundlegenden Bodenlosigkeit. Daher kann die alltägliche Vertrautheit ganz
einfach in sich zusammenbrechen. Sie enthüllt damit nur ihr Wesen als

«beruhigte Selbstsicherheit» 83. «Die Angst kann in den harmlosesten
Situationen aufsteigen»84. Wen erstaunt dies, wenn jegliche Nähe und
Vertrautheit nichts weiter als entfremdete Verlorenheit in das «Man» sein

soll?
Ohne Zweifel drängt sich an dieser Stelle eine Bemerkung zur Eigentlichkeit

der Existenz auf, in welcher Dasein entschlossen seine Umwelt als

83 SuZ 188.
84 SuZ 189.



52 Heideggers Erfahrung von Sein

Situation ergreift. Situation ist nur im Entschluß zu eigentlicher faktischer

Existenz möglich. In ihr erschließt sich der jeweilige faktische
Bewandtnischarakter der Umstände. In ihr wird somit Umwelt als

Bedeutsamkeit und Bewandtnis eigentlich. Was bedeutet aber diese

entschlossene Situation? Bricht in ihr ermächtigende Existenzfülle durch?

Zeigt sich in ihr die Existenz als ermächtigte Eigentlichkeit? Keineswegs.
Die Entschlossenheit der Situation ist vielmehr eine «Sternstunde existierender

Nichtigkeit». In ihr ist die Existenz aus ihrer Bodenlosigkeit ganz
in sich versammelt und hat als vorlaufende Entschlossenheit sowohl ihre
Geworfenheit (Herkunftslosigkeit) wie auch ihren Tod (grundlegenstes
Konstitutivum ihrer Endlichkeit) im faktischen Entschluß eigentlich und
radikal übernommen. Dies heißt aber: Dasein ist im «Augenblick» der
Situation seiner Existenz mächtig geworden. Es übernimmt entschlossen,
«daß es der nichtige Grund seiner Nichtigkeit ist»85. Wie es aber dazu

kommt, daß in einer solchen Sternstunde existierender Nichtigkeit nicht
einfach nur eine «Zelebration eigener Nichtigkeit» stattfindet, wie sich

hieraus etwas er-geben kann, welches gar noch eröffnet und eigentlich
frei macht für besorgende Fürsorge - diese Frage muß ein ontologisches
Rätsel bleiben 86. Denn wenn die Mächtigkeit eigentlicher Existenz in der
entschlossenen Überantwortung der Nichtigkeit ihrer selbst besteht, hat
sich der Kreis der Insistenz geschlossen.

Von diesem Ergebnis her zeigt sich, daß das Problem existenzialer

Fundierung von Nähe bestehen bleibt. Sorgfältig genug verstanden, läßt
sich sogar sagen : existenziale Analytik erfährt gerade an diesem Problem
ihre entscheidenden Grenzen 87. Und sollte sich erweisen, daß das Problem

85 SuZ 306.
86 Wir glauben nicht, daß dieses ontologische Rätsel mit dem Hinweis auf die

«notwendige Unbestimmtheit» des Entschlusses gelöst werden kann. Vielmehr
erhellt aus der Seinserfahrung existenzialer Analytik die Notwendigkeit,
«augenblickliche Situation» vom Entschluß her zu denken. Denn: «Ihrer selbst sicher ist
die Entschlossenheit nur als Entschluß» (SuZ 298). Aus der Überantwortungstendenz
heraus erweist es sich als wichtig, eigentliche Existenz als «augenblickliches
Ergreifen der Situation» zu verstehen, weil nur in ihm Herkunft und Zukunft in
radikale Unzurückführbarkeit gezwungen werden kann. Die Notwendigkeit dieser
radikalen Eigenständigkeit ist begreiflich, wenn Dasein eigentlich es selbst nur dann
sein kann, «wenn es sich von ihm selbst her dazu ermöglicht» (SuZ 263).

87 Wir erheben keinen Anspruch, das Problem existenzial-ontologischer
Fundierung von Nähe erschöpfend behandelt zu haben. Dazu ist die Problematik zu
umfassend. Sie wäre z. B. noch in der existenzialen Grundlegung von «Vergessen»
weiterzuführen. Was bedeutet es, wenn Heidegger das «Vergessen» in «uneigentlicher
Gewesenheit» fundiert? (Vgl. SuZ 345). Wie weit besteht überhaupt noch die
Möglichkeit, davon «Gleichmut» zu unterscheiden und ihn im Gefüge der «äugen-



Heideggers Erfahrung von Sein 53

der «Nähe überhaupt» in wesentlichen Bezügen mit der Problematik
von Offenheit und Eröffnung verbunden ist, und letztlich das eine nicht
ohne das andere bedacht werden kann, dann haben wir mit der
Explikation der Eigenart existenzialer Auslegung sogar bedeutsame Hinweise
für den Fortgang unserer Untersuchung gewonnen, auch wenn diese

Hinweise «nur» negative Leitlinien sein können.

VIII. ÜBERLEITENDE BEMERKUNGEN

ZUM FORTGANG DER UNTERSUCHUNG

Bevor wir weitere Schritte unternehmen, geht es darum, in kurzen

Zügen das Wegstück zu umreißen, das wir bis dahin zurückgelegt haben.

Wo stehen wir auf unserem Weg der philosophischen Suche nach einer

einbergend-beanspruchenden Wirklichkeit? Diese Frage ist an dieser

Stelle vor allem eine Frage nach der Seinserfahrung existenzialer Analytik.
Kann sich in ihr eine Wirklichkeit aussprechen, deren Weite und Unaus-

schöpflichkeit eröffnet und tragend offen hält
Wir haben diese Frage im Wesentlichen beantwortet. Die erste

Kennzeichnung der Eigenart existenzialer Auslegung als «freie
Selbstübernahme des ganzen Daseins» ließ sich in den Strukturen von SuZ vielfach

weiterverfolgen und näher bestimmen. Das Resultat davon: Wir
haben es hier ganz eigentlich mit einer Ontologie ohne Wirklichkeit und
dem großangelegten Versuch einer Bewältigung dieser Leerdimensionen

zu tun. So phänomengetreu die ontologische Explikation der «Welt als

bedeutsamer Umwelt», deren wichtigster Charakter wohl in der bewandtnishaften

Nähe und Vertrautheit von artikuliert-bedeutsamen
Umweltdimensionen besteht, auch sein mag, so sicher mußte die weitere Fundierung

dieses Zu-hause in den grundlegenden Leerstrukturen jener Un-
heimlichkeit, jener «Welt als Nichts von Bedeutsamkeit» und jenes
«Un-zuhause» scheitern. Das Problem der Fundierung von «Nähe

überhaupt» bleibt als ontologisches Skandalon bestehen, an welchem existen-
ziale Analytik ihre Glaubwürdigkeit einbüßt. Zweifellos hat diese Ontolo-

blicklichen Entschlossenheit » zu situieren Ist nicht das grundlegendste Geschehen
des Daseins, die zeitigende Zeitlichkeit (in welcher das Sein des Daseins letztlich
bestimmt wird) selbst schon bodenlos, gerade weil von ihr her der Sprung (oder
besser die Eröffnung!) zur «Temporalität des Seins überhaupt», nicht gelingen
konnte? Wie aber sollte er gelingen, solange sich Dasein, anderswoher verstanden,
nur mißverstehen kann



54 Heideggers Erfahrung von Sein

gie in vielen Strukturen ihre Leerdimensionen konsequent durchgehalten.
So etwa in der Offenheit als Angänglichkeit und ausgeräumter Bedeut-

samkëit; oder in der ontologischen Artikulation ihrer Grenzerfahrung als

Geworfenheit und vorlaufende Entschlossenheit. Dennoch ist sie

gezwungen, eine ganz entscheidende Frage ontologisch im Vagen zu
belassen, die Frage nämlich, woher sich für das Dasein durch den Austrag
jener Leerdimensionen als «existierende Nichtigkeit seiner selbst» irgend
etwas Ermächtigendes und Eröffnendes er-geben kann. In der Ungeklärtheit
dieser Frage ist jener seltsame Kreis daseinsmäßiger Insistenz erst

möglich, nach welchem die Mächtigkeit eigentlicher Existenz in der
entschlossenen Überantwortung der Nichtigkeit ihrer selbst besteht88.
Der Dunkelheit dieser ontologischen Konstellation ist es zu verdanken,
daß Phänomene wie Nähe von innerweltlich Begegnendem, bewandtnishafte

Vertrautheit, Besorgen als Aufhalten bei so und so vertrautem
oder Mitsein als vorspringende Fürsorge innerhalb dieser existenzialen

Analytik überhaupt Platz finden konnten.
Wir sehen das Wesentliche im Denkweg Heideggers nach SuZ vor

allem in seinem Versuch, Wirklichkeit gerade von ihrem Eröffnungs- und
Ermächtigungscharakter her in Erfahrung kommen zu lassen. Dies ist es

offenbar, was der fundamentalontologischen Fragestellung nicht gelingen
konnte 89. Und hier hegt auch die entscheidende Bedeutung des

sogenannten späten Heideggers, insofern er das Menschenwesen als

Lichtungsraum und Versammlungsort von Welt denkt. In solcher Interpretation

muß jedoch klargestellt werden, daß der Weg zu Eröffnung und
Ermächtigung nicht vor allem etwas ist, was ein bestimmter Denker
hinter sich gebracht hat, sondern vielmehr als Anspruch das heute
Entscheidende des Menschenwesens ausmacht. In diesem Anspruch liegt die

Bewegung einer Kehre ; eine Bewegung aber, die ihrem Wesen nach gerade

nicht eingeholt und hinter sich gebracht werden kann. In diesem

spezifischen Sinne geht es uns um die Bewegung einer Kehre und damit
zugleich um Erfahrung von eröffnender Wirklichkeit. Daraus wird klar,
daß es uns in keiner Weise um die Aufzeichnung des historischen Denkweges

Heideggers geht. Für diese Aufgabe ist die Zeit noch nicht gekommen.

Und was wäre mit einer historischen Monographie auch geleistet

88 Die Problematik dieses existenzial-ontologischen Kreises wird im
Zusammenhang mit M. Boss noch näher zur Sprache kommen.

89 Insofern wir existenziale Auslegung als verweigernde Leerstelle von
Wirklichkeit sichtbar machten, haben wir gewisse Züge dieses Scheiterns aufzuhellen
versucht.



Heideggers Erfahrung von Sein 55

Dennoch bleibt der Denkweg Heideggers für unsere Problematik
bestimmend. Wir werden im weiteren Verlauf die Explikation des Zeuges,
wie sie Heidegger vom Werk (Kunstwerk) her durchführt, nachzeichnen,

um danach über das Werk selbst und dessen Wahrheitsgeschehen zu den

bedingenden Dingen zu gelangen. Eine Frage drängt sich vor diesem

Programm jedoch noch auf: Warum sind es gerade die Dinge (Zeug -
Werk - Ding), welche für unsere Untersuchung so bedeutsam sind? Gibt
es hierzu nicht wichtigere Bereiche, wie etwa die ontologische Problematik

der «Intersubjektivität»? So unscheinbar und nebensächlich Dinge
auf den ersten Blick auch erscheinen mögen, sind sie doch der Ort, an
welchem sich vorzüglich zeigt, wie Wirklichkeit erfahren wird. Ein Verlust

der nächsten Dinge bedeutet zugleich Verlust von Nähe überhaupt.
Erfahrung von Dingen ist Erfahrung von Wirklichkeit, ist Offenheit. Es
entscheidet sich nicht zuletzt an der Weise, wie Dinge in ihrem Eigenen
zur Sprache kommen können und gehütet werden, ob Wirklichkeit in
ihrem eröffnenden Anspruch noch tragend in Erfahrung gelangt.

Ein Ahnliches läßt sich auch hinsichtlich des philosophischen
Bemühens feststellen: Ist es Ort, wo Wirklichkeit in ihrem geschichtlich
Eigenen Sprache wird, wird die Kraft solch neuer Erfahrung gerade die

Dinge verwandeln. Solange Heideggers Denken vorwiegend um den

Abstoß vom metaphysisch Seienden, dem ontotheologisch Gegründeten
und Verklammerten, rang, um in einem Sprung in die Nähe des Seins zu
gelangen, entbehrte es nicht einer gewissen Abstraktheit. Sein kam
vorzüglich in seiner «Abgründigkeit» in Erfahrung. Damit ist die Gefahr
einer hypostasierenden Vergegenständlichung trotz aller Abgründigkeit
sehr groß; Heideggers Denken hat diese Schwierigkeit in dem Maße zu
bewältigen vermocht, wie es gelang, die Dinge als Versammlungsort der
vielfachen Weltdimensionen aufzuzeigen. Hierfür reichte es allerdings
nicht aus, die gängigen metaphysischen Dingexplikationen für
unzureichend zu erklären. Es half nichts, diese früheren Auslegungen als

«Hypokeimenon», als «Einheit einer Mannigfaltigkeit» oder als «geformter

Stoff» in ihrem Eigenen zu sehen. Von ihnen her ließ sich wenig über
das Be-dingungsgeschehen der Dinge und ihren Anspruchscharakter
ausmachen. Es mußte vielmehr vom Werkhaften des Kunstwerkes und
seinem Wahrheitsgeschehen her der Versuch einer neuen Artikulation von
Wirklichkeit gewagt werden. Es ist dann auch der Kunstwerk-Aufsatz 90,

90 Der Ursprung des Kunstwerkes. Stuttgart 1960. (Reclams Universal-
Bibliothek, Nr. 8446/47.)



56 Heideggers Erfahrung von Sein

in welchem sich eine große Zahl jener gewandelten ontologischen Strukturen

finden läßt. Was später an anderem Ort noch eigens über die Dinge
ausgefaltet ist, ist hier implizit im Wesentlichen bereits da. Selbst der
kurze Versuch, das Zeug von den gewandelten Dimensionen her zu
umreißen, zeigt deutlich die Züge, um die es im Weiteren geht. Deshalb

beginnen wir unseren zweiten Teil mit Heideggers Text einer gewandelten
Zeug-Erfahrung. Damit haben wir den Gedankengang an den Ausgang
des ersten Teiles angeschlossen. Die Problematik der existenzialontolo-

gischen Fundierung von Nähe (des Zeug) erhält in der «versammelnden

Verläßlichkeit», die in der neuen Zeug-Erfahrung das Zentrale ausmacht,
eine bedeutsame Weiterführung.

IX. DIE GEWANDELTE PROBLEMATIK VON NÄHE

Zur Ausfaltung des gewandelten Wesens vom Zeug dient Heidegger
das berühmte Bild von van Gogh: ein Paar Bauernschuhe. Nach einer
kurzen unmittelbaren Beschreibung läßt sich vorerst nicht mehr sagen
als längst Bekanntes: «Das Zeugsein des Zeuges besteht in seiner
Dienlichkeit» 91. Was bedeutet hier jedoch Dienlichkeit? Wie erfahren wir das

Zeughafte Auf dem Gemälde von van Gogh ist wenig an Einzelheiten zu
sehen. Nichts weiter als ein Paar Bauernschuhe. Und dennoch:

«Aus der dunklen Öffnung des ausgetretenen Inwendigen des Schuhzeuges

starrt die Mühsal der Arbeitsschritte. In der derbgediegenen
Schwere des Schuhzeuges ist aufgestaut die Zähigkeit des langsamen
Ganges durch die weithin gestreckten und immergleichen Furchen
des Ackers, über dem ein rauher Wind steht. Auf dem Leder liegt das
Feuchte und Satte des Bodens. Unter den Sohlen schiebt sich hin die
Einsamkeit des Feldweges durch den sinkenden Abend. In dem
Schuhzeug schwingt der verschwiegene Zuruf der Erde, ihr stilles
Verschenken des reifenden Korns und ihr unerklärtes Sichversagen
in der öden Brache des winterlichen Feldes. Durch dieses Zeug zieht
das klaglose Bangen um die Sicherheit des Brotes, die wortlose Freude
des Wiederüberstehens der Not, das Beben in der Ankunft der Geburt
und das Zittern in der Umdrohung des Todes. Zur Erde gehört dieses

Zeug und in der Welt der Bäuerin ist es behütet. Aus diesem behüteten
Zugehören ersteht das Zeug selbst zu seinem Insichruhen.
Aber all dieses sehen wir vielleicht nur dem Schuhzeug im Bilde an.
Die Bäuerin dagegen trägt einfach die Schuhe. Wenn dieses einfache
Tragen so einfach wäre. So oft die Bäuerin am späten Abend in einer

91 UdK 29.



Heideggers Erfahrung von Sein 57

harten, aber gesunden Müdigkeit die Schuhe wegstellt und im noch
dunklen Morgendämmern schon wieder nach ihnen greift, oder am
Feiertag an ihnen vorbeikommt, dann weiß sie ohne Beobachten und
Betrachten all jenes. Das Zeugsein des Zeuges besteht zwar in seiner
Dienlichkeit. Aber diese selbst ruht in der Fülle eines wesentlichen
Seins des Zeuges. Wir nennen es die Verläßlichkeit. Kraft ihrer ist die
Bäuerin durch dieses Zeug eingelassen in den schweigenden Zuruf der
Erde, kraft der Verläßlichkeit des Zeuges ist sie ihrer Welt gewiß.
Welt und Erde sind ihr und denen, die mit ihr in ihrer Weise sind, nur
so da: im Zeug. Wir sagen «nur» und irren dabei; denn die Verläßlichkeit

des Zeuges gibt erst der einfachen Welt ihre Geborgenheit und
sichert der Erde die Freiheit ihres ständigen Andranges.
Das Zeugsein des Zeuges, die Verläßlichkeit, hält alle Dinge je nach
ihrer Weise und Weite in sich gesammelt» 92.

Dieser Text steht auf seltsame Weise in sich selbst. Er liest sich

keineswegs selbstverständlich, aber man wird sich hüten müssen, ihn mit
vielen einzelnen Bemerkungen erklären zu wollen. Die Gefahr hierzu ist
nicht klein, weil sich Vergleiche mit den Strukturen von SuZ bis ins

Endlose anstellen ließen. Wir werden um einige vergleichende
Bemerkungen nicht herumkommen. Denn unser Zugang zu diesem späten Text
geht über die Aufdeckung der Wandlung und AkzentVerlagerung in der

Problematik einer «Fundierung» von Nähe. Hierbei geht es mehr um die

gewandelte Problem-Richtung als um neue Lösungen.
Diese neue Zeug-Erfahrung stellt jegliche Fundierungsversuche

immer schon in Frage. Und von einer Fundierung im transzendentalen Sinne
kann gar nicht mehr die Rede sein. Das Zeug ist dadurch jedoch keineswegs

herkunftslos 93. Es hat auf ganz neue Weise seine «Hintergründe».
Es versammelt sie. Es versammelt Herkunft in allergrößte Einfachheit
und Unauffälligkeit. Es versammelt Herkunftsdimensionen auf tragend-
einbergende Einfachheit hin. Dies ist seine Verläßlichkeit. Kraft ihrer ist
der Mensch eingelassen in den Zuruf der Erde und seiner Welt gewiß.
Kraft ihrer ist ihm seine Herkunft tragend. Jegliche transzendentale
Einholungsversuche sind grundlegend unterlaufen und ad absurdum geführt.
Es geht nicht mehr um apriorische Bedeutsamkeitsbezüge, innerhalb
deren es allererst mit jedem sein Bewenden haben kann. Die einseitige
Helle des Verstehens (von Bedeutsamkeit) ist zurückgestellt in die
Verläßlichkeit, in welcher sich Welt und Erde versammeln. Die im Zeug

92 UdK 29 ff.
93 «Gleichwohl kommt das Zeug in seinem echten Zeugsein weiter her » (UdK 31).

(Hervorhebung von uns.)



58 Heideggers Erfahrung von Sein

ankommende Wirklichkeit ist nicht von einem fundamentalen «Un-zu-
hause» unterlaufen, dessen Ausstand und Austrag Dasein sich in
Angstzumutender Existenz selbst überantwortet. Selbstübernahme und
vorlaufend entschlossene Existenz haben ihren spezifischen Sinn verloren.
Es geht nicht mehr um Einholen, sondern um Eingeholtwerden. Dies will
jedoch nicht heißen, daß wir es nun mit einer naiv-idyllischen
Geborgenheit zu tun haben. Die Problematik der Nähe ist nicht einfach

verdrängt und beiseite geschoben worden, sondern vielmehr in den

Strukturen von Versammlung und Verdichtung auf ganz neue Weise

ausgesprochen. Was ist und da ist, hat sich auf seine Weise er-geben; und
wo sich nichts ergeben hat, ist nichts. Nähe ist Er-gebnis. Deshalb ist nun
nicht mehr leere Bodenlosigkeit, ein Nichts an Bedeutsamkeit undUnheim-
lichkeit das Gegenstück zu Nähe, sondern Verödung. Ein einzelnes Zeug
oder ganze Bereiche desselben können abgenützt und verbraucht werden.

Ja selbst der Gebrauch ist vor Vernutzung nicht sicher. Er wird gewöhnlich.
«So kommt das Zeugsein in die Verödung, sinkt zum bloßen Zeug herab

» 94. Nur noch blanke Dienlichkeit ist nun erfahrbar. Die weite Herkunft
ist abgesagt und an ihrer Stelle herrscht herkunftslose Aufdringlichkeit.
Die Fülle seines wesentlichen Seins, seine Verläßlichkeit, ist geschwunden.
Die weiten Herkunftsdimensionen können nun in den Verdacht kommen,
nichts weiter als subjektives Tun und bodenlose Beschreibung zu sein.

Die Einfachheit wird nicht mehr als VerSammlung erfahren. Ihr Anspruch
ist verhallt. «Ein Paar Bauernschuhe und nichts weiter». Und das

Entscheidende «Und dennoch» 95 bleibt aus.
Solche Verödung aber, und das ist entscheidend anzumerken, kann

nicht als «existierende Nichtigkeit seiner selbst» vom Menschen

übernommen werden. Sie läßt sich keineswegs in ein ontologisches Gefüge von
Geworfenheit und vorlaufender Entschlossenheit bannen. Dadurch müßte

sie in ihrer Herkunft verstellt bleiben und könnte gar nicht in ihrem
Eigenen erfahren werden. Von ihrer Herkunft isoliert, müßte sie in sich

fixiert bleiben, d. h. bedeutungslose Leere ausmachen.

Mit diesen Hinweisen um eine neue Zeug-Erfahrung ist sichtbar
geworden, wie sehr sich unsere Problematik von «Nähe überhaupt»
gewandelt hat. Wir haben damit wenigstens die Richtung eines Weges

angezeigt bekommen, den es noch weiterzuverfolgen gilt. Wir werden im
folgenden auch dem Umstand Rechnung tragen, daß es ein Gemälde

94 UdK 31.
95 «Ein Paar Bauernschuhe und nichts weiter. Und dennoch» (UdK 29).



Heideggers Erfahrung von Sein 59

van Goghs war, welches uns das Zeugsein des Zeuges näher brachte.
Vielleicht bringt uns die Frage nach dem, was «im Werk am Werk ist»,
dem Geschehen näher, von dem her das Zeug seine in sich ruhende
Verläßlichkeit bekommt.

X. ERFAHRUNG VON WELT UND ERDE IM WERKGESCHEHEN.

IHR ZUEINANDER ALS URSTREIT DER UNVERBORGENHEIT.

Das ganze Verdichtungs- und Versammlungsgeschehen, von welchem
her das Zeug seine in sich ruhende Verläßlichkeit erhält, haben wir nicht
ohne Absicht innerhalb der Wandlung der Problematik von «Nähe

überhaupt» ein erstes Mal anzugehen versucht. Es ist wichtig, diese neue
Artikulation von Wirklichkeit in ihrem Versuchscharakter, d. h. aber

von einem denkerischen Anliegen her zu verstehen. Es geht hier um etwas,
auch wenn die Termini «Nähe», «Versammlung» bezw. «Verödung» noch
recht vag sein mögen. Und vielleicht erweist es sich, daß diese Vagheit
einen ganz spezifischen Sinn hat, einen Sinn, der gerade zu dieser neuen
Weise, Wirklichkeit zu erfahren, wesentlich dazu gehört? Dann wäre es

gerade nicht eine immer komplexer und differenzierter gehandhabte
Fundierungsproblematik, welche der Sache einer Ontologie dienen könnte,

sondern unsere Termini müßten sich gleichsam verhalten lassen und
bescheiden.

Das Zeugsein des Zeuges kam im Gemälde van Goghs zum Vorschein.
Es geschah in diesem Werk eine Eröffnung. Die Frage nach dem, was
«im Werk am Werk ist», ist deshalb zugleich eine Frage nach den Her-
kunftsdimensionen der Verläßlichkeit von Zeug. Die Ausfaltung des

Wahrheitsgeschehnisses im Werk brachte Heidegger in seinen Versuchen
einer neuen Wirklichkeitsartikulation um wesentliches weiter. Deshalb
führen wir seinen Text über einen griechischen Tempel in den wichtigsten
Stücken an:

«Ein Bauwerk, ein griechischer Tempel, bildet nichts ab. Er steht
einfach da inmitten des zerklüfteten Felsentales. Das Bauwerk
umschließt die Gestalt des Gottes und läßt sie in dieser Verbergung durch
die offene Säulenhalle hinausstehen in den heüigen Bezirk. Durch den
Tempel west der Gott im Tempel an. Dieses Anwesen des Gottes ist in
sich die Ausbreitung und Ausgrenzung des Bezirkes als eines heiligen.
Der Tempel und sein Bezirk verschweben aber nicht in das
Unbestimmte. Das Tempelwerk fügt erst und sammelt zugleich die Einheit
jener Bahnen und Bezüge um sich, in denen Geburt und Tod, Unheil



60 Heideggers Erfahrung von Sein

und Segen, Sieg und Schmach, Ausharren und Verfall - dem Menschenwesen

die Gestalt seines Geschickes gewinnen. Die waltende Weite
dieser offenen Bezüge ist die Welt dieses geschichtlichen Volkes. Aus
ihr und in ihr kommt es erst auf sich selbst zum Vollbringen seiner
Bestimmung zurück. Dastehend ruht das Bauwerk auf dem Felsgrund.
Dies Aufruhen des Werkes holt aus dem Fels das Dunkle seines ungefügen

und doch zu nichts gedrängten Tragens heraus. Dastehend hält
das Bauwerk dem über es wegrasenden Sturm stand und zeigt so erst
den Sturm selbst in seiner Gewalt. Der Glanz und das Leuchten des

Gesteins, anscheinend selbst nur von Gnaden der Sonne, bringt doch
erst das Lichte des Tages, die Weite des Himmels, die Finsternis der
Nacht zum Vor-schein. Das sichere Ragen macht den unsichtbaren
Raum der Luft sichtbar. Das Unerschütterte des Werkes steht ab

gegen das Wogen der Meerflut und läßt aus seiner Ruhe deren Toben
erscheinen. Der Baum und das Gras, der Adler und der Stier, die
Schlange und die Grille gehen erst in ihre abgehobene Gestalt ein
und kommen so als das zum Vorschein, was sie sind» 96.

In diesem Text ist das Eröffnungsgeschehen, die Welt in ihrem Aufgehen,
und zugleich in ihm sein Gegenwendiges, das Bergend-Undurchdringliche
der Erde, zu sagen versucht. In dieser seiner Unmittelbarkeit mag er für
uns eine arge Zumutung sein, und man ist versucht, alles ganz einfach
ins Übliche und Gewohnte zu kehren: Vorhandenes Bauwerk, situiert in
bestimmter Geographie, in welcher verschiedene Tierarten und eine

Bevölkerung vorkommen - und alles «Zusätzliche» nichts als «dichterische»,

d. h. halbpoetische Beschreibung. Mit diesem scheinbar so

zwingenden Realismus aber hätten wir uns jeglichen Zugang verstellt.
Im Werk des Tempels geschieht Eröffnung von Welt, gehen die

Bezüge und Dimensionen eines je geschichtlichen Raumes einem bestimmten

Volke auf. « In-sich-aufragend eröffnet das Werk eine Welt und hält
diese im waltenden Verbleib»97. Für das Werk ist solches Aufstellen
ebensosehr Weihen und Rühmen. In ihm wird der Raum des Heiligen
ausgeräumt und «der Gott in das Offene seiner Anwesenheit
hereingerufen» 98. Welt weitet in den Entscheidungen eines Volkes, seine

Geschichte entscheidend. Unter ihren Dimensionen ergibt sich ihm «das

Rechte im Sinne des entlang weisenden Maßes» ". In der Verläßlichkeit
des Zeuges ist Welt ins Einfache versammelt. Deshalb bekommen alle

Dinge auch vom Zeug her ihre Ferne und Nähe, ihre Weile und Eile.
Aufstellen von Welt bedeutet auch Einräumen von Geräumigkeit,

96 UdK 41/42.
97 UdK 44.

98 ebd.
99 ebd.



Heideggers Erfahrung von Sein 61

d. h. Freigabe des Lichten von Offenheit. Im Gezüge dieses Raumes ist
ein Zum-Vorschein-kommen, ein Erscheinen und in die Helle gelangen
allererst möglich. Dieser erste Wesenszug des Werkgeschehens, das

Aufstellen von Welt, wäre nicht, was er ist, ohne einen zweiten, ebenso

wesentlichen : das Herstellen von Erde.
Um zu verstehen, was mit diesem zweiten Wesenszug gemeint ist,

müssen wir auf den Werkstoff und seine Rolle achten. Ein Werk ist aus
einem bestimmten Stoff, sei es Stein, Erz, Holz, Farbe, Sprache oder

Tonhergestellt. Dieser Stoff verschwindet nicht, wie etwa beim Zeug, in der
Dienlichkeit. Vielmehr kommt er im Geschehen des Werkes allererst
hervor. Der Fels kommt in den lichten Weltdimensionen zum Tragen und
Ruhen. Erst so kommt das Undurchdringlich-Tragende des Felsigen in
seine volle Geltung. Das Tempelwerk stellt sich je schon zurück in das

Massige und Schwere des Steines und läßt damit Erde als Erde
hervorkommen. Die Dimensionen der Erde aber sind das Gegenwendige in
jedem Lichtungsgeschehen, ohne welches welthafte Helle und Offenheit
nicht denkbar wäre. «Auf die Erde und in sie gründet der geschichtliche
Mensch sein Wohnen in der Welt» 10°. In allem Aufgang west sie als

Bergende. Daher «läßt sie jedes Eindringen in sie an ihr selbst zerschellen»

101. Fels und Stein bekunden ihre Schwere; man wird sie zerteilen
und in Stücke schlagen können und doch nie ein Inneres und Geöffnetes

erreichen. Keine technisch-wissenschaftliche Vergegenständlichung kann
sie in ihrem Eigenen zeigen. «Offen gelichtet als sie selbst erscheint die

Erde nur, wo sie als die wesenhaft Unerschließbare gewahrt und bewahrt
wird, die vor jeder Erschließung zurückweicht und d. h. ständig sich
verschlossen hält» 102. So bewahrt, entfaltet sie sich «in eine unerschöpfliche

Fülle einfacher Weisen und Gestalten». Das Werk stellt Erde her,
indem es sie ins Offene bringt als die wesenhaft sich Verschließende.
Deshalb kann Heidegger im oben zitierten Text sagen: «Dastehend ruht das

Bauwerk auf dem Felsgrund. Dies Aufruhen des Werkes holt aus dem

Fels das Dunkle seines ungefügen und doch zu nichts gedrängten Tragens
heraus».

An dieser Stelle nun sei eine vergleichende Bemerkung erlaubt : Mit
dem Verschließend-Tragenden der Erde haben wir uns bis anhin wohl
am weitesten von der existenzial-ontologischen Seinserfahrung und deren

100 UdK 47.
101 UdK 48.
102 ebd.



62 Heideggers Erfahrung von Sein

Eigenart entfernt. Die bergende Dimension der Erde, welche nur in der

Bewahrung ihrer machtenden Verschlossenheit tragend erfahren wird,
will in keiner Weise existierend eingeholt werden. Sie ist weder eine

Möglichkeit der Existenz noch ein möglicher Grenzfall von Existenz.
Existenzialer Auslegung müßte es konsequent um die Eröffnung des

wesenhaft Verschlossenen gehen 103. Und so erfahrene Verschlossenheit
könnte sich nie als «unerschöpfliche Fülle einfacher Weisen und Gestalten »

entfalten. Sie käme vielmehr vor allem als Entzug in Erfahrung. Solche

«Erde» käme zum Tragen erst durch die existierende Übernahme von
Ungetragenheit. Nur auf diese Weise könnte existenziale Auslegung eine

Verschlossenheit dulden. Denn eine Ermächtigung von Dimensionen her,
deren es grundlegend nicht mächtig ist und welche auch jeder noch so

subtilen Überantwortung (d. h. Bemächtigung) widerstreben, ist für ein

existenzial ausgelegtes Dasein vollkommen ausgeschlossen. Denn «Dasein

kann nur dann eigentlich es selbst sein, wenn es sich von ihm selbst her
dazu ermöglicht » 104. Der geschichtlich wohnende Mensch, der seinen

Aufenthalt auf die Erde gründet und in ihrem Tragenden sich niederläßt,
hat kaum etwas Gemeinsames mit dem Dasein, welches seine Boden-

losigkeit in existierender Überantwortung einzuholen versucht. Wer diese

grundlegenden Wandlungen und Unterschiede nicht beachtet, wird zwar
in den umdeutenden Selbstinterpretationen Heideggers seine Belege
finden, aber das Wesentliche von Mächtigkeit durch Ermächtigung und
Be-dingung nicht mehr in den Blick bekommen.

Die zwei Wesenzüge des Werkgeschehens, das Aufstellen von Welt
und das Herstellen von Erde, haben die neu versuchte Artikulation von
Wirklichkeit bereits um Bedeutsames weiterbestimmt. Was jedoch in
unserer Ausfaltung bis jetzt nicht eigens zur Sprache gekommen ist, ist
die Frage der Einheit der Welt- und Erddimensionen. Wie ist ihr
Zueinander zu begreifen? War unsere Trennung mehr nur eine Not der

Beschreibung? Es steht nichts Geringeres als die Einheit des

Werkgeschehens selbst in Frage. Wir sagen mit Bedacht Werkgeschehen. Das

Insichstehen und Aufsichberuhen des Werkes wird nicht eine Ruhe
außerhalb von Bewegung sein. Es ist vielmehr Ruhe durch höchste

Versammlung, bewegteste Verdichtung.

103 Dabei würde dies terminologisch allerdings nicht so klar eingestanden
werden. Es ginge dann vielmehr um den Austrag der Verschlossenheit als
Verschlossenheit, dergestalt, daß deren tragende Fülle als Verschlossenheit in existierender

Überantwortung auszutragen ist.
104 SuZ 263.



Heideggers Erfahrung von Sein 63

«Die Welt gründet sich auf die Erde, und Erde durchragt die Welt»105.

So sehr das Durchragen die Erde als Erde hervorkommen läßt, so sehr

ist der Welt ein Gegründetsein wesentlich. Welt ist in sich selbst auf
Erde angewiesen. Und Erde wird erst durch den Einbezug in Welt zu
dem, was sie ist. Das Gegeneinander von Welt und Erde ist nicht eine

abstrakte Einheit von Unterschiedenen, sondern ein Streit, in welchem
beide ihr Wesen in gegenseitiger Angewiesenheit erstreiten. Die Erde
kommt erst in der Helle der Welt in ihr bergendes Verschließen. Die Welt
wiederum muß sich als waltende Weite alles wesentlichen Geschickes

auf ein Entschiedenes gründen. Ist nun aber das Geschehen des Werkes
das Aufstellen von Welt ebensosehr wie das Herstellen von Erde, so ist es in
einem auch Anstiftung und Bestreitung des Streites zwischen Welt und
Erde. Die ruhende Einheit des Werkes geschieht in der höchsten
Verdichtung des Streites im Einfachen innigster Bewegtheit. Nicht ein
Schlichten und Niederhalten des Streites ist im Werk am Werk, sondern

Sammlung von Welt und Erde in ihrem gegenwendigen Zueinander.
Im Geschehen des Werkes als Bestreitung des Streites gelangen Welt

und Erde in das Eigene ihres Wesens. Welt geht auf und läßt erscheinen.
Erde kommt zum Tragen. Im Weltenden der Welt und Bergend-Tragen-
den der Erde aber geschieht Unverborgenheit des Seienden im Ganzen,

geschieht Wahrheit. Was kann jedoch hier mit Wahrheit gemeint sein?

Wissen wir um Wahrheit als ein Geschehen oder erfahren wir nicht
vielmehr ihren Ereignischarakter in der Nähe des Werkes und seinen Wesenszügen?

Warum jedoch sollten wir das Wesen der Wahrheit neu erfahren?

Genügt es nicht, Wahrheit als «Übereinstimmung der Erkenntnis mit der
Sache» zu begreifen, wie dies seit langem im abendländischen Denken
üblich ist? Was bedeutet denn «Übereinstimmung der Erkenntnis mit
der Sache»? Hält sich solche Wahrheit nicht ausschließlich im Hellen des

Erscheinenden, im augenscheinlich Umrissenen dessen, was zum
Vorschein kommt Bleibt bei ihr nicht ein Wesentliches unbedacht und
vergessen, was im griechischen Grundwort «aletheia» d. h. Un-Verborgenheit
ungehört noch mitklingt? Gibt es nicht vor jedem umrissenen Hellen das

Geschehen einer Lichtung, dank welcher Seiendes «in gewissen und
wechselnden Maßen unverborgen ist»? Das Lichtende solcher Lichtung
kann jedoch nicht als stetig Offenes gedacht werden; sie geschieht
vielmehr als das zwiefache Verbergen eines Versagens und Verstellens.
Mit diesem zwiefachen Verbergen ist jenes Gegenwendige gemeint, von

105 UdK 50.



64 Heideggers Erfahrung von Sein

welchem her Wahrheit als das Widerspiel von Lichtung und Verbergung
geschieht. «Das Wesen der Wahrheit ist in sich selbst der Urstreit, in dem

jene offene Mitte erstritten wird, in die das Seiende hereinsteht und aus
der es sich in sich selbst zurückstellt» 106. Sofern dieser Streit geschieht,
durchragt Erde die Welt und gründet Welt sich auf die Erde. Beide aber
sind in sich selbst gegenwendig. Weder ist die Welt nur das Helle, Offene,
noch die Erde ausschließlich Verbergende. In aller Entscheidung liegt
Verborgenes, Versagtes und Beirrendes beschlossen. Und die Erde geht
als bergend-Tragende auf erst im offen Gelichteten von Welt.

XI. WOHNEN DER STERBLICHEN IM GEVIERT

Was wir unter der Formel «Problematik von Nähe überhaupt» gegen
Ende unserer Analyse der Eigenart existenzial-ontologischer Auslegung
nur andeutungsweise zusammenfaßten, hat sich im Räume des

Werkgeschehens als eine Art Leitfaden durchgehalten. Die Verläßlichkeit der

«neuen» Zeug-Erfahrung, ihre Versammlung von Herkunftsdimensionen
und deren nähere Bestimmung als streitende Gegenwendigkeit von Welt
und Erde, lassen sich als bedeutsame Wandlung jener Problematik von
Nähe kennzeichnen, an welcher existenziale Analytik scheitern mußte.
Nähe ist bereits von Versammlung und Verdichtung her gedacht, und
damit wesentlich Er-gebnis. Die Richtung, in welche spätere Denk- und
Ausfaltungsversuche gehen, ist, was das Problem von Nähe angeht, damit
bereits deutlich umrissen. Aus diesem Grunde lassen wir unseren Versuch,
die Grundwo rte von Welt als Geviert in kurzen Zügen zu nennen,
unmittelbar auf das Erde-Welt-Gefüge des Werkgeschehens folgen 107.

In den Ausfaltungen der Welt als Geviert kommt die Problematik
von Nähe in ihre differenzierteste Reichhaltigkeit. Dies erhellt schon aus
der Tatsache, daß als Grundzug der Sterblichen «das Wohnen» genannt

106 UdK 59.
107 Zweifellos müßte eine historische Monographie dem Übergang vom «Ge-

zweit» (Erde-Welt) zum Geviert eine detaillierte Analyse widmen. Aber einmal
würde auch eine solche Untersuchung ihre Grenzen anerkennen müssen, nämlich
dort, wo die wesentliche Mehrdeutigkeit und das spezifisch Experimentierende
jeglichen Sagens seinen Spielraum fordert. Wir glauben nicht, daß man dem Denken
Heideggers vorzüglich dann gerecht wird, wenn man jedes seiner Worte als
«unverrückbare Seinsoffenbarung» empfängt. Vielmehr geht es darum, seinem Denken
eine gewisse «experimentierende Bescheidenheit» zuzugestehen.



Heideggers Erfahrung von Sein 65

wird 108. Versuchen wir dieses Wohnen in einem ersten Durchgang durch
den Kreis seiner Grundworte etwas aufzuhellen.

Soll Wohnen nichts Geringeres als der Grundzug der Sterblichen
sein, so wird mit ihm kaum eine Tätigkeit unter anderen oder auch nur
eine Haltung gemeint sein. Die Weite und Vieldimensionalität des

Wesens von Wohnen ist uns so sehr abhanden gekommen, daß wir den

Zuspruch der Sprache, die weit herkommenden Bedeutungen des Wortes
«Wohnen» kaum mehr verstehen. In seiner ursprünglichen Fülle liegt ein

Bauen darin, welches Heidegger als Pflegen und Errichten ausfaltet.
Der Mensch wohnt bauend-pflegend (das Wachsende und Frucht
Bringende) ; er wohnt auch bauend-errichtend, d. h. er umgibt sich mit
gefügten Bauten. Diese Dimensionen sind alle im Grundzug des Wohnens
einbehalten. In ihnen aber liegt, je auf eigene Weise, ein Schonen. Was

kann damit gedacht sein Die wohnenden Sterblichen halten sich auf im
Tragenden der Erde. Damit klingt auch schon ihr Gegenwendiges, die
lichtende Weite des Himmels, an. Beides aber sagt mit ein Walten des

Heiligen, aus welchem den Sterblichen Nähe und Ferne des Gottes wird.
«Aus einer ursprünglichen Einheit gehören die Vier: Erde und Himmel,
die Göttlichen und die Sterblichen in eins» 109. Das Wohnen der Sterblichen

geschieht als vierfältiges Schonen des Gevierts: «Im Retten der

Erde, im Empfangen des Himmels, im Erwarten der Göttlichen, im
Geleiten der Sterblichen» wird das Geviert in seinem Wesen gehütet,
d. h. geschont. Die Sterblichen vermöchten dies vierfältige Schonen
jedoch niemals als Unmittelbares, so wenig wie sie die Einfalt der Vier als

solche je bedenken könnten. Das Wohnen als Schonen geschieht im. Aufenthalt

bei den Dingen. Damit hat sich der Kreis der Grundworte geschlossen

: Denn im Pflegen der wachstümlichen Dinge und im Errichten von
Bauten gelingt den Sterblichen das Wohnen als Aufenthalt im Geviert.

Damit ist unser Fragen um Nähe zu einem Fragen nach dem Wesen
des Nächsten, was uns umgibt, den Dingen geworden. Wissen wir um
unser Nächstes, die Dinge? Heideggers Antwort ist unzweideutig: «Der
Mensch hat bisher das Ding als Ding so wenig bedacht wie die Nähe» no.

Weder von der Gegenständlichkeit des Gegenstandes noch von jener
vermeintlichen Herkunft des Hergestelltseins führt ein Weg zum
Dinghaften der Dinge. Es war vielmehr die Erfahrung des Werkes, welche uns

108 «Das Wohnen aber ist der Grundzug des Seins, demgemäß die Sterblichen
sind» (VA II 35).

109 VA jx 23.
110 VA II 38.

5



66 Heideggers Erfahrung von Sein

den bisher besten Zugang eröffnete 111. Deshalb wird der bedeutsamste
Wink wohl sein, das Ding in seinen vielfachen Herkunftsdimensionen
nicht zu dürftig zu erfahren. Es geht um seine «Welttiefe» 112. Heidegger
hat den Versuch einer wesentlichen Dingerfahrung unter anderem am
Beispiel eines errichteten Dinges, einer Brücke, umrissen :

«Die Brücke schwingt sich 'leicht und kräftig' über den Strom. Sie
verbindet nicht nur schon vorhandene Ufer. Im Übergang der Brücke
treten die Ufer erst als Ufer hervor. Die Brücke läßt sie eigens
gegeneinander über liegen. Die andere Seite ist durch die Brücke gegen die
eine abgesetzt. Die Ufer ziehen auch nicht als gleichgültige
Grenzstreifen des festen Landes den Strom entlang. Die Brücke bringt mit
den Ufern jeweüs die eine und die andere Weite der rückwärtigen
Uferlandschaft an den Strom. Sie bringt Strom und Ufer und Land in
die wechselseitige Nachbarschaft. Die Brücke versammelt die Erde als
Landschaft um den Strom. So geleitet sie ihn durch die Auen. Die
Brückenpfeiler tragen, aufruhend im Strombett, den Schwung der
Bogen, die den Wassern des Stromes ihre Bahn lassen. Mögen die
Wasser ruhig und munter fortwandern, mögen die Fluten des Himmels

beim Gewittersturm oder der Schneeschmelze in reißenden Wogen

um die Pfeilerbogen schießen, die Brücke ist bereit für die Wetter
des Himmels und deren wendisches Wesen. Auch dort, wo die Brücke
den Strom überdeckt, hält sie sein Strömen dadurch dem Himmel zu,
daß sie es für Augenblicke in das Bogentor aufnimmt und daraus
wieder frei gibt.
Die Brücke läßt dem Strom seine Bahn und gewährt zugleich den
Sterblichen ihren Weg, daß sie von Land zu Land gehen und fahren.
Brücken geleiten auf mannigfache Weise. Immer und je anders
geleitet die Brücke hin und her die zögernden und die hastigen Wege
der Menschen, daß sie zu anderen Ufern und zuletzt als die Sterblichen
auf die andere Seite kommen. Die Brücke überschwingt bald in hohen,
bald in flachen Bogen Fluß und Schlucht; ob die Sterblichen das
Überschwingende der Brückenbahn in der Acht behalten oder vergessen,

daß sie, immer schon unterwegs zur letzten Brücke, im Grunde
danach trachten, ihr Gewöhnliches und Unheiles zu übersteigen, um

111 «Zwar läßt sich aus dem Dinghaften nicht das Werkhafte bestimmen,
dagegen kann aus dem Wissen vom Werkhaften des Werkes die Frage nach dem
Dinghaften des Dinges auf den rechten Weg gebracht werden» (UdK 79). Es war
somit die Sache selbst, die uns der Ding-Erfahrung die Werk-Erfahrung voranstellen

ließ, und nicht ein Motiv historischer Beschreibung.
112 Eugen Fink hat das Versammlungsgeschehen als ein «Welttiefwerden»

der Dinge beschrieben, in welchem «der ursprünglichste Zauber, die unnennbare
Macht des Alls erscheint». «Das Aufglänzen des Weltlichts auf den binnenweltlichen
Dingen kommt ungerufen - wie ein Überfall». E. Fink, Spiel als Weltsymbol.
Stuttgart 1960, 121.



Heideggers Erfahrung von Sein 67

sich vor das Heile des Göttlichen zu bringen. Die Brücke sammelt
als der überschwingende Ubergang vor die Göttlichen. Mag deren
Anwesen eigens bedacht und sichtbarlich bedankt sein wie in der
Figur des Brückenheiligen, mag es verstellt oder gar weggeschoben
bleiben» 113.

Dieser Text weist erstaunliche Ähnlichkeit mit jenem der Verläßlichkeit
(der späten Zeug-Erfahrung) auf. Auch hier ist am Ende versucht, das

Ganze und Wesentliche in einem Satz noch einmal auszusrücken : «Die
Brücke versammelt auf ihre Weise Erde und Himmel, die Göttlichen und
die Sterblichen bei sich» 114. Und ebenso folgt als Nächstes der Hinweis,
jegliche platonisierenden Dingvorstellungen abzuwehren, d. h. nicht
zuerst eine Art vorhandene greifbar-dingliche Realität vorzustellen, zu
welcher dann noch ein «Anderes» als Zutat hinzukommt (Symbol,
Allegorie) 115.

Heidegger nennt die Brücke einen Ort. Nicht alle Dinge sind Orte.
Aber die Weise, wie die Brücke das Geviert versammelt, kennzeichnet
sie als Ort: sie versammelt, dem Geviert eine Stätte verstattend. Stätte
bedeutet hier der versammelnde Grundriß, von welchem her allererst
Raum freigegeben, eingeräumt wird. Von diesem aussparenden Durchriß
her wird so etwas wie Richtung, und damit Plätze, Wege, Grenzen,
Umrisse möglich. Mit der verstatteten Stätte sind auch schon Erde und
Himmel, die Göttlichen und die Sterblichen in Raum eingelassen.

Der von Dingen wie eine Brücke eingeräumte Raum kann im
nachhinein als bloße Stellenmannigfaltigkeit angesetzt werden. So ergeben
sich Nähe und Ferne als bloße Abstände des Zwischenraumes. Selbst
diese können noch auf rein dimensionale Ausgedehntheit abgeblendet
werden, um endlich in analytisch-algebraischen Relationen auch noch die
extensio zu verlieren. Man wird sich jedoch davor hüten müssen, diese

«mathematischen Elemente» als letzten Grund der Wirklichkeit zu
denken, nur weil offenbar alles Wirkliche auf diese Weise abgeblendet
werden kann.

Im strengen Sinne sind die Sterblichen die «Beraumten». «Die Sterblichen

sind, das sagt : wohnend durchstehen sie Räume auf Grund ihres

113 VA II 26/27.
114 VA II 27.
115 Symbol und Allegorie sind die weitverbreiteten Denkmodelle, mit welchen

im kentaurischen Grundriß aller platonisierenden Ontologie die Ganzheit und
ursprüngliche Fülle der Dinge in Erfahrung gebracht werden will.



68 Heideggers Erfahrung von Sein

Aufenthaltes bei Dingen und Orten» 116. Nie ist Raum ein ihnen
Gegenüberliegendes oder «außer» ihnen. Wesentlich gedachtes Wohnen ist
immer schon räumlich. Selbst der Verlust der nächsten Dinge, d. h. leere

Bezugslosigkeit, ist nicht einfach unräumlich, weil «seelisch bedingt».
Die Brücke als ein Ort verstattet dem Geviert eine Stätte. Dies ist

ein Einräumen als Zulassen und Einrichten. Als «Hut des Gevierts»
behausen Dinge als Orte den Aufenthalt der Sterblichen. Das Bauen
solcher Orte empfängt als ein Stiften und Fügen von Räumen seine Weisung
aus dem Geviert. Wesentliches Bauen ist zugleich wohnender Aufenthalt
und Schonen des Gevierts 117. «Nur wenn wir das Wohnen vermögen,
können wir bauen» 118. Dieser Satz könnte eine konzentrierte Zusammenfassung

dessen sein, bei welchem unsere Problematik von Nähe an ihrem
Ende und Höhepunkt angelangt ist. Was bedeutet es denn, etwas «zu

vermögen»? Von woher bestimmt sich das für uns «Mögliche»? Das

«Mögliche» ist, was wir einlassen und inständig hüten. Aber nicht wir
sind aus uns selbst die Hütenden, sondern wir vermögen das Hüten nur,
wenn wir dem Einzulassenden zugetan sind, es «mögen». Wahrhaft
mögen wir jedoch nur jenes, «was je zuvor von sich aus uns mag ...»,
indem es sich uns zuneigt. Durch diese Zuneigung sind wir die
Beanspruchten. «Die Zuneigung ist Zuspruch» 119. Die wohnenden Sterblichen
bekommen ihr Wesen zugesprochen. Aus diesem zuneigenden Zuspruch
vermögen sie bauend zu errichten, gelingt ihnen der Aufenthalt auf der

Erde, dürfen sie aufgehen im besorgenden Umgang mit diesem und jenem,
kommen sie in ihr Miteinander und fürsorgendes Geleiten 12°.

Ein Hüten des Zugesprochenen geschieht im Schonen des Geviert,

116 VA II 32.
117 Zur Frage des hervorbringenden Momentes des Bauens (Errichtens) greift

Heidegger auf den griechischen «techne »-Begriff zurück, der nicht so sehr ein
Machen als vielmehr ein Hervorbringen des Seienden aus der Verborgenheit her
eigens in die UnVerborgenheit seines Aussehens, ist.

118 VA II 35.
119 VA II 3.
120 Was wir am Ende unserer Analyse der existenzialen Analytik von SuZ

als ein «ontologisches Rätsel» kennzeichneten, hat sich nun aufgehellt. Das
«zugesprochene Mögliche» ist zwar in keiner Weise eine Fundierung des Wohnens der
Sterblichen (der Anspruch auf ein fundierendes Gründenwollen ist verwunden),
aber ebensowenig ist dieses Wohnen reine Geworfenheit (Wohin- und Woherlosig-
keit), deren radikale Überantwortung der Existenz ihre Eigentlichkeit einbringt.
Das «Woher» des Möglichen ergibt sich aus dem Zuspruch. Und obgleich dieser
Zuspruch nie einem vorliegenden Grunde gleichkommt, sondern sich jäh aus dem
Ereignis zuschickt, kann auch seinem geschickthaften Schweigen nicht in «existierender

Nichtigkeit» entsprochen werden.



Heideggers Erfahrung von Sein 69

d. h. im Aufenthalt bei den Dingen. Dinge versammeln, «das Geviert

ereignend, dessen Weile in ein je Weiliges: in dieses, in jenes Ding» 121.

Sie bringen die Vier in ihren Fernen einander nahe. Das Ding dingt,
d. h. es nähert versammelnd. In solch genäherter Nähe ist die Ferne als

Ferne gewahrt. Niemals versammeln Dinge die Fernen der Vier in
ausschließliches Anwesen. Das wäre nichts als in sich zusammenfallende

Abstandlosigkeit. Im Dingen der Dinge geschieht ein Nähern des

Verborgenen, spielt das ereignende Spiegel-Spiel der Vier in ein Einfaches.
Der Reigen des Gevierts ereignet sich als spiegelndes Spiel. Jegliches
Anwesen und Erscheinen ist in Verbergung gebrochen. «Erglänzend
vereignet der Ring die Vier überallhin offen in das Rätsel ihres Wesens» 122.

Mit der Artikulation von Welt als ereignendes Spiegel-Spiel der Vier
versucht Heidegger bis in die letzte Konsequenz, das Geheimnis des

Seinsereignisses von seinem Geheimnischarakter her zu denken, d. h. die

Un-Verborgenheit in ihrem Gegenwendigen von Lichtung und Verbergung
zu behalten und zu hüten 123. Deshalb ist dann auch die Geheimnislosig-
keit die höchste Form von Seinsvergessenheit. Im Dingen des Dinges
ereignet sich Nähe. Nähe aber als gegenwendiges Geschehen: «Solchermaßen

nähernd, verbirgt die Nähe sich selber und bleibt nach ihrer Weise

am nächsten» 124. Die Sterblichen, in ihrer Achtsamkeit im Aufenthalt
bei den Dingen, vermögen diese ins Einfache geborgene Nähe zu bewohnen.

Solchermaßen ins Wohnen gerufen, sind sie «- im strengen Sinne des

Wortes - die Be-dingten» 125. Dies ist ihnen ein «Mögliches», nicht vor
allem deshalb, weil sie die Anmassung alles Unbedingten hinter sich

gelassen haben, sondern weil im Zuspruch die Erfahrung mitbeschlossen

liegt, daß «das Nähern von Nähe die eigentliche und einzige Dimension
des Spiegel-Spiels der Welt ist» 126.

121 VA Ii 46.
122 VA II 53. (Sperrung von uns.)
123 D. Sinn hat in detaillierten Ausführungen nachgewiesen, daß sowohl das

Erde-Welt-Gefüge des Werkgeschehens wie auch sämtliche Strukturen der Welt als
Geviert diese grundlegende Gegenwendigkeit aufweisen. Sowohl die Vier des
Gevierts «einzeln», wie auch ihre Vierung im Spiegel-Spiel, das Geschehen des

Entbergens als Gleich-Zeitigkeit (Zeit-Spiel-Raum) ebenso wie dessen Räumlichkeit,
und vor allem auch jegliches Sagen (bezw. Schweigen), alle diese Strukturen sind
«Verhältnisse» (dynamischer Gegenwendigkeit von Lichtung und Verbergung).
«Wenn es überhaupt eine Grundstruktur im Denken Heideggers gibt, so allein die
des Verhältnisses der Wahrheit des Seins» (D. Sinn, Heideggers Spätphilosophie,
in: Philosophische Rundschau, Tübingen 1967, 81 ff., 172).

124 VA II 50.
125 VA II 53.
126 VA II 54.



70 Heideggers Erfahrung von Sein

XII. DER RAUM VON PSYCHOANALYSE UND PSYCHOTHERAPIE

ALS BRENNPUNKT DER PROBLEMATIK VON NÄHE

Das Grundanliegen unserer Untersuchung haben wir bereits in der

Einleitung formal gekennzeichnet mit : Suche nach Wirklichkeit. Inzwischen

hat sich manches geklärt und weiterbestimmt. Die Problematik
von Nähe erwies sich auf unserem Weg als eine Art Leitfaden. So wenig
existenziale Analytik Erfahrung von Nähe in ihren Fundierungsversuchen
zu bewältigen vermochte, so sehr zeigte die weitere Entwicklung von
Heideggers Denkweg gerade in dieser Frage wesentliche Wandlung: Was
sich innerhalb der Strukturen von SuZ eher wie eine unbedeutende

Spezialfrage ausmachte, an welcher allerletztens die Glaubwürdigkeit
des fundamentalontologischen Unternehmens als Ganzes gemessen werden

könnte, gewann immer mehr an Gewicht, beherrschte immer
eindeutiger die einzelnen ontologischen Strukturen (vgl. Versammlung,
Verdichtung, Wahren der Gegenwendigkeit von Lichtung und Verbergung,
Wohnen, Schonen, Mögliches als Zugesprochenes u. a.) und erwies sich am
Ende als «eigentliche und einzige Dimension des Spiegel-Spiels der Welt».
Damit hat sich unser Leitfaden als angemessene Führung bewährt.

Ist jedoch mit diesem Ergebnis unsere Suche nach einer einbergend-
beanspruchenden Wirklichkeit bereits an ihr Ende gelangt Können wir
uns beruhigt zur Ruhe setzen? Keineswegs. Wir haben zwar auf dem

zurückgelegten Weg eine ganze Anzahl entscheidender Winke bekommen
und sind so zumindest auf eine Richtung gebracht. Das für uns
Fragwürdige jedoch ist, obwohl es die vorangehende SuZ-Auslegung bereits

mitbestimmte, bisher kaum mehr als gleichsam in «voreiligen» Andeutungen

zur Sprache gekommen. Um aber diese Fragwürdigkeit mit
zureichender Intensität zu fragen, bedarf es noch einiger Vorbereitung.

Es gibt wohl kaum einen Raum innerhalb der bald unübersehbar

gewordenen Vielfalt wissenschaftlicher Betriebsamkeit, in welchem sich
die Frage nach Wirklichkeit radikaler und dringender stellt, als der Raum

von Psychoanalyse und Psychotherapie 127. Hier nämlich begegnen sich

127 Wenn wir von einem Räume der Psychoanalyse und Psychotherapie
sprechen, sind wir uns der Vagheit dieser Termini bewußt. Es besteht jedoch ein
denkerisches Anliegen, gerade hier diese überkommenen Termini nicht in möglichst
klar umrissener Bedeutung zu gebrauchen, als ob deren Umgrenzung nur gerade
eine Sache begrifflicher Genauigkeit wäre und durch das Geschäft eindeutigen
Definierens behoben werden könnte. Es ist keineswegs Zufall, daß S. Freud seine



Heideggers Erfahrung von Sein 71

in aller Schärfe einerseits unser technischer Wahn, Wirklichkeit in
verfügender Bemächtigung sicherzustellen, und andererseits die bestürzende

Erfahrung der Bodenlosigkeit solchen Herrschaftsanspruches.
Man wird der ontologischen Hervorhebung gerade dieses Raumes

einzelwissenschaftlicher Erfahrung entgegenhalten, daß ja auch z. B. die

Physik ein sehr wichtiger Ort ontologischer Fragestellung werden kann
und doch meist als grundlegende Wissenschaft gelte. Zweifellos, meinen

wir, kann jede Wissenschaft Ausgangsort ontologischer Fragwürdigkeit
werden. Aber spielt die Aufdeckung der ontologischen Verfassung letzter
physikalischer Grundbegriffe (vgl. etwa Raum, Zeit, Energie, Masse u. a.)

heute 128 eine so entscheidende Rolle Läßt sich die Physik nicht weiterhin

anwenden Drohen die Brücken, Hochhauskonstruktionen und
Glasstädte zusammenzubrechen Dürfen wir im Falle der Physik nicht getrost
auf jenes «kleine ontologische Wunder» bauen, daß ebendiese Brücken
und Hochhäuser erstaunlicherweise dennoch halten und nicht in sich

zusammenstürzen, trotz der Ungeklärtheit letzter Grundbegriffe der

Physik Und ist es nicht ziemlich belanglos, wenn ein Physiker (in
ontologischer Gutwilligkeit und wohl auch etwas Naivität) den physikalischen

Weltenwurf für die Wirklichkeit hält, solange er dies letztlich doch
nicht ernst nimmt, d. h. munter und erfüllt sich weiterhin am Leben und
dessen reicher Vielfalt erfreut?

Von Grund auf ändern müßte sich jedoch die Situation, wenn dieser

unser lebenslustiger Physiker mit einem Male vor die Aufgabe gestellt
würde, sich eines krankhaft verängstigten und in seiner Entwicklung

Tätigkeit «Psychoanalyse» nannte, und damit jegliche psychotherapeutische
Bemühung eben in der Form einer Analyse des «Psychischen» ihre ersten Gehversuche
machte. Dieser ontologischen Situation entsprechend versuchte sich die Medizin von
einer anderen Seite her als eine «psycho-somatische» und kennt Symptomkonstellationen

«psychogener» Art. Wollte man diese recht konfusen Unterscheidungen, die
genauer besehen eher Überschneidungen der mannigfachsten Bemühungen
verschiedenster Herkunft sind, einfach durch Definitionen entwirren, würde man
nichts Geringeres als die ganze abendländische Herkunft und Geschichtlichkeit
der neuzeitlichen Einzelwissenschaften verleugnen. Zweifellos bestimmt sich das
Niveau einer Wissenschaft immer noch aus ihrer Fähigkeit zu einer Krisis ihrer
Grundbegriffe, wie dies Heidegger bereits in SuZ feststellt (SuZ 9). Deshalb geht es

uns mehr um die Fragwürdigkeit dieser meist selbstverständlich gebrauchten
Gebietsabgrenzungen als um deren vermeintlich exaktes Unterscheiden.

128 Wir sagen «heute», weil es Zeiten gab, in welchen die Physik durch ihre
Grundlagenkrisen zu «ontologischer Avantgarde» gehörte. Wir denken dabei etwa
an die Umwälzungen, welche sich mit Namen wie Einstein, Planck und Heisenberg
verbinden, und in welchen die naturwissenschaftliche Sicherheit und positivistische
Simplizität großer Teile des 19. Jahrhunderts ihr Ende nahm.



72 Heideggers Erfahrung von Sein

ungereiften Menschen helfend anzunehmen. Gesetzt der unwahrscheinliche

Fall, sie würden sich überhaupt verstehen: müßte hier nicht die
vielfach reduzierte Eindimensionalität physikalischer Weltoptik eine

Bodenlosigkeit geradezu aufreißen? Könnte sie ein Hintergrund sein, von
dem her Wirklichkeit tragend in Erfahrimg gebracht werden könnte?

Mit diesen Fragen aber stehen wir bereits mitten in der spezifischen
ontologischen Not (und damit auch Relevanz) psychotherapeutischer
Dimensionen. In diesem Raum müssen sich mit geradezu handgreiflicher
Folgerichtigkeit die Konsequenzen eines umsichgreifenden Wirklichkeit

sVerlustes widerspiegeln. Anzeichen dafür müssen wir nicht erst lange
suchen. Wenn es eine Schwierigkeit bei dieser Suche gibt, dann eher die,
daß besagte Anzeichen uns zu nahe bereits auf den Leib gerückt sind 129

und wir Gefahr laufen, ihre eigentliche Herkunft zu verkennen. Wachsende

Unruhe, aufkommender Verdacht von Sinnlosigkeit, Lebensangst
aller Art, Schuldgefühle und immer öfters auftretende Langeweile deuten
auf dieses Geschehen hin.

Was aber gibt diesen Phänomenen ihre ontologische Relevanz?
Warum sprechen wir gar von einer ontologischen Not? Hat sich unsere
Wissenschaftlichkeit nicht seit langem dieser Phänomene mit sehr viel
Akribie angenommen Füllen psychologische Abhandlungen nicht bereits

ganze Bibliotheken? Ohne Zweifel. Es bleibt jedoch die alles entscheidende

Frage: mit welchem Erfolg? Denn der Verdacht liegt nahe, daß die

mannigfachen Spielarten wissenschaftlicher Psychologie trotz ihrer
Wissenschaftlichkeit ebensosehr ein Kind jener abendländischen
Geschichte sind, deren wachsende Bodenlosigkeit sie zu bekämpfen
unternehmen. Und welche Möglichkeiten hat diese Psychologie bisher
entwickelt, diese ihre Herkunft zu bedenken? Läuft die Betonung der (an
sich berechtigten) experimentellen Dimension nicht Gefahr, dieser
grundsätzlichen und keineswegs bequemen Problematik aus dem Weg zu gehen
in einer Flucht in «handgreiflichere» Einzelheiten?

Sinnlosigkeit, Leere, Angst, Schuld, aber ebenso Vertrauen, Liebe,
Offenheit - sind Phänomene, die uns immer schon angehen, gleichsam
unmittelbar betreffen, Phänomene aber, welchen niemals dadurch
entsprochen werden kann, daß sie «erklärt» werden. Mit Erklären meinen

wir jenes selbstverständliche wissenschaftliche Vorgehen, in welchem

129 Dieser Ausdruck ist unbedingt wörtlich zu nehmen. M. Boss bemerkt
hierzu treffend, daß z. B. Angst-und Schuldgefühle immer mehr « die Fremdsprache
der sogenannten funktionellen Herz- und Magen-Darmstörungen oder anderer
Organneurosen sprechen» (LSB 16).



Heideggers Erfahrung von Sein 73

Phänomene ihrer unmittelbaren Bedeutung beraubt werden, indem sie

auf «anderes», Dahinter- oder Darunterstehendes zurückgeführt (reduziert)

werden.
Diese auf den ersten Blick recht gewagte Behauptung wird vor allem

dann zwingend, wenn man bedenkt, daß sowohl vertrauende Offenheit
wie auch jene mannigfachen Weisen von Lebensangst, Langeweile und
Leereerscheinungen primär einmal Nähe (erfüllende Dichte) von Wirklichkeit

bezw. deren Verlust bedeuten. Geht es aber im Baume von Psychoanalyse

und Psychotherapie vorzüglich um Sinn-Eröffnung und damit um
Offenheit als vertrauendes Beanspruchenlassen - und wir meinen, daß

mit dieser Kennzeichnung ein Grundlegendes jeglicher Heilung
ausgesprochen ist - dann ist ein solches Ziel nicht in einem technischen Eingriff
zu erzwingen, sondern kann letztlich allein in der Erfahrung der Dichte

unausschöpfbarer Wirklichkeit geschehen.
Wenn es aber um die Psychotherapie so steht, möchte man vielleicht

einwenden, genügt doch der selbstverständliche Hinweis, daß jedermann
je schon wirklich ist, d. h. von Wirklichkeit umgeben und durchzogen ist.
Was ist somit leichter, als Wirklichkeit in Erfahrung zu bringen? Und
doch trügt diese Notlosigkeit. Vielleicht ist gerade diese Art
Selbstverständlichkeit die größte Not. Nichts scheint heute schwieriger zu sein, als

Wirklichkeit in ihrer geheimnisvollen Dichte tragend zu erfahren. Denn
mit dem Siegeszug der neuzeitlichen Naturwissenschaften und deren
alles verwandelnder Applikation, der Technik, ist ein Entwirklichungsgeschehen

im Gange, dessen Herkunft und Tragweite wir erst zu ahnen

beginnen. Im gleichen Maße wie sich der Mensch als technische Subjektivität

immer weitgehender zu universalem Herrschaftsgemächte
unbedingter Effektivität aufspreizt, schreitet auch der Verlust tragender
Dichte von Wirklichkeit unaufhaltsam voran. Es hat den Anschein, daß

technische Effektivität nur über eine Reduktion der Dinge auf verfügbare
Gegenständlichkeit erreicht werden kann. Haben wir jedoch mit einer
Reduktion nicht bereits die Fülle und Reichhaltigkeit ebendieser Dinge
nivelliert und abgesagt? Stehen wir zu diesem Vorgang der Reduktion in
kritischer Distanz, oder beherrscht er nicht vielmehr grundlegend unsere

Erfahrungsdimensionen Scheint sich nicht bereits ein bodenloser Zirkel
abzuzeichnen, nach welchem jeglichem Versuch einer Bescheidung nur
durch zunehmende Technisierung eine mögliche Effektivität zukommen
kann? Woher aber soll Bescheidung möglich sein, wenn nicht aus der

Erfahrung erfüllender Wirklichkeit, deren Nähe uns verhält, d. h. aber:
bescheidet? Solche Dimensionen ließen sich allerdings nicht mehr ver-



74 Heideggers Erfahrung von Sein

sichern, beweisend feststellen.und auf ihre «reale Vorhandenheit» hin
prüfen. Genügt es, diesen Bereichen Wahrscheinlichkeit zuzubilligen,
oder reichen unsere technischen Kategorien hier ganz einfach nicht mehr
aus? Ist mit der einschränkenden Bemerkung, naturwissenschaftliche
Weltentwürfe und ihre Gegenständlichkeit umfaßten nur eine bestimmte
Dimension von Seiendem und darüber hinaus gäbe es «selbstverständlich»
noch in mannigfacher Weise «Anderes», jenem Entwirklichungsgeschehen
bereits Halt geboten? Keineswegs. Damit ist sowenig getan wie mit den

vielzitierten «Kompetenzbegrenzungen», mit welchen Wissenschaftlichkeit

ihre UnVerbindlichkeit zu verteidigen pflegt.
Es kann kein Zweifel darüber bestehen, daß sich diese ganze

Problematik einer Expansion neuzeitlich technischer Subjektivität und deren

wachsender Wirklichkeitsverlust in den Dimensionen der Psychotherapie
mit ausgezeichneter Dringlichkeit stellt. Hier begegnen sich tatsächlich
technischer Wahn und in eins die Erfahrung seiner Bodenlosigkeit. Aus
dieser Begegnung ergibt sich, was wir oben als spezifische ontologische
Not gekennzeichnet haben. Was sich bei manchen anderen
Einzelwissenschaften vorzüglich «nur» als Ungeklärtheit ihrer Grundbegriffe zeigt,
und in weitläufigen Meta-Diskussionen teils mehr teils weniger in das

Selbstverständnis jener Wissenschaften einfließt, steigert sich im Räume
der Psychotherapie zur zentralen Problematik um Erfahrungsmöglichkeiten

von Nähe und Dichte unverfügbarer Wirklichkeit.

XIII. EIN BLICK AUF S. FREUDS ONTOLOGISCHE VORAUSSETZUNGEN.

KLÄRUNG DREI WEITERER FRAGEN

Nachdem der Raum der Psychotherapie sich als nichts Geringeres
erwies, denn als ein Brennpunkt unserer ontologischen Grundfrage, wird
eine kurze Besinnung auf ihre Kindheit angezeigt sein 13°. Obwohl sicher

bereits vor S. Freud diese oder jene Fragestellung als psychotherapeutische

gelten kann, darf man doch als ihren Geburtsort und ihre erste

eigenständige Erscheinungsform Freuds Psychoanalyse bezeichnen. Wie
artikuliert sich unsere Problematik bei Freud? Was bedeutet es, daß er

130 Diese Besinnung ist ontologischer Art. Hierbei sei festgehalten, daß das,
was Freud in seiner therapeutischen Praxis unternahm, und die Weise, wie er es

theoretisch untermauerte, recht verschiedener Art ist. Seine Praxis war um vieles
revolutionärer als seine theoretischen Annahmen, welche, ontologisch besehen, in
manchem ein gutgläubiges Kind des 19. Jahrhunderts waren.



Heideggers Erfahrung von Sein 75

seiner neuartigen Praxis den Namen «Psychoanalyse» gab? Welche onto-
logischen Dimensionen machen den Raum aus, in welchem Freud seine

Tätigkeit theoretisch erörterte? Der folgende Satz darf als eine
Kurzformel von Freuds Ontologie gelten 131 : «Wir wollen die Erscheinungen
nicht bloß beschreiben und klassifizieren, sondern sie als Anzeichen eines

Kräftespiels in der Seele begreifen, als Äußerungen von zielstrebigen
Tendenzen, die zusammen oder gegeneinander arbeiten. Wir bemühen

uns um eine dynamische Auffassung der seelischen Erscheinungen. Die
wahrgenommenen Phänomene müssen in unserer Auffassung gegen die

nur angenommenen Strebungen zurücktreten» 132.

In diesem Text sehen wir Atomisierungs- und Reduktionsbestrebungen

exemplarisch durchgeführt. Die ganzheitlich wahrgenommenen
Phänomene werden immer schon auf eine Art «seelischer Apparat» von
räumlicher Ausdehnung und Zusammensetzung aus mehreren Stücken,
einem Fernrohr oder Mikroskop und dgl. ähnlich, zurückbezogen. Damit
folgt Freud konsequent jener Utopie, irgend einmal «die Psychologie auf
einer ähnlichen Grundlage aufzurichten wie jede andere Naturwissenschaft,

z. B. wie die Physik». Dahinter aber steht die weitverbreitete
ontologische Voraussetzung, Phänomene als reale nur dann anzuerkennen,

wenn sie (in meist völlig vager Art) irgendwie in dinglich vorgestellte
Kausalzusammenhänge einreihbar sind. Wie aber sollen sich auf dieser

Grundkonzeption überhaupt so etwas wie Es-Triebe, hemmendes Überich

und vermittelnde Ich-Instanz aufstocken und, was wohl das
Unwahrscheinlichste ist, wie sollen diese Elemente in ihrem Zusammenspiel je
Phänomene wie Lebensangst, Schuldgefühle, Gewissenskonflikte, aber
auch vertrauende Offenheit und Welt-Begegnung in ihrer lebensgeschichtlichen

Konstellation und Relevanz erklären können? Sind denn diese

vielfältigen menschlichen Verhaltensweisen nicht gerade alles andere, vor
allem in einer Psychotherapie, als Funktionieren bezw. Nichtfunktio-
nieren? Wie zum Beispiel will das Gegeneinander von Es-Trieben und
Über-Ich verstanden werden von ontologischen Vorstellungen her, die
kaum mehr als ein mechanisches Stoß-Gegenstoß-Modell erlauben? Es

zeigt sich an vielen Stellen der Theorien Freuds, daß er zwar mit ontolo-
gisch äußerst simplen und vergegenständlichten Elementen «erklärend»

vorgeht und dabei wohl naturwissenschaftliche Evidenz anstrebt, daß

131 Bereits M. Boss zitiert diese Stelle Freuds als dessen beste Manifestation
seines Denkprinzips.

132 S. Freud, Ges. Sehr., Leipzig, Wien, Zürich, Bd. VII, 62.



76 Heideggers Erfahrung von Sein

er aber diese Elemente auf eine Weise zusammenspielen läßt, welche

letztlich sehr subtilen und komplexen Vorgängen entspricht. Ist es denn
nicht reine «Mystik», von den funktionierenden Elementen her gesehen,
daß ein «Vorstellungsding» als unangenehmes verdrängt wird? Können
denn Phänomene wie etwa Angst und Bodenlosigkeit überhaupt möglich
sein, da doch das Gewirk der Kausalzusammenhänge per definitionem
lückenlos durchgehend ist? Hat aber je ein verängstigter Mensch sich

beruhigt bei der Erklärung, was er empfinde, gebe es gar nicht Kann eine

solche ontologische Anihilisationspraxis überhaupt je einmal heilen?

Vielleicht hat Freud selbst diese Spannung zwischen seiner ärztlichen
Praxis und den Theorien gespürt, wenn er bemerkt, daß diese «rationelle

Grundlage» nichts weiter ist als ein «spekulativer Überbau der
Psychoanalyse», welcher nach Erweis von Unzulänglichkeiten, «ohne Schaden

und Bedauern geopfert werden kann» 133.

Fassen wir die kurze Kennzeichnung Freudscher Stellung in unserer
Problematik zusammen: Freuds ontologische Grundkonzeptionen bewegen

sich im Annäherungsfeld zu naturwissenschaftlichen Kategorien und
sind dadurch kaum imstande, die ontologische Not psychotherapeutischer

Heilungsversuche, d. h. die Problematik um Erfahrungsmöglichkeiten

von Nähe und Dichte (von Wirklichkeit) angemessen auszusprechen

134.

Bevor wir zu M. Boss und dessen Applikation von Heideggerscher
Ontologie kommen, muß noch auf drei bedeutsame Fragen hingewiesen
werden. Welchen Erfordernissen muß eine Ontologie genügen, um die

Problematik von Nähe und Wirklichkeitsdichte überhaupt zur Sprache

zu bringen Hierzu zuerst ein Wort zu dem, was wir unter dem Terminus
«substrukturale Ontologie» zusammenfassen. Als Beispiel solcher Ontologie

kann in neuester Zeit etwa N. Hartmanns Ansatzweise, welche

ihren markanten Anfang mit «Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis»

nimmt, gelten. Ebenso X. Zubiris «Realitätsphilosophie» und, wenn
wir weiter zurückblicken, weite Teile aristotelisch orientierter Ontologie.
Was haben diese recht unterschiedlichen Beispiele gemeinsam? Sie alle

133 S. Freud, Ges. Sehr., Bd. XI, 144.
134 Ohne Zweifel würde eine detaillierte Erforschung von Freuds Ontologie

manche «Nahtstellen» aufdecken können, an welchen die revolutionären Strukturen
seiner Praxis den theoretischen Überbau sprengen müßten. M. Boss weist auf eine
dieser Stellen hin, wenn er festhält, daß für Freud die moralische Einstellung (oder
das Selbstgefühl des Patienten) Motiv einer Verdrängung sein kann. Damit hat
Freud das neuzeitlich-naturalistische Krankheitsverständnis bereits zugunsten einer
spezifisch «menschlichen» Betrachtungsweise durchbrochen.



Heideggers Erfahrung von Sein 77

beginnen ihre Artikulation von Wirklichkeit in einer Tiefe, in welcher

nicht die geringsten Anzeichen menschlicher Existenz und Erfahrungsweise

zu finden sind. Sie beginnen daher ihre ontologische Bestimmung
mit elementarsten Strukturen, welche ihre ontologische Eigenart besitzen
und zwar vollkommen gleichgültig gegenüber der Tatsache, daß es irgendwo

in ihrem ontologischen Kosmos menschliche Existenz gibt. Damit
bekommen sie meist ein ganzes Spektrum verschiedenster Seinsschichten

(hierarchisch aufsteigend und komplexer werdend) in eine unproblematische

Gegenständigkeit. Ihre Anthropologie ist ein Spezialfall ihrer
universalen substrukturalen Ontologie (sub relativ auf den Menschen).
Man betont zwar jeweils explizit, daß im Bereich menschlicher Existenz
ontologische Strukturen ganz neue und spezifisch menschliche Artung
aufweisen müssen. Aber bis heute ist noch keiner dieser Ontologien eine

zureichende Spezifizierung auf menschliche Existenz hin gelungen. Wie
sollten z. B. so spezifische Phänomene wie Bodenlosigkeit und Heimatlosigkeit

- aber ebenso Nähe und vertrauende Offenheit, thematisiert
werden können, wenn menschliche Existenz zuvor bereits in vielfacher
Weise substruktural unterlaufen ist und damit immer schon in einem
Gewirk dieser einfacheren (d. h. elementareren) Strukturen eingebettet
ist So selbstverständlich dieser Unterbau auch ist, so nichtssagend und

bedeutungslos erweist er sich, wenn es darum geht, Phänomene wie
Verlust bezw. Nähe von Wirklichkeit ontologisch zu klären. Eine Ontologie,

welche diesen spezifisch menschlichen Phänomenen gerecht werden

will, wird zwar diesen vielfältigen Unterbau niemals leugnen, das wäre
vollkommen sinnlos, sie wird ihn aber auch niemals zum Sprechen bringen
können 135.

135 Was jegliche substrukturale Ontologie ganz einfach nur im Vagen lassen
kann, ist die Weise der Gegenständigkeit ihrer Strukturen. Deshalb sprechen wir
oben von «unproblematischer Gegenständigkeit». Damit aber läßt sie genau das im
Dunkeln, was etwa bei Heidegger in vielfacher Differenzierung ausgefaltet ist
(vgl. Zuspruch, Zuneigung, Nähern, Be-dingende Dinge, Versammlung, Verödung,
Geschick, u. a.). Die größte Ungereimtheit wäre es jedoch, wenn diese substrukturalen

Ontologien noch eine eigentliche «Erkenntnistheorie» enthielten. Bei N.
Hartmann zeigt sich das klar, insofern er Erkenntnistheorie immer schon von einer
substrukturalen ontologischen Bestimmung grundgelegt wissen will.

Wir glauben nicht, daß zwischen substrukturalen Ontologien und etwa Heideggers

Ontologie eine einfache Entscheidung getroffen werden kann. Es handelt sich
hier um grundlegend verschiedene Ansatzweisen, welche allenfalls komplementär
genannt werden können. Keinesfalls aber kann diese Komplementarität von einer
dritten, gleichsam «transzendentalen» Ontologie wiederum näher bestimmt werden.
Sie zeigt sich nur - und dies meist in Mißverständnissen. Man muß zugeben, daß es

äußerst schwierig sein dürfte, von einer Ontologie im Sinne Heideggers in tiefere



78 Heideggers Erfahrung von Sein

Eine weitere, ontologisch bedeutsame Frage haben wir bereits kurz
gestreift. Genügt es, wissenschaftliche Weltentwürfe als «bloße Annahmen»

zu kennzeichnen, d. h. ihren «Modellcharakter» hervorzuheben,
und die Wirklichkeit in jenseitiger Irrationalität als ein «An-sich»

(unbekanntes X) stehen zu lassen? Ist damit Wirklichkeit in ihrer Fülle
«gerettet»? Es muß mit aller Deutlichkeit festgehalten werden, daß
solcher Irrationalismus nur die letzte Konsequenz eines ebenso blinden
Rationalismus ist. Wer Wirklichkeit als jenseitiges «An-sich» statuiert,
hat ebensosehr über sie verfügt, wie bodenloser Rationalismus es tut.
Diese unfruchtbaren Extreme können nur in einem «ontologischen
Wagemut» verwunden werden, welcher es unternimmt, die Geheimnis-

haftigkeit von Wirklichkeit ins Spiel zu bringen. Dies bedeutet gerade
nicht ein Aussagen in banale Offenheit, sondern ein Einbeziehen des

Geheimnisses in die ontologische Artikulation als solche. Läßt man es als

«irrationalen Rest» stehen, hat man es gerade «draußen» gelassen. Erst
eine ins Spiel gebrachte Geheimnishaftigkeit kann uns ansprechen. Und
nur in einem Ansprechen kann ein Anspruch an uns ergehen; der
Anspruch nämlich, Wirklichkeit zu hüten und in ihrer Dichte sein zu lassen.

Was geht uns ein jenseitiges «An-sich» an? Es sinkt zu leerer Bedeutungslosigkeit

herab und räumt einer Geheimnislosigkeit allererst ihren Raum
ein. Aus diesem Grunde ist das Problem von Wirklichkeits<&cAte immer
auch eines von Nähe überhaupt.

Mit diesen Ausführungen sind wir bereits mitten in einer dritten
Frage. Eine Ontologie, welche unserer Problematik von Wirklichkeitsdichte

und Nähe gerecht werden will, muß zuerst einmal eine Ontologie
der Not sein können. Es geht gerade nicht darum, diese Not zu etwas
Sekundärem zu machen, indem ein sicherer Grund, ein vorliegendes
Fundament aufgezeigt wird. Ein solcher Aufweis wäre, ganz abgesehen

von seiner Glaubwürdigkeit, ein Rückfall in Vorhandenheitsontologie.
Eine Ontologie der Not wird aber eine Ontologie der Kehre 136 sein, und

Seinsbereiche wie etwa Organisches oder Anorganisches hinabzugelangen. Die
Methode solchen Hinabsteigens hat Heidegger bereits in SuZ vorgezeichnet, wenn
er bemerkt : « Leben ist eine eigene Seinsart, aber wesenhaft nur zugänglich im Dasein.
Die Ontologie des Lebens vollzieht sich auf dem Wege einer privativen Interpretation»

(SuZ 50). (Hervorhebung von uns.) Diese «privative Interpretation» dürfte
wohl ebensosehr eine bloße Versicherung sein wie jene «Modifikation auf spezifisch
menschliche Eigenart», welche substrukturale Ontologie jeweils verspricht.

136 In diesem Zusammenhange zeigt sich nun deutlicher, inwieweit wir « Kehre »

nicht als Terminus für den historischen Gang des Denkens eines einzelnen
Philosophen verstehen. Mit «Kehre» ist vielmehr der dynamische Grundriß einer Ontologie
gemeint, welche heutigen Erfordernissen genügen soll.



Heideggers Erfahrung von Sein 79

zwar einer Kehre, welche nicht eines Tages hinter sich gebracht werden

kann, sondern welche ebenso wesentlich wie die Not ein entscheidender

Anspruch (eine Herausforderung) an das heutige Wesen des Menschen

darstellt.

XIV. M. BOSS' GRUNDLINIEN

EINES NEUEN PSYCHOTHERAPEUTISCHEN VERSTÄNDNISSES

Daß der Raum von Psychoanalyse und Psychotherapie wirklich mit
Recht ein Brennpunkt unserer grundlegenden Problematik von Nähe und
Wirklichkeitsdichte genannt wird, mag mit den bisherigen Ausführungen
zureichend belegt sein. Wieweit aber mit dieser Brennpunktsdiskussion
dem ontologischen Anliegen gedient ist, muß sich erst noch erweisen.

Diesen Erweis werden wir in einer Auseinandersetzung mit M. Boss

erbringen.
M. Boss hat den bedeutsamen Versuch gewagt, Heideggers Denken

für psychotherapeutische Dimensionen fruchtbar zu machen. Er hat zwar
in L. Binswanger einen Vorgänger; aber man darf sich nicht darüber

hinwegtäuschen, daß beide recht wenig gemeinsam haben 137. Unsere

Darstellung beschränkt sich auf Boss; und auch bei ihm zeigen wir nur
einige Grundlinien auf, welche für den Fortgang des Gedankenganges
eine Rolle spielen 138.

Wie ist nun die Boss'sche Applikation von Heideggers Denken näher

zu kennzeichnen? Welche Strukturen kommen bei Boss zu tragender
Bedeutung? Grundlegend ist ohne Zweifel Heideggers Bestimmung des

137 Ohne die Verdienste L. Binswangers mindern zu wollen, muß doch
festgehalten werden, daß seine Applikation Heideggers fast ausschließlich von SuZ
ausgeht, dieses in recht eigener Art ergänzt und vor allem Heideggers
Weiterentwicklung nicht mehr umfaßt. Die Boss'sche Applikation hingegen erfaßt
vorwiegend den späten Heidegger, oder, wie Boss sich ausdrücken würde, den ganzen
Heidegger.

138 Diese methodische Bemerkung zeigt an, daß wir nicht den Anspruch
erheben können, Boss in allen Teilen gerecht zu werden. Hierfür gibt es allerdings
noch zwei weitere Gründe: a) In nächster Zeit wird von Boss eine umfängliche
Abhandlung («Grundriß der Medizin») erscheinen, welche seine bis dahin eher knapp
gehaltenen Veröffentlichungen ergänzen wird, b) Unsere Interpretation von SuZ
unterscheidet sich recht deutlich von der Boss'schen. Aus seiner Terminologie geht
hervor, daß er Heideggers Denkweg als eine gradlinige Fortsetzung (oder höchstens
eine geringfügige Akzentverschiebung) der in SuZ gelegten Fundamente
interpretiert. Für den Gang unserer Untersuchung spielt diese Differenz jedoch kaum
eine entscheidende Rolle.



80 Heideggers Erfahrung von Sein

Menschenwesens als Lichtungsraum des Seins, als primäre Offenheit und
geschehendes Seinsverständnis. In diesem Raum versammelt sich
Wirklichkeit, gelangt Seiendes in seine gegenwendige Helle, spricht sich in
vielfacher Weise ereignende Wahrheit als Unverborgenheit zu. Verdichtet
sich im Menschen als Lichtungsraum Wirklichkeit zu unverfügbarer
Nähe und Fülle, ist er von diesem Zuspruch in Anspruch genommen. Als
Platzhalter ist er auf ein Hüten und Schonen hin beansprucht. Dieses

Hirtenamt ist lebensgeschichtlicher Auftrag und damit nichts anderes
als «ein einziger Dienst an jener Wahrheit, die alles, was ist, nach
Möglichkeit in seinem vollen Wesen aufgehen und es lieben läßt» 139.

Lebensgeschichtliche Entfaltung und Reifung ist je neu verantwortlich
übernommene Aneignung aller zugeschickten Lebensmöglichkeiten, ein Sorgen

um Mitmenschen und Dinge in ihrer vielfältigen Eigenart.
Was hier in kurzen Sätzen über das Menschenwesen ausgesagt ist,

ist zwar von Heidegger aus gesehen nicht neu. Wenn man es jedoch so

konsequent wie Boss innerhalb eines einzelwissenschaftlichen Bereiches

durchführt, kommt seine verwandelnde Bedeutung (und ontologische
Relevanz) eindrücklich zum Vorschein. Die üblichen Vorstellungen von
einem Subjekt, welches von einer Außenwelt umgeben ist und aus seiner

«Innerlichkeit» den umgebenden Objekten mannigfache Bedeutung überwirft

und auf diese Weise letztlich auch seine «seelische Situation»
manifestiert, welcher in der Außenwelt «eigentlich nichts» entspricht -
diese vorhandenheitsontologischen Vorstellungen werden einer
grundlegenden Kritik unterzogen. Was Heidegger bereits in SuZ mit dem
In-der-Welt-sein statuiert, daß nämlich der Mensch nicht vor allem ein

substanzielles Subjekt (als ein Aktzentrum) ist 14°, sondern seine

Substanz in nichts anderem besteht als in den vielfachen Weisen, zu sein

(Existenz), d. h. aber immer schon in der Welt zu sein, in diesen oder

jenen Bezügen aufzugehen - dieses ontologische Programm führt Boss

durch, wenn er festhält, daß der Mensch nur in seinen je faktischen

Verhaltensmöglichkeiten und Verhaltensweisen zu sich selbst, zu den ihm
begegnenden Mitmenschen und zu den Dingen, als der Helligkeitsbereich
all dessen, was ist, in Anspruch genommen wird, d. h. dem Zuspruch der

in ihm aufleuchtenden Erscheinungen entspricht. Wenn diese faktischen
Verhaltensweisen und Möglichkeiten immer schon von einer dynamisch

139 PuD 85.
140 «Allein die 'Substanz' des Menschen ist nicht der Geist als die Synthese

von Seele und Leib, sondern die Existenz» (SuZ 117).



Heideggers Erfahrung von Sein 81

artikulierten vieldimensionalen Welt und ihren mannigfachen Bezügen
her zugesprochen sind, dann ist der Mensch als Beanspruchter je schon

be-raumt und in ein Räumlichkeitsgeschehen eingelassen. Ebenso grundlegend

ist er geschichtlich bewegt, d. h. seine «Zeitlichkeit» zeitigt sich
dauernd im Spiel der drei Ekstasen. So erst kann er als der vom Sein in
Anspruch genommene Helligkeitsbereich seinen Wahrheitsdienst
lebensgeschichtlich austragen.

Mit dieser neuen ontologischen Konzeption gelingt es Boss, oft auf
erstaunlich einfache Weise Phänomene zu deuten, welche meist von einem

ganzen Kreis recht künstlicher Hypothesen umgeben sind. So etwa im
Beispiel der sogenannten «psychischen Projektionen» (alltäglicher oder
krankhafter Art), welche er als Erfahrungen eines Menschen interpretiert,
der «bestimmte ihm mögliche Beziehungen zu den Dingen und
Mitmenschen noch gar nicht wissentlich als die seinen annahm, sie noch nicht
als ein verantwortliches Selbst übernahm und in dieses Selbstseinkönnen
hinein versammelte, sondern sie gleichsam außerhalb seiner selbst liegen
ließ»141. Aus diesem Beispiel wird deutlich, wie grundlegend sämtliche
Phänomene von Offenheit und Erschließung her gedacht sind (vgl. Hel-
ligkeitsbereich, in welchem Wirklichkeit sich versammelt). Es geht damit
um Offenstehen für um Zulassen und Belassen, aber auch um
Eröffnung auf noch nicht genügend Zugelassenes, bisher Unterdrücktes und
Verweigertes. Dieser ontologische Grundriß erlaubt es, selbst weit
fortgeschrittene krankhafte Fixierungen und Verbiegungen als bedeutsame,
d. h. sinnvolle Erfahrungen eines kranken Menschen ernstzunehmen, ohne
ihre phänomenalen Gehalte als «etwas ganz anderes» entlarven zu müssen
und zugunsten irgendwelcher angenommener Triebmechanismen zu
entwirklichen. Auch die Träume und ihre Auslegung, welche bei Freud
eine Schlüsselstellung einnahmen und gleichsam «Renommierstücke»
seiner psychoanalytischen Theorien waren, erfahren bei Boss eine onto-
logisch konsequente Behandlung 142. Sie werden nicht primär als«

Wunscherfüllungen» irrealer Art interpretiert, sondern es wird mit Nachdruck
betont, daß Träumen ebensosehr Weltverfaßtheit bedeutet wie jegliche
Weisen von Wachzustand auch. Man kann sogar sagen, daß träumender
Existenzaustrag noch viel deutlicher unter Beweis stellt, wie sehr
lebensgeschichtliche Offenheit (bezw. Verschlossenheit) und Erscheinungsweise
von Welt (Dinge, Menschen, Göttliches, Tiere, Pflanzen u. a.) einander

141 PuD 124/5.
142 Vor allem in TuA.

6



82 Heideggers Erfahrung von Sein

bedingen. Deshalb bietet die existenzielle Traumverfaßtheit eines
Menschen oft mehr Aufschluß über dessen tatsächliche Reife und
«Wirklichkeitskapazität» in einer lebensgeschichtlichen Situation, als sein
Wachverhalten 143.

Die ontologisch bedeutsamste Leistung aus diesem neuen
Blickwinkel ist jedoch zweifellos die Tatsache, daß es Boss gelingt,
psychotherapeutisch zentrale Phänomene wie etwa Offenheit, Vertrauen, Lebensmut,

aber auch Langeweile, Angst und Schuldgefühle u. a. primär einmal

von Wirklichkeitsnähe (erfüllende Dichte) bezw. deren Verlust her zu deuten.

Damit ist die Psychotherapie eindrücklich aus ihrer Subjekt-Isolation

herausgekommen und instand gesetzt, die Problematik neuzeitlicher

Subjektivität (ihre Expansion in der Technik) angemessen in den Blick zu
bekommen. Durch diese ihre ontologische Reichweite vermag sie die

geschichtliche Not des heutigen Menschen tiefgehend zu thematisieren.

Ontologische Postulate wie Auflehnung gegen Reduktionen, Hüten von
Geheimnishaftigkeit, Wahren der Vieldimensionalität von Wirklichkeit,
werden in lebensgeschichtliche Dynamik (Auftrag) übersetzt. Damit ist
wesentlich heutige Not, aber auch die geschichtliche Möglichkeit einer

Kehre, zum dynamischen Grundriß der Psychotherapie geworden 144.

143 Boss geht in seinem «Traumdeutungsbuch» vor allem die platonisierenden
Ontologien kritisch an, welche meist über das Modell der Symbol-Bildung (sei es
auf Subjekt- oder Objektstufe) ihre auf bloße Vorhandenheit reduzierte « Realität »

anzureichern gezwungen sind. Es ist nicht zufällig, daß er in der Problematik von
Traumdeutung gegen die gleichen ontologischen Vorstellungen ankämpft, wie
Heidegger in seinen Versuchen einer erfüllten (d. h. nicht zu dürftig angesetzten)
Ding- bezw. Zeug-Erfahrung. Die vielfältigen Existenzweisen träumenden Daseins
aber belegen besonders gut, wie weit unsere Wacherfahrung Wirklichkeit zu
nivellieren imstande ist. Es ist erstaunlich zu sehen, wie wenig neuzeitlich-technische
Subjektivität dem wachsenden Verlust ihrer Erfahrungskapazität entgegenzusetzen
hat. Es wird wenig helfen, das Problem einer technischen Bescheidung über
Erhöhung einer subjektiven Verantwortlichkeit und Selbstdisziplin anzugehen, wenn
diese größere Verantwortlichkeit nicht eine Verantwortlichkeit vor einer
übersteigenden Wirklichkeit ist. Es ist klar, daß wir damit wieder vor dem grundlegenden
Problem der Erfahrungsmöglichkeiten von Nähe und Wirklichkeitsdichte stehen.

144 Es gibt Anzeichen dafür, daß sich innerhalb einzelwissenschaftlicher
Praxis ein Unbehagen, d. h. das Bewußtsein möglicher Bodenlosigkeit, vermehrt
durchzusetzen beginnt. Dies führt jedoch häufig zu ontologisch recht undifferenzierten

und hilflosen «Rettungsversuchen». Wir glauben nicht, daß viel getan ist,
indem der Not unserer Zeit «die Gegenwart einer Wirklichkeit» entgegengestellt
wird, und dies mit ontologisch so abgegriffenen Termini wie Absolutes - Relatives;
Unbedingtes, Unzerstörbares, Ewiges - Bedingtes, Raumzeitliches, Vergehendes;
erstes - zweites Seinsverständnis; Sein - Haben. Wie seit eh und je wird dann auch
der Vernunft als Rationalität eine «subjektive innere Erfahrung» entgegengehalten,
und wenn wir nur genug «Mystiker» sind, werden wir bestimmt einmal der Tatsache



Heideggers Erfahrung von Sein 83

XV. PSYCHOTHERAPEUTISCHES GESCHEHEN - DIESSEITS VON GUT UND BÖS,

WAHR UND VERLOGEN

Wir haben bis dahin die wichtigsten ontologischen Grundlinien des

Boss'sehen psychotherapeutischen Verständnisses aufzuzeigen versucht.
Ohne Zweifel liegt in ihnen eine Sprengkraft, und Relevanz, welche eine

weit ausführlichere Würdigung und Detaildurchführung verdiente. In
unserem Zusammenhang geht es jedoch nicht mehr um weitere
einzelwissenschaftliche Erhellung, sondern darum, nach dem zu fragen, was in
dieser Boss'schen Applikation ontologisch das Zentrale ausmacht. Wie
finden wir jedoch dieses «spezifisch Psychotherapeutische»? Achten wir
einmal ganz besonders darauf, wie Boss die Phänomene des Gesundseins,
Heilens und Krankseins beschreibt. Heilung ist für ihn nicht einfach nur
die Herstellung der freien Leistungs- und Genußfähigkeit innerhalb einer
bestimmten Umwelt, sondern sie bedeutet vor allem, daß «sich ein bisher
kranker Mensch gleichsam als ein Licht aus der Unverborgenheit des

Seins zu begreifen vermag, in dessen Schein sich alle Dinge und
Mitmenschen ihrem eigenen Wesen nach entfalten dürfen» 145. Die Bestimmung

des Menschenwesens als Helligkeitsbereich von Wirklichkeit
bedeutet psychotherapeutisch vor allem: angesprochen sein (beansprucht
sein) auf ein Sich-gebrauchen-lassen, und dies als lebensgeschichtlicher
Auftrag. Dem Menschen obliegt es, «daß alles, was ist, und sein darf, zu
seiner bestmöglichen Entfaltung gelangen kann» 146. Dieser Anspruch
macht des Menschen wesentliche Schuldigkeit aus 147. Er macht aber
ebensosehr seine Freiheit aus. Denn es gibt die Möglichkeit des Verwei-

gerns, d. h. eines Nicht-zulassens und Verschließens. Es gibt die Flucht
vor verantwortlicher und ehrlicher Aneignung seines je eigenen
«Ganzseinkönnens». Und nicht selten resultiert daraus ein verkümmerter und
steckengebliebener Austrag zugesprochener Lebensmöglichkeiten. Ein
«Steckenbleiben und Zurückbleiben auf dem Weg zu solcher Reifung und

auf die Spur kommen, daß ajeder Mensch immer und in allem Alltag und Ewigkeit
zugleich ist» (Balthasar Staehelin, «Haben und Sein». Editio academica, Zürich
1969, 100).

145 TuA 135.
146 PuD 72.
147 « In diesem Schuldigsein gründen zutiefst alle Schuldge fühle, in welch

tausenderlei konkreten Gestalten und Mißgestalten sie sich immer faktisch zeigen
mögen» (PuD 147).



84 Heideggers Erfahrung von Sein

Entfaltung führt (jedoch) unweigerlich zu Kranksein und seelischem oder
leiblichem Siechtum»148. Damit stehen wir mitten in der Boss'schen

Bestimmung von Kranksein. Es ist nicht vor allem ein bestimmter
somatischer Zustand, sondern vielmehr ein ganzheitliches spezifisch menschliches

Geschehen, d. h. aber: eine Weise zu sein. Getreu dem Geschehen
des Menschenwesens überhaupt (Helligkeitsraum, Versammlungsbereich,
Wahrheitsdienst) wird Kranksein als verkümmerter und ungereifter Austrag

menschlicher Offenheit und Entfaltung interpretiert. Verkümmerung
bedeutet immer auch mißglücktes Annehmen, d. h. auf irgend eine Weise

Unterdrückung und Unterschlagung von Wirklichkeit. Unterschlagung
aber geht meist mit übermäßiger Betonung und Fixierung auf einzelne
Seinsbereiche 149 Hand in Hand. Menschliche Offenheit wird zu vielfach
befangener und verzerrter «Transparenz». Darum geht es in
psychotherapeutischer Heilung um ein «wissentliches, freies und verantwortliches

Annehmen und Sich-Aneignen sämtlicher bisher abgewehrter oder

überhaupt noch nicht entdeckter Lebensmöglichkeiten» 15°. Das bedeutet
ein Wiedergewinnen wesentlicher Transparenz, innerhalb welcher alles,

was ist, sich in seinem vollen Wesen auszusprechen vermag. Wahrhaftigkeit

kann daher als grundlegende Voraussetzung jeglichen gesunden
Existierens angesehen werden; sie ist es auch, welche letztlich über
weitere Entfaltung (Reifung) oder mögliche Verirrung in verkümmerte
Lebensformen entscheidet151.

Mit dieser Kennzeichnung des psychotherapeutischen Geschehens

hat Boss ohne Zweifel ein zentrales Anliegen Freudscher Psychoanalyse
wiedergewonnen. Denn Freuds Praxis war vor allem einmal Wider-

standsanalyse. Damit hat er, wie Boss bemerkt, den entscheidenden

148 PuD 73.
149 Weltbezüge.
150 PuD 51.
151 Wenn Boss das Menschenwesen als Helligkeitsraum und Versammlungsort

von Sein denkt, und hieraus einen lebensgeschichtlichen Anspruch und Auftrag
gewinnt, folgt daraus vor allem auch eine je geschichtliche Weise des Austragens
dieses Wahrheitsdienstes. Boss lehnt mit Recht das ontologisch primitive Modell
einer linear zeitlichen Kausalkette ab für die sich «zeitigende Zeitlichkeit» menschlichen

Offenheitsgeschehens. Was «früher» geschah, ist deshalb nicht schon primär,
wie das ein Ursache-Folge-Schema vielleicht nahelegt. Dennoch kann ein «früher»
sehr relevant werden, und zwar in dem Falle, wo der Austrag des Offenheitsgeschehens

in noch kindlichen und unreifen Formen steckengeblieben ist. Dann
nämlich kann nur über eine Aneignung von Wirklichkeit in dieser kindlichen
Form eine Heilung geschehen. Aus diesem Grunde ist Wahrhaftigkeit (innerhalb
jeder Entfaltungsphase) wesentliche Voraussetzung für weitere Reifung.



Heideggers Erfahrung von Sein 85

Schritt weg von einer «rein naturhaft sachlichen, jenseits von Gut und
Bös, Wahr und Verlogen liegenden, rein biologischen Verdrängungstheorie»

152 gemacht. Positiv gesagt bedeutet dies: Das für Psychoanalyse
und auch Psychotherapie relevante Geschehen liegt wesenhaft diesseits

von Gut und Bös, Wahr und Verlogen. Mit diesen Termini wird sogar eine

wesentliche Dimension des Raumes abgesteckt, innerhalb dessen

lebensgeschichtliche Offenheit als Lichtungsraum und Versammlungsort von
Wirklichkeit ihrem Hüteramte entspricht. Das beweist mit aller Deutlichkeit

bereits die Sprache von Boss. Neben den Heideggerschen Termini -
wie etwa Lichtungsraum, Offenheit, Versammlungsort, Hirt und Hüter,
Anspruch, Zuspruch, Andenken, Gelassenheit - werden von Boss noch

ganz spezifische Termini verwendet: Annehmen, Vertrauen, Lieben,
Verweigern, Verleugnen, Unterschlagen, Wahrhaftigkeit, Verlogenheit.
Diese Termini entstammen bei Boss keineswegs einer Beschreibung
isolierter subjektiver Verhaltensweisen, sondern es ist mit ihnen ein ganz
Spezifisches im lebensgeschichtlichen Offenheitsgeschehen des Menschen

ausgesagt153. In ihnen sind Weisen von Seinserfahrung thematisiert.
Offenheit ist auf ihre Weise vertrauende. In ihr geschieht ein Annehmen
des Zugesprochenen. Der Anspruch des Zugesprochenen kann so eindeutig

sein, daß er als unterschlagener in Verlogenheit treibt. Wahrhaftigkeit
ist daher nicht minder eine Dimension im Geschehen der Offenheit als

etwa «Andenken» oder «Gelassenheit». Der wirklich Wahrhafte aber ist
für Boss der Liebende. Er ist daher auch der eigentlich Offene 154. Und
konsequenterweise ist dann das «höchste Ziel aller Psychotherapie» die

«Eröffnung unserer Kranken zu einem Lieben- und Vertrauen-Können »155.

152 PuD 79.
153 Den Vorwurf, wieder vor allem subjektive Verhaltensweisen eines isolierten

«Subjektes» zu beschreiben, wird man Boss bestimmt nicht machen können. Jegliche
Fallbeschreibungen sind bei Boss Beschreibungen von JF^bezügen, d. h. Schilderung

einer bestimmten Weltverfaßtheit.
154 «Wie nun, wenn der Liebende und Vertrauende noch ganz anderes und viel

mehr vom menschlichen Sein-Können zu vernehmen, des Menschen Möglichkeiten
noch anders und reicher zu erfahren wüßte als der Ängstliche, der heutzutage mehr
als je um sein Leben, um das Fortbestehen-Können seines Ichs, seiner Subjektivität,
seiner Persönlichkeit hangt und bangt?» (LSB 40).

155 LSB 56.



86 Heideggers Erfahrung von Sein

XVI. HEIDEGGERS GRUNDERFAHRUNG VON SEIN

UND DIE FRAG-WÜRDIGKEIT EINER BONUM-DIMENSION

Ein näheres Eingehen auf das ontologisch Zentrale im Verständnis

von Boss, hat ein recht erstaunliches Ergebnis gezeitigt. Das
psychotherapeutische Geschehen ist sehr konsequent mit den Grundlinien
Heideggerscher (Spät) Ontologie interpretiert. Tragend wird damit die

philosophische Konzeption des Menschenwesens als Lichtungsraum von
Wirklichkeit, als Helligkeitsbereich und Versammlungsort von Welt, wo
sich Wirklichkeit unverfügbar verdichtet und in ihrer unausschöpfbaren
Dichte gehütet werden will. Die ontologische Strenge, mit welcher Boss

psychotherapeutische Phänomene von diesem Heideggerschen Grundriß
her beschreibt, läßt nichts zu wünschen übrig. Und gerade deshalb müssen

manche Termini seiner Sprache erstaunen. Sie werden, recht besehen,

sogar zu bedeutsamer ontologischer Fragwürdigkeit156. Seine Sprache
hegt deutlich diesseits von Gut und Bös, Wahr und Verlogen. Annehmen,
Vertrauen, Lieben, Verweigern, Verleugnen, Unterschlagen, wahrhaft,
verlogen - dies sind die «Zusatz-Termini», mit welchen er innerhalb
Heideggerscher Terminologie die Phänomene seines Erfahrungsfeldes
beschreibt. Es kann für uns kein Zweifel aufkommen, daß diese Sprache
auf eminente Weise sachgerecht ist. Sie ist Boss gleichsam «gegen» seine

Heideggersche Herkunft von den Phänomenen selbst abgefordert worden.
Wir sagen «gegen», und zwar vorderhand nur deshalb, weil diese Termini
mit diesem Stellenwert bei Heidegger nicht vorkommen 157.

Auf welche Weise aber soll diese Boss'sche «Zusatz-Terminologie»
ontologische Fragwürdigkeit werden? Genügt es nicht, daß wir sie in
ihrer Sachangemessenheit anerkennen? Was ist das ontologisch Rele-

156 Was hier geschieht, ist der Versuch, einzelwissenschaftliche Applikation
und ihre Erfahrung für ontologische Fragestellung wieder, gleichsam in einem
Rückstoß, fruchtbar zu machen. Wir meinen, daß jede wissenschaftliche Applikation

einer Ontologie diese auf fruchtbare Weise «überfordert». In solchem
«Überforderungsgeschehen» gelangen Grenzen, aber auch Eigenart der applizierten Ontologie

in helles Licht.
157 Bereits dieses bloße «Nicht-Vorkommen» ist aber, im Falle Heideggers,

ein nicht zu unterschätzender Wink. Man wird kaum auf die primitive Argumentation

verfallen, Heidegger könne «dasselbe», was mit diesen Termini angerührt wird,
mit anderen «auch gemeint» haben. Der Stellenwert der Sprache «als Haus des
Seins» darf vor allem bei Heideggers Sprechen ernst genommen werden: «Unter
allen Zusprüchen, die wir Menschen von uns her mit zum Sprechen bringen können,
ist die Sprache der höchste und der überall erste» (VA II 20).



Heideggers Erfahrung von Sein 87

vante, welches sich in dieser Weise zu sprechen und Phänomene zu
beschreiben, ankündigt? Annehmen, Vertrauen, Lieben, Verweigern,
Verleugnen, Unterschlagen, oder kurz: wahr oder verlogen - alle diese

Grundworte haben eine gemeinsame verborgene Herkunft. Sie alle
bekommen ihren tiefsten Sinn erst aus jener Dimension, aus welcher das

Sein des Seienden als «gutes)) und «vertrauenswürdiges)) das Menschenwesen

als seinen Lichtungsraum beansprucht und offen hält. Wir wollen diese

Dimension vorerst einmal nur einfach «bonum-Dimension» nennen. Dieser

Terminus ist wesenhaft ein «Notwort», d. h. ein Wort zur Not. Er läßt

längst Vergangenes anklingen; aber damit ist dieses Vergangene nicht
schon wieder gegenwärtig. Es kann nicht durch eine unkritische Restauration

gewesener Metaphysik zurückgewonnen werden. Unser «Wort zur
Not» rührt aber auch eine mögliche Richtung eines neu Fragwürdigen an
und vielleicht sogar die Richtung zukünftigen Wandels. Mit ihm ist
versucht, nach jener Dimension im Waltenden des Seinsereignisses zu
fragen, aus welcher das Geschehen des Zueinander von Geschick und
beanspruchtem Menschenwesen sich als ein Zueinander-gögtffo^-sein, ein

Anh.z\m-gegeben-sém, entschiede. Im Sprechen Heideggers klingt wenig,
ja wohl nur hie und da eine Spur von dieser Dimension an. Wie aber darf
dann die Offenheit des Menschenwesens eine liebende und vertrauende

genannt werden? Wie kann Zugesprochenes verweigert und damit
verleugnet werden, wenn dieses Zugesprochene nicht auch auf irgend eine

Weise als «gutes» aufscheint? Warum darf jener Zuspruch das Menschenwesen

auf Wahrhaftigkeit hin beanspruchen Ereignet sich das Geschickhafte

des Seins ohne diese «bonum-Entschiedenheit» nicht ausschließlich
als blinde Übermacht, als gewalttätiger Einbruch? Wie kann sich aus dem

ereignishaften Walten eine Ermächtigung ergeben, ohne eine Entschiedenheit

auf Be-gabung? Wie darf überhaupt ein Anspruch auf Entsprechen,
Hirt- und Hüteramt erhoben werden, ohne jene Dimension, von welcher
her Wirklichkeit in ihrem Güte-Charakter sich zuspricht Kann ohne diese

Dimension die Unverfügbarkeit des Ereignisses aus jener Zweideutigkeit
herausgehoben werden, nach welcher sie vor allem durch Entzug erfahren
wird? Und letzten Endes entscheidet sich in all diesen Fragen, ob wir
wirklich nur vor und nicht auch für zugesprochene Wirklichkeit
Verantwortung tragen 158. Der Raum des psychotherapeutischen Geschehens

158 Diese Frage hat bereits R. Schaeffler gestellt. Bezeichnenderweise möchte
er die Gefahr einer Ontologie blinder Geschichtlichkeit mit einem «dialogischen
Verständnis» des Ereignisses der Wahrheit abwehren (R. Schaeffler, M. Heidegger



88 Heideggers Erfahrung von Sein

weist deutlich auf das Zweite hin. Wie sonst könnte es eine sinnvolle

Wahrhaftigkeit geben, einen Anspruch von der Wirklichkeit her, zu ihr
zu stehen, sie in ihrem Eigenen zur Sprache kommen zu lassen, und dies

nicht nur in einem gleichsam neutralen Nicht-Unterschlagen, in einem
bloßen Platz-Einräumen, sondern von der unbedingtesten Wahrhaftigkeit

her : der Liebe
Es gibt in Heideggers Denken eine Dimension, welche unserem

Erfragten näher kommt als alle anderen Bereiche seiner Artikulation von
Seinserfahrung. Es ist das der Bereich des Heiligen. Es ist fraglich, ob
über diese Dimension bei Heidegger bereits Gültiges und Sicheres

ausgemacht werden kann. Heidegger selbst hält diese Fragen gleichsam
noch im Zukünftigen: «Erst aus dem Wesen des Heiligen ist das Wesen

von Gottheit zu denken. Erst im Lichte des Wesens von Gottheit kann

gedacht und gesagt werden, was das Wort 'Gott' nennen soll» 159. Vorerst

tut es not, noch bestimmter dem «Gott der Metaphysik», dem «Ort
der verursachenden Bewirkung und Erhaltung des Seienden als eines

Geschaffenen»160 den metaphysischen Dienst abzusagen. Hölderlin ist der
Dichter dieser «dürftigen Zeit». In ihr gilt es auszuharren. Nur so ist sie

«die Zeit der entflohenen Götter und des kommenden Gottes» 161. Aber
selbst das Ausharren hilft wenig, wenn sich nicht aus dem Ereignis ein

Göttliches zuschickt. Den Dichtern hat Heidegger das «Nennen des

Heiligen» zugetraut; sie vermögen vielleicht jenen Raum offen zu halten,
in den hinein eine Ankunft des Gottes geschieht. Je tiefer der Denker sich

in diese Dimension vorwagt (Heidegger nennt eine ganze Reihe von
«Abstufungen»: Heiliges, Göttliches, Gottheit, Gott), umso verborgener
wird es, umso mehr verliert er sich im Weglosen. Es scheint, daß die

Entscheidung über die Versammlung des Heiligen als allesdurchdringen-
der und verwandelnder Zuspruch noch nicht gefallen ist, die Not noch

nicht groß genug geworden ist162. Harren auf den kommenden Gott, den

göttlichen Gott. Ob dann wohl das Waltende mehr aus dem Wesen des

Heiligen gedacht werden darf, das Geschick des Seins selbst «anfänglicher»
noch geschieht? Ob dann das Heilige als ebenso Alles-Durchwaltendes

und die Frage nach der Technik, in: Zeitschrift f. philosoph. Forschung, 9 (1955)
116-127.

159 HU 102.
160 HW 255.
161 EH 44,
162 «Die Zeit der Gott-losigkeit enthält das Unentschiedene des erst

Sichentscheidenden» (EH 104).



Heideggers Erfahrung von Sein 89

erfahren wird wie etwa die Gegenwendigkeit von Lichtung und Verber-

gung im Ereignis als UnVerborgenheit Ob es dann als das zur Sprache zu
kommen vermag, was «über die Götter» und die Menschen, «älter denn
die Zeiten» ist Das Einstige, allem zuvor das Erste und allem nachher das

Letzte, das allem Voraufgehende und alles in sich Einbehaltende: das

Anfängliche und als dieses das Bleibende» 163? Werden dann die Sterblichen

zu «Begeisterten» werden, und sich die «Liebenden» nennen dürfen
Diese Fragen mögen vielleicht eine Richtung aufzeigen, eine Richtung,

in welche Heideggers Hoffnungen 164 gehen. Wir dürfen darob

jedoch ein Wesentliches nicht vergessen: Sämtliche Bereiche Heideggerscher

Artikulation von Seinserfahrung zeigen durchgehend eine « Gegen-

wendigkeit von Lichtung und Verbergung», d. h. sind aus dem Ereignis
als Unverborgenheit gedacht. Dies gilt auch für jede einzelne «Stufung»
innerhalb des Bereiches des Heiligen. Diese « Gegenwendigkeit » ist letztlich

die alles durchwaltende Erfahrung. Von ihr her bestimmt sich die

Vierung des Spiegel-Spiels wie auch jede «einzelne» Dimension des

Gevierts; von ihr her ist die ursprüngliche Zeitlichkeit als Zeit-Spiel-
Raum bedacht; und sie beherrscht auch jede Struktur der Erfahrung
von Nähe. Es bleibt fraglich, wieweit bei dieser Dominanz der Gegen-

wendigkeit von Lichtung und Verbergung überhaupt noch eine Möglichkeit

besteht, jene Dimension zur Sprache zu bringen, nach welcher wir
hier fragen. Ganz besonders deutlich kommt dies zum Ausdruck in
jenem Vortrag «Zeit und Sein» 165, in welchem Heidegger auf den ersten

Blick recht überraschende Leitworte gebraucht : Es gibt, Geben, Reichen,
Gewähren, Empfänger der Gabe, von einem Geben erreicht werden u. a.

Was geschieht in diesem Vortrag? Heidegger macht in ihm den Versuch,
Zeit und Sein aus ihrem ursprünglichsten Zusammengehören, aus dem

Ereignis zu denken. Weder Sein «ist», noch Zeit «ist», sondern Es gibt
Sein, Es gibt Zeit. Wie aber gibt Es Sein? «Sein gibt Es als das Entbergen
von Anwesen» 166, welches Geben als Schicken bestimmt wird, d. h. als

ein Geben, welches sich selbst im Geben seiner Gabe zurückhält und
entzieht. Mit dieser Kennzeichnung des Gebens als Schicken ist jene
waltende Gegenwendigkeit wieder durchgebrochen. Dies zeigt auch der
weitere Verlauf, in welchem Heidegger nach der Weise, wie Es Zeit gibt,

163 EH 71.
164 Dieses Wort ist mit Bedacht gewählt. Es soll befremden. Denn zweifellos

liegt es nicht in der Sprache Heideggers, von Hoffnung zu sprechen.
165 In SdD 1-25.
166 SdD 6.



90 Heideggers Erfahrung von Sein

fragt. Als Zukunft, als Gegenwart und als Gewesen spielt ein Reichen von
Anwesen sich zu. In diesem vielfachen Reichen lichtet sich das Offene des

Zeit-Raumes. Als ursprüngliche Einheit, welche im voraus die Weisen
des Reichens von Gewesenheit, Ankunft und Gegenwart zueinanderhält,
nennt Heidegger die «nähernde Nähe». Diese aber ist wesentlich
gegenwendig : Sie «hat den Charakter der Verweigerung und des Vorenthaltes»167.

Aus ihrem gegenwendigen Walten ergibt sich erst das Gereichte. Das

Gewesen wird offen gehalten, indem jene (entfernend-nähernde) Nähe
seine Ankunft als Gegenwart verweigert. Ebenso hält sie das Ankommen
aus der Zukunft offen, indem sie «im Kommen die Gegenwart vorenthält».
Was jedoch sämtliche Dimensionen, das Schicken des Geschickes (von
Sein) und das Reichen von Anwesen im Durchmessen des Offenen (Zeit-
Raum) in ihr Zusammengehören einbehält und verwahrt, nennt Heidegger:

das Ereignis. «Sein, Anwesenlassen geschickt im Ereignen, Zeit
gereicht im Ereignen» 168. Mit dieser letzten Er-örterung von Zeit und
Sein ins Ereignen bricht Heidegger seinen vorgetragenen Gedankengang
ab. In aller Kürze (und das betont ganz besonders die Wichtigkeit des

noch zu Sagenden) wird nun noch sämtliche «Gegenwendigkeit»
versammelt: Ansichhalten, Verweigerung, Vorenthalt - all dies weist auf

Entzug hin. «Zum Ereignis als solchem gehört die Enteignis»169. Durch sie

erst bewahrt es sein «Eigentum». Mit dieser «Enteignis» in allem Ereignen
ist die Dominanz dessen, was wir «Gegenwendigkeit» nannten und als die

Grunderfahrung Heideggers bezeichnen, bestätigt170. Es wird daher

kaum möglich sein, diesen Vortrag als jenen Ort zu bezeichnen, an
welchem sich tatsächlich in gewisser Weise eine «bonum-Dimension»
auszusprechen vermag. Vielmehr zeigt er deutlicher als andere Texte,
welche Schwierigkeiten einem Anklingen unseres Erfragten entgegenstehen.

Es bleibt damit aber auch fraglich, ob innerhalb so gearteter
Dimensionen von Heideggers Seinserfahrung ein verwandelnder Einbruch
des Heiligen wirklich auch Platz fände, sich aussprechen könnte.

Es gibt noch einen Ort, an welchem sich Heideggersche
Seinserfahrung in ihrem Eigenen verdeutlichen läßt : der Raum seiner

Geschichtsinterpretation. Ist es nicht erstaunlich, wie Heidegger das platonische

167 SdD 16.
168 SdD 22/23.
169 ebd.
170 Vgl. Kapitel XI (Ende), vor allem Anmerkung zu D. Sinn, dessen

Ausführungen wir, was diese «Gegenwendigkeit» angeht (er spricht von Verhältnisstruktur),

ganz zustimmen.



Heideggers Erfahrung von Sein 91

«Agathon», die «Idee aller Ideen» griechisch denkt? Er deutet sie

ausschließlich im Horizont von Lichtung und Verbergung: Die Idee gewährt
wesenhaft eine «Sicht des Aussehens» (des Seienden). Dies ist ihre
«Tauglichkeit». Die Idee aller Ideen ist daher «das Tauglichmachende schlechthin»

171, d. h. ermöglicht «das Erscheinen alles Anwesenden in all seiner
Sichtsamkeit» 172. Auf die verbreitete Übersetzung des «Agathon» als

«das Gute» geht Heidegger nur in wenigen Zeilen ein. Diese Zeilen aber
sind repräsentativ für seine « Assoziationsfolge » beim Terminus « das Gute » :

Gutes - sittlich Gutes - Verrechnung in einer Werthierarchie - Nietzsches

Metaphysik einer Umwertung aller Werte und zügellosester Piatonismus -
Höhepunkt von Seinsvergessenheit173. So berechtigt und stichhaltig
gewisse Züge dieser geschichtlichen Interpretation, isoliert besehen, auch
sein mögen, was die Reichweite von Heideggers Denken angeht, spielen
sie eine zweifelhafte Rolle. Es scheint, daß mit dieser Interpretation
bereits auch schon eine Fragwürdigkeit dessen, was mit dem Terminus
«bonum-Dimension» angezeigt werden will, nicht mehr in den Bereich des

zu Denkenden gehören kann 174.

Die Frage nach jener Dimension, aus welcher die Wirklichkeit auf
irgend eine Weise als «gute» und «vertrauenswürdige» aufscheint, ist das

entscheidende Anliegen, in welches der Gang der vorliegenden
Untersuchimg einmündet. Wir haben versucht, den Denkweg Heideggers als

eine exemplarische Suche darzustellen, eine Suche nach einer einbergend-
beanspruchenden Wirklichkeit, deren Weite und Unausschöpflichkeit
eröffnet und tragend offenhält. Der Raum von Psychoanalyse und
Psychotherapie, den wir als Brennpunkt ontologischer Not auslegten, wurde
seiner bedeutsamen Rolle ohne Zweifel gerecht. Denn in ihm läßt sich

171 HU 38.
172 ebd.
173 «Wenn das Sein des Seienden zum Wert gestempelt... ist jeder Weg zur

Erfahrung des Seins selbst ausgelöscht» (HW 238).
174 In diesem Zusammenhang müßte einmal die grundsätzliche Frage

aufgeworfen werden, wie weit es für den einzelnen Denkenden überhaupt möglich ist,
eine Aufgabe, wie sie Heidegger umreißt, auch umfänglich genug zu bewältigen.
So sehr sich ein Denken auch als Andenken, Vorbereitung und Vorläufigkeit versteht,
es wird seine Bestimmtheit und Entschiedenheit (Endlichkeit) nur scheinbar
erweitern können. Deshalb wohl spricht Heidegger vom «liebenden Streit der Sache
selbst» (HU 82). Gerade aber in der jeweiligen Geschichtsinterpretation eines Denkers,

zeigt sich die Bestimmtheit seiner Grunderfahrung. Die Vieldimensionalität
dieser seiner Grunderfahrung erweist sich als endlich (begrenzt) gerade in den enger
oder weiter gezogenen Kreisen möglicher geschichtlicher Ansprechbarkeit. Daß weite
Teile mittelalterlicher Metaphysik von Heidegger her in keiner Weise zum Sprechen
gelangen können, liegt gewiß nicht nur an ihrer «Seinsvergessenheit».



92 Heideggers Erfahrung von Sein

diese ontologische Not auf überraschende Weise konkretisieren: Nicht
nur die Grundlinien Heideggerscher «Kehre-Ontologie» bekommen hier
eine ausgezeichnete Bedeutung, sondern der Blickwinkel einer bonum-

Dimension, von welchem her wir bereits SuZ und sein Anliegen
untersuchten, gelangt von psychotherapeutischen Phänomenen her in immer
deutlichere Umrisse und gewinnt als Rückfrage an Heideggers (Spät)

Ontologie seine philosophische Relevanz. Denn innerhalb des

psychotherapeutischen Raumes können so entscheidende Phänomene wie

Wahrhaftigkeit und Verlogenheit (mit ihren weitreichenden Folgen) in
keiner Weise übersehen werden. Es gibt offenbar eine Verantwortung
für zugesprochene Wirklichkeit, einen Anspruch, zu ihr zu stehen. Dies
aber bedeutet, daß menschliche Existenz sich immer schon irgendwie
von einer grundlegenden bonum-jEntschiedenheit her versteht. Darf die

Selbstverständlichkeit dieses stillschweigenden Verstehens dazu
verführen, es in ontologischer Thematisierung unausgesprochen zu lassen?

Menschliche Einheit ist ontologisch nicht vor allem eine Frage der
«Substanzialität» (eines Aktzentrums, eines Substrates), sondern wesentlich

eine Frage ganzheitlicher Wahrhaftigkeit, integraler Echtheit. Menschliche

Einheit entscheidet sich in der Möglichkeit, vollumfänglich zu sich

selbst zu stehen, d. h. aber letztlich in einer Bejahung 175 zugesprochener

Lebensmöglichkeiten. Die Bedrohung von Einheitlichkeit ist daher nicht
im Horizont substanzieller Entzweiung ontologisch zu artikulieren,
sondern als eine Frage verweigerter Dimensionen, uneingestandener Wirklichkeit,

unterdrückter Möglichkeiten, sichtbar zu machen. Hier liegen die

Wurzeln möglicher Spaltungen und Entzweiung. Wie aber ist dieser

gewichtige Stellenwert von Wahrhaftigkeit (d. h. integrale Bejahung) im
menschlichen Offenheitsgeschehen und dessen Einheitlichkeit ontologisch

angemessen zu «fundieren», wenn nicht durch eine radikale bonum-
Entschiedenheit der sich zusprechenden Wirklichkeit? Müßte eine TJn-

entschiedenheit in dieser Dimension nicht verheerende Folgen haben?

175 Wenn wir von Bejahen, Annehmen, Vertrauen bezw. Verweigern,
Verleugnen, Unterschlagen u. a. sprechen, sind damit nicht einzelne Akte eines
Subjektes (oder dessen Willen) gemeint. Auch geht es nicht um die Frage einer
«Bewußtheit» bezw. «Unbewußtheit» solcher Akte. Dieses verbale Sprechen bezieht
sich immer schon auf Weltbezüge, d. h. Erfahrung (bezw. Erfahrungsmöglichkeiten)
innerhalb einer bestimmten Weltverfaßtheit. Ein Eingehen auf diese jeweils
lebensgeschichtlich bestimmte Weltverfaßtheit (Offenheitsverfaßtheit) kann dann
vielleicht unerschlossene, verborgen gebliebene (aus'irgend einem Grunde unterschlagene)

Weltbezüge, aber auch übermäßig betonte oder in bestimmter Weise
verkümmerte Bereiche aufweisen.



Heideggers Erfahrung von Sein 93

Müßte menschliche Existenz nicht in ihrem Innersten erschüttert werden,
in ihrem tiefsten Wesensgrund irre werden? Müßte dies nicht einer

totalen Desorganisation und Destruktion gleichkommen, in welcher weder
ein Gebrauchtwerden noch ein Ausstehen von Not überhaupt noch

möglich wäre
Es scheint, daß Boss nicht zu weit geht, aber auch nicht irgend eine

Selbstverständlichkeit ausspricht, wenn er die explizit entschiedene

Wahrhaftigkeit als Offenheit der Liebe charakterisiert. Offenbar ist
gerade die Unbedingtheit der Liebe der einzig angemessene Ausdruck
für diese bonum-Entschiedenheit, jenseits jeglicher Zweideutigkeiten. Ihr
Ausdruck mag unscheinbar und selbstverständlich sein, menschliche
Existenz mag sich implizit immer schon aus solcher Entschiedenheit
verstehen ; dennoch ist gerade eine Explikation dieses Sachverhaltes von
Bedeutung, sowohl ontologisch wie auch im Räume des mehr oder weniger
«unreflektierten» Existierens. Denn in jeder Existenz geht es offenbar um
«Aussprechen, um Zursprache-Kommenlassen, d. h. um Explikation im
weiten Sinne, wenn diese Existenz mit Recht Lichtungsraum und
Helligkeitsbereich von Wirklichkeit genannt wird. Und dies gilt, vielleicht

sogar in erhöhtem Maße, auch von einer bonum-Entschiedenheit. Sie ist
nichts weniger als ein Grundzug dessen, was sich beanspruchend zuspricht.
Als solcher Grundzug spricht sie sich aus, will sie zur Sprache kommen.
Und wo sie verdeckt und nicht mehr erfahren wird, sprechen die Folgen
(solchen Irrewerdens) eine umso beredtere Sprache.

Unser Gedankengang muß als Frage enden und möchte auch in
dieser Weise verstanden werden. Wir glauben aufgezeigt zu haben, daß

die Frage nach einer möglichen «bonum-Entschiedenheit» tatsächlich
sich stellt, und zwar nicht irgendwo und irgendwann, sondern ganz
besonders innerhalb des Heideggerschen Denkweges, insofern dieser eine

angemessene Artikulation unserer «dürftigen Zeit» und deren Not sein

will176. Läßt sich diese Frage jedoch schon zureichend stellen, und dürfen
wir uns bereits auf Antworten einlassen? Stehen wir nicht in gewisser

Verlegenheit, vor allem wenn wir auf die Tatsache achten, daß es offenbar
sehr schwierig ist, von der Grunderfahrung Heideggers her jene Bereiche
abendländischen Denkens auf ihre verborgene Wahrheit hin anzuspre-

176 Wir mißdeuten Heideggers Denken keinesfalls als «Heilsweg» oder «neue
Weisheit» (vgl. VA II 57). Vielmehr gilt es einzusehen, daß ohne jene bonum-
Dimension eine ganze Reihe von Phänomenen im Umkreis menschlichen
Offenheitsgeschehens ontologisch gar nicht zureichend beschrieben werden können.



94 Heideggers Erfahrung von Sein

chen, in welchen das, was wir unbestimmt genug mit «bonum »-Dimension

bezeichnen, sich in gewisser Weise auszusprechen vermochte 177. Von
dieser Verlegenheit her ist es zu verstehen, daß in dieser Arbeit Heideggers

Denken nicht vor allem im (metaphysischen) Horizont von Sein und
Nichts hinsichtlich seiner Eigenart bestimmt wurde. Denn was kann es

schon helfen, etwa aus dem Horizont einer Metaphysik des «esse subsis-

tens» auf die «absolut gesetzte ontologische Differenz» zu sprechen zu
kommen, welche bei Heidegger zum geschickhaften Walten des Ereignisses

«umfunktioniert» worden sei, und daher nicht mehr in ein «esse

subsistens» überstiegen werde? Solche «Kritiken» sind vor allem
Anzeichen dafür, daß bis heute weder Grenzen noch Möglichkeiten von
Heideggers Denken auch nur annähernd zureichend aufgewiesen sind.
Das darf jedoch nicht erstaunen. Vielleicht aber kann die Frage nach
einer möglichen bonum-Entschiedenheit das Gespräch um Grenzen und

Möglichkeiten von Heideggers Seinserfahrung in diesem oder jenem
befruchten. Könnte nicht von ihr her mit größerer Ernsthaftigkeit gefragt
werden, auf welche Weise Aussagen um «Durchnichtung» und wesenhafte
«Irre» 178, um das «Strittige» 179 und das «Bösartige des Grimmes» 180 zu
verstehen sind? Müßte nicht ihnerhalb dieses Fragehorizontes sich

erweisen, inwieweit Heideggers Seinserfahrung mehr- und vieldimensionaler
ist als ein bloß «naturhaftes» Walten? Man wird sich jedoch vor allem
darüber im Klaren sein müssen, daß die Bestimmung dieses Fragehorizontes

selbst schon ein großes Stück sorgfältiger Arbeit verlangt und
nicht einfach von einer gewesenen Metaphysik der Geschöpflichkeit her

«übertragen» werden kann. Sind die Dimensionen von Geschöpflichkeit
und absoluter Dominanz des Göttlichen (meist in Form einer «Subsistenz»

und Verursachung) tatsächlich der einzige Kaum, in welchem sich eine

«bonum-Entschiedenheit» aussprechen kann? Muß Heideggers Kritik der

Onto-theo-logik nicht ernst genommen werden? Wie steht es mit der
weitverbreiteten Verflechtung einer «bonum-Dimension» mit «Sittlichkeit»,

«Ethik» und «Moral»? Es scheint, daß sich hier ein ganzes Labyrinth
ontologischer Irrwege auftut. Wie sonst wäre ein Nietzsche möglich

gewesen, welcher von den «Guten und Gerechten» spricht als «Ohnmacht

177 In diese Bereiche gehört wohl auch Thomas von Aquin und seine Metaphysik
der Geschöpflichkeit.

178 «Im Zugleich der Entbergung und Verbergung waltet die Irre» (WiM 25).
179 HU 112.
180 ebd.



Heideggers Erfahrung von Sein 95

zur Macht» 181 und von der «widernatürlichen Kastration eines Gottes zu
einem Gotte des bloßen Guten ...» 182? Ist Nietzsches Denken bestanden
mit der Versicherung «höchster Seinsvergessenheit»? Hat man damit
sein Denken bereits abgehorcht auf seine Wahrheit im Räume von «Gut
und Bös»?

Diese Fragen machen deutlich, daß die vorliegende Arbeit nur ein
bescheidener Schritt in eine noch recht unbestimmte Richtung ist. Mehr
kann sie, um der Sache willen, nicht sein wollen.

181 «Die Guten müssen den kreuzigen, der sich seine eigene Tugend erfindet»
F. Nietzsche, WW hrsg. von K. Schlechta, II, 458.

182 a. a. O. II, 1176.


	Heideggers Erfahrung von Sein und die Frag-würdigkeit einer "bonum"-Dimension

