Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Ayer, Alfred Jules: Sprache, Wahrheit und Logik. (Orig.-Titel : Language,
Truth and Logic. Aus dem Englischen iibersetzt und herausgegeben von
Herbert HERRING.) — Stuttgart: Philipp Reclam jun. 1970. 248 S. (Reihe « Uni-
versal-Bibliothek». Nr. 7919-22.)

Zu der Zeit, als der Wiener Kreis entstand (kurz vor 1930, aus politi-
schen Griinden 1938 bereits wieder aufgelost), studierte A. J. Ayer (* 1910)
einige Zeit in Wien und lernte so diese lebhafte und intensiv arbeitende
Diskussionsgruppe personlich kennen. Einen besonders starken Einflul} iibte
R. Carnap auf ihn aus. Und bald bekannte Ayer sich selbst zur Theorie des
logischen Positivismus und wurde zu einem ihrer radikalsten Vertreter.

1936 veroffentlichte er ein fiir diese Bewegung klassisch gewordenes
Werk, das jetzt erstmals in deutscher Ubersetzung vorliegt: Language, Truth
and Logic. Darin sind die Hauptgedanken des logischen Positivismus klar
formuliert, sie lassen sich etwa so zusammenfassen: (1) Alle sinnvollen (d. h.
wahren oder falschen) Aussagen sind entweder apriorische Aussagen (so in
der Logik und Mathematik) oder empirische Hypothesen (so in den Natur-
wissenschaften im weiten Sinne). Metaphysische Aussagen sind «Scheinsdtzey,
sie sind sinnlos. (2) Die Aufgabe der Philosophie besteht darin, die Aussagen
der Wissenschaften zu klaren und zu analysieren. Philosophie ist demnach
Wissenschaftslogik, logische Syntax. (3) Die apriorischen Aussagen sagen
nichts iiber die Welt aus, sie sind (wenn auch niitzliche) Tautologien.

Entscheidend fiir die ganze Theorie ist das Verifikationsprinzip. Danach
wird eine Aussage nur dann als sinnvoll angesehen, wenn sie sich (in einem
weiteren Sinne) verifizieren 1aBt, d. h. wenn man sie mit irgendwelchen Beob-
achtungen in Zusammenhang bringen und daraus iiber ihre Wahrheit oder
Falschheit entscheiden kann (vgl. 44, 48, 52). Die Aussagen der Metaphysik
nun gehoren nicht zu dieser Klasse, aber auch nicht zu den Tautologien, die
aufgrund ihrer bloBen logischen Struktur wahr sind. Folglich sind sie sinn-
los. Sie erwecken nur den Anschein, Aussagen zu sein (vgl. 52). Als Konse-
quenz daraus ergibt sich, daB sich die Philosophie auf Kldaren und Analysieren
von Aussagen zu beschrinken hat (vgl. 65, 202, u. a.). Und die Aussagen
der Logik und Mathematik? Die sind analytisch (apriorisch), d. h. wahr
(oder giiltig) allein aufgrund der Definitionen der darin enthaltenen Sym-
bole (vgl. 102-103). Sie sagen also nichts aus iiber Tatsachen. Sie bleiben
aber insofern wertvoll, als sie uns auf die Verwendung der Symbole, aufden
Sprachgebrauch aufmerksam machen (vgl. 103-104).



Besprechungen 513

Von diesem Standpunkt aus besteht nun keine grofle Schwierigkeit
mehr, auch die anderen Fragen entsprechend zu behandeln. Aussagen mit
ethischen Begriffen z. B. stellen nicht eine Behauptung iiber Gegenstinde
dar. Sie driicken nur eine Empfindung oder ein Gefiihl aus (Abscheu, Mi3-
billigung, Lob). Oder sie rufen gar Empfindungen hervor, um eine entspre-
chende Handlung zu bewirken (so in Geboten und Verboten, vgl. 141-143).
Die Aussagen mit theologischem Gehalt gehéren zur Kategorie der meta-
physischen Aussagen, und daraus ergibt sich, daB auch sie sinnlos sind
(vgl. 151-153). Diese Haltung darf aber weder mit dem Agnostizismus noch
mit dem Atheismus verwechselt werden. Der Agnostiker lehnt es nicht ab,
daB3 eine Aussage iiber Gott wahr oder falsch sein kann, nur ist er nicht
imstande, Beweise dafiir oder dagegen zu fithren. Und der Atheist glaubt,
sinnvolle Aussagen wenigstens iiber die Nichtexistenz Gottes machen zu
koénnen (vgl. 153).

Ayers Buch trdagt deutliche Ziige eines leidenschaftlichen, polemischen
und radikalen Stiles, typisch fiir die Anfinge des Wiener Kreises (sieche z. B.
die Stellen iiber Philosophie, iiber Metaphysik und Dichtung: 4142, 55-57,
177-178, 202). Es liest sich aber leicht, auch in der fliissigen Ubersetzung
von H. Herring (die an wenigen Stellen noch genauer und einfacher sein
diirfte). Die entsprechenden englischen Ausdriicke, die oft in Klammer bei-
gefiigt sind (z. B. 46, 115), helfen dem Leser, sich auch in der englischen
Terminologie zurechtzufinden. Die bedeutenden Werke zu diesem Thema
erscheinen heute ja meistens in englischer Sprache. In einem Nachwort
stellt der Ubersetzer kurz die geschichtlichen Zusammenhinge klar. Wer
sich noch nicht gut auskennt, wird mit Vorteil zuerst das (fiir eine erste
Orientierung doch etwas knappe) Nachwort lesen. AufschluBreich ist auch
die Einleitung von Ayer zur 2. Auflage des Buches (1947), die der deutschen
Ubersetzung vorangestellt wird. Ayer gibt zu, daB er viele Fragen zu ein-
fach dargestellt habe, hilt jedoch seinen damaligen Standpunkt im wesent-
lichen fiir richtig (vgl. 9). Zusdtzlich bleibt noch darauf hinzuweisen, daB
heute verschiedene Thesen des Wiener Kreises (und damit Ayers) korrigiert
und iiberholt sind. So z.B. durch C. G. Hempel und H. Reichenbach (Veri-
fikationsprinzip, Sinnkriterium), R. Carnap (Verifikationsprinzip, erweiterte
Auffassung von Semantik), W.van O. Quine (analytisch-synthetisch). Man be-
achte ferner auch J. L. Austins Untersuchungen iiber performative AuBerun-
gen (im Unterschied zu den rein konstatierenden).

MARTIN BRANDER

Savigny, Eike von: Die Philosophie der normalen Sprache. Eine kritische
Einfithrung in die «Ordinary language philosophy». — Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1969. 472 S.

Die «Ordinary Language Philosophy» (oder «Linguistic Analysis», «Lin-
guistic Phenomenology»), im deutschen Sprachbereich auch «Philosophie
der normalen (d. h. alltdglichen) Sprache» genannt, entstand nach 1920 in
England. Zunidchst auf Oxford und Cambridge beschrinkt, verbreitete sie



514 Besprechungen

sich nach und nach im ganzen englischen Sprachraum. Wenn sich auch seit
der Entstehungszeit verschiedene Tendenzen herausgebildet haben, so ist
ihnen dennoch eines gemeinsam: die philosophischen Probleme werden an-
hand der Sprache, und zwar der alltiaglichen Sprache behandelt (und nicht
der formalisierten, wie in der anderen Richtung der analytischen Philosophie).

Zu dieser bedeutenden philosophischen Stromung der Gegenwart hat
Savigny eine «kritische Einfithrung» geschrieben. Teil I stellt die Haupt-
werke von L. Wittgenstein, G. Ryle und J. L. Austin vor. Teil II diskutiert
Fragen aus der Ethik, der Ontologie und der Erkenntnistheorie. Teil III
setzt sich mit den verschiedenen Methoden (der therapeutischen, der heuristi-
schen, usw.) auseinander.

Es ist kein leichtes Unterfangen, die Theorie des spiten Wittgenstein
systematisch darzustellen. Savigny hat dazu eine dankbare Methode ge-
funden. Wittgensteins Argumente verdeutlicht er an der rekonstruierten
Gegentheorie. Erst dann stellt er Wittgensteins Theorie systematisch vor.
Um die Thesen von Ryle, des zweiten Vertreters, verstdndlich zu machen,
hat Savigny viele anschauliche und leicht faBliche Beispiele zusammenge-
stellt (z. B. 96-98, 99-100, 108-110). Die «Ordinary Language Philosophy»
ist stark an der englischen Umgangssprache orientiert, und das schafft fiir
die Ubersetzung philosophischer Texte neue Schwierigkeiten. In der deut-
schen Sprache stehen nicht immer die jeweils entsprechenden Termini und
Beispiele zur Verfiigung (s. 108, 118, 452-454). Wie das Kapitel iiber Austin
zeigt, gibt der Autor nicht eine problemlose Darstellung, sondern er sieht
die Schwierigkeiten, die schwachen Stellen und die noch zu erforschenden
Fragen (s. 140-141, 147, 157-162).

Der II. Teil st6Bt zu den systematischen Diskussionen vor, konzentriert
um drei Problemkreise: Fragen der Ethik (Gut und B6s), Fragen der Onto-
logie (Sein und Nichtsein) und Fragen der Erkenntnistheorie (Glauben und
Wissen). In diesem Abschnitt wird der Stand der Diskussionen und das
bisherige Ergebnis der einzelnen Forscher aufgezeigt (besonders jener, die
im I. Teil noch nicht erwdhnt wurden). Gerade hier spiirt man, wie lebhaft
die Auseinandersetzungen sind. Viele Begriffe bzw. Ausdriicke z. B. der Onto-
logie sind klarungsbediirftig und fithren schon deswegen zu Problemen. Wir
erinnern da nur an Ausdriicke wie «es gibt», «es existiert» oder «wirklich».
«Existieren» hat, wie mit der mathematischen Logik gezeigt werden kann,
mindestens sechs verschiedene Bedeutungen. Die ontologischen Thesen der
Sprachanalytiker (wie etwa Ryles) haben «deflationistische» Tendenzen, d. h.
sie vermeiden nach Moglichkeit, iiberfliissige Entitdten einzufiihren (vgl. 239).
Weitere ontologische Fragen, die sich fiir eine analytische Untersuchung als
sehr geeignet und fruchtbar erweisen, sind der Wahrheitsbegriff (Kontroverse
zwischen Austin und Strawson, vgl. auch die Arbeiten von Tarski und Car-
nap) und das Universalienproblem.

Der III. Teil gibt eine Ubersicht zu den in der «Ordinary Language
Philosophy» iiblichen Methoden. Am bekanntesten davon, vor allem von
Wittgenstein her, sind wohl das klirende und das therapeutische Verfahren.
Vielfach werden in sprachanalytischen Untersuchungen philosophische Pro-
bleme so behandelt, daB sprachwidrige Formulierungen aufgezeigt und dis-



Besprechungen 515

kutiert werden (klirende Methode). Andere philosophische Fragen erweisen
sich als Scheinfragen (z. B. infolge von Sprachgewohnheiten oder der Ver-
wechslung dhnlicher Ausdriicke), von denen wie von einer Krankheit durch
eine entsprechende Therapie geheilt werden kann (therapeutische Methode).
Nicht leicht diirfte es fallen, die beweisende Methode, eine zum Teil sehr
problematische, gegeniiber einer sachlichen Kritik gerecht zu verteidigen
(s. 359-392). Mit sprachlichen Argumenten und Standardbeispielen sucht sie
Beweise aufzubauen. Weit fruchtbarer ist das heuristische Vorgehen. Fest-
stellungen iiber die Sprache sollen zu neuen Gedanken fithren oder Hypothe-
sen zur Uberpriifung bereitstellen. Es ist zu beachten, daB3 diese Methode
nicht als Argumentationsverfahren gelten will.

Zum Schlufl méchten wir noch speziell auf das letzte Kapitel hinweisen.
Es triagt die Uberschrift «Ist die normale Sprache brauchbar?» Die hier
behandelten Sprachanalytiker gehen von der Umgangssprache als Grund-
lage, als «Idealsprache» der Untersuchungen aus. Dagegen lassen sich aber
einige grundsdtzliche Bedenken vorbringen (s. 439-454). Savigny versteht
es, die Einwidnde und Argumente kurz, iibersichtlich und verstandlich dar-
zulegen und die Problematik aufzuzeigen.

Noch etwas macht dieses Buch wertvoll. Zu jedem Kapitel findet der
Leser eine umfassende, sehr brauchbare kommentierte Bibliographie. Ohne
Ubertreibung darf gesagt werden, daB hier mehr als eine «kritische Ein-
fithrung» vorliegt. Fiir « Anfinger» ist es so etwas wie ein Handbuch oder
Nachschlagewerk (wenn auch eher vom systematischen als vom geschicht-
lichen Standpunkt aus), zuverlissig, sorgfiltig und verstidndlich gesschrieben.

MARTIN BRANDER

Savigny, Eike von: Analytische Philosophie. — Freiburg, Miinchen:
Alber (1970). 176 S. (Kolleg Philosophie.)

Den an der Analytischen Philosophie Interessierten ist Eike von Savigny
kein Unbekannter mehr. Er hat Pitchers Einleitung zur Philosophie Wittgen-
steins ins Deutsche iibersetzt (1967), Texte der ‘Ordinary Language Philoso-
phy’ herausgegeben (1969) und zur eben genannten Richtung eine kritische
Einfiihrung geschrieben (1969). Im vorliegenden Buch gibt Savigny eine
kurze Darstellung der beiden Hauptrichtungen der Analytischen Philosophie.

Der geschichtliche Teil (Kap. I-III) behandelt die wichtigsten Vertreter
der formsprachlichen Richtung (Russell, Wittgenstein I und Carnap) und der
normalsprachlichen Richtung (Wittgenstein II, Ryle und Austin). Als einer
der wichtigsten Begriinder der analytischen Haltung muf3 G. E. MOORE
(7-23) genannt werden. Nicht eine Theorie iiber die Welt wollte er aufstellen,
ihn verwunderten vielmehr die seltsamen Aussagen der Philosophen. Seine
Untersuchungen verlegten den Akzent des Philosophierens von der System-
konstruktion auf die Detailarbeit, auf die Analyse von Begriffen und Aus-
sagen. Und darin wurde er zum Vorbild der neuen Philosophie. Wichtig
scheint uns Savignys Hinweis, daB Moores Auffassung der Analyse (im



516 Besprechungen

Gegensatz zu andern Analytikern) nicht eindeutig ist (13-15). Sie schwankt
zwischen der «empirischen Analyse eines Sachverhaltes» und der «sprach-
lichen Analyse eines Ausdrucks». Natiirlich geht es bei den andern Analyti-
kern nicht nur um die sprachlichen Ausdriicke.

Einen Markstein in der Geschichte der Analytischen Philosophie setzte
B. RusseLL (25-36) (in Zusammenarbeit mit A.N. Whitehead) in den
‘Principia Mathematica’. Mit einem sehr préizisen Begriffsapparat, der mathe-
matischen Logik, fiihrte er die Mathematik auf die Logik zuriick. Geschicht-
lich bedeutungsvoll ist auch die Art der Analyse. Die Entdeckung der Anti-
nomie der Klassen brachte die Grundlagenforschung ins Wanken, stellte sich
spater fiir die formale Semantik jedoch als Gewinn heraus. Viel diskutiert
war die Theorie der logischen Konstruktionen und die Theorie der Kenn-
zeichnung. L. WITTGENSTEIN (36—46), von Russell in die Probleme der mo-
dernen Logik eingefiihrt, legte das Ergebnis seiner Auseinandersetzungen
im ‘Tractatus’ vor. Er sieht die Sprache (bzw. die Logik) als ein Abbild der
Welt. Die komplexen Sétze sind (wahrheitsfunktionale) Verkniipfungen von
einfachen Sitzen d. h. Elementarsatzen. Diese Sdtze zu analysieren und zu
kldren ist die Aufgabe der Philosophie. Den gleichen Gedanken vertritt
R. CArNAP (46-60), ein fithrender Vertreter des Wiener Kreises. Philosophie,
sofern sie wissenschaftlich betrieben wird, ist die logische Analyse (Syntax)
der Wissenschaftssprache (vgl. ‘Logische Syntax der Sprache’). «Metaphysik»
wird zu einer Art Schimpfwort. Spiter ergidnzte Carnap die Sprachanalyse
mit semantischen (und nicht bloB syntaktischen) Untersuchungen (vgl.
‘Introduction to Semantics’). Thm verdanken wir einige genaue Untersuchun-
gen zu den formalisierten Sprachen und zu wichtigen logischen Begriffen
(Ableitung, Widerspriichlichkeit, logische Wahrheit, Extension, Intension
usw.) sowie eine aufgebaute Verifikationstheorie.

Unter den Vertretern der normalsprachlichen Richtung muf3 nochmals
L. WITTGENSTEIN (61-77) erwdhnt werden. In den ‘Philosophischen Unter-
suchungen’ kritisiert er die zuerst vertretene «harte» Sprachtheorie. Die
Sprache gibt es nicht, es gibt nur verschiedene Sprachspiele. Wollen wir die
Bedeutung eines Wortes verstehen, so miissen wir darauf achten, wie das
Wort gebraucht wird. Die philosophischen Fragen erweisen sich oft als falsch
gestellte Fragen, als unerlaubte sprachliche Ubertragungen. Von solchen
MiBverstindnissen muf3 die Philosophie heilen, sie ist wie eine Therapie.
G. RvyLE (77-89) hat in seinem Hauptwerk “The Concept of Mind’ die von der
Sprache her fehlgeleiteten dualistischen Vorstellungen iiber das Verhiltnis
von Geist und Korper untersucht. Ursache des «Dogmas vom Gespenst in
der Maschine», so nennt er diese Vorstellungen, sind Kategorienfehler und
die Verwechslung von Disposition und Manifestation. Ryle schrieb seine
Uberlegungen in einem systematisch abgefaBten Buch nieder, unter den
Analytikern eher eine Seltenheit. J. L. AusTIiN (89-102), der — wie Wittgen-
stein — selber wenig verdffentlicht hat, beschriankte seine Untersuchungen
auf die Theorie der «Sprechakte» (vgl. ‘How to Do Things with Words’).
Er will nicht die Aussage im Sinne einer Konstatierung analysieren (so wurde
es bisher meistens gemacht), sondern wissen, «was man tut, wenn man etwas
sagt» (performative Aussagen).



Besprechungen 517

Daf Austin systematisch arbeitete (101) wird in der vorliegenden Dar-
stellung leider zu wenig deutlich. Beispiele erleichtern das Verstdndnis.
Savigny findet viele gute, eigene Veranschaulichungen. Gewisse Textstellen
(z. B. 90-94) scheinen uns aber damit doch etwas tibersattigt.

Der bedeutend kiirzere systematische Teil (Kap. IV) ist dem Vergleich
der formalsprachlichen und der normalsprachlichen Arbeitsweise gewidmet.
Als Beispiele wurden die Unterscheidung von analytischen und synthetischen
Aussagen (besser als « Urteile») (103-119), das Universalienproblem (120-135)
und die Frage nach den Grundlagen der Erkenntnis (135-151) ausgewihlt.
Zu diesen drei Problemgebieten steht umfangreiches Material zur Verfiigung.
Dem Verfasser gibt es die Moglichkeit, auf die neueren Diskussionen ein-
zugehen und auch noch andere Autoren zu erwdhnen: W. van O. Quines
Argumente gegen Carnaps Unterscheidung zwischen analytischen und syn-
thetischen Aussagen, die Antworten von R. M. Martin und H. Putnam;
Quines Untersuchungen iiber die ontologischen Voraussetzungen einer Theo-
rie; N. Goodmans Angriff gegen den Begriff der Klasse; Carnaps Konstitu-
tionssystem, mit dem Goodmans Theorie viele Parallelen aufweist und
schlieBlich die Auseinandersetzungen von Austin, Ryle, G. J. Warnock u. a.
um die erkenntnistheoretischen Grundlagen.

Am Schlufl des Buches finden wir eine den einzelnen Kapiteln ent-
sprechend geordnete thematische Bibliographie (152-169). Sie ist nicht voll-
standig (das wiirde ein Buch fiir sich ergeben), enthélt aber in iibersichtlicher
Weise die wichtigsten Werke und Aufsdtze. Ein sehr brauchbarer Leitfaden.

Bei der Lektiire des Buches sind wir uns nicht klar geworden, fiir welchen
Leserkreis es eigentlich geschrieben wurde. Wahrscheinlich ist es als Ein-
fiihrung gedacht. Fiir jemanden, der sich in die Analytische Philosophie
einarbeiten maochte, enthélt es einige uniibersichtliche, schwerverstidndliche
Abschnitte (iiber Ryle und Austin). Andere Stellen sind wieder fliiBig bis
langatmig abgefal3t (iiber Moore). Wer jedoch weitere Informationen sucht,
findet hier nichts Neues. Etwas einheitlicher geschrieben (wie etwa der kon-
zentrierte systematische Teil), kénnte das Buch eine ausgezeichnete Ubersicht
bieten. MARTIN BRANDER

Lamirande, Emilien: Etudes sur I’ecclésiologie de saint Augustin. — Otta-
wa: Ed. de I'Université de S. Paul 1969. 200 p.

Von den zwélf in diesem Band gesammelten Arbeiten hat der Verfasser
sieben in verschiedenen Zeitschriften zwischen 1963 und 1967 bereits ver-
offentlicht, wihrend er die andern fiinf hier zum ersten Mal vorlegt. Wie er
selbst im Vorwort bemerkt, bilden diese Untersuchungen kein homogenes
Ganzes. Tatsidchlich sind sie von verschiedener Art, urspriinglich fiir ver-
schiedene Leser verfaf3t. Bei den einen Untersuchungen handelt es sich um
kaum mehr als um etwas kommentierte Zusammenstellungen von Augustinus-
Zitaten, wihrend in andern die Analyse der Texte mehr zur Geltung kommt.
Doch alle haben einen mehr oder weniger fundamentalen Aspekt der Ekkle-
siologie Augustins zum Gegenstand: das Geheimnis der Kirche (1-3), das



518 Besprechungen

Volk der Christen (4-5), das Amt und sein Verhidltnis zur Stellung der Gliu-
bigen (6-10), die Kirche und die Endzeit (11-12).

Von den verschiedenen Kapiteln oder Untersuchungen verdienen fol-
gende besondere Beachtung: Das erste Kapitel, das unter dem Titel L’ Eglise
céleste selon saint Augustin die groBere, unter dem gleichen Titel verdffent-
lichte Arbeit zusammenfal3t; das vierte iiber die Idee der Salbung, in dem es
um die Wiirde des Christen und der Christen geht, sowie das elfte, in dem
unter dem Titel Le femps de I’Eglise die Ekklesiologie Cullmanns und die
Augustins konfrontiert werden.

Zu den verschiedenen Themen wird im allgemeinen eine umfassende
Bibliographie angegeben und damit sicher dem Leser sehr gedient, der die
eine und andere Frage vertiefen mochte. Bei der Weite der behandelten
Themen ist jedoch nicht zu erwarten, daf diese Literaturangaben vollstandig
sein kénnten. Vielleicht wére es aber trotzdem gut gewesen auch die folgenden
Studien zu beriicksichtigen: Fiir das Thema der Kirche-Koénigin: Ch. ITuum,
Die Programme der christlichen Apsismalerei vom 4. Jh. bis zur Mitte des
8. Jh., Wiesbaden 1960, (S. 21, n. 3); E. DassmaNN, Ecclesia vel anima. Die
Kirche und ihre Glieder in der Hoheliederklirung bei Hippolyt, Origenes
und Ambrosius von Mailand : R6mQuartSchr 61 (1966) 121-144 (S. 22, n. 8). —
Fiir das Thema der Salbung: R. GrysonN, La typologie sacerdotale de saint
Ambroise et ses sources, Louvain 1966, und jetzt auch vom gleichen Ver-
fasser: Le Prétre selon saint Ambroise, Louvain 1968 (S. 42).

Noch einige Kleinigkeiten: Wenn man annimmt, daB Niketas nach
414 gestorben ist (vgl. ALTANER), ist es nicht exakt zu sagen, da3 das Thema
der «Ecclesia ab Abel» sich in aller Deutlichkeit sckhon (!) bei diesem Autor
findet, denn Augustinus und Niketas sind ja Zeitgenossen (S. 155). Es ist
auch nicht richtig, wenn festgestellt wird, Augustinus hitte zu dem von den
Vitern allgemein angenommenen Thema des «Herrschens mit Christus» die
Idee von der Unterordnung des Leibes unter die Seele und der Seele unter
Gott hinzugefiigt, denn auch dies ist ein weitverbreitetes Thema (vgl. die
patristische Lehre vom Menschen als Bild Gottes, z. B. Gregor v. Nyssa,
De hominis opificio, 4: MG 44,136B-D). SchlieBlich sei noch vermerkt, da3
die Frage nach der Bedeutung der Menschheit Christi fiir das kiinftige Reich
Gottes oder Christi (vgl. S. 193) nicht beachtet worden ist, eine Frage, der
man unbedingt mehr nachgehen sollte. BAsIL STUDER

Kostaras, Grigorios Ph.: Der Begriff des Lebens bei Plotin. — Hamburg:
Meiner 1969. 147 S.

Der Verfasser hat sich zum Ziel gesetzt, «die wesentlichsten Abschnitte
der Schriften Plotins, in denen er seine auf das Leben beziiglichen Ansichten
entwickelt, zu verdeutlichen» (S. 135). Dabei blieb er sich bewuf3t, wie schwer
es ist, aus der Fiille der diesbeziiglichen Texte eine Antwort nach dem Sinn,
dem Sein und dem Ziel des Lebens bei Plotin zu finden. Er selbst umrei3t
diese Antwort ungefdhr wie folgt: Das Leben als Sein ist eine Ganzheit, die
dem Gesetz der Teilung nicht unterworfen ist, denn es wird von der Seele



Besprechungen 519

zusammengehalten. In der Spannung von Kraftentfaltung und bleibender
Einheit erscheint das Leben als allgegenwirtig, als Vermittlung zwischen
Natur und Geist, als Bewegung, die alles durchdringt und damit die ver-
schiedenen Formen des Lebens begriindet: das koérperliche, seelische und
geistige Leben. Diese drei Stufen des Lebens stellen fiir den Menschen die
Moéglichkeiten dar, nach denen er leben kann. Es hingt vonihm ab, auf welcher
Stufe er bleiben will: im Kérper oder im Augenblick, in der Seele oder in der
Zeit, im Geist oder in der Ewigkeit. Die Fahigkeit aber, das Leben in der
Ewigkeit zu erreichen, griindet in der Willensfreiheit und bestimmt das Ziel
des Lebens, die Einigung mit dem Goéttlichen. Der Aufstieg zu diesem Leben
ist schwer und miihsam und kann nur vom Einzelnen vollzogen werden. Der
Weise ist dafiir das Ideal. Er hat dazu den Logos als Fiihrer. Die Mittel des
Aufstieges aber sind die verschiedenen Formen der Reinigung: durch die
Tugend, das Wissen, die Sehnsucht nach dem Schénen.

Diese Ubersicht iiber die Auffassung Plotins vom Leben stiitzt sich auf
eine ausfithrliche Darlegung von zahlreichen Texten, die in deutscher Uber-
setzung und zum Teil auch im griechischen Originaltext (in den Anmerkun-
gen) angefiihrt und im iibrigen mit andern Zitaten auch im Register vermerkt
werden. Es ist jedoch nicht so leicht, den etwas langatmigen und von Wieder-
holungen nicht freien Ausfithrungen zu folgen. Vor allem bilden eine gewisse
Schwerfélligkeit im Ausdruck und die unverhéltnismafig vielen Druckfehler
ein ldastiges Hindernis fiir die Lektiire. Trotzdem wird man fiir diese nicht
sehr originelle, aber doch niitzliche Zusammenstellung der Texte Plotins iiber
das Leben dankbar sein. BAsIL STUDER

Karpp, Heinrich: Die BuBe: Quellen zur Entstehung des altkirchlichen
BuBwesens. — Ziirich: EVZ-Verlag 1969. xxx1x-351 S. (Traditio christiana. 1.)

In einem kurzen Vorwort von W. Rordorf wird die Reihe «Traditio
Chvistiana» vorgestellt. Es sollen darin «alle wichtigen Texte aus den
ersten christlichen Jahrhunderten zu jeweils einem zentralen theologischen
Thema in Einzelbinden gesammelt und kommentiert» dargeboten wer-
den. Mit diesen Sammlungen von Texten in der Originalsprache und einer
modernen Ubersetzung (deutsch, franzésisch und eventuell englisch) und
den entsprechenden Einfithrungen und Erkldrungen soll ein doppeltes Ziel
erreicht werden. Die Reihe will den Spezialisten als «Instrumentum studio-
rum» dienen und gebildete Laien mit der Welt der Kirchenviter bekannt
machen. Anderseits hoffen die Herausgeber, auch das ékumenische Gespriach
fordern zu kénnen, in dem sie die Erinnerung an die gemeinsamen Urspriinge
wachrufen.

In der Einleitung zum vorliegenden ersten Bande fiithrt der Herausgeber
in einem ersten Artikel in die Problematik und Entstehung des kirchlichen
BuBwesens ein. Er weist dabei zuerst auf die Spannung von Reue und Ver-
gebung in einer BuBe hin, die nach Vergebung aller begangenen Siinden in der
Taufe auf sich genommen wird. Darauf gibt er eine Ubersicht iiber die ge-
schichtliche Entwicklung bis zu den BuBstreitigkeiten im dritten Jahrhundert



520 Besprechungen

Ein zweiter Abschnitt vertieft diese ersten Ausfithrungen, indem er die Ent-
wicklung vom dritten Jahrhundert bis zum Mittelalter kurz nachzeichnet. Im
dritten Artikel schlieBlich erkldrt der Herausgeber Anlage und Einrichtung
der Quellensammlung. Diese ganze Einleitung zeichnet sich durch wohltuende
Priagnanz, vornehme Sachlichkeit und solide Sachkenntnis aus.

Es folgen ein Verzeichnis der Abkiirzungen und eine systematisch
geordnete Bibliographie. Die Literatur wird im allgemeinen bis etwa 1960,
zum Teil bis 1966 angegeben. Es handelt sich dabei natiirlich um eine Aus-
wahl. Immerhin wire es von Nutzen gewesen, auch auf die vorziigliche Aus-
gabe der apostolischen Viter von J. Fischer (Darmstadt, *1964) hinzuweisen.

Die Auswahl der chronologisch geordneten Texte beginnt mit einigen
besonders aufschluBreichen Texten des NT. Fiir die nicht-biblischen Texte
aus den ersten 100 Jahren nach Christus wird Vollstindigkeit angestrebt.
Wie zu erwarten, kommen im weitern besonders Tertullian, Origenes und
Cyprian zu Wort. Drei Register: Alphabetisches Verfasserverzeichnis der
Quellenstiicke, Verzeichnis biblischer Zitate und Anspielungen, Sachregister,
beschlieen das Ganze.

Was die Ubersetzung angeht, so ist sie flieBend und leicht verstidndlich.
Uber gewisse Einzelheiten kann man, wie nicht anders zu erwarten ist, ver-
schiedener Meinung sein. So fiir n. 30: 1 Clem 8,5, wo als Objekt fiir die
«Festsetzung» Gottes die Busse, und nicht die BiiBenden (Fischer) ange-
nommen wird. Weiter ist zu sagen, dafl die Anmerkungen eher etwas zu
knapp gehalten sind. Vielleicht wollte der Herausgeber den Band nicht zu
sehr belasten. Anderseits lag es in der Natur der Sache, die Anmerkungen
strikte auf das Thema der BuBe zu beschrianken und darum von einer weitern
Kommentierung der Texte abzusehen.

Zum SchluB sei die Aktualitiat dieser Sammlung von altchristlichen Texten
iiber die Bufle von zwei Gesichtspunkten aus betont, die der Herausgeber
selbst nicht beriicksichtigt hat. Einmal ist es klar, dafl diese Textsammlung
fiir die katholischen Theologen und Seelsorger, die sich heute um ein neues
Verstdndnis der Beichte und um eine neue Gestaltung der BuBle bemiihen,
von groBtem Nutzen ist; denn gerade die Ausrichtung auf die kirchliche
Gemeinschaft, um die es dabei vor allem geht, kommt in diesen Texten der
Friihzeit voll zur Geltung. Auf der andern Seite kann uns das Studium der
Texte, die uns hier geboten werden, helfen, die pastoralen Vollmachten der
Kirche neu zu iiberdenken. Wenn wir an Hand dieser so aufschluBreichen
Zeugnisse bedenken, wie die kirchliche Gemeinschaft nur langsam und unter
vielen Schwierigkeiten dazu kam zu erfassen, unter welchen Bedingungen
sie siindige Glieder ausschlieBen und wiederaufnehmen kann, miissen wir uns
dann nicht die Frage stellen, ob eine dhnliche Entwicklung nicht auch in
bezug auf die Auflésung der Ehe durch die kirchliche Gemeinschaft moglich
sein koénnte, zumal wenn wir bedenken, dafB3 schon im NT die verschiedenen
Gemeinden zu dem von Christus selbst gepriesenen Ideal der Unaufloslichkeit
der Ehe nicht die gleiche Einstellung eingenommen haben ? Im iibrigen ist die
Entwicklung der kirchlichen BuBe, wie sie die vorgelegten Texte widerspie-
geln, auch fiir manche andere Bereiche des kirchlichen Lebens mit Vorteil zu
beherzigen. BasIiL STUDER



Besprechungen 521

Laminski, Adolf: Der Heilige Geist als Geist Christi und Geist der Gldubi-
gen. Der Beitrag des Athanasios von Alexandrien zur Formulierung des
trinitarischen Dogmas im vierten Jahrhundert. — Leipzig: St. Benno-Verlag
1969. XVI, 194 S. (Erfurter Theologische Studien. 23.).

Der Verfasser hat sich in anerkennenswerter Weise vorgenommen, der
Lehre des Athanasius iiber den Heiligen Geist eine eingehende Untersuchung
zu widmen, und er hat dieser Aufgabe mit einer zweifellos griindlichen, auf
sorgféltigen Textanalysen beruhenden Arbeit entsprochen. Seine Studie glie-
dert sich in drei Teile. Im ersten Kapitel wird das Geistproblem in der ersten
Hailfte des vierten Jahrhunderts (bis 360) einleitend dargestellt. Im zweiten
Kapitel werden die Texte des Athanasius in literarisch-chronologischer
Reihenfolge (Dogmatische Schriften — Uberlieferte Formeln — Katechetische
Schriften — Synodale Beschliisse) hinsichtlich der Lehre iiber den Heiligen
Geist aufs genaueste untersucht. Als besonders beachtenswertes Ergebnis
stellt sich dabei heraus, dall sich bereits in den Reden gegen die Arianer die
wesentlichen Ziige der Geistlehre des Athanasius vorfinden (vgl. die Zusam-
menfassung auf S. 51). Im dritten Kapitel schlieBlich sucht der Verfasser, die
Ergebnisse seiner Textuntersuchungen synthetisch zusammenzustellen. Es
geht ihm dabei vor allem um die Stellung des Geistes innerhalb der Trinitét.
Doch konnte natiirlich ein Abschnitt iiber den Geist in der Erlésungsordnung
(unter dem nicht sehr gliicklichen Titel: «Der Heilige Geist als Erloser») nicht
fehlen. In einem letzten Paragraphen erfolgt noch eine Beurteilung und Ein-
ordnung der Geistlehre. Dabei wird diese auf biindige Weise mit der Lehre
des Irendus und des Origenes sowie der griechischen Viter des vierten Jahr-
hunderts konfrontiert und so gewiirdigt. Eine Zusammenfassung und ein
Namen- und Sachregister beschlieBen die Arbeit.

Die Starke der Untersuchung beruht ohne Zweifel auf einer geduldigen
und vorurteilsfreien Auseinandersetzung mit den Texten von Athanasius
selbst. Vielleicht darf man sich fragen, ob es nétig war, den Gang der Unter-
suchung in einem eigenen Kapitel auch zur Darstellung zu bringen; denn so
war eine gewisse Langatmigkeit nicht zu vermeiden. Anderseits mag es
doch niitzlich sein, die einzelnen Texte in ihrem Kontext vorgestellt zu be-
kommen, umso mehr als man so auch besser der Entwicklung folgen kann,
die die Geistlehre des Athanasius durchgemacht hat. Weniger begriedigend
ist hingegen an dieser Studie, daB3 ihr Verfasser dem philosophischen Kontext
so wenig Aufmerksamkeit geschenkt hat. Ist es nicht auffillig, daB im Re-
gister Plotin und Neuplatonismus nicht zu finden sind ? Wenn man bedenkt,
wie viel Athanasius, sei es durch Abhédngigkeit, sei es durch Reaktion, Euse-
bius von Cédsarea schuldet, der selbst nur im Zusammenhang mit der Philo-
sophie seiner Zeit verstanden werden kann (vgl. F. RickgN, Die Logoslehre
des Eusebios von Caesarea und der Mittelplatonismus: TheolPhil 42 (1967)
341-358), wird man diese Unterlassung nur bedauern kénnen. Konkret zeigt
sich dieser Mangel beispielsweise im Abschnitt {iber die Unverdanderlichkeit
des Geistes (144 f.). Schwerwiegender indes erweist er sich in den Ausfiih-
rungen iiber den Homoousios-Begriff. Wenn sich der Verfasser mehr dariiber
Rechenschaft gegeben hitte, dal dieser Begriff in engstem Zusammenhang



822 Besprechungen

mit dem der Zeugung steht, hitte er leicht erkldren koénnen, warum Athana-
sius und Basilius diesen Begriff nicht auf den Geist anwenden wollen (142).
Eine bessere Beriicksichtigung des philosophischen Hintergrundes wéire auch
fiir die Beurteilung der Tatsache wichtig gewesen, daBl im vierten Jahrhun-
dert die Lehre {iber den Heiligen Geist sich erst allmédhlich entwickeln konnte
(140; 11-19; vgl. den zitierten Artikel von RickEN). Im iibrigen sei erwidhnt,
daB auch der theologiegeschichtliche Kontext nicht immer geniigend zur
Geltung kommt. So wenn bei Athanasius die Zwei-Naturen-Lehre voraus-
gesetzt (99) oder der Begriff dvfpwmivov mit «menschlicher Natur» wieder-
gegeben wird (46.99); denn Athanasius wendet ¢loig noch kaum auf das
Menschliche in Christus an. Ebenso spricht er noch nicht so explizit von
«Wesensidentitdt», wie da und dort vorausgesetzt wird (z. B. S. 90). Dazu
wiren die trinitarischen Schriften des Didymus nach den Kappadokiern zu
behandeln gewesen (172-176). Diese haben sicher auch, zusammen mit den
Anhidngern des Basilius von Ancyra, mehr zur Erarbeitung der Formel:
«ein Wesen in drei Hypotasen» beigetragen als Didymus (vgl. dazu u. a.
S. GonzaLEs, La formula pix odola tpelg dmootdcerg en S. Gregorio de Nisa,
Rom 1939). Schliellich wére es auch angezeigt gewesen, die lateinischen
Origenes-Texte nicht ohne weiteres als original anzusehen (S. 10. 15. 85, usw.)

Trotz diesen weitern Wiinschen wird man Laminskis Arbeit iiber die
Geistlehre des Athanasius als Ganzes mit Dank und Anerkennung annehmen
diirfen. Vgl. dazu die ausfiihrliche Analyse von Ch. KANNENGIESSER, in:
RchSRel 58 (1970) 622-626. BasIiL STUDER

Spanneut, Michel: Tertullien et les premiers moralistes africains. — Gem-
bloux: Duculot 1969. XII, 220 p. (Recherches et syntheses. Section de
morale.)

Ausgangspunkt dieser Darstellung der Moral Tertullians und anderer
Schriftsteller des friihchristlichen Afrikas bildet die Behauptung gewisser
Philosophiegeschichtler, es gidbe keine eigentlich christliche Moral. Ohne
selbst in die Diskussion dariiber eingreifen zu wollen, méchte der Verfasser
jenen Material vorlegen, die sich fiir diese Frage interessieren. Wenn er dazu
gerade Tertullian, Minucius Felix, Cyprian, Arnobius und Laktanz gewdhlt
hat, dann geschah es aus zwei Griinden. Diese Autoren haben nicht nur die
Grundlage fiir die westliche Theologie geschaffen, sie sind auch die Vertreter
einer Christenheit, die in der Zeit vor Nizda eine geschichtliche Einheit
verkorpert und die fiir die Fragen der Moral besonders offen war.

Im Hinblick darauf behandelt Sp. die genannten Autoren der Reihe nach.
Er gibt zu jedem eine kurze Einfithrung und stellt anhand vieler Texte dar,
was sie iiber den menschlichen Akt, das Verhiltnis des Menschen zu Gott, die
einzelnen Tugenden, im besondern die meist empfohlenen wie Liebe und
Geduld, sowie iiber die besondern Situationen von damals gedacht haben.
Fiir jeden Autor wird zudem eine ausgewdhlte Bibliographie gegeben. Da. die
einzelnen Themen fiir jeden Autor gesondert behandelt wurden, war es
gegeben, sie in einem SchluBkapitel in einer Zusammenschau darzustellen.



Besprechungen 523

Das geschieht denn auch in der Konklusion, und zwar nach einem kurzen
Uberblick iiber das lebendige Zeugnis in den Martyrerakten. Eine chronolo-
gische Tafel, ein Stellenregister sowie ein Personen- und Sachverzeichnis
beschliefen das Ganze.

Ohne Zweifel kommt hier auf verhdltnismdBig wenig Seiten zur Dar-
stellung, was die nordafrikanischen Christen des dritten Jahrhunderts vom
sittlichen Leben hielten. Allerdings hat es die etwas verengte Fragestellung
(S. IX) mit sich gebracht, dal3 gewisse Ziige des christlichen Lebens, wie die
sakramentale Praxis und die Einstellung zur Kirche, zu kurz kamen (vgl.
S. 84.90. 112). Es ist denn auch bezeichnend, daB3 ein Buch wie «Ecclesia
Mater» von Karl DELAHAYE (franz. Ausgabe, 1964) nicht verzeichnet wird.
Noch mehr wird man vermissen, dafl der Verfasser sich nur wenig bemiiht
hat zu zeigen, wie gewisse biblische Themen, etwa Gerechtigkeit (vgl. S. 135),
Glaube (S. 187) und Freiheit, im romischen Kontext einen andern Klang
bekommen haben. So tritt zu wenig hervor, was bei jenen Autoren das typisch
Christliche ausmachte. Was noch die Bibliographien angeht, war es natiirlich
nicht moglich V. SAXER, Vie liturgique et quotidienne a Carthage vers le
milieu du 3¢siécle (Rom, 1969) und V. Loi, Lattanzio (Ziirich, 1970) schon
zu beriicksichtigen. Hingegen héatten die verschiedenen Artikel von Loi
(vgl. op. cit.) nicht iibersehen werden diirfen. Das gleiche gilt von H. HAGEN-
DpAHL, Latin Fathers and the Classics (G6teborg, 1958). BAsIL STUDER

Oehler, Klaus: Antike Philosophie und byzantinisches Mittelalter. Auf-
satze zur Geschichte des griechischen Denkens. — Miinchen: Beck 1969.341 S,
10 Abbildungen auf drei Tafeln.

In verdienstlicher Weise hat K. Oehler einige seiner bereits anderswo
veroffentlichten Studien in einem Band zusammengestellt und ihnen ein
paar inedierte Arbeiten beigefiigt. Wie es der Titel des Sammelbandes zum
Ausdruck bringt und im Vorwort eigens hervorgehoben wird (9 £.), will der
Autor mit dieser Zusammenstellung die Bedeutung der byzantinischen Philo-
sophie fiir die Vermittlung antiken Geistesgutes an das Mittelalter und damit
auch an die Neuzeit ins rechte Licht stellen. Gleichzeitig ist es ihm auch ein
Anliegen zu zeigen, wie die Darstellung der Geschichte der Philosophie selbst
schon Philosophie ist (10-13).

Es kann sich nicht darum handeln, hier den ganzen Reichtum des in
diesem Sammelband Gebotenen darzulegen. Es soll nur auf die Beitrdage
hingewiesen werden, die fiir die Theologie besonders wichtig erscheinen. Wenn
zu einigen von ihnen auch einschrinkende Bemerkungen gemacht werden,
soll damit ihre Bedeutung doch erst recht unterstrichen werden.

Eine erste, bisher noch nicht veroffentlichte Studie ist der Kontinuitat
in der Philosophie der Griechen bis zum Untergang des byzantischen Reiches
gewidmet (15-37). Mit Recht wird darin betont, wie wichtig die griechische
Philosophie sowohl fiir die patristische wie fiir die byzantische Theologie
gewesen ist. Im Bestreben, die GroBe des byzantinischen Geistes voll zu
wiirdigen, macht der Autor allerdings einige Feststellungen, die man fiir



524 Besprechungen

iibertrieben halten wird, selbst wenn man mit ihm fast das ganze griechische
Christentum, mindestens von Konstantin an, als byzantinisch bezeichnet.
Oder ist es besonders gliicklich, wenn das Nicdnische Glaubensbekenntnis
als «byzantinische Schépfung» hingestellt wird (171.) ? Ist es genau, wenn im
Zusammenhang mit dem Konzil von Chalzedon festgestellt wird: «Mithin
sind also die Hauptartikel des christlichen Glaubens in ihrem Ursprung byzan-
tinisch» (18)? Awuch hinter den Satz: «Die neuplatonisch-byzantinische
Philosophie (von der Mitte des 3. bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts) steht
unter der Vorherrschaft des Neuplatonismus und des Christentums», darf
man ein Fragezeichen setzen (21). In dieser Sicht ist dann auch zu verstehen,
warum die an sich berechtigte Kritik an der These Harnacks von der Helleni-
sierung des Christentums etwas einseitig ausfillt (33-37). Es sei zudem noch
vermerkt, dall es ungenau ist zu sagen, die altkirchliche Theologie hitte den
Begriff der Hypostase (dméotactg) der neuplatonischen Philosophie entnom-
men (23), und daB die Feststellung: «Unter den vielen anderen, die so die
Dreiheit der Personen (bmooctdoeig) bestimmen, mull besonders Athanasios
hervorgehoben werden, weil gerade er das Nicinum malf3geblich mitformuliert
hat» mindestens verwirrend, wenn nicht geradezu falsch ist; denn einerseits
ist der Gebrauch von Yrméeracic in der patristischen Theologie auch durch
stoische und mittelplatonische Einfliisse zu erkldren, und anderseits hat
Athanasius, wenn er es auch schlieB8lich zulie3, von drei Hypostasen zu reden,
eine solche Redeweise sich nicht zu eigen gemacht. (Vgl. dazu G. L. PRESTIGE,
Dieu dans la pensée patristique, 146.159 f.,, und vor allem H. DORRIE,
‘Yréoraorg. Wort- und Bedeutungsgeschichte: Nachr. Akad. Wissen. Gott.,
1955, 35-93.

In mehreren Studien behandelt Oe. die Frage des sogenannten «esoteri-
schen» Platon, das heil3t, des Verhiltnisses der miindlichen Lehre und des
dialogischen Schriftwerkes Platons (66-94; 146-161; 222-233). Dabei nimmt
er u. a. befiirwortend Stellung zu der auch die Theologiegeschichte interes-
sierenden Frage, wie weit der Platonismus und der Neuplatonismus als eine
Einheit anzusehen sind.

Von den Arbeiten iiber Aristoteles und sein Nachwirken sind drei be-
sonders zu erwahnen. Zur Erhellung des Problems der Sprachanalyse wird
der Sinn des Axiomes « Ein Mensch zeugt einen Menschen» eingehend erortert
(95-145). Es ist dies ein Grundsatz, der in der trinitarischen und christologi-
schen Anwendung des antiken Zeugungsbegriffes (6poodoiog) eine sehr be-
achtliche Rolle gespielt hat. Im Artikel «Aristoteles in Byzanz» wird eine
niitzliche Ubersicht iiber das Nachwirken des Aristoteles gegeben (272-286).
Allerdings wird man fiir die eine und andere Formulierung seine Bedenken
anmelden. So kann man kaum sagen, daBl das Christentum in Folge der
Christianisierung der Schule von Alexandrien (zur Zeit Justinians) neuplato-
nische Ziige annahm (276), und ebensowenig, dafl die Renaissance in Italien
begonnen hat, als die drei eigenstdndigen Kulturen des MA, die griechisch-
byzantinische, die arabisch-jiidische und die westlich-lateinische miteinander
in Berithrung kamen (283). In beiden Fillen wird die Analogie der betref-
fenden Fakten zu wenig beachtet. Aus der Untersuchung « Thomas von Aquin
als Interpret der aristotelischen Ethiky sei schlieBlich hervorgehoben, welch



Besprechungen 525

grofle Bedeutung dem Aquinaten fiir die Interpretation der Aristoteles-Texte
zugesprochen wird (309-327, bes. 327).

Besondere Beachtung verdient endlich die Studie «Der Consensus om-
nium als Kriterium der Wahrheit in der antiken Philosophie und der Pa-
tristik» (234-271). In dieser geschichtlichen Ubersicht, die von den ersten
Anfiangen, hauptsidchlich Aristoteles, bis ins 17. Jh. fithrt, wird ein Thema
behandelt, das sowohl fiir die Erkldrung des christlichen Glaubens, wie fiir die
Entstehung der Konzilstheologie, wie auch fiir den theologischen Traditions-
beweis eine groBe Rolle gespiclt hat. Was die Einfliisse der Antike auf das
Christentum angeht, wird dabei freilich zu wenig zwischen Philosophie und
politisch-rechtlichen Auffassungen unterschieden. Dazu sind gewisse Einzel-
heiten nicht exakt. So wird die Traditionstheologie des Vinzenz von Lerin in
einen zu groBen Gegensatz zur Schrifttheologie des Augustinus gebracht
(2621.). Selbst wenn man annehmen diirfte, daB Vinzenz sein Commonitorium
gegen Augustinus verfa3t hdatte, im Grunde hat er doch nur dessen Traditions-
lehre systematisiert. BAsiL STUDER

Miihlen, Heribert: Die Verinderlichkeit Gottes als Horizont einer zukiinf-
tigen Christologie. Auf dem Weg zu einer Kreuzestheologie in Auseinander-
setzung mit der altkirchlichen Christologie. — Miinster: Aschendorff 1969.
37 S. (Ersch. zuerst in: Catholica Jg. 23, 1969, H. 2/3.)

In der vorliegenden Studie handelt es sich um ein Referat, das der
Verfasser am 4. Januar 1969 auf der Arbeitstagung katholischer Dogmatiker
und Fundamentaltheologen gehalten hat. Es wird darin die Frage behandelt,
wie die altkirchliche Christologie, das heil3t konkret das nizdnische Dogma
der Konsubstanzialitdt, in den heutigen Verstdndnishorizont {iibersetzt
werden kann. In zwei Vorbemerkungen wird zuerst gezeigt, wie dies zu
geschehen hat. Im Hinblick auf das dynamische und zugleich soziale Ver-
otdndnis der Gesamtwirklichkeit von heute mul} vorerst das Vorverstindnis
der Aussagen von Nizda selbst freigelegt und dann sowohl mit dem biblischen
Verstandnis wie mit dem heutigen Denken konfrontiert werden. Diese drei
Schritte werden im folgenden kurz umschrieben. Zuerst wird untersucht, um
was es auf dem Konzil von Nizda ging. Es war die Absicht der Viter, gegen-
iiber Arius festzuhalten, daB3 der Sohn mit den gewordenen Geschépfen keine
Ahnlichkeit habe. Mit dieser Aussage sei wobl die Fremdheit des gottlichen
Mysteriums gegeniiber dem all-kosmischen Seinsverstindnis herausgestellt
worden. Aber das all-kosmische Seinsverstdndnis hétte sich darin doch der
Interpretation des Kreuzgeschehens iiberlagert. Im zweiten Schritt wird so-
dann versucht, den Begriff homoousios in die biblische Sprech- und Denkweise
riickzuiibersetzen, um damit die Ubertragung ins moderne Denken zu fun-
dieren. Dabei wird Ex 3,14 sowie die Auffassung vom Geiste als dem We-
sen Gottes (Geist = «die Homoousie von Vater und Sohn in personhafter
Existenzweise») als Ausgangspunkt genommen. Im dritten Schritte schlie3-
lich wird der Versuch unternommen, die im Lichte der Schrift abgeklirte

34



526 Besprechungen

Lehre des Konzils in das heutige Verstdndnis zu iibertragen. Grundlage dazu
ist das «personologische Grundgesetz», wonach die Unterschiedenheit der
gottlichen Personen nicht gréBer und ihre Einheit nicht intensiver gedacht
werden kann. Im AnschluB3 daran wird aufgewiesen, daf3 die Unverdnderlich-
keit Gottes als personale Bundestreue und die heilsgeschichtliche Offenbarung
der goéttlichen Liebe als Identitdt personaler Weggabe zu verstehen sind.
Gott, der unverdnderlich seinen Verheissungen treubleibt, offenbart sich als
derjenige, der sein Eigenstes, den Sohn, weggibt und damit als die Liebe.

Es unterliegt keinem Zweifel, daB3 dieser Versuch, die Lehre von Nizda
neu zuganglich zu machen, Beachtung verdient. Er entspricht nicht nur
einem wirklichen Bediirfnis des heutigen Christen, sondern enthdlt sicher
bereits fiir eine Losung festzuhaltende Elemente. Es ist allerdings nicht leicht,
dem Autor in seinen Gedankengingen zu folgen. Oft wird man von seinen
Feststellungen mehr frappiert als iiberzeugt. So wenn man z. B. liest: «Die
trinitarische Struktur dieses Geschehens wird daran deutlich, da3 der Vater
der seinen Sohn Uberliefernde ist, der Sohn der sich selbst Uberliefernde und
das Pneuma der im Vater und im Sohn streng identische Vorgang der Uber-
lieferung selbst» (33s). Ist der Sohn nicht auch der Uberlieferte ? Und ist der
Geist nicht auch etwas Aktives?

Wenn man manchmal zégert, dem Autor zu folgen, kommt das indes zum
Teil auch daher, da3 seine exegetischen und dogmengeschichtlichen Begriin-
dungen vielfach wenig befriedigen kénnen. So liest man mit Uberraschung,
daB nach Jo 5,37 niemand das ei8o¢ des Vaters sehen kann (37). Im heran-
gezogenen Text ist ndmlich die Rede von den Juden, die weder die Stimme
des Vaters gehort, noch seine Gestalt je gesehen haben, und die auch sein
Wort nicht bleibend in sich haben, weil sie dem nicht glauben, den er gesandt
hat. — Schwerer wiegt, wie wenig differenziert sich der Autor mit dem «leidens-
losen Antlitz des platonischen Gottes» (9) auseinandersetzt. Einerseits wird
ndmlich iibergangen, dal ein Zusammenhang zwischen der griechischen Lehre
von der Unverdnderlichkeit Gottes und der als giiltig angesehenen Fest-
stellung seiner Unsichtbarkeit besteht. Auf der andern Seite wird zu wenig
betont, daB mit der Unverdnderlichkeit die Unvollkommenheit der korper-
lichen oder der geschopflichen Wesen von Gott ausgeschlossen, nicht aber
Gott als reglos und untétig hingestellt werden soll. Jedenfalls wére in dieser
Hinsicht nicht erst Johannes Damaszenus heranzuziehen gewesen (29), son-
dern man hitte auch auf Gregor von Nyssa hinweisen kénnen (vgl. J. DANIE-
Lou, L’étre et le temps chez Grégoire de Nysse, 95-115: «Changement»). —
Wenn in diesem Zusammenhang auch das dynamische Moment im Ausdruck
Tpbmog ¢ dndpéewe hervorgehoben wird (29), so geschieht dies sicher zurecht.
Aber es hitte nicht auf tpémoc («Wendung»), sondern auf Srwapfig bezogen
werden sollen. Mit diesem Ausdruck stellen ndmlich die griechischen Viter
fest, daB die Weise, wie die Personen ins Dasein treten, verschieden ist (vgl.
die Texte bei LaAMPE (1434f.). — Man muf} auch die Art und Weise als etwas
kurzschliiBig ansehen, mit der ohne Beriicksichtigung der LXX zwischen
dem Gebrauch von Ex 3,14 zur Zeit des Konzils von Nizda und dem Sinn der
Stelle, wie ihn die heutige Exegese versteht, ein Zusammenhang hergestellt
wird (20-23). — Ebensowenig wird hinsichtlich der Auffassung des Athanasius



Besprechungen 527

vom In-sein der Personen der ganze Kontext beachtet. Es wird wohl auf die
Stellen bei Johannes hingewiesen (11), nicht aber auf das In-sein der Hypo-
stasen. — Wenn weiter gesagt wird, daB3 nach den altkirchlichen Konzilien
Jesus als ein «Mensch wie wir alle» erscheint, aber nicht als «Mensch unter
uns und mit uns», dann mag das stimmen, wenn man die Konzilstexte isoliert
betrachtet. Zieht man jedoch zur Interpretation die Texte der zeitgenossi-
schen Viter, etwa die Predigten Leos, heran, wird man das époobciog Huiv
viel mehr als Ausdruck fiir die Tatsache betrachten, daf sich Christus mit uns
und unserer ganzen Geschichte solidarisch gemacht hat (vgl. Leo, Serm. 30,6 ;
ep. 31,2). — Es ist schlieBlich auch etwas einseitig, wenn im gleichen Zusam-
menhang zur Interpretation des Konzils von Chalzedon blof3 die Stelle aus
dem Briefe Leos an Flavian herangezogen wird, in der das agere der beiden
Naturen unterschieden wird (8). Abgesehen davon, dal im Konzilstext selbst
nicht die Naturen, sondern Jesus Christus Subjekt ist (DS 301), gibt es bei
Leo selbst geniigend Stellen, in denen vom Sohn Gottes selbst Geburt und
Tod ausgesagt werden (vgl. bes. ep 28,5; serm. 77,4s). Im iibrigen muf3 das
Ungeniigen der Erkldarung, die die Vater von der Verlassenheit Christi am
Kreuz geben, weniger mit ihrem «allkosmischen Horizont» (17), als mit ihrer
zu vereinfachenden Psychologie in Zusammenhang gebracht werden.

Es ist klar, daB es sich bei einem Referat wie dem vorliegenden nicht
darum handeln konnte, in die Einzelheiten der Vitertheologie einzutreten.
Aber man stellt sich doch die Frage, ob die manchmal etwas zu eiligen Hin-
weise auf die Lehren der Viter und deren oft etwas voreingenommene
Beurteilung eine geniigende Grundlage fiir eine Neuinterpretierung der
altkirchlichen Christologie geboten haben. BAsIL STUDER

Burley, Walter: Treatise De formis. (Hrsg. u. eingeleitet) von Frederick
J.Down Scott. — Miinchen: Verlag d. Bayer. Akad. d. Wiss.; Beck in Komm.
1970. 71 S. (Bayerische Akademie d. Wissenschaften. Vertffentlichungen der
Kommission fiir die Herausgabe ungedruckter Texte aus der mittelalterlichen
Geisteswelt. Bd. 4.)

Unter dem einen Titel De formis verdffentlicht der Hrsg. zwei bisher
ungedruckt gebliebene Traktate Burleys. Sie folgen sich nacheinander in
vier Hss.: London, Lamb. Pal. 70 (L), Oxford, Bodl. Add. A. 370 (B), Vati-
can, Vat. lat. 2146 (Va) und Vat. lat. 2151 (Vb). Andere Hss. sind dem Hrsg.
nicht bekannt geworden. Er verrdt uns iibrigens nicht, wie weit sich sein
Bemiihen, simtliche Hss. zu erreichen, erstreckte. Die beiden von einander
sehr verschiedenen Texte werden in dieser Ausgabe als Pars prior und Pars
posterior bezeichnet. Dabei mull der Hrsg. selber die Frage offen lassen, ob
es sich wirklich um zwei Teile eines und desselben Werkes handle. Zwar haben
alle Hss. im Explicit der Pars posterior den Titel «De formis», drei haben
zudem die ausdriickliche Zuteilung an Burlaeus. Aber gerade dieser zweite
Teil handelt iiber die Quantitit und nur beildufig, gelegentlich einer Analogie,
iiber die Form. Beiden Teilen ist eine Anzahl Aristoteles-Zitate und daraus



528 Besprechungen

abgeleiteter Argumente gemein, die ohne Verweis auf den andern «Teil»
eingefithrt werden. In pars prior wird eine spater folgende Erklirung ange-
kiindigt, die aber in pars posterior nicht folgt. Hier wiederum wird zweimal
auf frither Gesagtes verwiesen, das man aber in pars prior vergeblich sucht.
Somit bleibt die Frage offen, ob es sich um zwei Teile eines gréf3eren Ganzen
oder um zwei Fragmente verschiedener Traktate handelt.

Uber die Qualitit der Hss. liefert die sehr kurze Einleitung nur diirftige
Auskiinfte. Va hat viele Fehler und Liicken, Vb 1483t noch mehr aus. Die
«besterhaltene» Hs. ist L; in ihr sind viele Liicken, offenbar durch Vergleich
mit andern Hss., ergdnzt worden. Im Apparat sind aber diese Ergdnzungen
nicht kenntlich gemacht. Die wenigen Angaben beziehen sich zur Haupt-
sache auf die Auslassungen von Va und Vb. Da zudem kein Wort fillt iiber
ein ungefihres Abhidngigkeitsverhédltnis der Hss. untereinander, sind wir
dort, wo Zweifel an der Richtigkeit des hergestellten Textes aufkommen, auf
MutmaBungen angewiesen. Solche Zweifel melden sich an folgenden Stellen
(Zeilenzahlung vom Rezensenten; der Text weist keine auf):

8,12 talis] tale ens 12,26.29 procedit] precedit 13,13 materia]
materie 13,14 utrum]utrumque 18,14 sinito] supposito 24,16 tertiam]
tertium  ibid. quantum] quoniam 29,30 vitrum wvas] vitreum wvas
30,1 hoc]l hoc quod 31,9 videtur] videntur 34,22 cuius] cuiusmodi
35,27 desgleichen 36,20 vivens] viventis 36,29 sit] sic 36,30 dieser Nach-
satz ist unverstdndlich; ist das «non» zu streichen, oder handelt es sich um
einen verstiimmelten Text? 43,12 dico] dicto 54,26 quidem] quidam
55,28 adequate] adequata 65,22 desgleichen 62,20 argentum] argumen-
tum 65,21 wie 55, 28 66,18 Si] Sic 69,12 reddit] redit

Druckfehler verunzieren leider in groBer Zahl die Textausgabe. Um
solche mag es sich auch an nachstehenden Stellen handeln, obwohl sich diese
mitunter kurz nacheinander wiederholen:

8,33.35; 9,1 transmuteretur 20,17 in circuit: 23,6 eorundum
23,23 asseraret 38,30 senfitiva 40,13 corpus frigidus 42,25,26.27
habent#m] habentem  61,19.35 duobis 61,35 alibu 71,24 hec propo-
sitiones

Als Eigenheiten mittelalterlicher Formenlehre kénnten erkliart werden:
une forme (26, 8), illud articulum (26,30), kaum hingegen nigrus (69,15.16).
Ungewohnt wirkt die von unbestimmtem Subjekt gebrauchte Wendung Si
loquitur; wire vielleicht Si loquimur zu lesen gewesen? Auffallend oft folgt
der Indikativ nach cum causale.

In der Schreibweise ist der Hrsg. halbwegs zwischen mittelalterlicher
und moderner stehen geblieben. Er vermeidet z. B. accio, nichil, beld3t aber
Genitiv- bzw. Pluralendung materie, oder aber eine Form wie etherogomen-
ium (35,29.30). MiiBte es nicht einfach etherogenium bzw. heterogenium
heiBen? Im iibrigen wirken die groBen Ausgaben mittelalterlicher schola-
stischer Texte iiberzeugender, die einheitlich die moderne Orthographie
anwenden. Endlich wire es wiinschenswert, dal3 sich Zitatennachweise nicht
blo mit der Seitenzahl einer bestimmten Ausgabe, die nicht jedermann zur
Hand hat, begniigen wiirden, sondern dazu auch die gleichbleibende Zadhlung
in Biicher, Kapitel usw. wiedergédben. Prus KUNZLE.



Besprechungen 529

Thomas von Sutton: Quodlibeta. Hrsg. von Michael ScumaAUus unter
Mitarbeit von Maria GoNzALEs-HaBa. — Miinchen: Verlag d. Bayerischen
Akademie d. Wissenschaften, Beck in Komm. 1969. L-681., S., 4 Taf. (Baye-
rische Akademie der Wissenschaften. Veroffentlichungen der Kommission
fiir die Herausgabe ungedruckter Texte aus der mittelalterlichen Geistes-
welt. Bd. 2.)

Thomas von Sutton (} nach 1315) zdhlt mit Nikolaus von Triveth «zu
den bedeutendsten Gestalten der Oxforder Dominikanerschule im ausge-
henden 13. und im beginnenden 14. Jh.» Die Herausgabe seiner Quodlibeta
ist daher sehr zu begriiBen. Die kurze Einleitung (vii-xxx1v) hélt zundchst
die wichtigsten Arbeiten iiber den englischen Magister fest. Daran anschlie-
Bend und diese voraussetzend bemiiht sich Schmaus um eine weitere Ab-
klarung der Lebensdaten (x1 f.), des literarischen Erbes (x11-xvi) und der
Datierung der Schriften (xvi-xxi1). SchlieBlich kommen die Handschriften
und die Einteilung des edierten Werkes zur Sprache (XXIII-XXXIII).

Die Quodlibeta I und II kénnen den Jahren 1285/87 oder 1286/88, als
Sutton erstmals Oxforder Magister regens war, zugewiesen werden; das
ITI. und IV. Quodlibet hingegen diirften erst nach 1311 anzusetzen sein.
«Die philosophie- und theologiegeschichtliche Bedeutung des Thomas von
Sutton liegt im folgenden: Thomas von Sutton ist ein treuer, wenn auch kein
unselbstdndiger und kritikloser Anhédnger des Thomas von Aquin.» Ob er
den Aquinaten gegen Heinrich von Gent und Gottfried von Fontaines, oder
gegen andere verteidigt, wird erst ausgemacht werden kénnen, wenn einmal
die «quidam», deren Ansichten er zuriickweist, feststehen. Zugleich wird
dann die Abfassungszeit sicherer umgrenzt werden kénnen. Dazu eine An-
regung. Warum sollten sich nicht Seminare dieser Arbeit widmen? Die
entsprechenden Texte kénnten anhand der Transskription der ersten Hand-
schrift vervielfdltigt und die Suche bis zur Drucklegung schén vorangetrieben
oder gar bewdltigt werden.

In den Ausfithrungen zu Suttons Werken begegnen wir dem Schrift-
stellerkatalog von Stams. S. sagt kurz und biindig, er sei 1305 verfaBt und
wohl ca. 1315 vollendet worden. Die Untersuchung von H.D. Simonin,
Notes de bibliographie dominicaine, in AFP VIII (1938) 193-214, IX (1939)
192-213, hat aber ergeben, daBl der erste Dominikaner-Schriftstellerkatalog
aus einer um 1307-12 verfafiten Chronik um 1320-25 entstanden ist. Hievon
leitet sich der Prototyp der Tabula Stamsensis ab, die selber um 1350 ge-
schrieben worden ist. Als chronologisches Kriterium der Werke eines Autors
ist sie somit vorsichtig zu gebrauchen. Da sie ferner die Concordia librorum
Thomae dem Thomas Sutton nicht mit den iibrigen Werken unter Nr. 16,
sondern erst unter Nr. 86 und dort als einziges Werk zuschreibt, ist vielleicht
eher dem Katalog von Upsala zu glauben, der dieses Werk einem Thomas de
Campona zuerkennt. Hingegen kennt bereits dieser Katalog (von 1376),
nicht erst Ludwig Valladolid vier Quodlibeta Suttons. Unter den Werken
wire auch der von W. Senko in AHDLMA. 1960, 229-266, edierte und dem
Magister zugeschriebene Traktat De esse et essentia zu erwdhnen gewesen.
Die Authentizitit von Quodlibet IIT und IV ist vielleicht doch etwas zu



530 Besprechungen

kurz behandelt, besonders nachdem die Basler Hs. das III dem Nikolaus
Triveth zuschreibt. Fiir die Edition standen vier Hss. zur Verfiigung: O=Vat
Ottob. 1126, M=0Oxford, Merton 138, B(asel Univ. B IV 4) und T(oulouse
739). Ein Fragment von 11,3 findet sich zudem in Tr(oyes 501). Quodlibet
IIT und IV sind allerdings nur in M und B iiberliefert. Die Bewertung der Hss.
wird an einigen Beispielen erliutert (XXX). Hier hédtten unbedingt die
entsprechenden Zeilenangaben zur Edition gemacht werden miissen. Von O
heilt es da, ein urspriingliches ex aut aeternitate sei von spaterer Hand mit
Recht zu ante aeternitate (sic) korrigiert worden. Der Apparat (55,69) hat:
ante aeternitatem correxit ex aut aeternitatem.

S. hdlt B fiir die schlechteste Hs. Ob aber nicht T den letzten Rang
einnimmt ? Auf jeden Fall ist B in etlichen Fillen vernachlissigt worden, wo
sie allein den richtigen Text bietet, wie sich noch zeigen wird. Mit vollem
Recht aber ist der Herausgeber nicht dem Beispiel Przezdzieckis gefolgt,
der bloB wegen der quantitativen Vollstindigkeit von M diese der Hs. O vor-
gezogen hat! Wie man dem Autograph, wenngleich es nur ein Fragment der
endgiiltigen Textfassung iiberliefert, den Vorrang gibt, genau so und nicht
andeis schidtzt man den Zeugen hoher, der erwiesenermallen den besseren
Text iiberliefert, soweit er einem zur Verfiigung steht.

Erstaunlicherweise greift S. die Frage nicht auf, ob wir eine vom Magister
stammende Redaktion oder eine Schiilernachschrift (Reportatum) vor uns
haben. Der Text legt deutlich ein Reportatum nahe 134, 110: «... hic, in
studio isto ...». Ebenso deutlich sind Wendungen personlicher, direkter An-
rede der Horer: 88,61-2: «... non habetis tarda ingenia ..., ... ingenia vestra
sund valde tarda ...». Nicht selten kehrt die Formel wieder: «Et videte ...»
(68,71-2; 119, 122; 142, 93; 148, 291; 292, 141; 387, 141-2; 440, 131). So und
so oft begegnet man plumpen, ungelenken Wendungen, die die Annahme
eines Reportatums bestdrken.

Ein ungeléstes und wohl unlésbares Problem bietet die richtige Ein-
teilung der Quodlibeta, nicht nach der Reihenfolge der Materien, sondern
nach dem jeweiligen Pensum. Die Ausgabe teilt den Stoff ausschlieBlich in
Quaestiones ein. Dabei mul3 klar sein, da3 eine einzige Quaestio zu wenig
Stoff bot fiir einen FakultdtsanlaB, dessentwegen simtliche andern Vorle-
sungen auszubleiben hatten. Vielleicht wiren soviele Quaestiones anzu-
nehmen, als die Einteilungsschemata erkennen lassen, wiahrend die Einzel-
fragen als Artikel zu gelten hidtten. Der Katalog von Prag (ed. P. Auer, Ein
neuaufgefundener Katalog der Dominikaner Schriftsteller, Lutetiae Parisio-
rum 1933, 98) sagt denn auch: «Duo quodlibeta cum multis articulis et
solutionibus».

An kleinern Fehlern sind zu berichtigen: die Signatur von B lautet
Basel, Univ. B IV 4, nicht blo8 IV 4. Der S. X Anm. 6 zweimal genannte
Forscher hei3t D. A. Callus, nicht Gallus. Fiir die S. xx erwidhnte Arbeit
von H. Pouillon, Le ms. 186 (lies: Le ms. d’Assise, Bibl. comm. 196) war
zu verweisen auf RTAM 12 (1940) 329-358, nicht auf Anm. 20 der Einlei-
tung, wo ein anderer Titel erwdhnt wird. In der Einleitung wiederholt sich
die Formel « Was ... betrifft» etwas gar oft.

Gehen wir nun zum Text iiber. Ganz allgemein mufB eingerdumt werden,



Besprechungen 531

daB sich neben sehr wertvollen Abhandlungen auch einige finden, in denen

sich das Denken bereits an Spitzfindigkeiten gefdllt. Wenigstens das Argu-

mentum ad hominem lietert auch ein Beispiel, wie ¢spekulative» Theologie auf
keinen Fall aussehen darf. So setzt sich Sutton in III, 15 mit einem Argument

Heinrichs von Gent (Quodl. XV, 13) fiir die Begnadigung Mariens «in primo

instanti suae conceptionis» auseinander, das spaltenlang die aristotelische

Physik fiir die Moglichkeit eines rein vom goéttlichen Heilswillen abhidngigen

Vorrechts bemiiht. Die Entgegnung schépft ebensolang aus gleichem Quell.

Die nachstehenden Beobachtungen und Verbesserungsvorschlige zu
Einzelheiten des Textes begrenzen sich auf folgende Teile des Werkes: das
ganze Quodl. I (3-151), II, qq.14-15(270-309), III, qq.1, 7-8, 11-15 (339-
345, 383-397, 409-442), IV, qq. 10-13 (554-586).

Wie bereits bemerkt, ist B an mehreren Stellen zum Nachteil der Edi-
tion unterschitzt worden. Nach dem S. xxx111 aufgestellten Stemma haben
MBT eine gemeinsame mittelbare Vorlage; MB lassen zudem die Wirkung
einer fernen urspriinglichen Vorlage spiiren, die sie mit O gemeinsam haben.
So ist es denn durchaus moglich, daB B allein den richtigen Text bieten kann.
Die vom Hrsg. angefiihrten Fille (S. xxx11) sind aber nicht die einzigen. Die
starke Abneigung gegen B wird zur beinahe starren Bevorzugung von M.
Sie wirkt sich besonders in den von MB allein iiberlieferten Quodl. IIT und
IV aus und geht so weit, dafl 579,474 seine Lesung «in eodem libro», d. h.
in Averroes, VI Phys., verworfen und «in libro I» (M) vorgezogen wird, ob-
schon im Zitatennachweis das VI Buch angegeben wird! B ist aber auch an
folgenden Stellen besser. (Ihre Lesung kommt nach dem Lemmazeichen ] zu
stehen).

73,66 quaestione] ratione (ndmlich im Argument «quod nony).

277,176 generent] gererent (nach M wiirden die Seelen die Korper erzeugen,
was Plato nicht behauptete).

280,232 perfectio] perfectior.

280,241 intelligendo] in intelligendo (¢% fdllt leicht aus vor int.)

281,253 Vult] Vult igitur (stilistisch besser).

281,260 confusam] confusam et (zwei Pradikate; das zweite, «in communi»,
begriindet das erste).

294,179 quod vel quid] quid (Zusatz = Verlegenheit des Schreibers).

304,418 quam] qua (abhidngig von: eadem facilitate).

410,39 differentia in potentias] diff.inter ipsas (hier wird fiir die Variante
wie auch bei Zeile 38 kein Siglum angegeben); zu behalten ist
jedenfalls: differentia inter potentias.

411,83 removens et prohibens] removens prohibens (!).

417,11 sunt actus et non actus] non sunt actus (nach dem Kontext werden
die Akte eindeutig dem Intellekt, nicht teilweise der memoria zu-
geordnet).

421,46 quoad hoc] quoad hoc quod (zudem ist das vorausgehende Primo,
da ihm kein Secundo folgt, wohl durch Konjektur in principaliter zu
verbessern).

427,207 animam dicere] dicere animam (folgt genauer der Aristoteles-
Ubersetzung).



532 Besprechungen

430,34 forte] recte (forte ist sinnvoll in «Tu dices forte ...» aber nicht als
Einleitung zu einer klaren Stellungnahme).

432, 93 ita quod est] Ita est (u. nach caritate: .Quando).

432, 99 tunc] tamen (Gegensatz zum etwas einrdumenden licet).

432,991f. materialibus] mater. videre et (von possumus erfordert!).

435,189 potest] potest esse.

442,201 non habet esse] habet non esse (Kontext!).

560,82 enim] in (das vorausgehende enim geniigt, fiir in vgl. Z. 79.).

562,127 huius. Et] huius etiam (ansonst sinnlos).

563,162 secundo] primo (Kontext).

565,30 die Addition von B nach minus ist sicher echt, doch irgendwie
verstiimmelt. Im Textus receptus (M) klafft jetzt eine Liicke vor
dem unvermittelt folgenden Et propter primum. Die ab 566,65 an-
gefiihrten gegnerischen Einwdnde machen diese Liicke noch deut-
licher.

572,245 f{. non, sed ... .In vanum] non. Si ...... , In vanum.

574,333 hoc] hoc quod (Satzkonstruktion).

578,437 dici] duci (evident).

384,31 hingegen wire visibilis (M) ebensogut wie visibilem (B), oder gar
besser gewesen.

An einigen weiteren Stellen hdtten andere Hss. als B, oder mit B das Bessere
bzw. Richtige geboten:

28,63 sine specie ist als vollkommen sinnlos mit T wegzulassen. Mdéglicher-
weise ist die Lesung urspriinglich, wenn ndmlich das vorausgehende
nist in aliqua specie, welches in O am Rande nachgetragen ist, eine
spatere Verbesserung bedeutet.

29,99 procedens] praecedens mit MT (Korrelat zu sequentia, Z. 100).

41,4  Arguitur quod non] Arg. quod sic mit MB (Kontext!).

281,259 quo] qui mit M (Grammatik).

Aus Griinden des Kontextes, der Grammatik oder des Stils bedarf der
Text weiterer, z.T. dringender Verbesserungen. Varianten sind zwar keine,
oder keine brauchbaren angegeben; es mag sich teils um Schreib-, teils um
Lesefehler handeln. Aus Raumgriinden verzichte ich auf eine jedesmalige
Begriindung.

45,136 hac ...1lla] hoc ... illo 48,36 necsic] utsic 57,118 utrumque]

utraque (de potentia, gemeint wohl potentia ordinata und absoluta) 71,17
indisposite] indispositae 112,112 imperfecta] in perfecta 112,127
ordinatae] ordinate 112,131 desgleichen (ndmlich secundum debitum

ordinem, vgl. 113,136-7) 119,125 Verae] Vere 133.73 sine istis ist
entweder als iiberfliissig wegzulassen, oder es muB3 ihm ein 7d es? folgen
271,40-41 quia ... et sic: eines der beiden ist iiberfliissig 273,91 sit] fit
275,127 imaginationem] imaginem (trinitatis!) 277,161 distincte]
distinctae = 282,293 intellectus angelici] intell. angeli od. angelicus (das Pradi-
kat ist im Sing.!) 282,299 Et... angelus] Et ideo sicut angelus, licet ma-
terialia cognoscat 290,104 creatura] creata (?) 299,319 ista diversitas
causa] istius diversitatis causa 341,62 cum...sint (sunt B)] cum ... {essent},
(weil es sich um die Konsequenz der gegnerischen Ansicht handelt, nicht



Besprechungen 533

um die eigene Auffassung) 384,34 tantum (M) creatum (B)] {causatum}

386,107 sic] sit 396,201 causatam] creatam (?) 410,34 quidam)]
quidem(?) 410,38 scilicet ist als stérend wegzulassen 414,158 Prae-
terea] Propterea (?) 417,3 Arguitur quod sic: Actus memoriae discurrere ...]
Arguitur quod sit actus memoriae. Discurrere ... 418,36 aufert] affert

433,134 sit] fit 438,59 habent] habeant 442,196 successio motu]
sucessivo (?) motu 560,78 reddit] redit 565,51 huius] huiusmodi
570,205 substantia et] (secundum formam) (gemaB3 Kontext allein passend)

573,278 subiecti] subiectis 583,17 unitum esse] unicum esse
583,30 differens] fluens od. defluens 585,77 sic] sit 585,94 sicut (M)
sic (B)] fit 271,44 additum] abditum.

Die einzige Konjektur, der ich begegnet bin, 298,290 cuilibet] quodlibet
dringt sich meines Erachtens nicht auf. Auch nach diesen Verbesserungs-
vorschldgen verbleiben noch manche unkorrekte Sitze, z. B. 412,103-4 hoc
non est nach dem vorausgehenden quod ad hoc, quod. Auch ist 438,73 in instan-
ti ... materia ein nach dem vorausgehenden sicut patet de forma wmateriali
sehr ungelenk angefiigtes Pradikat.

Das Ziel einer kritischen Edition, die Wiedergabe des authentischen
Textes in flieBend lesbarer Form, ist nicht erreicht. Die Lesbarkeit wird vor
allem gestdrt — selbst wo der Text sonst korrekt ware — durch eine unglaub-
lich fehlerhafte, des 6ftern sinnstérende Interpunktion. Da wird oft Zusam-
mengehorendes getrennt und umgekehrt, so dal man vor einem Rétsel steht.
Am haufigsten wird der Fehler gemacht, einen Begriindungssatz der mit
Quia enim, Quia igitur beginnt und auf ein ideo hinweist, das die Folge
bringt, an den vorangehenden Satz anzuhingen. Z.B. 12,249/51: Sed tamen
non propter hoc potest dici asinus, quia enim illud, quod est completum in
ratione asini, repugnat deo. Ideo nullo modo debet illud nomen assumi in
divinis, quia igitur pati et passivum esse, secundum complementum suae
rationis, imperfectionem dicunt. Ideo cavendum est, ne ... staft: ... asinus.
Quia enim ..., ideo nullo ... in divinis. Quia igitur ... dicunt, ideo cavendum
est, ne ... Der gleiche Fehler wiederholt sich 134,85/87; 138,63/65; 140,57,
274,99/101 (ex quo ... Satis] Ex quo ..., satis) 284,329/30; 297,258/9; 410,44,
410,47/50; 411,73/75; 412,106; 413,125/27; 414,171/415,173.

Der Beispiele anderer Fehler sind so viele, daf3 ich darauf verzichte, der
richtigen Interpunktion die falsche vorausgehen zu lassen.

10,185 generaliter verum; 48,30 subsistentes: ommes scil. 48,32
materia. Ex quo enim 49,53 accidentibus: differentiis non, propter
55,58/59 sequitur: accipit esse ... indivisibili, ergo ... inceptione; quia
55,60/61 indivisibilis, et 57,105 Et... valet. Sicut enim 82,10/11 homo,
cum ... perfectorum. Oportet 96,126 principio, ratione cuius 97,137
desgleichen 106,203 Et cum ita sit, aer igitur et aqua 124,27 facienti,
... est, deus 125,29 nec gloriam. Unde istam 126,61/2 parcendo, et ...
praedestinavit; et ... puniendo, et 129,142/3 artifex, quantum ad hoc
scil.,, quod 132,28 ex principiis. Ad fines autem 136,13/14 futuris.
Sed ... delectabile, unde ... huiusmodi, prius (vgl. 137,52/4) 143,133/34 per
substantiam ista, nec 145,181 sufficiens. Sed 274,114 Verum est in
habitu. Nihil 275,119 cognoscendum per illum actum, quem 275,125



534 Besprechungen

verum est sic: 288,54 veritate ipsa. Certe, si 289,66, qui locuti sunt
de beatitudine, posuerunt 304,421/22 esse secundum id quod est, gustui
sic accepto 384,28 exteriorem, si (Bel neuem Satz mit Si ist der voraus-

gehende nicht fertig) 411,65/66 actus. Vel ... exteriorem, et tunc
411,84 gravis consequitur 412,101 locum, principaliter ... gravis, et
432,93 caritate. Quando 432,103/4 simul et semel ... minus dispositum,
calorem 432,110 naturae; 434,156/7 induci, unus gradus caritatis
est, quantum 435,184 /5 medium; supremum namque 578,459 motus,
est quoniam

Diese Beispiele mogen geniigen. Es widerstrebt einem, einen emeri-
tierten Professor als agens principale solcher Arbeit zu vermuten. Man denkt
eher, er hitte einem Anfinger zu groBes Vertrauen entgegengebracht.

Ist es ohne weiteres verstdndlich, daB die vielen guidam nicht identifiziert
worden sind, so darf es sich kein Herausgeber leisten, die Stellen nicht anzu-
geben, auf die der Autor innerhalb seines eigenen Werkes hinweist. Solche
Nachweise dienen nicht nur dem Leser, der den Band wegen einer Einzelfrage
aufschldgt; sie fithren oft auf Probleme der Authentizitdt, der Integritit
des Werkes, oder der Quaestionenfolge. Ein solcher Fall wird eben hier
in II,15 akut. 291,118 heil3t es: in alia quaestione ostensum est. Statt dessen
hat einzig B: Ifem, sicut dicetur quaestione sequenti immediate. Weder das eine,
noch das andere stimmt. Wohl wird die Aussage im weitern Verlauf der
q. 15 noch zweimal wiederholt (298,288 und 300,344), aber nicht in der nachst-
folgenden Quaestion und auch nicht, soweit ich sehe, in einer vorausgehenden.
Ist vielleicht auf ein anderes Werk verwiesen? Oder fehlt hier die Quaestion,
in der die Sache (anscheinend ausfiihrlich) aufgezeigt worden ist?

In IV,12 findet sich (S. 568 144/5) ein Hinweis auf III,14 (429,20 ff.).
Der S. 560,74 erwahnte idem doctor ist nicht der eben zitierte Anselm, sondern
der zuvor angefiihrte Thomas v. Aq., De malo q. 16, a. 4. Die Stellennachweise
sind bisweilen fehlerhaft. 105 Anm. 15 muf3 es natiirlich Averr. cael. 3, nicht
4 heilen. Das erste Zitat dieser Stelle endigt iibrigens bei materia 106,193,
nicht 192. 410 Anm. 4 lies: Arist. anima 3 ( ... 429 b 7 sqq., nicht 29 sqq.);
427 Anm. 2 lies: H 5 1147 a, statt H 4 1146 a).

Im Apparat sind simtliche Varianten verzeichnet; er wird deshalb durch
eine Unmenge von Lesarten belastet, die unter dem Gesichtspunkt der mog-
lichen Echtheit vollig wertlos sind. Man mag das bei der kleinen Zahl von Hss.
hinnehmen. Da man in der Lektiire oft stockt und meint, es miisse sich im
Apparat etwas Besseres finden, jedoch leer ausgeht, ist man auch der Ver-
mutung enthoben, der Hrsg. hitte Wichtiges verschwiegen.

Dem ausgedehnten, vom Hrsg. viel FleiB und Ausdauer fordernden Text
(3-658) folgen ein Register der Zitate (661-70) sowie ein Sach- und Personen-
verzeichnis (671-81). Vier Tafeln geben je eine Seite der vier Codices wieder.

In der Einleitung ist ein weiterer Band angekiindigt, der die Edition
von Suttons Quaestiones disputatae bringen wird. Wir sehen ihm mit Freude
entgegen und hoffen, er mége besser ausfallen. Prus KUNZLE



Besprechungen 535

Bernardi de Trilia Quaestiones disputatae de cognitione animae separatae.
Ad fidem codicum edidit Pius Kitnzre O. P. - Bernae: Francke 1969.
vii, 94*, 420 S. (Corpus philosophorum medii aevi. Opera philosophica
mediae aetatis selecta. Vol. 1.)

Die Quéstionen Bernhards iiber die Erkenntnis der vom Leib getrennten
Seele sind 1965 von Stuart Martin erstmals ediert worden. P. Kiinzle hatte
zu eben dieser Zeit das Manuskript der von ihm vorbereiteten Ausgabe des
gleichen Textes abgeschlossen. Als bester Kenner der Materie mufllte er
feststellen, daB der Editio Martin, die sich als kritische bezeichnet, «das
Pradikat kritisch nicht zuerkannt werden kann» (vgl. diese Zeitschrift
12 (1965) 498-502). Vier Jahre spidter hat nun auch Kiinzle seine Ausgabe
verOffentlicht. Sie nennt sich nicht kritisch, erfiillt aber alle Anforderungen,
die an eine kritische Edition gestellt werden. Dabei ist zu beachten, da3 der
zu edierende Text mit der schlechten, teilweise auch sehr schmalen Uber-
lieferung, mit den nur ein Stiick weit aufhellbaren Abhdngigkeitsverhalt-
nissen der Hss., mit der hohen Zahl von Anomalien nicht das ideale Material
fiir eine kritische Edition darstellte. Kiinzle hat von diesem schwierigen
Text Bernhards die bestmogliche Edition herausgebracht.

Die Prolegomena erfiilllen musterhaft die Aufgabe der Einleitung, indem
sie iiber alle den Text und seine Edition betreffenden Probleme eingehend
und kritisch orientieren. Einleitend wird Bernhard von Trilia (* um 1240,
+1292) in einer kurzen, den heutigen Stand der Forschung zusammenfassen-
den biographischen Skizze vorgestellt. Aus eigenem trigt Kiinzle eine
Prézisierung zum Pariser Aufenthalt Bernhards (1279-86) bei: er war sehr
wahrscheinlich 1283-1286 dort als Magister tdtig. Unter den Werken Bern-
hards nehmen die wéhrend der Pariser Magisterzeit entstandenen Quaestio-
nes disputatae den ersten Platz ein: 21 De cognitione animae coniunctae,
13 De cognitione animae separatae, je 1 De spiritualibus creaturis, De
potentia Dei, De differentia esse et essentiae und 3 Quodlibeta. Ein Senten-
zenkommentar mufl nach dem damaligen Lehrbetrieb vorausgesetzt werden,
ist aber noch nicht gefunden worden. Unterschiedlich bezeugt sind in den
Hss. und Werkkatalogen auch zwei Sermones und verschiedene Schriftkom-
mentare. Die Quaestiones de cognitione animae separatae sind in das letzte
Jahr der Pariser Lehrtédtigkeit Bernhards (1285/86) zu datieren.

Kiinzle beschreibt dann mit aller wiinschenswerten Akribie die fiinf
Haupt- und drei Nebenhandschriften (23*-37*). Zum Nachweis der Authen-
tizitdt der hier edierten Quéstionen kann er auf das iibereinstimmende
Zeugnis des Bernhard Guidonis und der alten Werkkataloge hinweisen, das
durch die Haupthandschriften bestdtigt wird (38* f.). Dall es sich um
Quaestiones disputatae handelt, obwohl sie in den Hss. nie so genannt werden,
ergibt sich aus Riickverweisen auf die gleichartigen von Bernhard selber als
disputatae bezeichneten Quaestiones de cognitione animae coniunctae.
Zudem schimmert die Disputation an zahlreichen Stellen noch gleichsam
durch, wo der respondens, im Imperfekt oder Perfekt eingefiihrt, die Ar-
gumente des obiciens widerlegt (... cuius contrarium respondens dicebat ...
Sed ipse dicebat. S. 40*). Das Werk liegt uns in der Redaktion Bernhards vor;



536 Besprechungen

negative und positive Kriterien schlieBen die Textgestalt der Reportatio
(Horernachschrift) aus (43* f.). Die Redaktion verlangte von Bernhard auch
nach der Determination noch viel Arbeit. Es ist kaum denkbar, daB er in der
kurzen Zeit zwischen Disputation und Determination die umfangreichen
Anleihen aus Thomas in seine Quéstionen einbauen konnte.

Besonderes Gewicht legt der Herausgeber darauf, den Befund des
Textes in der handschriftlichen Uberlieferung aufzuweisen (c. VII. De statu
operis in codicibus, S. 45*-58*). Nach dem Zeugnis des Bernhard Guidonis
hat Bernhard dem Werk nicht die letzte Vollendung gegeben: edidit duos
tractatus ..., alium vero de cognitione animae quem morte praeventus non
ita complete dereliquit (19*%). Die Abschreiber haben weiter das ihrige zur
Verschlechterung beigetragen. Kiinzle deckt geradezu schonungslos die
Mingel im Text auf: die verschiedene Reihenfolge der Quéstionen in den
Hss., in der auch nicht zwei Hss. iibereinstimmen ; die Unvollstindigkeit des
Textes in der nur von N bezeugten Quaestio X ; allen Hss. gemeinsame Aus-
lassungen ; Beifiigungen in der einen oder andern Hs: (vor allem in N oder B);
die doppelte Redaktion in Quaestio XII. Er zieht daraus aber auch mit
Scharfsinn und kritischem Geist die fiir die Edition nétigen Konsequenzen.
So ediert er die Qudstionen in logischer Reihenfolge unter Beriicksichtigung
aller Verweise im Text. Die Bedeutung der Textverweise fiir die Rekon-
struierung der Quidstionenabfolge hidtte m. E. deutlicher hervorgehoben
werden diirfen. Diese Verweise, in die einzig die Quéstionen III und IX nicht
einbezogen sind, also keinen relativen Platz angewiesen bekommen haben,
decken nimlich weitgehend die Reihenfolge der Bernhardschen Redaktion
auf. Insofern durch die Verweise die sachliche Ordnung der Edition be-
statigt wird, kommt zum Ausdruck, daB3 die Reihenfolge der Edition Kiinzle
weitgehend diejenige Bernhards ist. Die fiir die Priifung der Beifiigungen
einer einzelnen Hs. aufgestellten Bedingungen (50*-52*) erfiillen alle Anfor-
derungen der Kritik. Die Erkldrung der doppelten Textgestalt in Quaestio
XII mit der Hypothese einer zweifachen Redaktion Bernhards, einer ersten
unvollkommenen zwischen Disputation und Determination (N) und einer
zweiten verbesserten im Hinblick auf die Verdffentlichung (FV), ist vielleicht
nicht unumstéBlich. Das ist fiir die Edition weiter nicht von Bedeutung.
Wichtig ist, daBl Kiinzle klar die Redaktion FV als die bessere aufgewiesen
hat und daB er den durch die doppelte Textgestalt gewonnenen Einblick
in die Textentwicklung auch in der Edition der Quaestio erméglicht. Dabei
hat er mit seinem Kompromif3 den wissenschaftlich besten Weg eingeschla-
gen: die definitive Redaktion FV als Editionsbasis mit Beifiigung, in ver-
schiedener Gestaltung, der abweichenden Teile von N.

Das folgende c. VIII: De explicatione traditionis manuscriptae (59*%—70%)
bringt die Klassierung und Bewertung der Hss. Die fiinf Haupthandschriften
gliedern sich in die zwei Familien FV und NBC. Die Beweismittel fiir diese
Klassierung liefert dem Herausgeber nicht nur die vollstindige Kollationie-
rung der fiinf Hauptzeugen, sondern auch die gute Beobachtung der hand-
schriftlichen Tradition. So fehlen die Quéstionen I, II und IV in FV; in
FV sind die Quéstionen vermischt mit jenen De cognitione animae coniunctae,
in NBC dagegen geschlossen nach diesen. Fiir die Quaestio VI wechseln



Besprechungen 537

V und B die Familie (FB)VNC). Alle Hss. sind voneinander unabhingig,
gehen aber auf ein Exemplar zuriick. IF ist der dlteste und beste Textzeuge.
Das Stemma S. 70* trigt diesem Sachverhalt allerdings nicht Rechnung.
Den Kern der 2. Familie bilden BC, von denen sich N hadufig entfernt (viele
Sonderlesungen), und oft auch mit der 1. Familie geht. N nimmt damit eine
Mittelstellung ein, die vielleicht noch besser hitte abgekldart werden sollen.
Kiinzle hdlt N mit Recht als die beste Hs. der 2. IFamilie. Sie war vor der
Verstiimmelung auch der vollstindigste Textzeuge, in dem nur q. IX fehlte.
Alle Hss., auch F, sind durch viele und verschiedenartige Fehler entstellt.

Auf Grund der Klassierung und Bewertung der Hss. stellt Kiinzle seine
Editionsprinzipien auf (c.X: De ratione edendi, S. 71*-79%). Der Heraus-
geber will nach Moéglichkeit den textus originalis, also das Original, das
Autograph rekonstruieren. Diesem Verstdndnis entspricht auch sein Stemma
der Hss. Dieses Ziel ist nicht erreichbar. Auf Grund der handschriftlichen
Tradition kann ja nur der nidchste gemeinsame Vorfahre der erhaltenen
Textzeugen, ihr Archetyp, hergestellt werden. Dafl er, bzw. sein Text, mit
dem Original identisch ist, 148t sich nicht beweisen, auch wenn die S. 45*
gegebene Erklirung der Verdffentlichung der Quistionen Bernhards den
Tatsachen entsprechen sollte. Selbst unter dieser Voraussetzung ist es
namlich unwahrscheinlich, daB die Spaltung der Uberlieferung in die zwei
Familien schon beim Original begonnen hat.

S. 71* formuliert Kiinzle dann vier Sitze, nach denen er in den bei
zweigespaltener Uberlieferung hiufigen Fillen vorgehen will, wo zwischen
zweirichtigen Lesungen gewdhlt werden muf3. Die Sidtze ergeben sich aus der
Wertung der Hss. Storend wirkt nur, daB das Stemma der Hss. auf der Seite
nebenan, das man zur Veranschaulichung unwillkiirlich zu Hilfe zieht, damit
nicht iibereinstimmt, zum mindesten die Satze 2 und 3 nicht zutreffend
illustriert.

Die Edition selber (S.1-373) bietet einen durchwegs sinnvollen, klar
gegliederten (etwas zu viele Kommata) und darum gut lesbaren Text.
An seiner Zuverldssigkeit kann nicht gezweifelt werden. Die Wahl der
Lesarten ist fast ausnahmslos begriindet, wenn auch ab und zu, wie Kiinzle
selber gesteht (71%*), die Entscheidung auch fiir die andere Variante hitte
fallen kénnen. Wie mir Stichproben zeigten, widre die eine oder andere
Konjektur vermeidbar gewesen. Wenn alle Hss. fehlerhaft sind, ist der
Herausgeber gezwungen, die richtige Losung bald da bald dort zu suchen
und héufiger zu Konjekturen zu greifen. In diese Richtung scheinen die
Aussetzungen von F. Ruello zu gehen, die er neuestens in einer kurzen
Besprechung in RSR 59 (1971), 242/243 ausgerechnet gegen den Text der
Edition Kiinzle mit unklarer Begriindung erhoben hat und die mit ihrer
Bevorzugung der Edition Martin der Leistung Kiinzles nicht im entfern-
testen gerecht wird. Der Grundsatz der lectio difficilior in Ehren, aber
offensichtliche Fehler und Sinnlosigkeit sind nicht mehr lectio difficilior. Die
Edition Kiinzle hat die Konfrontation mit der Edition Martin wahrhaftig
nicht zu fiirchten.

Dem Text ist ein sehr brauchbarer dreigestufter kritischer Apparat
beigegeben. Der Variantenapparat enthdlt nur authentische oder fiir den



538 Besprechungen

Text sonst bedeutungsvolle Lesarten. Die ausdriicklichen Zitate, die bis
auf sieben alle verifiziert werden konnten, die Verweise innerhalb der Quéstio-
nen und einige stillschweigende Zitate erscheinen im Zitatenapparat. Eine
immense und imponierende Leistung stellt der Nachweis der simtlichen
Paralleltexte im Schrifttum des hl. Thomas im 3. Apparat dar. Die Edition
wird in gliicklicher Weise bereichert durch einen Anhang, in dem die Quéstio-
nen 9 und 24 des 1. Quodlibet Bernhards ediert werden (375-390). Ihre
vorldufige Edition ergianzt die unvollstindige und nur von einer Hs. iiber-
lieferte Q. X.

Vier zuverldssig gearbeitete Indices erschlieBen den Text fiir den
Benutzer. Besonderes Lob verdienen der Index Thomisticus und der Index
rerum. Mit der Edition Kiinzle besitzt die mittelalterliche Forschung eine
sichere Textgrundlage fiir die Wiirdigung Bernhards und seiner Rolle in der
Weitergabe der genuinen thomistischen Erkenntnislehre.

Nikoraus WICKI



	Besprechungen

