
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Ayer, Alfred Jules: Sprache, Wahrheit und Logik. (Orig.-Titel: Language,
Truth and Logic. Aus dem Englischen übersetzt und herausgegeben von
Herbert Herring.) - Stuttgart : Philipp Reclam jun. 1970. 248 S. (Reihe «Uni-
versal-Bibliothek». Nr. 7919-22.)

Zu der Zeit, als der Wiener Kreis entstand (kurz vor 1930, aus politischen

Gründen 1938 bereits wieder aufgelöst), studierte A. J. Ayer (* 1910)
einige Zeit in Wien und lernte so diese lebhafte und intensiv arbeitende
Diskussionsgruppe persönlich kennen. Einen besonders starken Einfluß übte
R. Carnap auf ihn aus. Und bald bekannte Ayer sich selbst zur Theorie des

logischen Positivismus und wurde zu einem ihrer radikalsten Vertreter.
1936 veröffentlichte er ein für diese Bewegung klassisch gewordenes

Werk, das jetzt erstmals in deutscher Übersetzung vorliegt: Language, Truth
and, Logic. Darin sind die Hauptgedanken des logischen Positivismus klar
formuliert, sie lassen sich etwa so zusammenfassen : (1) Alle sinnvollen (d. h.
wahren oder falschen) Aussagen sind entweder apriorische Aussagen (so in
der Logik und Mathematik) oder empirische Hypothesen (so in den
Naturwissenschaften im weiten Sinne). Metaphysische Aussagen sind « Scheinsätze»,
sie sind sinnlos. (2) Die Aufgabe der Philosophie besteht darin, die Aussagen
der Wissenschaften zu klären und zu analysieren. Philosophie ist demnach
Wissenschaftslogik, logische Syntax. (3) Die apriorischen Aussagen sagen
nichts über die Welt aus, sie sind (wenn auch nützliche) Tautologien.

Entscheidend für die ganze Theorie ist das Verifikationsprinzip. Danach
wird eine Aussage nur dann als sinnvoll angesehen, wenn sie sich (in einem
weiteren Sinne) verifizieren läßt, d. h. wenn man sie mit irgendwelchen
Beobachtungen in Zusammenhang bringen und daraus über ihre Wahrheit oder
Falschheit entscheiden kann (vgl. 44, 48, 52). Die Aussagen der Metaphysik
nun gehören nicht zu dieser Klasse, aber auch nicht zu den Tautologien, die
aufgrund ihrer bloßen logischen Struktur wahr sind. Folglich sind sie sinnlos.

Sie erwecken nur den Anschein, Aussagen zu sein (vgl. 52). Als Konsequenz

daraus ergibt sich, daß sich die Philosophie auf Klären und Analysieren
von Aussagen zu beschränken hat (vgl. 65, 202, u. a.). Und die Aussagen
der Logik und Mathematik? Die sind analytisch (apriorisch), d. h. wahr
(oder gültig) allein aufgrund der Definitionen der darin enthaltenen Symbole

(vgl. 102-103). Sie sagen also nichts aus über Tatsachen. Sie bleiben
aber insofern wertvoll, als sie uns auf die Verwendung der Symbole, auf den
Sprachgebrauch aufmerksam machen (vgl. 103-104).



Besprechungen 513

Von diesem Standpunkt aus besteht nun keine große Schwierigkeit
mehr, auch die anderen Fragen entsprechend zu behandeln. Aussagen mit
ethischen Begriffen z. B. stellen nicht eine Behauptung über Gegenstände
dar. Sie drücken nur eine Empfindung oder ein Gefühl aus (Abscheu,
Mißbilligung, Lob). Oder sie rufen gar Empfindungen hervor, um eine entsprechende

Handlung zu bewirken (so in Geboten und Verboten, vgl. 141-143).
Die Aussagen mit theologischem Gehalt gehören zur Kategorie der
metaphysischen Aussagen, und daraus ergibt sich, daß auch sie sinnlos sind
(vgl. 151-153). Diese Haltung darf aber weder mit dem Agnostizismus noch
mit dem Atheismus verwechselt werden. Der Agnostiker lehnt es nicht ab,
daß eine Aussage über Gott wahr oder falsch sein kann, nur ist er nicht
imstande, Beweise dafür oder dagegen zu führen. Und der Atheist glaubt,
sinnvolle Aussagen wenigstens über die Nichtexistenz Gottes machen zu
können (vgl. 153).

Ayers Buch trägt deutliche Züge eines leidenschaftlichen, polemischen
und radikalen Stiles, typisch für die Anfänge des Wiener Kreises (siehe z. B.
die Stellen über Philosophie, über Metaphysik und Dichtung: 41^12, 55-57,
177-178, 202). Es liest sich aber leicht, auch in der flüssigen Übersetzung
von H. Herring (die an wenigen Stellen noch genauer und einfacher sein
dürfte). Die entsprechenden englischen Ausdrücke, die oft in Klammer
beigefügt sind (z. B. 46, 115), helfen dem Leser, sich auch in der englischen
Terminologie zurechtzufinden. Die bedeutenden Werke zu diesem Thema
erscheinen heute ja meistens in englischer Sprache. In einem Nachwort
stellt der Übersetzer kurz die geschichtlichen Zusammenhänge klar. Wer
sich noch nicht gut auskennt, wird mit Vorteil zuerst das (für eine erste
Orientierung doch etwas knappe) Nachwort lesen. Aufschlußreich ist auch
die Einleitung von Ayer zur 2. Auflage des Buches (1947), die der deutschen
Übersetzung vorangestellt wird. Ayer gibt zu, daß er viele Fragen zu
einfach dargestellt habe, hält jedoch seinen damaligen Standpunkt im wesentlichen

für richtig (vgl. 9). Zusätzlich bleibt noch darauf hinzuweisen, daß
heute verschiedene Thesen des Wiener Kreises (und damit Ayers) korrigiert
und überholt sind. So z. B. durch C. G. Hempel und H. Reichenbach
(Verifikationsprinzip, Sinnkriterium), R. Carnap (Verifikationsprinzip, erweiterte
Auffassung von Semantik), W. van O. Quine (analytisch-synthetisch). Man
beachte ferner auch J. L. Austins Untersuchungen über performative Äußerungen

(im Unterschied zu den rein konstatierenden).
Martin Brander

Savigny, Eike von: Die Philosophie der normalen Sprache. Eine kritische
Einführung in die «Ordinary language philosophy». - Frankfurt a. M. : Suhr-
kamp 1969. 472 S.

Die «Ordinary Language Philosophy» (oder «Linguistic Analysis»,
«Linguistic Phenomenology»), im deutschen Sprachbereich auch «Philosophie
der normalen (d. h. alltäglichen) Sprache» genannt, entstand nach 1920 in
England. Zunächst auf Oxford und Cambridge beschränkt, verbreitete sie



514 Besprechungen

sich nach und nach im ganzen englischen Sprachraum. Wenn sich auch seit
der Entstehungszeit verschiedene Tendenzen herausgebildet haben, so ist
ihnen dennoch eines gemeinsam: die philosophischen Probleme werden
anhand der Sprache, und zwar der alltäglichen Sprache behandelt (und nicht
der formalisierten, wie in der anderen Richtung der analytischen Philosophie).

Zu dieser bedeutenden philosophischen Strömung der Gegenwart hat
Savigny eine «kritische Einführung» geschrieben. Teil I stellt die Hauptwerke

von L. Wittgenstein, G. Ryle und J. L. Austin vor. Teil II diskutiert
Fragen aus der Ethik, der Ontologie und der Erkenntnistheorie. Teil III
setzt sich mit den verschiedenen Methoden (der therapeutischen, der heuristischen,

usw.) auseinander.
Es ist kein leichtes Unterfangen, die Theorie des späten Wittgenstein

systematisch darzustellen. Savigny hat dazu eine dankbare Methode
gefunden. Wittgensteins Argumente verdeutlicht er an der rekonstruierten
Gegentheorie. Erst dann stellt er Wittgensteins Theorie systematisch vor.
Um die Thesen von Ryle, des zweiten Vertreters, verständlich zu machen,
hat Savigny viele anschauliche und leicht faßliche Beispiele zusammengestellt

(z. B. 96-98, 99-100, 108-110). Die «Ordinary Language Philosophy»
ist stark an der englischen Umgangssprache orientiert, und das schafft für
die Übersetzung philosophischer Texte neue Schwierigkeiten. In der
deutschen Sprache stehen nicht immer die jeweils entsprechenden Termini und
Beispiele zur Verfügung (s. 108, 118, 452-454). Wie das Kapitel über Austin
zeigt, gibt der Autor nicht eine problemlose Darstellung, sondern er sieht
die Schwierigkeiten, die schwachen Stellen und die noch zu erforschenden
Fragen (s. 140-141, 147, 157-162).

Der II. Teil stößt zu den systematischen Diskussionen vor, konzentriert
um drei Problemkreise: Fragen der Ethik (Gut und Bös), Fragen der Ontologie

(Sein und Nichtsein) und Fragen der Erkenntnistheorie (Glauben und
Wissen). In diesem Abschnitt wird der Stand der Diskussionen und das

bisherige Ergebnis der einzelnen Forscher aufgezeigt (besonders jener, die
im I. Teil noch nicht erwähnt wurden). Gerade hier spürt man, wie lebhaft
die Auseinandersetzungen sind. Viele Begriffe bzw. Ausdrücke z. B. der Ontologie

sind klärungsbedürftig und führen schon deswegen zu Problemen. Wir
erinnern da nur an Ausdrücke wie «es gibt», «es existiert» oder «wirklich».
«Existieren» hat, wie mit der mathematischen Logik gezeigt werden kann,
mindestens sechs verschiedene Bedeutungen. Die ontologischen Thesen der
Sprachanalytiker (wie etwa Ryles) haben «deflationistische» Tendenzen, d. h.
sie vermeiden nach Möglichkeit, überflüssige Entitäten einzuführen (vgl. 239).
Weitere ontologische Fragen, die sich für eine analytische Untersuchung als
sehr geeignet und fruchtbar erweisen, sind der Wahrheitsbegriff (Kontroverse
zwischen Austin und Strawson, vgl. auch die Arbeiten von Tarski und Car-
nap) und das Universalienproblem.

Der III. Teil gibt eine Übersicht zu den in der «Ordinary Language
Philosophy» üblichen Methoden. Am bekanntesten davon, vor allem von
Wittgenstein her, sind wohl das klärende und das therapeutische Verfahren.
Vielfach werden in sprachanalytischen Untersuchungen philosophische
Probleme so behandelt, daß sprachwidrige Formulierungen aufgezeigt und dis-



Besprechungen 515

kutiert werden (klärende Methode). Andere philosophische Fragen erweisen
sich als Schemfragen (z. B. infolge von Sprachgewohnheiten oder der
Verwechslung ähnlicher Ausdrücke), von denen wie von einer Krankheit durch
eine entsprechende Therapie geheilt werden kann (therapeutische Methode).
Nicht leicht dürfte es fallen, die beweisende Methode, eine zum Teil sehr
problematische, gegenüber einer sachlichen Kritik gerecht zu verteidigen
(s. 359-392). Mit sprachlichen Argumenten und Standardbeispielen sucht sie
Beweise aufzubauen. Weit fruchtbarer ist das heuristische Vorgehen.
Feststellungen über die Sprache sollen zu neuen Gedanken führen oder Hypothesen

zur Überprüfung bereitstellen. Es ist zu beachten, daß diese Methode
nicht als Argumentationsverfahren gelten will.

Zum Schluß möchten wir noch speziell auf das letzte Kapitel hinweisen.
Es trägt die Überschrift «Ist die normale Sprache brauchbar?» Die hier
behandelten Sprachanalytiker gehen von der Umgangssprache als Grundlage,

als «Idealsprache» der Untersuchungen aus. Dagegen lassen sich aber
einige grundsätzliche Bedenken vorbringen (s. 439-454). Savigny versteht
es, die Einwände und Argumente kurz, übersichtlich und verständlich
darzulegen und die Problematik aufzuzeigen.

Noch etwas macht dieses Buch wertvoll. Zu jedem Kapitel findet der
Leser eine umfassende, sehr brauchbare kommentierte Bibliographie. Ohne
Übertreibung darf gesagt werden, daß hier mehr als eine «kritische
Einführung» vorliegt. Für «Anfänger» ist es so etwas wie ein Handbuch oder
Nachschlagewerk (wenn auch eher vom systematischen als vom geschichtlichen

Standpunkt aus), zuverlässig, sorgfältig und verständlich gesschrieben.

Martin Brander

Savigny, Eike von: Analytische Philosophie. - Freiburg, München:
Alber (1970). 176 S. (Kolleg Philosophie.)

Den an der Analytischen Philosophie Interessierten ist Eike von Savigny
kein Unbekannter mehr. Er hat Pitchers Einleitung zur Philosophie Wittgensteins

ins Deutsche übersetzt (1967), Texte der 'Ordinary Language Philosophy'

herausgegeben (1969) und zur eben genannten Richtung eine kritische
Einführung geschrieben (1969). Im vorliegenden Buch gibt Savigny eine
kurze Darstellung der beiden Hauptrichtungen der Analytischen Philosophie.

Der geschichtliche Teil (Kap. I-III) behandelt die wichtigsten Vertreter
der formsprachlichen Richtung (Russell, Wittgenstein I und Carnap) und der
normalsprachlichen Richtung (Wittgenstein II, Ryle und Austin). Als einer
der wichtigsten Begründer der analytischen Haltung muß G. E. Moore
(7-23) genannt werden. Nicht eine Theorie über die Welt wollte er aufstellen,
ihn verwunderten vielmehr die seltsamen Aussagen der Philosophen. Seine

Untersuchungen verlegten den Akzent des Philosophierens von der
Systemkonstruktion auf die Detailarbeit, auf die Analyse von Begriffen und
Aussagen. Und darin wurde er zum Vorbild der neuen Philosophie. Wichtig
scheint uns Savignys Hinweis, daß Moores Auffassung der Analyse (im



516 Besprechungen

Gegensatz zu andern Analytikern) nicht eindeutig ist (13-15). Sie schwankt
zwischen der «empirischen Analyse eines Sachverhaltes» und der «sprachlichen

Analyse eines Ausdrucks». Natürlich geht es bei den andern Analytikern

nicht nur um die sprachlichen Ausdrücke.
Einen Markstein in der Geschichte der Analytischen Philosophie setzte

B. Russell (25-36) (in Zusammenarbeit mit A. N. Whitehead) in den

'Principia Mathematica'. Mit einem sehr präzisen Begriffsapparat, der
mathematischen Logik, führte er die Mathematik auf die Logik zurück. Geschichtlich

bedeutungsvoll ist auch die Art der Analyse. Die Entdeckung der
Antinomie der Klassen brachte die Grundlagenforschung ins Wanken, stellte sich
später für die formale Semantik jedoch als Gewinn heraus. Viel diskutiert
war die Theorie der logischen Konstruktionen und die Theorie der
Kennzeichnung. L. Wittgenstein (36-46), von Russell in die Probleme der
modernen Logik eingeführt, legte das Ergebnis seiner Auseinandersetzungen
im 'Tractatus' vor. Er sieht die Sprache (bzw. die Logik) als ein Abbild der
Welt. Die komplexen Sätze sind (wahrheitsfunktionale) Verknüpfungen von
einfachen Sätzen d. h. Elementarsätzen. Diese Sätze zu analysieren und zu
klären ist die Aufgabe der Philosophie. Den gleichen Gedanken vertritt
R. Carnap (46-60), ein führender Vertreter des Wiener Kreises. Philosophie,
sofern sie wissenschaftlich betrieben wird, ist die logische Analyse (Syntax)
der Wissenschaftssprache (vgl. 'Logische Syntax der Sprache'). «Metaphysik»
wird zu einer Art Schimpfwort. Später ergänzte Carnap die Sprachanalyse
mit semantischen (und nicht bloß syntaktischen) Untersuchungen (vgl.
'Introduction to Semantics'). Ihm verdanken wir einige genaue Untersuchungen

zu den formalisierten Sprachen und zu wichtigen logischen Begriffen
(Ableitung, Widersprüchlichkeit, logische Wahrheit, Extension, Intension
usw.) sowie eine aufgebaute Verifikationstheorie.

Unter den Vertretern der normalsprachlichen Richtung muß nochmals
L. Wittgenstein (61-77) erwähnt werden. In den 'Philosophischen
Untersuchungen' kritisiert er die zuerst vertretene «harte» Sprachtheorie. Die
Sprache gibt es nicht, es gibt nur verschiedene Sprachspiele. Wollen wir die
Bedeutung eines Wortes verstehen, so müssen wir darauf achten, wie das
Wort gebraucht wird. Die philosophischen Fragen erweisen sich oft als falsch
gestellte Fragen, als unerlaubte sprachliche Übertragungen. Von solchen
Mißverständnissen muß die Philosophie heilen, sie ist wie eine Therapie.
G. Ryle (77-89) hat in seinem Hauptwerk 'The Concept of Mind' die von der
Sprache her fehlgeleiteten dualistischen Vorstellungen über das Verhältnis
von Geist und Körper untersucht. Ursache des «Dogmas vom Gespenst in
der Maschine», so nennt er diese Vorstellungen, sind Kategorienfehler und
die Verwechslung von Disposition und Manifestation. Ryle schrieb seine
Überlegungen in einem systematisch abgefaßten Buch nieder, unter den

Analytikern eher eine Seltenheit. J. L. Austin (89-102), der - wie Wittgenstein

- selber wenig veröffentlicht hat, beschränkte seine Untersuchungen
auf die Theorie der «Sprechakte» (vgl. 'How to Do Things with Words').
Er will nicht die Aussage im Sinne einer Konstatierung analysieren (so wurde
es bisher meistens gemacht), sondern wissen, «was man tut, wenn man etwas
sagt» (performative Aussagen).



Besprechungen 517

Daß Austin systematisch arbeitete (101) wird in der vorliegenden
Darstellung leider zu wenig deutlich. Beispiele erleichtern das Verständnis.
Savigny findet viele gute, eigene Veranschaulichungen. Gewisse Textstellen
(z. B. 90-94) scheinen uns aber damit doch etwas übersättigt.

Der bedeutend kürzere systematische Teil (Kap. IV) ist dem Vergleich
der formalsprachlichen und der normalsprachlichen Arbeitsweise gewidmet.
Als Beispiele wurden die Unterscheidung von analytischen und synthetischen
Aussagen (besser als «Urteile») (103-119), das Universalienproblem (120-135)
und die Frage nach den Grundlagen der Erkenntnis (135-151) ausgewählt.
Zu diesen drei Problemgebieten steht umfangreiches Material zur Verfügung.
Dem Verfasser gibt es die Möglichkeit, auf die neueren Diskussionen
einzugehen und auch noch andere Autoren zu erwähnen: W. van O. Quines
Argumente gegen Carnaps Unterscheidung zwischen analytischen und
synthetischen Aussagen, die Antworten von R. M. Martin und H. Putnam;
Quines Untersuchungen über die ontologischen Voraussetzungen einer Theorie;

N. Goodmans Angriff gegen den Begriff der Klasse; Carnaps
Konstitutionssystem, mit dem Goodmans Theorie viele Parallelen aufweist und
schließlich die Auseinandersetzungen von Austin, Ryle, G. J. Warnock u. a.

um die erkenntnistheoretischen Grundlagen.
Am Schluß des Buches finden wir eine den einzelnen Kapiteln

entsprechend geordnete thematische Bibliographie (152-169). Sie ist nicht
vollständig (das würde ein Buch für sich ergeben), enthält aber in übersichtlicher
Weise die wichtigsten Werke und Aufsätze. Ein sehr brauchbarer Leitfaden.

Bei der Lektüre des Buches sind wir uns nicht klar geworden, für welchen
Leserkreis es eigentlich geschrieben wurde. Wahrscheinlich ist es als
Einführung gedacht. Für jemanden, der sich in die Analytische Philosophie
einarbeiten möchte, enthält es einige unübersichtliche, schwerverständliche
Abschnitte (über Ryle und Austin). Andere Stellen sind wieder flüßig bis
langatmig abgefaßt (über Moore). Wer jedoch weitere Informationen sucht,
findet hier nichts Neues. Etwas einheitlicher geschrieben (wie etwa der
konzentrierte systematische Teil), könnte das Buch eine ausgezeichnete Übersicht
bieten. Marxin Brander

Lamirande, Emilien: Etudes sur l'ecclésiologie de saint Augustin. - Ottawa:

Ed. de l'Université de S. Paul 1969. 200 p.

Von den zwölf in diesem Band gesammelten Arbeiten hat der Verfasser
sieben in verschiedenen Zeitschriften zwischen 1963 und 1967 bereits
veröffentlicht, während er die andern fünf hier zum ersten Mal vorlegt. Wie er
selbst im Vorwort bemerkt, bilden diese Untersuchungen kein homogenes
Ganzes. Tatsächlich sind sie von verschiedener Art, ursprünglich für
verschiedene Leser verfaßt. Bei den einen Untersuchungen handelt es sich um
kaum mehr als um etwas kommentierte Zusammenstellungen von Augustinus-
Zitaten, während in andern die Analyse der Texte mehr zur Geltung kommt.
Doch alle haben einen mehr oder weniger fundamentalen Aspekt der Ekkle-
siologie Augustins zum Gegenstand: das Geheimnis der Kirche (1-3), das



518 Besprechungen

Volk der Christen (4-5), das Amt und sein Verhältnis zur Stellung der
Gläubigen (6-10), die Kirche und die Endzeit (11-12).

Von den verschiedenen Kapiteln oder Untersuchungen verdienen
folgende besondere Beachtung: Das erste Kapitel, das unter dem Titel L'Eglise
céleste selon saint Augustin die größere, unter dem gleichen Titel veröffentlichte

Arbeit zusammenfaßt; das vierte über die Idee der Salbung, in dem es

um die Würde des Christen und der Christen geht, sowie das elfte, in dem
unter dem Titel Le temps de l'Eglise die Ekklesiologie Cullmanns und die
Augustins konfrontiert werden.

Zu den verschiedenen Themen wird im allgemeinen eine umfassende
Bibliographie angegeben und damit sicher dem Leser sehr gedient, der die
eine und andere Frage vertiefen möchte. Bei der Weite der behandelten
Themen ist jedoch nicht zu erwarten, daß diese Literaturangaben vollständig
sein könnten. Vielleicht wäre es aber trotzdem gut gewesen auch die folgenden
Studien zu berücksichtigen: Für das Thema der Kirche-Königin: Ch. Ihm,
Die Programme der christlichen Apsismalerei vom 4. Jh. bis zur Mitte des
8. Jh., Wiesbaden 1960, (S. 21, n. 3) ; E. Dassmann, Ecclesia vel anima. Die
Kirche und ihre Glieder in der Hoheliederklärung bei Hippolyt, Origenes
und Ambrosius von Mailand : RömQuartSchr 61 (1966) 121-144 (S. 22, n. 8).-
Für das Thema der Salbung: R. Gryson, La typologie sacerdotale de saint
Ambroise et ses sources, Louvain 1966, und jetzt auch vom gleichen
Verfasser: Le Prêtre selon saint Ambroise, Louvain 1968 (S. 42).

Noch einige Kleinigkeiten: Wenn man annimmt, daß Niketas nach
414 gestorben ist (vgl. Altaner), ist es nicht exakt zu sagen, daß das Thema
der «Ecclesia ab Abel» sich in aller Deutlichkeit schon bei diesem Autor
findet, denn Augustinus und Niketas sind ja Zeitgenossen (S. 155). Es ist
auch nicht richtig, wenn festgestellt wird, Augustinus hätte zu dem von den
Vätern allgemein angenommenen Thema des «Herrschens mit Christus» die
Idee von der Unterordnung des Leibes unter die Seele und der Seele unter
Gott hinzugefügt, denn auch dies ist ein weitverbreitetes Thema (vgl. die
patristische Lehre vom Menschen als Bild Gottes, z. B. Gregor v. Nyssa,
De hominis opificio, 4: MG 44.136B-D). Schließlich sei noch vermerkt, daß
die Frage nach der Bedeutung der Menschheit Christi für das künftige Reich
Gottes oder Christi (vgl. S. 193) nicht beachtet worden ist, eine Frage, der
man unbedingt mehr nachgehen sollte. Basil Studer

Kostaras, Grigorios Ph.: Der Begriff des Lebens bei Plotin. - Hamburg:
Meiner 1969. 147 S.

Der Verfasser hat sich zum Ziel gesetzt, «die wesentlichsten Abschnitte
der Schriften Plotins, in denen er seine auf das Leben bezüglichen Ansichten
entwickelt, zu verdeutlichen» (S. 135). Dabei blieb er sich bewußt, wie schwer
es ist, aus der Fülle der diesbezüglichen Texte eine Antwort nach dem Sinn,
dem Sein und dem Ziel des Lebens bei Plotin zu finden. Er selbst umreißt
diese Antwort ungefähr wie folgt: Das Leben als Sein ist eine Ganzheit, die
dem Gesetz der Teilung nicht unterworfen ist, denn es wird von der Seele



Besprechungen 519

zusammengehalten. In der Spannung von Kraftentfaltung und bleibender
Einheit erscheint das Leben als allgegenwärtig, als Vermittlung zwischen
Natur und Geist, als Bewegung, die alles durchdringt und damit die
verschiedenen Formen des Lebens begründet: das körperliche, seelische und
geistige Leben. Diese drei Stufen des Lebens stellen für den Menschen die
Möglichkeiten dar, nach denen er leben kann. Es hängt von ihm ab, auf welcher
Stufe er bleiben will : im Körper oder im Augenblick, in der Seele oder in der
Zeit, im Geist oder in der Ewigkeit. Die Fähigkeit aber, das Leben in der
Ewigkeit zu erreichen, gründet in der Willensfreiheit und bestimmt das Ziel
des Lebens, die Einigung mit dem Göttlichen. Der Aufstieg zu diesem Leben
ist schwer und mühsam und kann nur vom Einzelnen vollzogen werden. Der
Weise ist dafür das Ideal. Er hat dazu den Logos als Führer. Die Mittel des

Aufstieges aber sind die verschiedenen Formen der Reinigung: durch die
Tugend, das Wissen, die Sehnsucht nach dem Schönen.

Diese Übersicht über die Auffassung Plotins vom Leben stützt sich auf
eine ausführliche Darlegung von zahlreichen Texten, die in deutscher
Übersetzung und zum Teil auch im griechischen Originaltext (in den Anmerkungen)

angeführt und im übrigen mit andern Zitaten auch im Register vermerkt
werden. Es ist jedoch nicht so leicht, den etwas langatmigen und von
Wiederholungen nicht freien Ausführungen zu folgen. Vor allem bilden eine gewisse
Schwerfälligkeit im Ausdruck und die unverhältnismäßig vielen Druckfehler
ein lästiges Hindernis für die Lektüre. Trotzdem wird man für diese nicht
sehr originelle, aber doch nützliche Zusammenstellung der Texte Plotins über
das Leben dankbar sein. Basil Studer

Karpp, Heinrich: Die Buße: Quellen zur Entstehung des altkirchlichen
Bußwesens. - Zürich: EVZ-Verlag 1969. xxxix-351 S. (TraditioChristiana. 1.)

In einem kurzen Vorwort von W. Rordorf wird die Reihe « Traditio
Christiana» vorgestellt. Es sollen darin «alle wichtigen Texte aus den
ersten christlichen Jahrhunderten zu jeweils einem zentralen theologischen
Thema in Einzelbänden gesammelt und kommentiert» dargeboten werden.

Mit diesen Sammlungen von Texten in der Originalsprache und einer
modernen Übersetzung (deutsch, französisch und eventuell englisch) und
den entsprechenden Einführungen und Erklärungen soll ein doppeltes Ziel
erreicht werden. Die Reihe will den Spezialisten als « Instrumentum studio-
rum» dienen und gebildete Laien mit der Welt der Kirchenväter bekannt
machen. Anderseits hoffen die Herausgeber, auch das ökumenische Gespräch
fördern zu können, in dem sie die Erinnerung an die gemeinsamen Ursprünge
wachrufen.

In der Einleitung zum vorliegenden ersten Bande führt der Herausgeber
in einem ersten Artikel in die Problematik und Entstehung des kirchlichen
Bußwesens ein. Er weist dabei zuerst auf die Spannung von Reue und
Vergebung in einer Buße hin, die nach Vergebung aller begangenen Sünden in der
Taufe auf sich genommen wird. Darauf gibt er eine Übersicht über die
geschichtliche Entwicklung bis zu den Bußstreitigkeiten im dritten Jahrhundert



520 Besprechungen

Ein zweiter Abschnitt vertieft diese ersten Ausführungen, indem er die
Entwicklung vom dritten Jahrhundert bis zum Mittelalter kurz nachzeichnet. Im
dritten Artikel schließlich erklärt der Herausgeber Anlage und Einrichtung
der Quellensammlung. Diese ganze Einleitung zeichnet sich durch wohltuende
Prägnanz, vornehme Sachlichkeit und solide Sachkenntnis aus.

Es folgen ein Verzeichnis der Abkürzungen und eine systematisch
geordnete Bibliographie. Die Literatur wird im allgemeinen bis etwa 1960,

zum Teil bis 1966 angegeben. Es handelt sich dabei natürlich um eine
Auswahl. Immerhin wäre es von Nutzen gewesen, auch auf die vorzügliche
Ausgabe der apostolischen Väter von J. Fischer (Darmstadt, 41964) hinzuweisen.

Die Auswahl der chronologisch geordneten Texte beginnt mit einigen
besonders aufschlußreichen Texten des NT. Für die nicht-biblischen Texte
aus den ersten 100 Jahren nach Christus wird Vollständigkeit angestrebt.
Wie zu erwarten, kommen im weitern besonders Tertullian, Origenes und
Cyprian zu Wort. Drei Register: Alphabetisches Verfasserverzeichnis der
Quellenstücke, Verzeichnis biblischer Zitate und Anspielungen, Sachregister,
beschließen das Ganze.

Was die Übersetzung angeht, so ist sie fließend und leicht verständlich.
Über gewisse Einzelheiten kann man, wie nicht anders zu erwarten ist,
verschiedener Meinung sein. So für n. 30: 1 Clem 8,5, wo als Objekt für die
«Festsetzung» Gottes die Busse, und nicht die Büßenden (Fischer)
angenommen wird. Weiter ist zu sagen, daß die Anmerkungen eher etwas zu
knapp gehalten sind. Vielleicht wollte der Herausgeber den Band nicht zu
sehr belasten. Anderseits lag es in der Natur der Sache, die Anmerkungen
strikte auf das Thema der Buße zu beschränken und darum von einer weitern
Kommentierung der Texte abzusehen.

Zum Schluß sei die Aktualität dieser Sammlung von altchristlichen Texten
über die Buße von zwei Gesichtspunkten aus betont, die der Herausgeber
selbst nicht berücksichtigt hat. Einmal ist es klar, daß diese Textsammlung
für die katholischen Theologen und Seelsorger, die sich heute um ein neues
Verständnis der Beichte und um eine neue Gestaltung der Buße bemühen,
von größtem Nutzen ist; denn gerade die Ausrichtung auf die kirchliche
Gemeinschaft, um die es dabei vor allem geht, kommt in diesen Texten der
Frühzeit voll zur Geltung. Auf der andern Seite kann uns das Studium der
Texte, die uns hier geboten werden, helfen, die pastoralen Vollmachten der
Kirche neu zu überdenken. Wenn wir an Hand dieser so aufschlußreichen
Zeugnisse bedenken, wie die kirchliche Gemeinschaft nur langsam und unter
vielen Schwierigkeiten dazu kam zu erfassen, unter welchen Bedingungen
sie sündige Glieder ausschließen und wiederaufnehmen kann, müssen wir uns
dann nicht die Frage stehen, ob eine ähnliche Entwicklung nicht auch in
bezug auf die Auflösung der Ehe durch die kirchliche Gemeinschaft möglich
sein könnte, zumal wenn wir bedenken, daß schon im NT die verschiedenen
Gemeinden zu dem von Christus selbst gepriesenen Ideal der Unauflöslichkeit
der Ehe nicht die gleiche Einstellung eingenommen haben Im übrigen ist die
Entwicklung der kirchlichen Buße, wie sie die vorgelegten Texte widerspiegeln,

auch für manche andere Bereiche des kirchlichen Lebens mit Vorteil zu
beherzigen. Basil Studer



Besprechungen 521

Laminski, Adolf: Der Heilige Geist als Geist Christi und Geist der Gläubigen.

Der Beitrag des Athanasios von Alexandrien zur Formulierung des

trinitarischen Dogmas im vierten Jahrhundert. - Leipzig: St. Benno-Verlag
1969. XVI, 194 S. (Erfurter Theologische Studien. 23.).

Der Verfasser hat sich in anerkennenswerter Weise vorgenommen, der
Lehre des Athanasius über den Heiligen Geist eine eingehende Untersuchung
zu widmen, und er hat dieser Aufgabe mit einer zweifellos gründlichen, auf
sorgfältigen Textanalysen beruhenden Arbeit entsprochen. Seine Studie
gliedert sich in drei Teile. Im ersten Kapitel wird das Geistproblem in der ersten
Hälfte des vierten Jahrhunderts (bis 360) einleitend dargestellt. Im zweiten
Kapitel werden die Texte des Athanasius in literarisch-chronologischer
Reihenfolge (Dogmatische Schriften - Überlieferte Formeln - Katechetische
Schriften - Synodale Beschlüsse) hinsichtlich der Lehre über den Heiligen
Geist aufs genaueste untersucht. Als besonders beachtenswertes Ergebnis
stellt sich dabei heraus, daß sich bereits in den Reden gegen die Arianer die
wesentlichen Züge der Geistlehre des Athanasius vorfinden (vgl. die
Zusammenfassung auf S. 51). Im dritten Kapitel schließlich sucht der Verfasser, die
Ergebnisse seiner Textuntersuchungen synthetisch zusammenzustellen. Es
geht ihm dabei vor allem um die Stellung des Geistes innerhalb der Trinität.
Doch konnte natürlich ein Abschnitt über den Geist in der Erlösungsordnung
(unter dem nicht sehr glücklichen Titel: «Der Heilige Geist als Erlöser») nicht
fehlen. In einem letzten Paragraphen erfolgt noch eine Beurteilung und
Einordnung der Geistlehre. Dabei wird diese auf bündige Weise mit der Lehre
des Irenäus und des Origenes sowie der griechischen Väter des vierten
Jahrhunderts konfrontiert und so gewürdigt. Eine Zusammenfassung und ein
Namen- und Sachregister beschließen die Arbeit.

Die Stärke der Untersuchung beruht ohne Zweifel auf einer geduldigen
und vorurteilsfreien Auseinandersetzung mit den Texten von Athanasius
selbst. Vielleicht darf man sich fragen, ob es nötig war, den Gang der
Untersuchung in einem eigenen Kapitel auch zur Darstellung zu bringen; denn so

war eine gewisse Langatmigkeit nicht zu vermeiden. Anderseits mag es
doch nützlich sein, die einzelnen Texte in ihrem Kontext vorgestellt zu
bekommen, umso mehr als man so auch besser der Entwicklung folgen kann,
die die Geistlehre des Athanasius durchgemacht hat. Weniger begriedigend
ist hingegen an dieser Studie, daß ihr Verfasser dem philosophischen Kontext
so wenig Aufmerksamkeit geschenkt hat. Ist es nicht auffällig, daß im
Register Plotin und Neuplatonismus nicht zu finden sind? Wenn man bedenkt,
wie viel Athanasius, sei es durch Abhängigkeit, sei es durch Reaktion, Eusebius

von Cäsarea schuldet, der selbst nur im Zusammenhang mit der
Philosophie seiner Zeit verstanden werden kann (vgl. F. Ricken, Die Logoslehre
des Eusebios von Caesarea und der Mittelplatonismus : TheolPhil 42 (1967)
341-358), wird man diese Unterlassung nur bedauern können. Konkret zeigt
sich dieser Mangel beispielsweise im Abschnitt über die UnVeränderlichkeit
des Geistes (144 f.). Schwerwiegender indes erweist er sich in den Ausführungen

über den Homoousios-Begriff. Wenn sich der Verfasser mehr darüber
Rechenschaft gegeben hätte, daß dieser Begriff in engstem Zusammenhang



522 Besprechungen

mit dem der Zeugung steht, hätte er leicht erklären können, warum Athanasius

und Basilius diesen Begriff nicht auf den Geist anwenden wollen (142).
Eine bessere Berücksichtigung des philosophischen Hintergrundes wäre auch
für die Beurteilung der Tatsache wichtig gewesen, daß im vierten Jahrhundert

die Lehre über den Heiligen Geist sich erst allmählich entwickeln konnte
(140; 11-19; vgl. den zitierten Artikel von Ricken). Im übrigen sei erwähnt,
daß auch der theologiegeschichtliche Kontext nicht immer genügend zur
Geltung kommt. So wenn bei Athanasius die Zwei-Naturen-Lehre vorausgesetzt

(99) oder der Begriff àvôpwTuvov mit «menschlicher Natur»
wiedergegeben wird (46.99) ; denn Athanasius wendet çtWç noch kaum auf das
Menschliche in Christus an. Ebenso spricht er noch nicht so explizit von
«Wesensidentität», wie da und dort vorausgesetzt wird (z. B. S. 90). Dazu
wären die trinitarischen Schriften des Didymus nach den Kappadokiern zu
behandeln gewesen (172-176). Diese haben sicher auch, zusammen mit den

Anhängern des Basilius von Ancyra, mehr zur Erarbeitung der Formel:
«ein Wesen in drei Hypotasen» beigetragen als Didymus (vgl. dazu u. a.
S. Gonzales, La formula pla oûafa rpsîç ÜTCOOTatrsiç en S. Gregorio de Nisa,
Rom 1939). Schließlich wäre es auch angezeigt gewesen, die lateinischen
Origenes-Texte nicht ohne weiteres als original anzusehen (S. 10. 15. 85, usw.)

Trotz diesen weitern Wünschen wird man Laminskis Arbeit über die
Geistlehre des Athanasius als Ganzes mit Dank und Anerkennung annehmen
dürfen. Vgl. dazu die ausführliche Analyse von Ch. Kannengiesser, in:
RchSRel 58 (1970) 622-626. Basil Studer

Spanneut, Michel: Tertullien et les premiers moralistes africains. - Gem-
bloux: Duculot 1969. XII, 220 p. (Recherches et synthèses. Section de

morale.)

Ausgangspunkt dieser Darstellung der Moral Tertullians und anderer
Schriftsteller des frühchristlichen Afrikas bildet die Behauptung gewisser
Philosophiegeschichtier, es gäbe keine eigentlich christliche Moral. Ohne
selbst in die Diskussion darüber eingreifen zu wollen, möchte der Verfasser
jenen Material vorlegen, die sich für diese Frage interessieren. Wenn er dazu
gerade Tertullian, Minucius Felix, Cyprian, Arnobius und Laktanz gewählt
hat, dann geschah es aus zwei Gründen. Diese Autoren haben nicht nur die
Grundlage für die westliche Theologie geschaffen, sie sind auch die Vertreter
einer Christenheit, die in der Zeit vor Nizäa eine geschichtliche Einheit
verkörpert und die für die Fragen der Moral besonders offen war.

Im Hinblick darauf behandelt Sp. die genannten Autoren der Reihe nach.
Er gibt zu jedem eine kurze Einführung und stellt anhand vieler Texte dar,
was sie über den menschlichen Akt, das Verhältnis des Menschen zu Gott, die
einzelnen Tugenden, im besondern die meist empfohlenen wie Liebe und
Geduld, sowie über die besondern Situationen von damals gedacht haben.
Für jeden Autor wird zudem eine ausgewählte Bibliographie gegeben. Da die
einzelnen Themen für jeden Autor gesondert behandelt wurden, war es

gegeben, sie in einem Schlußkapitel in einer Zusammenschau darzustellen.



Besprechungen 523

Das geschieht denn auch in der Konklusion, und zwar nach einem kurzen
Überblick über das lebendige Zeugnis in den Martyrerakten. Eine chronologische

Tafel, ein Stellenregister sowie ein Personen- und Sachverzeichnis
beschließen das Ganze.

Ohne Zweifel kommt hier auf verhältnismäßig wenig Seiten zur
Darstellung, was die nordafrikanischen Christen des dritten Jahrhunderts vom
sittlichen Leben hielten. Allerdings hat es die etwas verengte Fragestellung
(S. IX) mit sich gebracht, daß gewisse Züge des christlichen Lebens, wie die
sakramentale Praxis und die Einstellung zur Kirche, zu kurz kamen (vgl.
S. 84. 90. 112). Es ist denn auch bezeichnend, daß ein Buch wie «Ecclesia
Mater» von Karl Delahaye (franz. Ausgabe, 1964) nicht verzeichnet wird.
Noch mehr wird man vermissen, daß der Verfasser sich nur wenig bemüht
hat zu zeigen, wie gewisse biblische Themen, etwa Gerechtigkeit (vgl. S. 135),
Glaube (S. 187) und Freiheit, im römischen Kontext einen andern Klang
bekommen haben. So tritt zu wenig hervor, was bei jenen Autoren das typisch
Christliche ausmachte. Was noch die Bibliographien angeht, war es natürlich
nicht möglich V. Saxer, Vie liturgique et quotidienne à Carthage vers le
milieu du 3e siècle (Rom, 1969) und V. Loi, Lattanzio (Zürich, 1970) schon
zu berücksichtigen. Hingegen hätten die verschiedenen Artikel von Loi
(vgl. op. cit.) nicht übersehen werden dürfen. Das gleiche gilt von H. Hagendahl,

Latin Fathers and the Classics (Göteborg, 1958). Basil Studer

Oehler, Klaus: Antike Philosophie und byzantinisches Mittelalter.
Aufsätze zur Geschichte des griechischen Denkens. - München : Beck 1969. 341 S.,
10 Abbildungen auf drei Tafeln.

In verdienstlicher Weise hat K. Oehler einige seiner bereits anderswo
veröffentlichten Studien in einem Band zusammengestellt und ihnen ein

paar inedierte Arbeiten beigefügt. Wie es der Titel des Sammelbandes zum
Ausdruck bringt und im Vorwort eigens hervorgehoben wird (9 f.), will der
Autor mit dieser Zusammenstellung die Bedeutung der byzantinischen
Philosophie für die Vermittlung antiken Geistesgutes an das Mittelalter und damit
auch an die Neuzeit ins rechte Licht stellen. Gleichzeitig ist es ihm auch ein
Anliegen zu zeigen, wie die Darstellung der Geschichte der Philosophie selbst
schon Philosophie ist (10-13).

Es kann sich nicht darum handeln, hier den ganzen Reichtum des in
diesem Sammelband Gebotenen darzulegen. Es soll nur auf die Beiträge
hingewiesen werden, die für die Theologie besonders wichtig erscheinen. Wenn
zu einigen von ihnen auch einschränkende Bemerkungen gemacht werden,
soll damit ihre Bedeutung doch erst recht unterstrichen werden.

Eine erste, bisher noch nicht veröffentlichte Studie ist der Kontinuität
in der Philosophie der Griechen bis zum Untergang des byzantischen Reiches
gewidmet (15-37). Mit Recht wird darin betont, wie wichtig die griechische
Philosophie sowohl für die patristische wie für die byzantische Theologie
gewesen ist. Im Bestreben, die Größe des byzantinischen Geistes voll zu
würdigen, macht der Autor allerdings einige Feststellungen, die man für



524 Besprechungen

übertrieben halten wird, selbst wenn man mit ihm fast das ganze griechische
Christentum, mindestens von Konstantin an, als byzantinisch bezeichnet.
Oder ist es besonders glücklich, wenn das Nicänische Glaubensbekenntnis
als «byzantinische Schöpfung» hingestellt wird (17f.) Ist es genau, wenn im
Zusammenhang mit dem Konzil von Chalzedon festgestellt wird: «Mithin
sind also die Hauptartikel des christlichen Glaubens in ihrem Ursprung
byzantinisch» (18)? Auch hinter den Satz: «Die neuplatonisch-byzantinische
Philosophie (von der Mitte des 3. bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts) steht
unter der Vorherrschaft des Neuplatonismus und des Christentums», darf
man ein Fragezeichen setzen (21). In dieser Sicht ist dann auch zu verstehen,
warum die an sich berechtigte Kritik an der These Harnacks von der Helleni-
sierung des Christentums etwas einseitig ausfällt (33-37). Es sei zudem noch
vermerkt, daß es ungenau ist zu sagen, die altkirchliche Theologie hätte den
Begriff der Hypostase (uTtéaTaenç) der neuplatonischen Philosophie entnommen

(23), und daß die Feststellung: «Unter den vielen anderen, die so die
Dreiheit der Personen (ÛTrocTàaeiç) bestimmen, muß besonders Athanasios
hervorgehoben werden, weil gerade er das Nicänum maßgeblich mitformuliert
hat» mindestens verwirrend, wenn nicht geradezu falsch ist; denn einerseits
ist der Gebrauch von ÛTtôaTatHç in der patristischen Theologie auch durch
stoische und mittelplatonische Einflüsse zu erklären, und anderseits hat
Athanasius, wenn er es auch schließlich zuließ, von drei Hypostasen zu reden,
eine solche Redeweise sich nicht zu eigen gemacht. (Vgl. dazu G. L. Prestige,
Dieu dans la pensée patristique, 146.159 f., und vor allem H. Dörrie,
'Ynoa-maiç. Wort- und Bedeutungsgeschichte: Nachr. Akad. Wissen. Gött.,
1955, 35-93.

In mehreren Studien behandelt Oe. die Frage des sogenannten «esoterischen»

Piaton, das heißt, des Verhältnisses der mündlichen Lehre und des

dialogischen Schriftwerkes Piatons (66-94; 146-161; 222-233). Dabei nimmt
er u. a. befürwortend Stellung zu der auch die Theologiegeschichte
interessierenden Frage, wie weit der Platonismus und der Neuplatonismus als eine
Einheit anzusehen sind.

Von den Arbeiten über Aristoteles und sein Nachwirken sind drei
besonders zu erwähnen. Zur Erhellung des Problems der Sprachanalyse wird
der Sinn des Axiomes «Ein Mensch zeugt einen Menschen» eingehend erörtert
(95-145). Es ist dies ein Grundsatz, der in der trinitarischen und christologi-
schen Anwendung des antiken Zeugungsbegriffes (ôpoouaïoç) eine sehr
beachtliche Rolle gespielt hat. Im Artikel «Aristoteles in Byzanz» wird eine
nützliche Übersicht über das Nachwirken des Aristoteles gegeben (272-286).
Allerdings wird man für die eine und andere Formulierung seine Bedenken
anmelden. So kann man kaum sagen, daß das Christentum in Folge der
Christianisierung der Schule von Alexandrien (zur Zeit Justinians) neuplatonische

Züge annahm (276), und ebensowenig, daß die Renaissance in Italien
begonnen hat, als die drei eigenständigen Kulturen des MA, die
griechischbyzantinische, die arabisch-jüdische und die westlich-lateinische miteinander
in Berührung kamen (283). In beiden Fällen wird die Analogie der
betreffenden Fakten zu wenig beachtet. Aus der Untersuchung «Thomas von Aquin
als Interpret der aristotelischen Ethik» sei schließlich hervorgehoben, welch



Besprechungen 525

große Bedeutung dem Aquinaten für die Interpretation der Aristoteles-Texte
zugesprochen wird (309-327, bes. 327).

Besondere Beachtung verdient endlich die Studie «Der Consensus
omnium als Kriterium der Wahrheit in der antiken Philosophie und der Pa-
tristik» (234-271). In dieser geschichtlichen Übersicht, die von den ersten
Anfängen, hauptsächlich Aristoteles, bis ins 17. Jh. führt, wird ein Thema
behandelt, das sowohl für die Erklärung des christlichen Glaubens, wie für die
Entstehung der Konzilstheologie, wie auch für den theologischen Traditionsbeweis

eine große Rolle gespielt hat. Was die Einflüsse der Antike auf das
Christentum angeht, wird dabei freilich zu wenig zwischen Philosophie und
politisch-rechtlichen Auffassungen unterschieden. Dazu sind gewisse Einzelheiten

nicht exakt. So wird die Traditionstheologie des Vinzenz von Lerin in
einen zu großen Gegensatz zur Schrifttheologie des Augustinus gebracht
(262f.). Selbst wenn man annehmen dürfte, daß Vinzenz sein Commonitorium
gegen Augustinus verfaßt hätte, im Grunde hat er doch nur dessen Traditionslehre

systematisiert. Basil Studer

Mühlen, Heribert: Die Veränderlichkeit Gottes als Horizont einer zukünftigen

Christologie. Auf dem Weg zu einer Kreuzestheologie in Auseinandersetzung

mit der altkirchlichen Christologie. — Münster: Aschendorff 1969.
37 S. (Ersch. zuerst in: Catholica Jg. 23, 1969, H. 2/3.)

In der vorliegenden Studie handelt es sich um ein Referat, das der
Verfasser am 4. Januar 1969 auf der Arbeitstagung katholischer Dogmatiker
und Fundamentaltheologen gehalten hat. Es wird darin die Frage behandelt,
wie die altkirchliche Christologie, das heißt konkret das nizänische Dogma
der Konsubstanzialität, in den heutigen Verständnishorizont übersetzt
werden kann. In zwei Vorbemerkungen wird zuerst gezeigt, wie dies zu
geschehen hat. Im Hinblick auf das dynamische und zugleich soziale
Verständnis der Gesamtwirklichkeit von heute muß vorerst das Vorverständnis
der Aussagen von Nizäa selbst freigelegt und dann sowohl mit dem biblischen
Verständnis wie mit dem heutigen Denken konfrontiert werden. Diese drei
Schritte werden im folgenden kurz umschrieben. Zuerst wird untersucht, um
was es auf dem Konzil von Nizäa ging. Es war die Absicht der Väter, gegenüber

Arius festzuhalten, daß der Sohn mit den gewordenen Geschöpfen keine
Ähnlichkeit habe. Mit dieser Aussage sei wohl die Fremdheit des göttlichen
Mysteriums gegenüber dem all-kosmischen Seinsverständnis herausgestellt
worden. Aber das all-kosmische Seinsverständnis hätte sich darin doch der
Interpretation des Kreuzgeschehens überlagert. Im zweiten Schritt wird
sodann versucht, den Begriff homoousios in die biblische Sprech- und Denkweise
rtickzuübersetzen, um damit die Übertragung ins moderne Denken zu
fundieren. Dabei wird Ex 3,14 sowie die Auffassung vom Geiste als dem Wesen

Gottes (Geist «die Homoousie von Vater und Sohn in personhafter
Existenzweise») als Ausgangspunkt genommen. Im dritten Schritte schließlich

wird der Versuch unternommen, die im Lichte der Schrift abgeklärte

34



526 Besprechungen

Lehre des Konzils in das heutige Verständnis zu übertragen. Grundlage dazu
ist das «personologische Grundgesetz», wonach die Unterschiedenheit der
göttlichen Personen nicht größer und ihre Einheit nicht intensiver gedacht
werden kann. Im Anschluß daran wird aufgewiesen, daß die Unveränderlich-
keit Gottes als personale Bundestreue und die heilsgeschichtliche Offenbarung
der göttlichen Liebe als Identität personaler Weggabe zu verstehen sind.
Gott, der unveränderlich seinen Verheissungen treubleibt, offenbart sich als

derjenige, der sein Eigenstes, den Sohn, weggibt und damit als die Liebe.
Es unterliegt keinem Zweifel, daß dieser Versuch, die Lehre von Nizäa

neu zugänglich zu machen, Beachtung verdient. Er entspricht nicht nur
einem wirklichen Bedürfnis des heutigen Christen, sondern enthält sicher
bereits für eine Lösung festzuhaltende Elemente. Es ist allerdings nicht leicht,
dem Autor in seinen Gedankengängen zu folgen. Oft wird man von seinen
Feststellungen mehr frappiert als überzeugt. So wenn man z. B. liest: «Die
trinitarische Struktur dieses Geschehens wird daran deutlich, daß der Vater
der seinen Sohn Überliefernde ist, der Sohn der sich selbst Überliefernde und
das Pneuma der im Vater und im Sohn streng identische Vorgang der
Überlieferung selbst» (33s). Ist der Sohn nicht auch der Überlieferte? Und ist der
Geist nicht auch etwas Aktives

Wenn man manchmal zögert, dem Autor zu folgen, kommt das indes zum
Teil auch daher, daß seine exegetischen und dogmengeschichtlichen Begründungen

vielfach wenig befriedigen können. So liest man mit Überraschung,
daß nach Jo 5,37 niemand das sISoç des Vaters sehen kann (37). Im
herangezogenen Text ist nämlich die Rede von den Juden, die weder die Stimme
des Vaters gehört, noch seine Gestalt je gesehen haben, und die auch sein
Wort nicht bleibend in sich haben, weil sie dem nicht glauben, den er gesandt
hat. - Schwerer wiegt, wie wenig differenziert sich der Autor mit dem «leidenslosen

Antlitz des platonischen Gottes» (9) auseinandersetzt. Einerseits wird
nämlich übergangen, daß ein Zusammenhang zwischen der griechischen Lehre
von der Unveränderlichkeit Gottes und der als gültig angesehenen
Feststellung seiner Unsichtbarkeit besteht. Auf der andern Seite wird zu wenig
betont, daß mit der Unveränderlichkeit die Unvollkommenheit der körperlichen

oder der geschöpflichen Wesen von Gott ausgeschlossen, nicht aber
Gott als reglos und untätig hingestellt werden soll. Jedenfalls wäre in dieser
Hinsicht nicht erst Johannes Damaszenus heranzuziehen gewesen (29),
sondern man hätte auch auf Gregor von Nyssa hinweisen können (vgl. J. Danié-
lou, L'être et le temps chez Grégoire de Nysse, 95-115: «Changement»). -
Wenn in diesem Zusammenhang auch das dynamische Moment im Ausdruck
xpÖTroç -rrjç tfmâpÇecûç hervorgehoben wird (29), so geschieht dies sicher zurecht.
Aber es hätte nicht auf Tpärco? («Wendung»), sondern auf Ö7rapäjt,ç bezogen
werden sollen. Mit diesem Ausdruck stellen nämlich die griechischen Väter
fest, daß die Weise, wie die Personen ins Dasein treten, verschieden ist (vgl.
die Texte bei Lampe (1434f.). - Man muß auch die Art und Weise als etwas
kurzschlüßig ansehen, mit der ohne Berücksichtigung der LXX zwischen
dem Gebrauch von Ex 3,14 zur Zeit des Konzils von Nizäa und dem Sinn der
Stelle, wie ihn die heutige Exegese versteht, ein Zusammenhang hergestellt
wird (20-23). — Ebensowenig wird hinsichtlich der Auffassung des Athanasius



Besprechungen 527

vom In-sein der Personen der ganze Kontext beachtet. Es wird wohl auf die
Stellen bei Johannes hingewiesen (11), nicht aber auf das In-sein der
Hypostasen. - Wenn weiter gesagt wird, daß nach den altkirchlichen Konzilien
Jesus als ein «Mensch wie wir alle» erscheint, aber nicht als «Mensch unter
uns und mit uns », dann mag das stimmen, wenn man die Konzilstexte isoliert
betrachtet. Zieht man jedoch zur Interpretation die Texte der zeitgenössischen

Väter, etwa die Predigten Leos, heran, wird man das ô[xoo>ia[.oç Y)p.ïv

viel mehr als Ausdruck für die Tatsache betrachten, daß sich Christus mit uns
und unserer ganzen Geschichte solidarisch gemacht hat (vgl. Leo, Serm. 30,6 ;

ep. 31,2). - Es ist schließlich auch etwas einseitig, wenn im gleichen
Zusammenhang zur Interpretation des Konzils von Chalzedon bloß die Stelle aus
dem Briefe Leos an Flavian herangezogen wird, in der das agere der beiden
Naturen unterschieden wird (8). Abgesehen da von, daß im Konzilstext selbst
nicht die Naturen, sondern Jesus Christus Subjekt ist (DS 301), gibt es bei
Leo selbst genügend Stellen, in denen vom Sohn Gottes selbst Geburt und
Tod ausgesagt werden (vgl. bes. ep28,5; serm. 77,4s). Im übrigen muß das
Ungenügen der Erklärung, die die Väter von der Verlassenheit Christi am
Kreuz geben, weniger mit ihrem «allkosmischen Horizont» (17), als mit ihrer
zu vereinfachenden Psychologie in Zusammenhang gebracht werden.

Es ist klar, daß es sich bei einem Referat wie dem vorliegenden nicht
darum handeln konnte, in die Einzelheiten der Vätertheologie einzutreten.
Aber man stellt sich doch die Frage, ob die manchmal etwas zu eiligen
Hinweise auf die Lehren der Väter und deren oft etwas voreingenommene
Beurteilung eine genügende Grundlage für eine Neuinterpretierung der
altkirchlichen Christologie geboten haben. Basil Studer

Burley, Walter: Treatise De formis. (Hrsg. u. eingeleitet) von Frederick
J. Down Scott. - München: Verlag d. Bayer. Akad. d. Wiss.; Beck in Komm.
1970. 71 S. (Bayerische Akademie d. Wissenschaften. Veröffentlichungen der
Kommission für die Herausgabe ungedruckter Texte aus der mittelalterlichen
Geisteswelt. Bd. 4.)

Unter dem einen Titel De formis veröffentlicht der Hrsg. zwei bisher
ungedruckt gebliebene Traktate Burleys. Sie folgen sich nacheinander in
vier Hss. : London, Lamb. Pal. 70 (L), Oxford, Bodl. Add. A. 370 (B), Vatican,

Vat. lat. 2146 (Va) und Vat. lat. 2151 (Vb). Andere Hss. sind dem Hrsg.
nicht bekannt geworden. Er verrät uns übrigens nicht, wie weit sich sein
Bemühen, sämtliche Hss. zu erreichen, erstreckte. Die beiden von einander
sehr verschiedenen Texte werden in dieser Ausgabe als Pars prior und Pars
posterior bezeichnet. Dabei muß der Hrsg. selber die Frage offen lassen, ob
es sich wirklich um zwei Teile eines und desselben Werkes handle. Zwar haben
alle Hss. im Explicit der Pars posterior den Titel «De formis», drei haben
zudem die ausdrückliche Zuteilung an Burlaeus. Aber gerade dieser zweite
Teil handelt über die Quantität und nur beiläufig, gelegentlich einer Analogie,
über die Form. Beiden Teilen ist eine Anzahl Aristoteles-Zitate und daraus



528 Besprechungen

abgeleiteter Argumente gemein, die ohne Verweis auf den andern «Teil»
eingeführt werden. In pars prior wird eine später folgende Erklärung
angekündigt, die aber in pars posterior nicht folgt. Hier wiederum wird zweimal
auf früher Gesagtes verwiesen, das man aber in pars prior vergeblich sucht.
Somit bleibt die Frage offen, ob es sich um zwei Teile eines größeren Ganzen
oder um zwei Fragmente verschiedener Traktate handelt.

Über die Qualität der Hss. liefert die sehr kurze Einleitung nur dürftige
Auskünfte. Va hat viele Fehler und Lücken, Vb läßt noch mehr aus. Die
«besterhaltene» Hs. ist L; in ihr sind viele Lücken, offenbar durch Vergleich
mit andern Hss., ergänzt worden. Im Apparat sind aber diese Ergänzungen
nicht kenntlich gemacht. Die wenigen Angaben beziehen sich zur Hauptsache

auf die Auslassungen von Va und Vb. Da zudem kein Wort fällt über
ein ungefähres Abhängigkeitsverhältnis der Hss. untereinander, sind wir
dort, wo Zweifel an der Richtigkeit des hergestellten Textes aufkommen, auf
Mutmaßungen angewiesen. Solche Zweifel melden sich an folgenden Stellen
(Zeilenzählung vom Rezensenten; der Text weist keine auf) :

8,12 talis] tale ens 12,26.29 procedit] precedit 13,13 materia]
materie 13,14 utrum]utrumque 18,14 sinito] supposito 24,16 tertiam]
tertium ibid. quantum] quoniam 29,30 vitrum vas] vitreum vas
30,1 hoc] hoc quod 31,9 videtur] videntur 34,22 cuius] cuiusmodi
35.27 desgleichen 36,20 vivens] viventis 36,29 sit] sic 36,30 dieser Nachsatz

ist unverständlich; ist das «non» zu streichen, oder handelt es sich um
einen verstümmelten Text 43,12 dico] dicto 54,26 quidem] quidam
55.28 adequate] adequata 65,22 desgleichen 62,20 argentum] argumentum

65,21 wie 55, 28 66,18 Si] Sic 69,12 reddit] redit
Druckfehler verunzieren leider in großer Zahl die Textausgabe. Um

solche mag es sich auch an nachstehenden Stellen handeln, obwohl sich diese
mitunter kurz nacheinander wiederholen:

8,33.35; 9,1 transmuteretur 20,17 in circuit» 23,6 eorundttm
23,23 asseraret 38,30 sendtiva 40,13 corpus frigidus 42,25.26.27
habentom] habentem 61,19.35 duobis 61,35 alib« 71,24 her propo-
sitiones

Als Eigenheiten mittelalterlicher Formenlehre könnten erklärt werden:
une forme (26,8), illurf articulum (26,30), kaum hingegen nigrus (69,15.16).
Ungewohnt wirkt die von unbestimmtem Subjekt gebrauchte Wendung Si

loquitur; wäre vielleicht Si loquimur zu lesen gewesen? Auffallend oft folgt
der Indikativ nach cum causale.

In der Schreibweise ist der Hrsg. halbwegs zwischen mittelalterlicher
und moderner stehen geblieben. Er vermeidet z. B. accio, nichil, beläßt aber
Genitiv- bzw. Pluralendung materie, oder aber eine Form wie etherogomen-
ium (35,29.30). Müßte es nicht einfach etherogenium bzw. heterogenium
heißen? Im übrigen wirken die großen Ausgaben mittelalterlicher
scholastischer Texte überzeugender, die einheitlich die moderne Orthographie
anwenden. Endlich wäre es wünschenswert, daß sich Zitatennachweise nicht
bloß mit der Seitenzahl einer bestimmten Ausgabe, die nicht jedermann zur
Hand hat, begnügen würden, sondern dazu auch die gleichbleibende Zählung
in Bücher, Kapitel usw. wiedergäben. Pius Künzle.



Besprechungen 529

Thomas von Sutton: Quodlibeta. Hrsg. von Michael Schmaus unter
Mitarbeit von Maria Gonzäles-Haba. - München: Verlag d. Bayerischen
Akademie d. Wissenschaften, Beck in Komm. 1969. l-681., S., 4 Taf. (Bayerische

Akademie der Wissenschaften. Veröffentlichungen der Kommission
für die Herausgabe ungedruckter Texte aus der mittelalterlichen Geisteswelt.

Bd. 2.)

Thomas von Sutton (f nach 1315) zählt mit Nikolaus von Triveth «zu
den bedeutendsten Gestalten der Oxforder Dominikanerschule im
ausgehenden 13. und im beginnenden 14. Jh.» Die Herausgabe seiner Quodlibeta
ist daher sehr zu begrüßen. Die kurze Einleitung (vii-xxxiv) hält zunächst
die wichtigsten Arbeiten über den englischen Magister fest. Daran anschließend

und diese voraussetzend bemüht sich Schmaus um eine weitere
Abklärung der Lebensdaten (xi f.), des literarischen Erbes (xii-xvi) und der
Datierung der Schriften (xvi-xxii). Schließlich kommen die Handschriften
und die Einteilung des edierten Werkes zur Sprache (xxni-xxxm).

Die Quodlibeta I und II können den Jahren 1285/87 oder 1286/88, als
Sutton erstmals Oxforder Magister regens war, zugewiesen werden; das

III. und IV. Quodlibet hingegen dürften erst nach 1311 anzusetzen sein.
«Die philosophie- und theologiegeschichtliche Bedeutung des Thomas von
Sutton liegt im folgenden : Thomas von Sutton ist ein treuer, wenn auch kein
unselbständiger und kritikloser Anhänger des Thomas von Aquin.» Ob er
den Aquinaten gegen Heinrich von Gent und Gottfried von Fontaines, oder

gegen andere verteidigt, wird erst ausgemacht werden können, wenn einmal
die «quidam», deren Ansichten er zurückweist, feststehen. Zugleich wird
dann die Abfassungszeit sicherer umgrenzt werden können. Dazu eine

Anregung. Warum sollten sich nicht Seminare dieser Arbeit widmen? Die
entsprechenden Texte könnten anhand der Transskription der ersten Handschrift

vervielfältigt und die Suche bis zur Drucklegung schön vorangetrieben
oder gar bewältigt werden.

In den Ausführungen zu Suttons Werken begegnen wir dem
Schriftstellerkatalog von Stams. S. sagt kurz und bündig, er sei 1305 verfaßt und
wohl ca. 1315 vollendet worden. Die Untersuchung von H.D. Simonin,
Notes de bibliographie dominicaine, in AFP VIII (1938) 193-214, IX (1939)
192-213, hat aber ergeben, daß der erste Dominikaner-Schriftstellerkatalog
aus einer um 1307-12 verfaßten Chronik um 1320-25 entstanden ist. Hievon
leitet sich der Prototyp der Tabula Stamsensis ab, die selber um 1350
geschrieben worden ist. Als chronologisches Kriterium der Werke eines Autors
ist sie somit vorsichtig zu gebrauchen. Da sie ferner die Concordia librorum
Thomae dem Thomas Sutton nicht mit den übrigen Werken unter Nr. 16,
sondern erst unter Nr. 86 und dort als einziges Werk zuschreibt, ist vielleicht
eher dem Katalog von Upsala zu glauben, der dieses Werk einem Thomas de
Campona zuerkennt. Hingegen kennt bereits dieser Katalog (von 1376),
nicht erst Ludwig Valladolid vier Quodlibeta Suttons. Unter den Werken
wäre auch der von W. Senko in AHDLMA 1960, 229-266, edierte und dem
Magister zugeschriebene Traktat De esse et essentia zu erwähnen gewesen.
Die Authentizität von Quodlibet III und IV ist vielleicht doch etwas zu



530 Besprechungen

kurz behandelt, besonders nachdem die Basler Hs. das III dem Nikolaus
Triveth zuschreibt. Für die Edition standen vier Hss. zur "Verfügung : O Vat
Ottob. 1126, M=Oxford, Merton 138, B(asel Univ. B IV 4) und T(oulouse
739). Ein Fragment von 11,3 findet sich zudem in Tr(oyes 501). Quodlibet
III und IV sind allerdings nur in M und B überliefert. Die Bewertung der Hss.
wird an einigen Beispielen erläutert (XXX). Hier hätten unbedingt die
entsprechenden Zeilenangaben zur Edition gemacht werden müssen. Von O
heißt es da, ein ursprüngliches ex aut aeternitate sei von späterer Hand mit
Recht zu ante aeternitate (sie) korrigiert worden. Der Apparat (55,69) hat:
ante aeternitatem correxit ex aut aeternitatem.

S. hält B für die schlechteste Hs. Ob aber nicht T den letzten Rang
einnimmt Auf jeden Fall ist B in etlichen Fällen vernachlässigt worden, wo
sie allein den richtigen Text bietet, wie sich noch zeigen wird. Mit vollem
Recht aber ist der Herausgeber nicht dem Beispiel Przezdzieckis gefolgt,
der bloß wegen der quantitativen Vollständigkeit von M diese der Hs. O

vorgezogen hat Wie man dem Autograph, wenngleich es nur ein Fragment der
endgültigen Textfassung überliefert, den Vorrang gibt, genau so und nicht
andeis schätzt man den Zeugen höher, der erwiesenermaßen den besseren
Text überliefert, soweit er einem zur Verfügung steht.

Erstaunlicherweise greift S. die Frage nicht auf, ob wir eine vom Magister
stammende Redaktion oder eine Schülernachschrift (Reportatum) vor uns
haben. Der Text legt deutlich ein Reportatum nahe 134, 110: «...hic, in
studio isto ...». Ebenso deutlich sind Wendungen persönlicher, direkter
Anrede der Hörer: 88,61-2: «... non habetis tarda ingénia ingénia vestra
sund valde tarda ...». Nicht selten kehrt die Formel wieder: «Et videte ...»
(68,71-2; 119, 122; 142,93; 148, 291; 292, 141; 387, 141-2; 440, 131). Sound
so oft begegnet man plumpen, ungelenken Wendungen, die die Annahme
eines Reportatums bestärken.

Ein ungelöstes und wohl unlösbares Problem bietet die richtige
Einteilung der Quodlibeta, nicht nach der Reihenfolge der Materien, sondern
nach dem jeweiligen Pensum. Die Ausgabe teilt den Stoff ausschließlich in
Quaestiones ein. Dabei muß klar sein, daß eine einzige Quaestio zu wenig
Stoff bot für einen Fakultätsanlaß, dessentwegen sämtliche andern
Vorlesungen auszubleiben hatten. Vielleicht wären soviele Quaestiones
anzunehmen, als die Einteilungsschemata erkennen lassen, während die Einzelfragen

als Artikel zu gelten hätten. Der Katalog von Prag (ed. P. Auer, Ein
neuaufgefundener Katalog der Dominikaner Schriftsteller, Lutetiae Parisio-
rum 1933, 98) sagt denn auch: «Duo quodlibeta cum multis articulis et
solutionibus».

An kleinern Fehlern sind zu berichtigen : die Signatur von B lautet
Basel, Univ. B IV 4, nicht bloß IV 4. Der S. x Anm. 6 zweimal genannte
Forscher heißt D. A. Callus, nicht Gallus. Für die S. xx erwähnte Arbeit
von H. Pouillon, Le ms. 186 (lies: Le ms. d'Assise, Bibl. comm. 196) war
zu verweisen auf RTAM 12 (1940) 329-358, nicht auf Anm. 20 der Einleitung,

wo ein anderer Titel erwähnt wird. In der Einleitung wiederholt sich
die Formel «Was betrifft» etwas gar oft.

Gehen wir nun zum Text über. Ganz allgemein muß eingeräumt werden,



Besprechungen 531

daß sich neben sehr wertvollen Abhandlungen auch einige finden, in denen
sich das Denken bereits an Spitzfindigkeiten gefällt. Wenigstens das
Argumentum ad hominem liefert auch ein Beispiel, wie «spekulative »Theologie auf
keinen Fall aussehen darf. So setzt sich Sutton in III, 15 mit einem Argument
Heinrichs von Gent (Quodl. XV, 13) für die Begnadigung Märiens «in primo
instanti suae conceptionis» auseinander, das spaltenlang die aristotelische
Physik für die Möglichkeit eines rein vom göttlichen Heilswillen abhängigen
Vorrechts bemüht. Die Entgegnung schöpft ebensolang aus gleichem Quell.

Die nachstehenden Beobachtungen und Verbesserungsvorschläge zu
Einzelheiten des Textes begrenzen sich auf folgende Teile des Werkes: das

ganze Quodl. I (3-151), II, qq. 14-15 (270-309), III, qq. 1, 7-8, 11-15 (339-
345, 383-397, 409-442), IV, qq. 10-13 (554-586).

Wie bereits bemerkt, ist B an mehreren Stellen zum Nachteil der Edition

unterschätzt worden. Nach dem S. xxxni aufgestellten Stemma haben
MBT eine gemeinsame mittelbare Vorlage; MB lassen zudem die Wirkung
einer fernen ursprünglichen Vorlage spüren, die sie mit O gemeinsam haben.
So ist es denn durchaus möglich, daß B allein den richtigen Text bieten kann.
Die vom Hrsg. angeführten Fälle (S. xxxii) sind aber nicht die einzigen. Die
starke Abneigung gegen B wird zur beinahe starren Bevorzugung von M.
Sie wirkt sich besonders in den von MB allein uberlieferten Quodl. III und
IV aus und geht so weit, daß 579,474 seine Lesung «in eodem libro», d. h.
in Averroes, VI Phys., verworfen und «in libro I» (M) vorgezogen wird, ob-
schon im Zitatennachweis das VI Buch angegeben wird B ist aber auch an
folgenden Stellen besser. (Ihre Lesung kommt nach dem Lemmazeichen ] zu
stehen).
73,66 quaestione] ratione (nämlich im Argument «quod non»).

277,176 generent] gererent (nach M würden die Seelen die Körper erzeugen,
was Plato nicht behauptete).

280,232 perfectio] perfectior.
280,241 intelligendo] in intelligendo (in fällt leicht aus vor int)
281,253 Vult] Vult igitur (stilistisch besser).
281,260 confusam] confusam et (zwei Prädikate; das zweite, «in communi»,

begründet das erste).
294,179 quod vel quid] quid (Zusatz Verlegenheit des Schreibers).
304,418 quam] qua (abhängig von: eadem facilitate).
410,39 differentia in potentias] diff.inter ipsas (hier wird für die Variante

wie auch bei Zeile 38 kein Siglum angegeben) ; zu behalten ist
jedenfalls : differentia inter potentias.

411,83 removens et prohibens] removens prohibens
417,11 sunt actus et non actus] non sunt actus (nach dem Kontext werden

die Akte eindeutig dem Intellekt, nicht teilweise der memoria
zugeordnet)

421,46 quoad hoc] quoad hoc quod (zudem ist das vorausgehende Primo,
da ihm kein Secundo folgt, wohl durch Konjektur in principaliter zu
verbessern).

427,207 animam dicere] dicere animam (folgt genauer der Aristoteles-
Übersetzung)



532 Besprechungen

430,34 forte] recte (forte ist sinnvoll in «Tu dices forte ...», aber nicht als

Einleitung zu einer Maren Stellungnahme).
432, 93 ita quod est] Ita est (u. nach caritate: .Quando).
432, 99 tunc] tarnen (Gegensatz zum etwas einräumenden licet).
432,99f. materialibus] mater, videre et (von possumus erfordert!).
435,189 potest] potest esse.

442,201 non habet esse] habet non esse (Kontext!).
560,82 enim] in (das vorausgehende enim genügt, für in vgl. Z. 79.).
562,127 huius. Et] huius etiam (ansonst sinnlos).
563,162 secundo] primo (Kontext).
565.30 die Addition von B nach minus ist sicher echt, doch irgendwie

verstümmelt. Im Textus receptus (M) Mafft jetzt eine Lücke vor
dem unvermittelt folgenden Et propter primum. Die ab 566,65
angeführten gegnerischen Einwände machen diese Lücke noch
deutlicher.

572,245 f. non, sed .In vanum] non. Si in vanum.
574,333 hoc] hoc quod (Satzkonstruktion).
578,437 dici] duci (evident).
384.31 hingegen wäre visibilis (M) ebensogut wie visibilem (B), oder gar

besser gewesen.
An einigen weiteren Stellen hätten andere Hss. als B, oder mit B das Bessere

bzw. Richtige geboten :

28,63 sine specie ist als vollkommen sinnlos mit T wegzulassen. Möglicher¬
weise ist die Lesung ursprünglich, wenn nämlich das vorausgehende
nisi in aliqua specie, welches in O am Rande nachgetragen ist, eine

spätere Verbesserung bedeutet.
29,99 procedens] praecedens mit MT (Korrelat zu sequentia, Z. 100).
41,4 Arguitur quod non] Arg. quod sie mit MB (Kontext!).

281,259 quo] qui mit M (Grammatik).
Aus Gründen des Kontextes, der Grammatik oder des Stils bedarf der

Text weiterer, z.T. dringender Verbesserungen. Varianten sind zwar keine,
oder keine brauchbaren angegeben; es mag sich teils um Schreib-, teils um
Lesefehler handeln. Aus Raumgründen verzichte ich auf eine jedesmalige
Begründung.

45,136 hac...illa] hoc illo 48,36 nec sic] ut sie 57,118 utrumque]
utraque (de potentia, gemeint wohl potentia ordinata und absoluta) 71,17
indisposite] indispositae 112,112 imperfecta) in perfecta 112,127

ordinatae] ordinate 112,131 desgleichen (nämlich secundum debitum
ordinem, vgl. 113,136-7) 119,125 Verae] Vere 133.73 sine istis ist
entweder als überflüssig wegzulassen, oder es muß ihm ein id est folgen
271,40-41 quia et sie: eines der beiden ist überflüssig 273,91 sit] fit

275,127 imaginationem] imaginem (trinitatis 277,161 distincte]
distinetae 282,293 intellectus angelici] intell. angeli od. angelicus (das Prädikat

ist im Sing.!) 282,299 Et... angelus] Et ideo sicut angelus, licet ma-
terialia cognoscat 290,104 creatura] creata(?) 299,319 ista diversitas
causa] istius diversitatis causa 341,62 cum... sint (sunt B)] cum... <essent>,

(weil es sich um die Konsequenz der gegnerischen Ansicht handelt, nicht



Besprechungen 533

um die eigene Auffassung) 384,34 tantum (M) creatum (B)] <causatum>
386,107 sic] sit 396,201 causatam] creatam 410,34 quidam]

quidem( 410,38 scilicet ist als störend wegzulassen 414,158 Prae-
terea] Propterea 417,3 Arguitur quod sie : Actus memoriae discurrere ...]
Arguitur quod sit actus memoriae. Discurrere 418,36 aufert] affert

433,134 sit] fit 438,59 habent] habeant 442,196 successio motu]
sucessivo motu 560,78 reddit] redit 565,51 huius] huiusmodi
570,205 substantia et] {secundum formam) (gemäß Kontext allein passend)

573,278 subiecti] subiectis 583,17 unitum esse] unicum esse

583,30 differens] fluens od. defluens 585,77 sic] sit 585,94 sicut (M)
sic (B)] fit 271,44 additum] abditum.

Die einzige Konjektur, der ich begegnet bin, 298,290 cuilibet] quodlibet
drängt sich meines Erachtens nicht auf. Auch nach diesen Verbesserungsvorschlägen

verbleiben noch manche unkorrekte Sätze, z. B. 412,103-4 hoc

non est nach dem vorausgehenden quod ad hoc, quod. Auch ist 438,73 in instan-
ti materia ein nach dem vorausgehenden sicut patet de forma materiali
sehr ungelenk angefügtes Prädikat.

Das Ziel einer kritischen Edition, die Wiedergabe des authentischen
Textes in fließend lesbarer Form, ist nicht erreicht. Die Lesbarkeit wird vor
allem gestört - selbst wo der Text sonst korrekt wäre - durch eine unglaublich

fehlerhafte, des öftern sinnstörende Interpunktion. Da wird oft
Zusammengehörendes getrennt und umgekehrt, so daß man vor einem Rätsel steht.
Am häufigsten wird der Fehler gemacht, einen Begründungssatz der mit
Quia enim, Quia igitur beginnt und auf ein ideo hinweist, das die Folge
bringt, an den vorangehenden Satz anzuhängen. Z.B. 12,249/51: Sed tarnen
non propter hoc potest dici asinus, quia enim illud, quod est completum in
ratione asini, répugnât deo. Ideo nullo modo debet illud nomen assumi in
divinis, quia igitur pati et passivum esse, secundum complementum suae
rationis, imperfectionem dicunt. Ideo cavendum est, ne statt: asinus.
Quia enim ideo nullo in divinis. Quia igitur dicunt, ideo cavendum
est, ne Der gleiche Fehler wiederholt sich 134,85/87; 138,63/65; 140,57;
274,99/101 (ex quo Satis] Ex quo satis) 284,329/30; 297,258/9; 410,44;
410,47/50; 411,73/75; 412,106; 413,125/27; 414,171/415,173.

Der Beispiele anderer Fehler sind so viele, daß ich darauf verzichte, der
richtigen Interpunktion die falsche vorausgehen zu lassen.

10,185 generaliter verum; 48,30 subsistentes: ommes seil. 48,32
materia. Ex quo enim 49,53 accidentibus : difïerentiis non, propter
55,58/59 sequitur: aeeipit esse indivisibili, ergo ineeptione; quia
55,60/61 indivisibilis, et 57,105 Et... valet. Sicut enim 82,10/11 homo,
cum perfectorum. Oportet 96,126 prineipio, ratione cuius 97,137
desgleichen 106,203 Et cum ita sit, aer igitur et aqua 124,27 facienti,

est, deus 125,29 nec gloriam. Unde istam 126,61/2 parcendo, et
praedestinavit; et puniendo, et 129,142/3 artifex, quantum ad hoc
seil., quod 132,28 ex prineipiis. Ad fines autem 136,13/14 futuris.
Sed delectabile, unde huiusmodi, prius (vgl. 137,52/4) 143,133/34 per
substantiam ista, nec 145,181 sufficiens. Sed 274,114 Verum est in
habitu. Nihil 275,119 cognoscendum per illum actum, quem 275,125



534 Besprechungen

verum est sie : 288,54 veritate ipsa. Certe, si 289,66, qui locuti sunt
de beatitudine, posuerunt 304,421/22 esse secundum id quod est, gustui
sic aeeepto 384,28 exteriorem, si (Bei neuem Satz mit Si ist der
vorausgehende nicht fertig) 411,65/66 actus. Vel exteriorem, et tunc
411,84 gravis consequitur 412,101 locum, principaliter gravis, et
432,93 caritate. Quando 432,103/4 simul et semel minus dispositum,
calorem 432,110 naturae; 434,156/7 induci, unus gradus caritatis
est, quantum 435,184/5 medium; supremum namque 578,459 motus,
est quoniam

Diese Beispiele mögen genügen. Es widerstrebt einem, einen
emeritierten Professor als agens principale solcher Arbeit zu vermuten. Man denkt
eher, er hätte einem Anfänger zu großes Vertrauen entgegengebracht.

Ist es ohne weiteres verständlich, daß die vielen quidam nicht identifiziert
worden sind, so darf es sich kein Herausgeber leisten, die Stellen nicht
anzugeben, auf die der Autor innerhalb seines eigenen Werkes hinweist. Solche
Nachweise dienen nicht nur dem Leser, der den Band wegen einer Einzelfrage
aufschlägt; sie führen oft auf Probleme der Authentizität, der Integrität
des Werkes, oder der Quaestionenfolge. Ein solcher Fall wird eben hier
in 11,15 akut. 291,118 heißt es: in alia quaestione ostensum est. Statt dessen
hat einzig B : Item, sicut dicetur quaestione sequenti immediate. Weder das eine,
noch das andere stimmt. Wohl wird die Aussage im weitern Verlauf der
q. 15 noch zweimal wiederholt (298,288 und 300,344), aber nicht in der
nächstfolgenden Quaestion und auch nicht, soweit ich sehe, in einer vorausgehenden.
Ist vielleicht auf ein anderes Werk verwiesen Oder fehlt hier die Quaestion,
in der die Sache (anscheinend ausführlich) aufgezeigt worden ist

In IV,12 findet sich (S. 568 144/5) ein Hinweis auf 111,14 (429,20 ff.).
Der S. 560,74 erwähnte idem doctor ist nicht der eben zitierte Anselm, sondern
der zuvor angeführte Thomas v. Aq., De malo q. 16, a. 4. Die Stellennachweise
sind bisweilen fehlerhaft. 105 Anm. 15 muß es natürlich Averr. cael. 3, nicht
4 heißen. Das erste Zitat dieser Stelle endigt übrigens bei materia 106,193,
nicht 192. 410 Anm. 4 lies: Arist. anima 3 429 b 7 sqq., nicht 29 sqq.) ;

427 Anm. 2 lies: H 5 1147 a, statt H 4 1146 a).
Im Apparat sind sämtliche Varianten verzeichnet; er wird deshalb durch

eine Unmenge von Lesarten belastet, die unter dem Gesichtspunkt der
möglichen Echtheit völlig wertlos sind. Man mag das bei der kleinen Zahl von Hss.
hinnehmen. Da man in der Lektüre oft stockt und meint, es müsse sich im
Apparat etwas Besseres finden, jedoch leer ausgeht, ist man auch der
Vermutung enthoben, der Hrsg. hätte Wichtiges verschwiegen.

Dem ausgedehnten, vom Hrsg. viel Fleiß und Ausdauer fordernden Text
(3-658) folgen ein Register der Zitate (661-70) sowie ein Sach- und
Personenverzeichnis (671-81). Vier Tafeln geben je eine Seite der vier Codices wieder.

In der Einleitung ist ein weiterer Band angekündigt, der die Edition
von Suttons Quaestiones disputatae bringen wird. Wir sehen ihm mit Freude
entgegen und hoffen, er möge besser ausfallen. Pius Künzle



Besprechungen 535

Bernardi de Trilia Quaestiones disputatae de cognitione animae separatae.
Ad fidem codicum edidit Pius Künzle O. P. - Bernae : Francke 1969.

vu, 94*, 420 S. (Corpus philosophorum medii aevi. Opera philosophica
mediae aetatis selecta. Vol. 1.)

Die Quästionen Bernhards über die Erkenntnis der vom Leib getrennten
Seele sind 1965 von Stuart Martin erstmals ediert worden. P. Künzle hatte
zu eben dieser Zeit das Manuskript der von ihm vorbereiteten Ausgabe des

gleichen Textes abgeschlossen. Als bester Kenner der Materie mußte er
feststellen, daß der Editio Martin, die sich als kritische bezeichnet, «das

Prädikat kritisch nicht zuerkannt werden kann» (vgl. diese Zeitschrift
12 (1965) 498-502). Vier Jahre später hat nun auch Künzle seine Ausgabe
veröffentlicht. Sie nennt sich nicht kritisch, erfüllt aber alle Anforderungen,
die an eine kritische Edition gestellt werden. Dabei ist zu beachten, daß der
zu edierende Text mit der schlechten, teilweise auch sehr schmalen
Überlieferung, mit den nur ein Stück weit aufhellbaren Abhängigkeitsverhältnissen

der Hss., mit der hohen Zahl von Anomalien nicht das ideale Material
für eine kritische Edition darstellte. Künzle hat von diesem schwierigen
Text Bernhards die bestmögliche Edition herausgebracht.

Die Prolegomena erfüllen musterhaft die Aufgabe der Einleitung, indem
sie über alle den Text und seine Edition betreffenden Probleme eingehend
und kritisch orientieren. Einleitend wird Bernhard von Trilia (* um 1240,

f 1292) in einer kurzen, den heutigen Stand der Forschung zusammenfassenden

biographischen Skizze vorgestellt. Aus eigenem trägt Künzle eine
Präzisierung zum Pariser Aufenthalt Bernhards (1279-86) bei: er war sehr
wahrscheinlich 1283-1286 dort als Magister tätig. Unter den Werken Bernhards

nehmen die während der Pariser Magisterzeit entstandenen Quaestiones

disputatae den ersten Platz ein: 21 De cognitione animae coniunctae,
13 De cognitione animae separatae, je 1 De spiritualibus creaturis, De
potentia Dei, De differentia esse et essentiae und 3 Quodlibeta. Ein
Sentenzenkommentar muß nach dem damaligen Lehrbetrieb vorausgesetzt werden,
ist aber noch nicht gefunden worden. Unterschiedlich bezeugt sind in den
Hss. und Werkkatalogen auch zwei Sermones und verschiedene Schriftkommentare.

Die Quaestiones de cognitione animae separatae sind in das letzte
Jahr der Pariser Lehrtätigkeit Bernhards (1285/86) zu datieren.

Künzle beschreibt dann mit aller wünschenswerten Akribie die fünf
Haupt- und drei Nebenhandschriften (23*—37*). Zum Nachweis der Authentizität

der hier edierten Quästionen kann er auf das übereinstimmende
Zeugnis des Bernhard Guidonis und der alten Werkkataloge hinweisen, das
durch die Haupthandschriften bestätigt wird (38* f.). Daß es sich um
Quaestiones disputatae handelt, obwohl sie in den Hss. nie so genannt werden,
ergibt sich aus Rückverweisen auf die gleichartigen von Bernhard selber als

disputatae bezeichneten Quaestiones de cognitione animae coniunctae.
Zudem schimmert die Disputation an zahlreichen Stellen noch gleichsam
durch, wo der respondens, im Imperfekt oder Perfekt eingeführt, die
Argumente des obiciens widerlegt cuius contrarium respondens dicebat...
Sedipse dicebat. S. 40*). Das Werk liegt uns in der Redaktion Bernhards vor;



536 Besprechungen

negative und positive Kriterien schließen die Textgestalt der Reportatio
(Hörernachschrift) aus (43* f.). Die Redaktion verlangte von Bernhard auch
nach der Determination noch viel Arbeit. Es ist kaum denkbar, daß er in der
kurzen Zeit zwischen Disputation und Determination die umfangreichen
Anleihen aus Thomas in seine Quästionen einbauen konnte.

Besonderes Gewicht legt der Herausgeber darauf, den Befund des
Textes in der handschriftlichen Überlieferung aufzuweisen (c. VII. De statu
operis in codicibus, S. 45*-58*). Nach dem Zeugnis des Bernhard Guidonis
hat Bernhard dem Werk nicht die letzte Vollendung gegeben: edidit duos
tractatus alium vero de cognitione animae quem morte praeventus non
ita complete dereliquit (19*). Die Abschreiber haben weiter das ihrige zur
Verschlechterung beigetragen. Künzle deckt geradezu schonungslos die
Mängel im Text auf: die verschiedene Reihenfolge der Quästionen in den
Hss., in der auch nicht zwei Hss. übereinstimmen; die Unvollständigkeit des
Textes in der nur von N bezeugten Quaestio X; allen Hss. gemeinsame
Auslassungen; Beifügungen in der einen oder andern Hs. (vor allem in N oder B) ;

die doppelte Redaktion in Quaestio XII. Er zieht daraus aber auch mit
Scharfsinn und kritischem Geist die für die Edition nötigen Konsequenzen.
So ediert er die Quästionen in logischer Reihenfolge unter Berücksichtigung
aller Verweise im Text. Die Bedeutung der Textverweise für die
Rekonstruierung der Quästionenabfolge hätte m. E. deutlicher hervorgehoben
werden dürfen. Diese Verweise, in die einzig die Quästionen III und IX nicht
einbezogen sind, also keinen relativen Platz angewiesen bekommen haben,
decken nämlich weitgehend die Reihenfolge der Bernhardschen Redaktion
auf. Insofern durch die Verweise die sachliche Ordnung der Edition
bestätigt wird, kommt zum Ausdruck, daß die Reihenfolge der Edition Künzle
weitgehend diejenige Bernhards ist. Die für die Prüfung der Beifügungen
einer einzelnen Hs. aufgestellten Bedingungen (50*-52*) erfüllen alle
Anforderungen der Kritik. Die Erklärung der doppelten Textgestalt in Quaestio
XII mit der Hypothese einer zweifachen Redaktion Bernhards, einer ersten
unvollkommenen zwischen Disputation und Determination (N) und einer
zweiten verbesserten im Hinblick auf die Veröffentlichung (FV), ist vielleicht
nicht unumstößlich. Das ist für die Edition weiter nicht von Bedeutung.
Wichtig ist, daß Künzle klar die Redaktion FV als die bessere aufgewiesen
hat und daß er den durch die doppelte Textgestalt gewonnenen Einblick
in die Textentwicklung auch in der Edition der Quaestio ermöglicht. Dabei
hat er mit seinem Kompromiß den wissenschaftlich besten Weg eingeschlagen:

die definitive Redaktion FV als Editionsbasis mit Beifügung, in
verschiedener Gestaltung, der abweichenden Teile von N.

Das folgende c. VIII : De explicatione traditionis manuscriptae (59*-70*)
bringt die Klassierung und Bewertung der Hss. Die fünf Haupthandschriften
gliedern sich in die zwei Familien FV und NBC. Die Beweismittel für diese
Klassierung liefert dem Herausgeber nicht nur die vollständige Kollationierung

der fünf Hauptzeugen, sondern auch die gute Beobachtung der
handschriftlichen Tradition. So fehlen die Quästionen I, II und IV in FV ; in
FV sind die Quästionen vermischt mit jenen De cognitione animae coniunctae,
in NBC dagegen geschlossen nach diesen. Für die Quaestio VI wechseln



Besprechungen 537

Y und B die Familie (FB>VNC). Alle Hss. sind voneinander unabhängig,
gehen aber auf ein Exemplar zurück. F ist der älteste und beste Textzeuge.
Das Stemma S. 70* trägt diesem Sachverhalt allerdings nicht Rechnung.
Den Kern der 2. Familie bilden BC, von denen sich N häufig entfernt (viele
Sonderlesungen), und oft auch mit der 1. Familie geht. N nimmt damit eine
Mittelstellung ein, die vielleicht noch besser hätte abgeklärt werden sollen.
Künzle hält N mit Recht als die beste Hs. der 2. Familie. Sie war vor der
Verstümmelung auch der vollständigste Textzeuge, in dem nur q. IX fehlte.
Alle Hss., auch F, sind durch viele und verschiedenartige Fehler entstellt.

Auf Grund der Klassierung und Bewertung der Hss. stellt Künzle seine

Editionsprinzipien auf (c.X: De ratione edendi, S. 71 *—79*). Der Herausgeber

will nach Möglichkeit den textus originalis, also das Original, das

Autograph rekonstruieren. Diesem Verständnis entspricht auch sein Stemma
der Hss. Dieses Ziel ist nicht erreichbar. Auf Grund der handschriftlichen
Tradition kann ja nur der nächste gemeinsame Vorfahre der erhaltenen
Textzeugen, ihr Archetyp, hergestellt werden. Daß er, bzw. sein Text, mit
dem Original identisch ist, läßt sich nicht beweisen, auch wenn die S. 45*
gegebene Erklärung der Veröffentlichung der Quästionen Bernhards den
Tatsachen entsprechen sollte. Selbst unter dieser Voraussetzung ist es

nämlich unwahrscheinlich, daß die Spaltung der Überlieferung in die zwei
Familien schon beim Original begonnen hat.

S. 71* formuliert Künzle dann vier Sätze, nach denen er in den bei
zweigespaltener Überlieferung häufigen Fällen vorgehen will, wo zwischen
zwei richtigen Lesungen gewählt werden muß. Die Sätze ergeben sich aus der
Wertung der Hss. Störend wirkt nur, daß das Stemma der Hss. auf der Seite
nebenan, das man zur Veranschaulichung unwillkürlich zu Hilfe zieht, damit
nicht übereinstimmt, zum mindesten die Sätze 2 und 3 nicht zutreffend
illustriert.

Die Edition selber (S. 1-373) bietet einen durchwegs sinnvollen, klar
gegliederten (etwas zu viele Kommata) und darum gut lesbaren Text.
An seiner Zuverlässigkeit kann nicht gezweifelt werden. Die Wahl der
Lesarten ist fast ausnahmslos begründet, wenn auch ab und zu, wie Künzle
selber gesteht (71*), die Entscheidung auch für die andere Variante hätte
fallen können. Wie mir Stichproben zeigten, wäre die eine oder andere
Konjektur vermeidbar gewesen. Wenn alle Hss. fehlerhaft sind, ist der
Herausgeber gezwungen, die richtige Lösung bald da bald dort zu suchen
und häufiger zu Konjekturen zu greifen. In diese Richtung scheinen die
Aussetzungen von F. Ruello zu gehen, die er neuestens in einer kurzen
Besprechung in RSR 59 (1971), 242/243 ausgerechnet gegen den Text der
Edition Künzle mit unklarer Begründung erhoben hat und die mit ihrer
Bevorzugung der Edition Martin der Leistung Künzles nicht im entferntesten

gerecht wird. Der Grundsatz der lectio difficilior in Ehren, aber
offensichtliche Fehler und Sinnlosigkeit sind nicht mehr lectio difficilior. Die
Edition Künzle hat die Konfrontation mit der Edition Martin wahrhaftig
nicht zu fürchten.

Dem Text ist ein sehr brauchbarer dreigestufter kritischer Apparat
beigegeben. Der Variantenapparat enthält nur authentische oder für den



538 Besprechungen

Text sonst bedeutungsvolle Lesarten. Die ausdrücklichen Zitate, die bis
auf sieben alle verifiziert werden konnten, die Verweise innerhalb der Quästio-
nen und einige stillschweigende Zitate erscheinen im Zitatenapparat. Eine
immense und imponierende Leistung stellt der Nachweis der sämtlichen
Paralleltexte im Schrifttum des hl. Thomas im 3. Apparat dar. Die Edition
wird in glücklicher Weise bereichert durch einen Anhang, in dem die Quästio-
nen 9 und 24 des 1. Quodlibet Bernhards ediert werden (375-390). Ihre
vorläufige Edition ergänzt die unvollständige und nur von einer Hs.
überlieferte Q. X.

Vier zuverlässig gearbeitete Indices erschließen den Text für den
Benutzer. Besonderes Lob verdienen der Index Thomisticus und der Index
rerum. Mit der Edition Künzle besitzt die mittelalterliche Forschung eine
sichere Textgrundlage für die Würdigung Bernhards und seiner Rolle in der
Weitergabe der genuinen thomistischen Erkenntnislehre.

Nikolaus Wicki


	Besprechungen

