
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 3

Artikel: "Bleiben in der Wahrheit" im Bereich der Sprache

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

«Bleiben in der Wahrheit»

im Bereich der Sprache

Zum Buch von Hans Küng «Unfehlbar? Eine Anfrage» *

Andere1 haben Küngs Jubiläumsschrift ausführlich und unter
verschiedenen Aspekten besprochen. Der folgende Beitrag ist nur dem

Hauptteil2, der Kernproblematik - satz- oder nicht-satzhaft verstandene
Unfehlbarkeit? - gewidmet. Zunächst soll eine Bestimmung der
Positionen versucht, dann das Gewicht der Materialien kirchlicher
Überlieferung annähernd ermessen werden, und schließlich tragen wir einige
Gedanken zur Vatikanischen Definition der Unfehlbarkeit und zur
ökumenischen Bedeutung der «Anfrage» Küngs vor.

* Hans Küng: Unfehlbar? Eine Anfrage. Zürich-Einsiedeln-Köln: Benziger
1970. 203 S. - In den folgenden Anmerkungen mit KU zitiert.

1 Karl Rahner : Kritik an Hans Küng. Zur Frage der Unfehlbarkeit
theologischer Sätze. StZ 186 (1970) 361-377; die Antwort von Hans Küng: Im Interesse
der Sache. Antwort an Karl Rahner. StZ 187 (1971) 43-64; darauf Karl Rahner:
Replik. Bemerkungen zu: Hans Küng, Im Interesse der Sache. StZ 187 (1971)
145-160. — Yves Congar: Infaillibilité et indéfectibilité. RSPhTh 54 (1970)
601-618; darauf Hans Küng: L'église selon l'évangile. Réponse à Yves Congar.
RSPhTh 55 (1971) 193-230. - Magnus Löhrer: Bemerkungen zu H. Küng:
Unfehlbar? Eine Anfrage. SKZ 138 (1970) 544-548; darauf Hans Küng: Zu Magnus
Löhrers Rezension von «Unfehlbar? Eine Anfrage». SKZ 138 (1970) 644-645. -
Eberhard Jüngee: Irren ist menschlich. Zur Kontroverse um Hans Küngs Buch
«Unfehlbar? Eine Anfrage». Evangelische Kommentare 4 (1971) 75-80. - Otto
Pesch : Vom Bleiben der Kirche in der Wahrheit. Klerusblatt (München) 51 (1971)
Nr. 5, 44—67 ; ders. : Unfehlbarkeit im Disput. Ein Streit zwischen Karl Rahner
und Hans Küng. Wort und Antwort 12 (1971) Nr. 3, 82-88. - Gustave Thils:
«Unfehlbar?» de Hans Küng. RThLouv 2 (1971) 88-96. - Gregory Baum:
Truth in the Church - Küng, Rahner, and beyond. The Ecumenist (New York)
9 (1971) 33-48. Gregory Baum, George Lindbeck, Richard Mc Brien, Harry
J. Mc Sorley: The Infallibility Debate. Toronto: Paulist Press (für Herbst 1971



476 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

ORTUNG DER POSITIONEN

These 1

Die von Küng bekämpfte These kann wie folgt formuliert werden :

Die Infallibüität ist satzhaft - in «einer für die Ewigkeit bestimmten

dogmatischen Sprachregelung» 3 - in infalliblen Sätzen zu lokalisieren 4.

Die Verheißung des Beistandes, des «Geistes der Wahrheit», gilt nur,
wenn es unveränderliche, irreformable, infallible dogmatische Sätze gibt.
Diese Theorie wird von einer gewissen römischen Theologie vertreten
und entspricht auch oft der kirchlichen Praxis und demzufolge einer

allgemein verbreiteten Vorstellung. Ihr liegt eine formalistische, juri-
distische, legalistische Konzeption der Sprache, ferner eine objektivistische,

positivistische Konzeption der Wahrheit zu Grunde. Sie reflektiert
und produziert Dogmatismus und Doktrinalismus in der Kirche.

In der Ablehnung dieser Position ist Küng eindeutig zuzustimmen.
Es gibt einen gewissen kurialen Stil, der nur allzu deutlich die Züge
unchristlichen Prestigedenkens trägt. Ja noch mehr: die reine
Selbsterhaltung über eigentliche Sachfragen stellt, - Sachfragen, die oft höchst

bedrängenden Charakter annehmen. Zustimmung verdient Küng auch,

wenn er bezüglich des Zustandekommens von «Humanae vitae» der

Minderheit der päpstlichen Kommission - im Hinblick auf solche Motive -
«Mangel an Glauben» vorwirft5.

angekündigt). - Kurt Stalder: Die Unfehlbarkeit in Frage gestellt. Der Bund
(Bern) 122. Jahrg. Nr. 36, 14. Februar 1971 (Beilage «Der kleine Bund»). -
Karl Lehmann: Hans Küng auf Kollisionskurs? Eine Herausforderung zur
Diskussion. Publik 3 (1970) Nr. 37 (11. Sept. 1970) 21; Antwort von Hans Küng:
Unfehlbare Sätze - Wer hat die Beweislast Publik 4 (1971) Nr. 5 (29. Jan. 1971) 19;
Karl Lehmann: Die Not des Widerspruchs. Publik 4 (1971) Nr. 5 (29. Jan. 1971)
19. - Raymund Schwager : Vorgegeben und trotzdem frei. Orientierung (Zürich)
34 (1971) Nr. 21, 227-229.

Offizielle und offiziöse Stellungnahmen: Erklärung der deutschen
Bischofskonferenz, datiert v. 30. Jan. 1971, erschienen in: Kirchlicher Anzeiger der
Erzdiözese Köln v. 15. Februar 1971, auch SKZ 139 (1971) Nr. 7, 102-103. -
Erklärung der theologischen Kommission der Bischofskonferenz von Frankreich, Doc
Cath 68 (1971) No 1583 (4 avril) 336. - Erklärung der theologischen Kommission
der Bischofskonferenz von Italien, DocCath 68 (1971) No 1581 (7 mars) 246. -
Mgr Weber (Bischof von Straßburg) : A propos du livre de Hans Küng sur
l'Infaillibilité. DocCath 68 (1971) No 1587 (6 juin) 532-538.

2 KU 116-145. 4 Vgl. a. a. O. 122-127, 143, 148.
3 A. a. O. 131. 5 A. a. o. 144 f.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 477

Für die Ablehnung dieser These sind nach unserer Ansicht nicht in
erster Linie «faktische Irrtümer», sondern hermeneutische Überlegungen

maßgebend. Ein «infallibler Satz», was soll das heißen? Infallibilität
hat doch etwas mit Wahrheit zu tun. Infallible Sätze wären nach dem

erwähnten Verständnis unmittelbar und eindeutig wahre Sätze, «prout
littera sonat» wie man zu sagen pflegt. Gibt es aber so etwas, wenn es sich

um Glaubenswahrheit handelt? Eine Glaubensaussage ist an gewisse

Verstehensvoraussetzungen geknüpft. Ein einzelner Satz ist erst in
einem größeren Zusammenhang, der Glaubensüberlieferung, der
Glaubenssprache und der jeweiligen geschichtlichen Situation, verstehbar.
So hat z. B. das S. Offizium erklärt, der Satz von der heilsnotwendigen
Zugehörigkeit zur Kirche, «außerhalb der Kirche kein Heil», sei nur dann
eine Glaubensaussage, wenn er so verstanden werde, wie die Kirche ihn
versteht, und nicht so wie ihn der rigoristische Gründer der «slaves of

Mary», Leonhard Feeney, interpretierte 6. Daraus geht deutlich hervor,
daß eine in die Materialität der Worte verlegte Unfehlbarkeit einen

hermeneutischen Unsinn bedeutet.
Zu beachten ist femer, daß Küng nicht irgendwelche, sondern

«zum vornherein» 1, «a priori» 8 infallible Sätze verwirft. Die so qualifizierte

Infallibilität treibt den sprachlichen Unsinn vollends auf die Spitze.

These 2

Die von Küng verteidigte These kann folgendermaßen
wiedergegeben werden: Die Infallibilität ist jenseits der Sprache, - sie besteht

mit und trotz irrtümlicher dogmatischer Aussagen 9.

Damit ist zwar die Ansicht Küngs in leicht überspitzter Form
präsentiert. Der Leitsatz in Schrägschrift lautet bei Küng: «Die Kirche
wird in der Wahrheit erhalten, trotz aller immer möglichen Irrtümer» 10.

Dagegen ist nichts einzuwenden. Wohl sagt Küng: «Faktische Irrtümer
des kirchlichen 'Lehramtes', des ordentlichen wie des außerordentlichen,
lassen sich ehrlicherweise nicht bestreiten» u, er präzisiert jedoch nicht,
was unter diesen «Irrtümern» zu verstehen sei.

6 DS 3866: «Est tarnen hoc dogma intelligendum eo sensu, quo id intelligit
ecclesia ipsa. »

7 KU 119, 122, 123, 138, 142, 156, 169, 180.
8 A. a. O. 166, 169, 172, 180.
9 Vgl. a. a. O. 143, 151-163.
10 A. a. O. 143.
11 A. a. O. 142.

31



478 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

Küng macht für seine These «ökumenische Perspektiven» geltend 12.

Dabei übernimmt er bewußt die kritische Haltung der Reformatoren des

16. Jahrhunderts gegenüber einem (in infalliblen Sätzen sich äußernden)
unfehlbaren Lehramt. Doch ist zu fragen, ob damit in der Tat ein ökumenisches

Plus erreicht werde. Bekannt ist ja das beharrliche Festhalten der

Orientalen an überlieferten Glaubensformeln, ihre Ehrfurcht für die

Glaubenssprache der Kirche und ihre Überzeugung, daß auf ökumenischen

Konzilien der Heilige Geist durch die Väter für alle Zeiten und für
alle Christen verbindlich gesprochen hat. Zudem hatten ja die
Reformatoren selber nie die Absicht, den «consensus quinquesaecularis»
anzutasten. Ihr Protest galt einem gewissen System und einzelnen «Dogmen»

in mittelalterlicher Formulierung (spätmittelalterlicher Praxis und

spätscholastischer Interpretation).
Aus zwei Gründen können wir uns die von Küng aufgestellte These

nicht zu eigen machen. Erstens geht sie über die unmittelbare Ablehnung
der These 1 hinaus. Diese kann auch folgendermaßen formuliert werden :

Infallibilität ist an infallible Sätze gebunden. Die direkte Verneinung
lautet: Infallibilität ist nicht an infallible Sätze gebunden. Das genügt.
Die Zuflucht zu einer Infallibilität jenseits der Sprache ist nicht die

einzige Möglichkeit, einer an infallible Sätze gebundenen Infallibilität zu
entrinnen. Daß Küng nur die eine Alternative kennt: satzhaft verstandene

oder satzenthobene Unfehlbarkeit, ruft etwas Mißtrauen hervor.

Küng scheint uns in der von ihm aufgestellten These zu sehr dem denkerischen

Ansatz der Gegenthese verhaftet.
Der zweite Grund ist ein theologischer. Eine Infallibilität jenseits

der Sprache reduziert die Unfehlbarkeit auf ein reines Prädikat Gottes.

Der Kirche, die aus lauter fehlbaren Subjekten besteht, bleibt dann nur
noch eine durchgehend fehlbare, der verbindlichen geschichtlichen
Verantwortung enthobene Sprache.

These 3

Wir erlauben uns folgende, von Küng nicht in Erwägung gezogene
These zur Diskussion vorzulegen : Die Kontinuität des Glaubens ist an ein

homologes Glaubensbekenntnis gebunden; - wahre Glaubenssätze sind nur
innerhalb einer homologen Glaubenstradition möglich.

12 A. a. O. 157-163.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 479

In dieser These erscheint das Wort «Unfehlbarkeit» nicht. Die

Infallibilitätsproblematik ist ein sekundäres Phänomen. Grundlegend ist
die Kontinuität des Glaubens.

Homologie ist ein in der christlichen Tradition beheimatetes Wort13.
Es bezeichnet ein gemeinsames Bekennen und Verstehen, Glaubenskonsens,

nicht rein verbale Rezitation einer Formel. Kritisch und konkret
ist mit Homologie die Übereinstimmung des kirchlichen
Glaubensbekenntnisses (der norma normata) mit dem biblischen Glaubensbekenntnis

(der norma normans) gemeint ; ferner die Übereinstimmung innerhalb
der kirchlichen Glaubensverkündigung (der normae normatae). So

verstanden, handelt es sich um den Ausweis, die Verifizierbarkeit von
Glaubensaussagen. Diese kann nie, auch nicht unter dem in mancher
Hinsicht berechtigten Hinweis, der sprachliche Ausdruck bleibe hinter
dem eigentlich Gemeinten zurück, von der sprachlichen Artikulation
abstrahieren, sich auf einen mystischen «Glaubens-Sinn» oder ein
«Verbleiben in der Wahrheit» jenseits der Sprache zurückziehen. Gerade um
diesen verpflichtenden Charakter der Sprache im christlichen
Glaubensverständnis zu betonen, haben wir in der These den terminus «homo-log»
(der Rede, dem Sinn, nicht dem Wortlaut nach übereinstimmend)
gewählt. Das Kriterium eines homologierenden Sprachzusammenhangs

gilt für alle Glaubensaussagen, nicht nur für die Fragen einer verbindlichen

Lehrverkündigung. Dieses Kriterium ist für den Aufweis der

Kontinuität des Glaubens und damit des Wahrheitsgehaltes der

entsprechenden Aussagen entscheidend.
Die Verheißung des «Geistes der Wahrheit» gilt nicht in erster Linie

einem unfehlbaren Lehramt, sondern grundlegend und vornehmlich dem

«Bleiben in der Wahrheit» der ganzen Kirche. Von dieser Verheißung
führt kein deduktiver Weg zu einem unfehlbaren kirchlichen Lehramt

13 Die Semantik der Verbalform «homologem» geht in folgende Richtungen:
beistimmen, übereinstimmen, einverstanden, einig sein; zustimmen, gutheißen,
billigen, anerkennen; zugestehen, einräumen, bekennen, ein Bekenntnis oder
Zeugnis ablegen. Das Substantiv «homologia» bedeutet: Übereinstimmung,
Zustimmung; Eingeständnis, Bekenntnis; Übereinkunft, Vereinbarung; das Adjektiv
«homologos»: übereinstimmend, eines Sinnes. - Daraus geht deutlich hervor, daß
«homolog» nicht eine an Worte gebundene, wohl aber in der Rede sich bekundende
Übereinstimmung des Verstehens, Verständigung über das zu Sagende, zu Bekennende
meint. - In der neutestamentlichen Sprache bésagt«homologein»insbesondere: frei
heraus erklären, offen bekennen, den Glauben (an Jesus) bekennen; «homologia»:
akt. das Bekennen; pass, das Bekenntnis, das man bekennt. - Vgl. dazu Oscar
Cullmann: Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse. Zürich-Zollikon 1943
(19492).



480 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

mit unfehlbaren Lehrsätzen. Zur Wahrung der Kontinuität des Glaubens

hat die Kirche jedoch in gewissen Situationen verbindliche Erklärungen
abgegeben, für die sie einen eigentlichen Glaubensassens forderte. Bei
solchen Sätzen hat sie - auf Grund der Verheißung - an ein «charisma
veritatis»14 appelliert. Unfehlbarkeit ist ein Hilfsbegriff für dieses

Charisma bei verbindlichen Aussagen.
Solche Aussagen oder «Definitionen» bedeuten indessen nicht die

Kanonisierung einer Formel im Sinne einer «für die Ewigkeit bestimmten
dogmatischen Sprachregelung». Es handelt sich vielmehr um Entscheidungen,

die ein Urteil einschließen und die Form eines Bekenntnisses
annehmen 15. Die geschichtliche Bedeutsamkeit, der Sinn und der

Wahrheitsgehalt solcher Aussagen sind nie unmittelbar evident, bedürfen
stets eines impliziten oder expliziten hermeneutischen Vorganges (Ver-
stehens- und Verständigungsreflexion). Die unreflektierte Rede von
«falschen Sätzen» zeugt ebenso wie das verkrampfte Festhalten an
«unwandelbar infalliblen Sätzen» von mangelnder Einsicht in die
Beweglichkeit der Sprache und die stets sich wandelnden Verstehens- und
Verständigungsbedingungen.

Da «faktische Irrtümer» nicht zum vornherein zu eliminieren sind

14 Der Ausdruck findet sich erstmals bei Irenaeüs: Adv. haer., 4, 26, 2. Dieser
terminus dürfte sich auch viel besser für das Gemeinte und Entscheidende eignen als

«Infallibilität», «Unfehlbarkeit», «Irrtumsfreiheit», «Untrüglichkeit», vgl. dazu KU
113; besser auch als «Indefektibilität», «Perennität in der Wahrheit», «Unzerstörbarkeit»,

«Beständigkeit», «Festigkeit», vgl. dazu KU 147-157.
15 Vgl. dazu die KU 116-122 gegebene Beschreibung von drei Typen «gemeinsamer

Sätze des Glaubens»: 1. «abbreviativ-rekapitulierende Sätze
(Glaubensbekenntnisse oder Glaubenssymbole)», 2. «defensiv-definierende Sätze
(Glaubensdefinitionen oder Glaubensdogmata) », 3. «tendenziös-explizierende Sätze». Die ersten
beiden Typen werden von Küng nicht abgelehnt. Besonders wichtig, weil schon in
der Schrift erkennbar, ist der erste Typ: «abbreviativ-rekapitulierende Sätze». Von
diesen sagt Küng, es handle sich um «Homologien», um «eigentliche Bekenntnisformeln»

(117), die sich «bis heute in der Kirche durchgehalten haben» (118), die der
«Erbauung der Gemeinde» und der «ökumenischen Verständigung» dienen (118), die
in «für eine neue Zeit vielleicht verständlichere Glaubensbekenntnisse» übersetzt
werden können, « die j a nicht eine Abschaffung der alten zu bedeuten brauchen » (118).
Auch der zweite Typ, die «defensiv-definierenden Sätze», wird von Küng nicht
abgelehnt. «Man wird nicht von vornherein ausschließen können, daß auch die
Kirche heute zur Abgrenzung gegenüber dem Unchristlichen, dem Unglauben und
Aberglauben solche defensiv definierende Formeln nötig haben kann» (119). Dabei
handelt es sich um «Glaubens-Sätze», nicht um «Satz-Glauben» (119). Die Kritik
Küngs richtet sich gegen den dritten Typ, die «tendenziös-explizierenden Sätze»

(120-122), der ein ganz bestimmtes, seit der Mitte des vergangenen Jahrhunderts
aufkommendes «Dogma»-Verständnis voraussetzt.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 481

und der Begriff der Homologie erst in der praktischen Anwendung seine

axiologische Relevanz entfaltet, seien im folgenden im Anschluß an Küng
einige konkrete Beispiele aus der kirchlichen Überlieferung aufgeführt.

GEWICHT DES MATERIALS

Küng spricht von «faktischen Irrtümern», sowohl des «ordentlichen»
wie des «außerordentlichen» Lehramtes1S. Nach Küng besteht eine

apriorische Präsumption für die Nicht-Irrtumslosigkeit dogmatischer
Sätze. Wer das Gegenteil behauptet, muß das beweisen 17. In diesem

Punkt ist Küng nicht zu widersprechen.
Im ersten Kapitel seines Buches findet sich dann eine eigene

Irrtümerliste» 18. Zehn Beispiele werden aufgezählt: die Exkommunikation
des ökumenischen Patriarchen Photios, die Verurteilung Galileis
Bezüglich eigentlicher Glaubensfragen ist nur sehr unbestimmt die Rede von
«Verurteilungen auf dogmatischem Gebiet», gemeint sind : die Dokumente

gegen den Modernismus und die Enzyklika «Humani generis» 19.

Wir stellen fest: Küng weist keinen einzigen «Irrtum» in irgendeiner
dogmatischen Aussage auf, die gestützt auf kritische Interpretationsregeln

als Glaubensdefinition zu betrachten wäre. Darum sagt er wohl
abschirmend: «Auch mit Irrtümern in kirchlichen Glaubenssätzen (im
weitesten Sinn des Wortes) ist zu rechnen» 20. Die in Klammer beigefügte
Präzisierung besagt, daß wir nur dann von «Irrtümern» sprechen können,
wenn wir «Glaubenssätze» weiter fassen als Glaubensdefinitionen.

Diese Feststellung führt uns zu einer kurzen Skizzierung der wichtigsten

Gruppen kirchlicher Überlieferung. Wir können die Materiahen
nach folgenden Gesichtspunkten ordnen : a) kirchliche Praxis, b)
Unterweisung im ethischen Bereich, c) Glaubensbekenntnisse.

16 KU 142.
17 Ebd.
18 A. a. O. 25-27.
19 Vgl. dazu unsere Studie : «Magisterio enim ordinario haec docentur» FZPhTh

1 (1954) 17-47, in der wir gegen J. Salaverri de la Torre aufzeigten, daß es außerhalb
Glaubensdefinitionen kein unfehlbares päpstliches Lehramt geben kann. Vgl. auch
unserem Art. «Pascendi dominici gregis» in LThK2 VIII (1963) 126 f. und unseren
Aufsatz « Zur Enzyklika 'Pascendi' » FZPhTh 8 (1961) 254—274, in dem wir darlegten,
daß in den Dokumenten gegen den Modernismus keine einzige als unfehlbar zu
betrachtende Lehraussage nachzuweisen ist.

20 KU 142.



482 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

Kirchliche Praxis

Unter diesem Stichwort möchten wir Probleme zusammenfassen,
die Kirche und Gesellschaft, Wirtschaft, Politik, Akkulturation, Ideologie,

Wissenschaft betreffen. Dazu gehören auch die verschiedenen Lei-
tungs- und Regierungssysteme der Kirche, das «Kirchenregiment» wie
der stehende Ausdruck lautet.

Zuerst einige Modellfälle. Kirche - Staat: der Staat ist zum orthodoxen

Glauben verpflichtet ; der Irrtum hat kein Recht auf Existenz ; die

Häretiker sind zu verbrennen. Der heilige Krieg: bewaffnete
Wallfahrten zu den «heiligen Stätten» mit Kampf gegen irrgläubige Herrscher
ist ein gutes Werk und deshalb mit Ablässen auszustatten 21. Kirche -
Wirtschaft : Zinsforderungen sind zu verwerfen, geistliche Zinsnehmer zu
suspendieren, weltliche zu exkommunizieren.

Diese wenigen Beispiele zeigen, wie vielfach verflochtene Probleme
auftreten. Kirche - Staat: was bedeutet «Staat», im 4., im 13., im
16. Jahrhundert? Wir geraten hier bald in Gefahr, Begriffe, die uns heute
selbstverständlich sind, naiv in frühere Zeiten zurückzuprojizieren.

Besonders gilt das von der Zinsfrage, die ja oft in Parallele gesetzt
wird zur Frage der Geburtenregelung. Was bedeuten die termini:
«census», «vectigal», «usura»? Sicher ist auf jeden Fall, daß das II. und
III. Laterankonzil und das II. Konzil von Lyon allgemein die Raubsucht
der Wucherer verurteilte, und daß das Konzil von Vienne diejenigen,
welche behaupteten, Wucher sei keine Sünde, gleich wie Häretiker
ächtete. Doch müßte man für eine richtige Beurteilung dieser Frage vor
allem die wirtschaftlichen Strukturen und die geldpolitischen
Voraussetzungen der jeweiligen Situation genau kennen. Bemühend wirkt es,

daß die Kirche wohl gegen Wucher, aber nie gegen ungerechtfertigte
Geldentwertung protestierte.

Mit diesen allzu flüchtigen Bemerkungen wollen wir aber nicht einer

billigen Apologetik das Wort reden. Noch weniger ist es unsere Absicht,
das «Bleiben in der Wahrheit» auf die rein eschatologische Hoffnung
einzuengen. Säkulares Handeln gehört zum Glauben, hat mit Verant-

21 Die Zeit der Kreuzzüge in diesem Sinn reicht von 1095-1291. Seit 1282 gibt
es auch «Kreuzzüge» gegen christliche Fürsten, die also keine «Wallfahrten» mehr
sind. Die Segnung der Waffen ist eine komplizierte Frage: was ist genau unter
«instrumenta» zu verstehen? Sicher wurden noch im zweiten Weltkrieg in Ungarn
unter deutscher Besetzung Kanonen für den Feldzug gegen Rußland gesegnet.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 483

wortung für die Welt zu tun. «Orthopraxis», dieses heute oft gebrauchte
und noch öfter mißbrauchte Wort, rührt, richtig verstanden, an die

Sendung der Kirche. Und es gibt in der heutigen kirchlichen Praxis eine,

vornehmlich aus der Zeit des Feudalismus und Absolutismus stammende,
Menge eingefleischter «Irrtümer», die dringend der Beseitigung bedürfen.

Küng hat ein besonderes Sensorium für diese «Irrtümer». Man mag mit
seinen persönlichen Ansichten nicht immer einverstanden sein, aber man
sollte doch wenigstens seinen ehrlichen Willen anerkennen 22 und ihm
nicht gleich eine «rationalistische Geschichtsauffassung» oder ein«liberales
Kirchenverständnis» vorwerfen 23.

Unterweisung im ethischen Bereich

In den soeben angedeuteten Fragen ging es auch immer schon um
ethische Belange. Sie waren aber so sehr mit säkularen Gegebenheiten

verquickt, daß wir sie lieber unter den Sammelbegriff «kirchliche Praxis»
einordneten. Unter Unterweisung im ethischen Bereich verstehen wir hier
das eigentlich christliche Ethos, das in engem Zusammenhang steht mit
den Forderungen - und Verheißungen - des Evangeliums.

Gehen wir unter diesem Blickpunkt die Dokumente des kirchlichen
Lehramtes durch, so finden wir nur ganz wenige Aussagen, die eine

unmittelbare Glaubenszustimmung verlangen. Sie beziehen sich auf die

Anerkennung der Wirksamkeit der Gnade und die Bejahung menschlicher
Verantwortlichkeit 24. Wohl gibt es zahlreiche Stellungnahmen zu
ethischen Einzelfragen, sie finden sich aber alle in der Form von Antworten
des S. Offiziums 25, Reskripten, Briefen und Enzykliken. Sie gehören also

zum direktiven und nicht zum definierenden Lehramt. Dieses Faktum
der Tradition ist bedeutsam. Es läßt der persönlichen Entscheidung des

einzelnen innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft breiten Raum.
In diesem Zusammenhang zwei Bemerkungen zu «Humanae vitae».

Niemand - weder Biologen, noch Psychologen, noch Soziologen - ist der

Meinung, die «Pille» habe «die» Lösung gebracht. Eine gewisse
Beunruhigung gerade bestgesinnter Kreise ist nur allzu offenbar. Der Rahmen

22 Vgl. dazu z. B. KU 22, 83-85, 191-193.
23 So Karl Rahner im ersten Anm. 1 zitierten Artikel.
24 Vgl. dazu das II. Konzil von Arles, DS 370-397, und das Konzil von Trient,

DS 1510-1583.
25 Vgl. z. B. die Verurteilung des laxistischen Probabilismus 1665 und 1666,

DS 2021-2065, und 1679, DS 2101-2167.



484 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

aber, in dem das Problem angegangen wurde, die scholastische, fixistische

Argumentation - und dies in einer so vitalen und mobilen Sphäre -, die

formalistischen, kasuistischen Kategorien, die zur Anwendung kamen,
wirkten entmutigend. Enttäuschend war vor allem die Methode. Eine
Chance war verpaßt.

Im allgemeinen waren die Reaktionen der Theologen kritisch,
reserviert bis eindeutig ablehnend. Nachdenklich jedoch stimmt, daß

einige sich ereifern konnten zu behaupten, jetzt sei die Lehre der
grundsätzlichen Immoralität jeder Art der Geburtenregelung, mit Ausnahme
der sogenannten «natürlichen» Methode, reif für eine Definition. Ein
solches Ansinnen zeugt nicht nur von einer integristischen Haltung,
sondern verrät auch eine gründliche Unkenntnis der kirchlichen Tradition.
Es wäre in der Tat das erstemal, daß in bezug auf eine solche Materie
ein «Dogma» ausgerufen würde 26.

Glaubensbekenntnis

Um den in der dritten These eingeführten Begriff der «Homologie»
zu verdeutlichen, seien im folgenden zwei dogmatische Sätze kurz
analysiert : die christologische Formel von Chalkedon und die Erklärung
der Realpräsenz durch die Formel der Transsubstantiation.

Chalkedon

Die charakteristischen Worte der Formel lauten: «den einen

Christus in zwei Naturen unvermischt... ungetrennt... zu bekennen» 27.

Zunächst handelt es sich um eine Sprachregelung. Drei Formeln
waren im Umlauf: a «die eine Fleisch gewordene Natur des Gott-Logos»
(Kyrillos), ß «aus zwei Naturen - in einer Hypostase» (Flabianos von
Konstantinopel), y «zwei Substanzen (Naturen) - eine Person» (Tertullian,
Andreas von Samosata, Isidor von Pelusion). Nachdem die MißVerständlichkeit

der Formeln oc und ß durch Eutyches demonstriert war, entschied

man sich für die Formel y. Doch ist darauf hinzuweisen, daß das Konzil
die Rechtgläubigkeit Kyrillos', der die Formel oc gebrauchte, ausdrücklich

26 Noch bedenklicher sind gewisse Auswirkungen der päpstlichen Enzyklika in
der pastoralen Praxis. So z. B. wenn in der Beichte behauptet wird: «alles, mit
Ausnahme Ogino-Knaus, sei Todsünde». Aber gegen solche, im Widerspruch zum
Dokument stehende Auswüchse, wird kaum ein Finger gerührt, während jene, die
ihre kritische Haltung mit ehrlichem Weitersuchen, wozu die Enzyklika aufruft,
verbinden, gleich des Nicht-mehr-katholisch-Seins bezichtigt werden.

27 DS 302.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 485

anerkannte. Dieses Faktum ist und bleibt eine Warnung vor einem
wortklauberischen Umgang mit dogmatischen Formeln 28.

Zweitens ist der philosophische Hintergrund der Zwei-Naturen-Lehre
zu beachten, die spekulative hellenistische Theologie und der nicht
völlig sich deckende Signifikationsfächer der aus verschiedenen
Traditionen stammenden termini: «ousia», «natura», «substantia», - «persona»,
«hypostasis». Die Relativität dieses sprachlichen Bezugssystems ist -
auch unter Berücksichtigung der so oft geltend gemachten «Enthebung»
vom unmittelbar philosophischen Kontext durch die Aufnahme in eine

Glaubensformel - nicht zu leugnen. Doch vermag allein das Verblassen
der Aussagekraft der gebrauchten Worte die Formel nicht in einen

formellen «Irrtum» zu verwandeln.
Wir kommen zum entscheidenden Punkt: die Grundintention der

Aussage. Unter «Intention» verstehen wir hier nicht etwas, das von der

sprachlichen Formulierung abgelöst werden könnte, das - irgendwie
mystisch, ekstatisch - jenseits der Sprache liegen würde. Unter «Intention»

verstehen wir in diesem Zusammenhang jenen Sinn, der sich aus
der sprachlichen Artikulation herauslesen, aufweisen läßt, jedoch in
kritischer Distanz zu gewissen Sprachelementen. Man geht dabei von der

Sprachanalyse aus, hat aber auch den weiteren historischen Kontext zu
berücksichtigen. Chalkedon bezieht sich auf Nikaia. Sie stehen in einem

Spannungsverhältnis. Anschließend an das Bekenntnis zum«homoousios»

mit dem Vater, sollte nun auch das «homoousios» des einen Mittlers mit
uns in ebenso unmißverständlicher Sprache herausgestellt werden. Das
scheint uns die Grundintention von Chalkedon zu sein. Sie läßt sich aus
der Semantik der Sprache und aus der damaligen geschichtlichen Situation

aufzeigen. Deshalb die starke Betonung des «einen Christus», - der

Hauptakzent der ganzen Aussage. «Unvermischt» lehnt die mono-
physitische Mischung zwischen Göttlichem und Menschlichem ab.

«Ungetrennt» die nestorianische, nur moralische Einheit zwischen Gott und
Mensch. In Jesus wohnt die Gottheit «leibhaft» 29. Im Hintergrund steht

28 Vgl. dazu als Paradigma Lucifer von Cagliari und seine Gefolgschaft, die
«Luciferianer», welche hartnäckig - «pertinaciter» - am terminus «homoousios» als

einzig orthodoxem Paßwort festhielten, mit zelotischem Eifer jeden Umgang mit den
Homoiousianern mieden, und deren Theologie so grundsteril blieb, das sie nicht
fähig waren, auch nur den geringsten Beitrag zur Überwindung der nachnikänischen
Krise zu leisten. Hier könnte man - ähnlich wie bei B. Feeney - von der paradoxen
Ironie einer «häretischen Orthodoxie», bzw. von einem häretischen Orthodoxie-
Fanatismus reden. Ganz anders war die Haltung des Athanasios, der das Gespräch
mit den Homoiousianern aufnahm.

29 Kol 2, 9.



486 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

die Ablehnung jeder Form einer nur scheinbaren Menschwerdung des

Wortes (Doketismus) oder einer nur verminderten Menschheit des

Mittlers (Apollinarismus, Arianismus). Darauf beziehen sich die Adverbien
«unveränderlich» und «ungetrennt». In dieser Abgrenzung und
Frontstellung wäre nun die Homologie der chalkedonensischen Formel - «der

eine Christus, Gott und Mensch, unvermischt und ungetrennt » - mit dem

Zeugnis der Schrift nachzuweisen, aufzuweisen oder wie man das immer
nennen mag, denn um einen logisch stringenten «Beweis» kann es sich bei
Glaubenswahrheiten nie handeln.

Wir fassen die formalen Verdeutlichungen - denn nur um solche

kann es sich im Rahmen dieses Artikels handeln - zusammen. Zur
Homologie zwischen Chalkedon und Schrift30 : Die chalkedonensische
Formel bewegt sich syntaktisch und semantisch nicht in der biblischen

Sprache. Es handelt sich aber deutlich um eine Bekenntnisformel:
«den einen Christus zu bekennen.» Im einzelnen ist nachzuweisen,
daß die aus der sprachlichen Artikulation resultierende Grundintention
a) dem Zeugnis der Schrift nicht widerspricht, b) mit dem neutestament-
lichen Bekenntnis übereinstimmt, c) in der konkreten historischen
Situation (angesichts der verschiedenen mißverständlichen Formeln)
notwendig war, um das unverminderte Zeugnis für Christus zu wahren.

Wie verhält sich Chalkedon zum heutigen Bekenntnis zu Christus?
Die philosophischen und theologischen Voraussetzungen dürften eine

verbale Rezitation der Formel eher hemmen. Die Entscheidung aber,
die artikulierte Grundintention des Bekenntnisses von Chalkedon bleibt
eine verbindliche hermeneutische Hilfe zur Auslegung der Schrift. Die

Homologie muß dahin ausgerichtet sein, daß wir zusammen mit der
Gottessohnschaft des Mensch gewordenen Wortes auch die volle Gleichheit

mit uns (das doppelte «homoousios») bekennen 31. Mit diesem
Bekenntnis steht und fällt der christliche Glaube. Nur von hier aus sind
wahre Glaubenssätze möglich.

30 Vgl. dazu Oscar Cullmann: Dialogue sur le Christ. Choisir (Fribourg/
Genève) 2 (1960) nos 9-10, S. 20-23.

31 Die heute oft gebrauchte Formel: «Wer (im Glauben) von Jesus redet, muß
von Gott reden; wer (im Glauben) von Gott redet, muß von Jesus reden» scheint
uns, besonders durch das emphatische «muß», das «ungetrennt» und «unvermischt»
durchaus zu wahren und in einem homologierenden Sprachzusammenhang mit dem
Bekenntnis von Chalkedon zu stehen. - Zur Neuinterpretation von Chalkedon
vgl. auch Dietrich Wiederkehr: Entwurf einer systematischen Christologie, in:
Mysterium salutis, Bd. III/l, Einsiedeln: Benziger 1970, 477-648 und Piet Schoo-
nenberg: Ein Gott der Menschen, Einsiedeln: Benziger 1969.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 487

Transsubstantiation
Die tridentinische Erklärung lautet in geraffter Form: «... die

Wandlung der Substanz des Brotes in den Leib der Substanz des

Weines in das Blut... welche die Kirche angemessen («aptissime» als Elativ,
nicht Superlativ, genau mit «wohl-angemessen» zu übersetzen)
Transsubstantiation nennt »32.

Zunächst sind die heutigen Verstehensschwierigkeiten groß: Was ist
mit «Substanz» gemeint? Substanz des «Brotes»? Substanz des «Leibes»?

Substanz eines «verherrlichten» Leibes? Ferner ist der terminus «Wandlung»,

«Verwandlung» mißverständlich, er insinuiert nach heutigem
Sprachgebrauch eher einen okkulten, magischen Vorgang.

Der semantischen Gestalt nach handelt es sich nicht um eine

Bekenntnisformel, sondern um eine theologische Erklärung. «Wenn jemand
sagt, im Sakrament der Eucharistie bleibe die Substanz des Brotes
dann leugnet er jene Wandlung welche die Kirche
Transsubstantiation nennt», dieser Satz weist deutlich auf einen mehrere Stadien
durchwandernden Diskurs. Doch geht die Erklärung der Realpräsenz
durch eine vom Wort bewirkte «Wandlung» weit in die patristische Zeit
zurück 33 und erreicht im Mittelalter einen breiten Strom allgemein
verbreiteter Lehrüberlieferung.

Im 11. Jahrhundert wurde dieses Theologumenon vom kirchlichen
Lehramt aufgegriffen, um die Realpräsenz gegen Berengars rein symbolische

Auslegung abzusichern 34. Es ist jedoch nicht zu leugnen, daß die

Transsubstantiation auch zu Fehlinterpretationen Anlaß gab, zu einer

grob-sinnlichen Vorstellung der Gegenwart des Herrn 35, welche den

Protest eines Bonaventura 36 und eines Thomas von Aquin 37 hervorrief.
Ist die Lehre aber durch die Erklärung von Trient nicht zu einem

«Dogma» geworden? Wird nicht über die Leugnung der Transsubstantiation

das Anathem ausgesprochen? Darauf ist zu antworten, daß das

32 BS 1652.
33 Vgl. z. B. Ambrosius: De mysteriis, 9, 50: «maiorem vim esse benedictionis

quam naturae, quia benedictione etiam natura ipsa mutatur. »

34 Vgl. DS 700.
35 Vgl. die 1059 Berengar vorgelegte Abschwörungsformel, DS 690: «sensua-

liter, non solum Sacramento manibus sacerdotum tractari et frangi et fidelium
dentibus atteri ...»

36 Bonaventura: In Sent., IV, dist. 12, pars 1, art. 1, qu. 1; Quaracchi t. IV,
284 a.

37 Thomas von Aquin: Summa theol., III, qu. 77, art. 7, obi. 3 und ad 3;
vgl. auch a. a. O., qu. 76, art. 8, corp. und ad 2.



488 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

«anathema sit » auf dem Konzil von Trient noch nicht ein exklusives
Zeichen für eine définitorische Aussage ist, - ansonst wären auch die

Anordnung, die Einsetzungsworte leise zu sprechen 38, oder das Verbot,
während Advent und Fastenzeit keine feierlichenTrauungen abzuhalten39,

zu Glaubenssätzen gestempelt. Wir können also nicht von dem «anathema
sit» auf eine feierliche Definition der Transsubstantiation schließen.

Worin besteht dann aber die Intention der Erklärung? Darüber gibt
der Bezug von Canon 2 (der die Transsubstantiations-Lehre enthält)
auf Canon 1 des Dekretes Aufschluß. In Canon 1 40 wird die Realpräsenz
statuiert. Hier liegt eine Bekenntnisformel vor: «wahrhaft, wirklich, der

Person nach, - nicht nur zeichenhaft, symbolisch, der Wirkung nach».

Canon 2 ist auf dieses Bekenntnis hingeordnet und hat eindeutig
explikativen Charakter. Seine Intention geht also - im Unterschied zur
christologischen Formel von Chalkedon - über die sprachliche Artikulation

(der Transsubstantiation) hinaus. Das Entscheidende und
Verbindliche ist das Bekenntnis zur realen, nicht idealen, jedoch sakramentalen

(durch Zeichen, Wort und Geist verwirklichten) Gegenwart des Herrn.
Was ist schließlich zur Lehre der Transsubstantiation zu sagen?

Daß sie sich für die heutige Verkündigung und Unterweisung kaum eignet,
ist noch kein Zeichen, daß sie falsch ist. In den älteren Theorien - etwa
der Konsubstantiation oder durch den Rekurs auf die Ubiquität - ist
kaum eine größere Affinität zu den biblischen Aussagen nachzuweisen.

Die neueren, mehr versuchsweise vorgetragenen Theorien 41 lassen ihr
Verhältnis zur Transsubstantiation noch nicht deutlich erkennen : handelt
es sich dabei um eine bloße Ergänzung? um eine Neuinterpretation? um
eine Neuinterpretation, welche die «alte» als irrtümlich ausweisen würde?
Diese ungeklärte Situation ist aber kein Grund, nicht nach einer neuen,
befriedigenderen, der Schrift und den heutigen Verstehensmöglichkeiten
entsprechenderen Auslegung zu suchen. Daß heute zahlreiche Christen

an der Realpräsenz ohne Verstehenshilfe für das Wie der Gegenwart

38 DS 1759; vgl. auch 1757, 1758.
39 DS 1810; vgl. auch 1812.
40 DS 1651.
41 Dazu z.B. von katholischer Seite Edward Schillebeeckx : Die eucharistische

Gegenwart. Zur Diskussion über die Realpräsenz. Düsseldorf: Patmos-Verl. 1967

(Theologische Perspektiven). Colman O'Neill: Nouvelles approches de l'eucharistie.
Gembloux: Duculot — Lethielleux 1970 (Theologie et Vie). - Für die ökumenische
Perspektive vgl. Jean-Jacques von Allmen: Ökumene im Herrenmahl. Kassel:
Stauda 1968. Max Thurian: Eucharistie. Einheit am Tisch des Herrn? Mainz:
Grünewald-Verlag 1963.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 489

festhalten wollen, darf nicht als Untreue gegenüber Christus hingestellt
werden. Die Transsubstantiation als Lehre ist kein «articulus stantis vel
cadentis ecclesiae».

Wir sind uns bewußt, mit den in diesem Abschnitt angestellten
Überlegungen keine eigentlichen Beweise erbracht zu haben. Unsere

Absicht war nur, anhand einiger summarischer Hinweise anzudeuten,
daß es sich lohnt - sowohl bezüglich der «Irrtümer» als auch der «Wahrheit»

-, mit hermeneutischen Grundprinzipien an die Materialien kirchlicher

Überlieferung heranzugehen. Wir hoffen auch, gezeigt zu haben,
daß das Postulat der Homologie in bezug auf Bekenntnissätze nicht
Flucht in eine Theorie bedeutet, sondern ernst macht sowohl mit der
Geschichtlichkeit der Sprache als auch mit der Krisis zwischen Wahr und
Falsch. In der praktischen Beurteilung der Lage und der
erkenntnistheoretischen Möglichkeiten haben wir uns stark den Positionen Küngs
genähert42. Wir würden uns freuen, wenn dies Zustimmung fände.

ZUR INTERPRETATION DER VATIKANISCHEN UNFEHLBARKEITS-LEHRE

Zur Vatikanischen Unfehlbarkeits-Formel möchten wir nur jene
Punkte kurz berühren, die für unser Thema erheblich sind.

Irreformable Formeln?

Die vor allem provozierende Wendung findet sich am Schluß des

abgrenzenden Satzes: «...weshalb dergleichen Definitionen von sich

aus (ex sese) irreformabel sind» 43. Werden hier nicht unveränderliche,
irreformable, unüberbietbare infallible Sätze gelehrt? Daß dies bei einer

«prima vista» Lektüre der Fall zu sein scheint, ist verständlich. Doch ist
auf den genauen und vollen Wortlaut zu achten. Dem «von sich aus»

steht das «durch die Zustimmung der Kirche» gegenüber. Der Sinn ist
also: daß dergleichen Definitionen von sich aus - und nicht erst durch
die Zustimmung der Kirche - irreformabel sind. Das will nicht heißen,
daß der Bischof von Rom von sich aus, allein, «ohne seine Brüder»
definiert, sondern nur, daß die Verbindlichkeit der von ihm «im Namen

42 Das gilt besonders für die in unserer dritten Gruppe, «Glaubensbekenntnis»,
angeführten Beispiele. Zur Affinität mit den zwei ersten von Küng beschriebenen
Typen «gemeinsamer Sätze des Glaubens» vgl. Anm. 15.

43 DS 3074.



490 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

der Kirche» gemachten Aussagen nicht von einer nachfolgenden,
ratifizierenden Zustimmung abhängt, an und für sich bloß bedingten
Charakter hätte 44. Dem steht der Prozeß der «Rezeption» in der alten Kirche,
als die Verbindlichkeit der von weltlicher Macht einberufenen Konzilien
theologisch in einem Zwielicht stand und nur unscharf erkannt werden

konnte, nicht entgegen. Unentbehrlich war die «Rezeption», wenn es

sich um Beschlüsse von nicht als ökumenisch einberufenen Konzilien
handelte 45.

Was ist aber unter «irreformablen Definitionen» zu verstehen?

Handelt es sich um auf Ewigkeit fixierte, unüberbietbare, nicht mehr

zu verbessernde Formeln? Wir glauben, daß ein solcher Sinn sich nicht
aus den Akten des Konzils belegen läßt. «Irreformabel» heißt, daß es sich

um eine Glaubensentscheidung, um eine im Glauben aufzunehmende

Aussage handelt. Der terminus «irreformabel» grenzt ab gegen eine nur
direktive Äußerung, die rückgängig gemacht werden kann, «reformabel»

ist. «Irreformabel» bezeichnet m. a. W. jene Art von Verbindlichkeit,
welche Glaubensdefinitionen im strengen Sinn zukommt 46, besagt also

nicht die Irreformabilität der sprachlichen Formulierung. Die Definition
verlangt nicht eine verbale Repetition, wohl aber - wir wir oben dargelegt
haben - eine homologierende Interpretation der dogmatischen Aussagen,

vorausgesetzt natürlich, daß es sich um ein Glaubensbekenntnis handelt.
Damit wird der hermeneutische Prozeß nicht aufgehalten, sondern

herausgefordert47.

44 Bischof Vinzenz Gasser (Referent der Glaubensdeputation) : Rede in der
85. Generalkongregation v. 13. 7. 1870: «Cum dicimus esse irreformabiles ex sese,
eo ipso enuntiamus causam irreformabilitatis sitam esse in ipsis decretis et non
esse ponendam aliunde ex conditione quadam externa, ut est assensus episcoporum,
assensus ecclesiae. «Coli Lac t. VII, 476 b. — Vgl. auch ders. : Rede in der 84.
Generalkongregation v. 11. 7. 1870 : (Demum Papam non separamus, et vel minime separa-
mus a consensu ecclesiae, dummodo consensus iste non ponatur ceu conditio».
Coli Lac t. VII, 400 c; Mansi 52, 1213 D - 1214 A.

45 Auf diesem Weg erhielten z. B. die Synode von Arles 473, besonders aber das
II. Konzil von Orange (für die abendländische Kirche) allgemein verbindliche
Bedeutung.

46 Bischof Vinzenz Gasser: Rede v. 13. 7. 1870: «Vox 'définit' significat, quod
Papam suam sententiam circa doctrinam, quae est de rebus fidei et morum, directe
et terminative proférât, ita ut iam unusquisque fidelium certe esse possit de mente
ut certo sciât hanc vel illam doctrinam haberi ut haereticam. » Coll Lac t. VII,
474 d - 475 a.

47 Dafür zeugt die Nachgeschichte aller großen konziliaren Entscheidungen des
Altertums, — wohl ein Zeichen der Lebendigkeit des Glaubens. Daß diese
Nachgeschichte für die neueren Konzilien, besonders seit Trient, so spannungsarm verlief,
ist eher ein beunruhigendes Zeichen. Daß die Diskussion um das Vatikanum I erst



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 491

Unfehlbarkeit der Kirche

Schockierend wurde die Vatikanische Definition vor allem durch die

von ihr hervorgerufenen simplifizierenden, den eigentlichen Sinn
verzerrenden Redeweisen. Besonders zweideutig, mißverständlich und
theologisch inadäquat ist die oft gebrauchte Abbreviatur: «päpstliche
Unfehlbarkeit». Die für die Definition gewählte Formel ist bedeutend

abgewogener. Nach ihr kann nur dann von Unfehlbarkeit die Rede sein,

wenn es sich um eine für die ganze Kirche verbindliche Glaubensaussage
handelt; der Bischof von Rom steht dann, wenn er eine solche Aussage
macht, unter «jener Unfehlbarkeit», «die der Kirche» verheißen wurde 48.

Die Unfehlbarkeit gilt als Charisma der Glaubensgemeinschaft, der

ganzen Kirche. Erst in einem abgeleiteten Sinn kann sie von jenen
ausgesagt werden, die mit einer besonderen Verantwortung für die
Kirche betraut wurden. «Gratia gratis data ordinatur ad bonum commune
ecclesiae» 49 : die charismatische Ordnung ist auf das Gemeinwohl der

ganzen Kirche ausgerichtet, hier hat sie ihren «Sitz im Leben», erreicht
sie ihr Ziel.

Der eine Parallele umschließende Satzbau - Unfehlbarkeit des

Bischofs von Rom : Unfehlbarkeit der ganzen Kirche - hat aber auch seine

Tücke. Wir wissen sehr wohl, weshalb sie gewählt wurde. Wegen der
Unklarheit bezüglich der Ausdehnung des unfehlbaren Lehramtes. Soll
die Unfehlbarkeit auf strikte Glaubensaussagen (das obiectum primarium
magisterii) eingeschränkt werden, oder erstreckt sie sich auch auf mit dem
Glauben in loserem Zusammenhang stehende Aussagen (das obiectum
secundarium magisterii) Weil man in dieser Frage keine Entscheidung
fällen wollte, sprach man absichtlich unscharf umschreibend von «jener
Unfehlbarkeit», «die der Kirche» verheißen wurde so. Mit der Möglichkeit,

nach hundert Jahren richtig in Gang kommt, sollte Küng etwas freundlicher, als es
im allgemeinen geschieht, verdankt werden.

48 DS 3074: «ea infallibilitate pollere, qua divinus Redemptor ecclesiam suam
instructam esse voluit. » Das «pollere», wörtlich mächtig sein, ausgestattet sein,

besitzen (so Neuner-Roos, Nr. 388), muß auf Grund des Verheißungscharakters der
Unfehlbarkeit vorsichtig übersetzt werden. Immer und immer wieder wird die
Unfehlbarkeit, die zur charismatischen Ordnung gehört, als zur Leitungsvollmacht
gehörend betrachtet.

49 Thomas von Aquin: Summa theo!, I/II, qu. Ill, art. 5, ad 1.
50 Bischof Vinzenz Gasser : Rede in der 84. Generalkongregation v. 11.7.1870 :

«Cum autem Patribus Deputationis unanimi consensione visum sit hanc quaestionem
nunc saltem non definiendam, sed relinquendam in eo statu in quo est; necessario



492 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

auch nicht strikte Glaubensaussagen zu definieren, wurde aber der

Tendenz zum Dogmatismus in der Kirche Tür und Tor geöffnet. So

konnte denn auch der englische Publizist und Supporter Mannings
W. G. Ward sagen, er wünsche sich nichts sehnlicher, als täglich beim
Frühstück aus der Morgenzeitung neue päpstliche Dogmatisierungen zur
Kenntnis zu nehmen. Wir unsererseits sind froh, daß jene, inzwischen

hinfällig gewordene Kontroverse wenigstens jenen Relativsatz bewirkte,
der das verbindliche Sprechen des Bischofs von Rom mit der Verheißung
der Unfehlbarkeit an die ganze Kirche verknüpft.

Charisma der Wahrheit

Was ist unter «Unfehlbarkeit» genau zu verstehen? Dafür sind wir
auf die Akten des Konzils angewiesen. Die Diskussionen waren hart. Die

Opposition hat jedoch zu bedeutsamen Klarstellungen geführt. «Unfehlbarkeit»

besagt kein «höheres Wissen», hat weder mit einer besonderen

«Offenbarung», noch mit «Inspiration» zu tun 51. Ihr eigentlicher Grund
ist die Verheißung des «Beistandes». Letzten Endes ist das «Bleiben in
der Wahrheit» auf die Vorsehung zurückzuführen, die - aufgrund der

Fürsprache des Christus - nicht zuläßt, daß die Kirche in ihrem verbindlichen

Zeugnis aus der Treue zum Evangelium herausfällt52. Damit sind
wir - anhand der belegten Gespräche, der Akten des Konzils, nicht durch
irgendwelche subjektive Kommentare - bei einem durchaus nachvollziehbaren,

entmythologisierten Verständnis der «Unfehlbarkeit» angelangt.
Dabei ist es angezeigt, die biblischen Fundamente zu beachten: die

Fürbitte des Erhöhten und die Sendung des Geistes, der in die Wahrheit
«einführen» 53, «nicht von sich aus reden»54, an das von Jesus Gesagte
«erinnern» 55 wird. Diesen Wendungen liegt nicht ein statischer Wahr-

consequitur ex eorumdem Deputatorum sententia decretum fidei de infallibilitate
ita esse concipiendum, ut definiatur de obiecto infallibilitatis in definitionibus
Romani Pontifieis omnino idem credendendum esse, quod creditur de obiecto
infallibilitatis in definitionibus ecclesiae. » Coli Lac t. VII, 415 d — 416 a ; Mansi 52, 1226 D.

51 A. a. O. : «infallibilitas non per modum inspirationis vel revelationis, sed

per modum assistentiae obvenit.» Coli Lac t. VII, 400 b; Mansi 53, 1213 D.
52 A. a. O. : «nam tutela Christi et assistentia divina est causa ita efficax, ut

iudicium si esset erroneum et ecclesiae destructivum, impediretur; aut, si reapse
ad definitionem deveniat, ilia infallibiliter vera existât.» Coll Lac t. VII, 401 c;

Mansi 52, 1214 D.
53 Joh 16, 13.
54 Ebd.
55 Joh 14, 26.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 493

heitsbegriff, sondern eine auf die Zukunft hindrängende Wahrheit
zugrunde. Dieses Drängen ist auf die Gegenwart des Geistes zurückzuführen.
So wird es also gut sein, doch nicht bei der Vorsehung allein stehen zu
bleiben, sondern das Verharren in der Wahrheit mit einem charismatischen

Geschehen zu verbinden. «Unfehlbarkeit» ist ein zweideutiges Wort.
« Charisma derWahrheit » ist sprachlich, theologisch und biblisch präziser56.

Bleiben in der Wahrheit

Die Übersetzung der Vatikanischen Unfehlbarkeits-Formel ist eine

leidige Angelegenheit. Fast jedes Lexem muß gegen Mißverständnisse
und Mißbrauch abgeschirmt werden. Wir erlauben uns deshalb, die im
vorhergehenden Kurzkommentar gegebenen Erläuterungen zusammenfassend,

folgenden Übersetzungsversuch in eine der heutigen Situation

angemessene Sprache vorzulegen :

Es gehört zum Bekenntnis zur Kirche, daß der Bischof von Rom,
wenn er im Namen der Kirche (nicht getrennt von seinen Brüdern, aber
doch in seinem besonderen Auftrag) für alle Christen verbindlich im
Glauben zu bejahende (zur Bezeugung des Evangeliums gehörende) Wahrheiten

ausspricht, unter jenem Charisma steht, das der ganzen Kirche
zum Bleiben in der Wahrheit (nach der Erfüllung der Wahrheit in Jesus

Christus) bis zur Rückkehr des Herrn verheißen wurde.
In diesem Satz dürfte kein einziges Element der Vatikanischen

Formel übergangen sein 57. Grundlegend ist das Bekenntnis zur Kirche.
Ihr ist das «Bleiben in der Wahrheit» verheißen. Nur das Bekenntnis zur
Kirche als ganze Kirche erlaubt eine Aussage über einen besonderen

Dienst zur Bezeugung der Wahrheit. Das «Bleiben in der Wahrheit» ist
kein menschliches Verdienst, es geht zurück auf ein Charisma. Dieses

Charisma ist kein höheres Wissen, sondern der «Beistand», der «Geist der

Wahrheit», der Jesus bezeugt. Wahrheit ist im biblischen, neutestament-
lichen Sinn zu verstehen: jene Wahrheit, die in Jesus Christus erfüllt
wurde, dynamisch seiner Rückkehr entgegengeht, wesentlich auf die

Zukunft ausgerichtet ist. Das alles zeigt, wie hoffnungslos das Unter-

56 Im Text der Konstitution «Pastor aeternus» wird sogar noch plastischer
von «veritatis et fidei charisma», von einem «Charisma der GlaubensWahrheit»,
gesprochen, vgl. DS 3071.

57 Zur Reinterpretation von Vatikanum I vgl. auch Gregory Baum im Anm. 1

angeführten Artikel: Truth in the Church, The Ecumenist 9 (1971) 48.

32



494 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

fangen ist, das «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich des Glaubens mit
einem aus der philosophischen Erkenntnislehre entnommenen
Wahrheitsbegriff auslegen zu wollen 58.

ÖKUMENISCHE ASPEKTE DER «ANFRAGE»

Das Buch von Hans Küng ist nicht zuletzt aus einer ökumenischen

Intention entstanden. Was kommt - was steht - seiner Auswirkung
entgegen

Innerkatholisches Gespräch

Zunächst ist von Bedeutung, daß Küngs «Anfrage» als katholische
verstanden wird, daß - wie Eberhard Jüngel betont - der innerkatholische

Dialog in Gang kommt. «Küngs Anfrage an die römische Lehre der
Unfehlbarkeit des kirchlichen Lehramtes ist... ein ökumenischer

Vorgang. Er ist es deshalb, weil diese Anfrage aus katholischer Theologie
kommt und als katholische Anfrage aufgefaßt werden will... Gerade in
einer Zeit, die die konfessionellen Grenzen ohne eine wohlbegründete
Unschärferelation überhaupt nicht mehr zu bestimmen erlaubt, ist es

von nicht zu unterschätzender Bedeutung, ob ein Theologe mit seiner

Kritik der eigenen kirchlichen und theologischen Tradition innerhalb
seiner Kirche bleiben will und auch kann. Nur dann nämlich gewinnt
eine solche Kritik wirkliche Ökumenizität » 59.

Nach einer genauen Lektüre des Buches ist man ob der gereizten
Reaktionen und persönlichen Attacken, die sich Küng damit einhandelte,
baß erstaunt. Wurde etwa die unmißverständliche Beteuerung Küngs im
Vorwort, dieses Buch als «überzeugter katholischer Theologe» geschrieben

zu haben 60, übersehen, oder das Augustinus-Zitat «statt eines Nachwortes»

61 nicht mehr gelesen? Küng will «offen sein für das Gespräch, offen

für die Diskussion» 62, er erwartet Antworten auf seine «Anfrage» 63,

nicht Ausflüchte und diskriminierende Anwürfe. Er kritisiert das «Modell»

58 Vgl. dazu Gregory Baum, a. a. O., 41-46.
59 Eberhard Jüngel im Anm. 1 angeführten Artikel, Evangelische Kommentare

4 (1971) 78.
60 KU 21.
61 A. a. O. 203 f.
62 A. a. O. 181.
63 Ebd.



« Bleiben in der Wahrheit » im Bereich der Sprache 495

einer souveränen, autonom lehrenden, sich selbst genügenden Kirchenleitung,

der nur eine lernende, hörende, ausführende Kirche gegenübersteht

64. Doch kritisiert er das kirchliche Leitungsamt - das ist zu
beachten -, weil er an einen kirchlichen Dienst glaubt 65 und befürchtet,
«daß die Kirche zu spät kommt und mit zu großen Verlusten» 66. Auch

zu kritischen Einzelfragen, die er in seinen übrigen Schriften nur mit
größter Zurückhaltung angeht, nimmt Küng jetzt Stellung. Innerhalb
der apostolischen Nachfolge der Gesamtkirche anerkennt er ausdrücklich
eine besondere apostolische Nachfolge der kirchlichen Vorsteher und
Hirten 67. Die Vollmacht der Hirten ist nicht aus der Vollmacht der
Gemeinde abzuleiten 68. Mit Nachdruck betont er die Notwendigkeit des

Amtes, ja sogar des Petrusamtes, dessen Inhaber auch «allein handeln
kann und durchaus soll, doch nie 'abgesondert' und 'getrennt' von der
Kirche und ihrem Bischofskollegium»69. Wohl ist das Buch - das ist
nicht zu verkennen - eine offene Kritik am Zustandekommen und an den

Hintergründen von «Humanae vitae». Ist es dem Verfasser aber zu

verargen, wenn er, in Sorge um die Menschen in dieser Welt, um ihre
Probleme und ihre Nöte, eine fundamentaltheologische Anfrage stellt?
Wir schließen mit den Worten Küngs: «Das Negativ-Kritische wurde

nur deshalb so deutlich ausgesprochen, um damit der positiven
Zusammenarbeit freie Bahn zu schaffen. Auf die vertrauensvolle Zusammenarbeit

kommt heute gerade in der katholischen Kirche alles an. Und sollte
sie denn wirklich so schwierig sein » 70

Zwischenkirchlicher Dialog

Obschon in erster Linie als innerkatholische Anfrage geschrieben,
kann das Buch aber auch den zwischenkirchlichen Dialog anregen. Vor
allem durch die angesprochene fundamentaltheologische Problematik.
Die Frage nach dem Weg der Überlieferung der biblischen Botschaft zu
uns und den verbindlichen Kriterien der Auslegung rührt an die oft
geltend gemachten formalen Differenzen des je nach Konfessionsfamilien
verschiedenen Selbstverständnisses. In evangelischer Sicht geht es um
das Prinzip der «Schrift allein». Doch wurde dieses Prinzip praktisch nie
ohne ein gewisses «Vorverständnis» und ohne geschichtliche Vermittlung

64 A. a. O. 193.
65 A. a. O. 198.
66 A. a. O. 202.
67 A. a. O. 186.

68 A. a. O. 187.
69 A. a. O. 200.
70 A. a. O. 194.



496 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

durchgehalten. Seit dem Aufkommen der formgeschichtlichen Methode
wurde es auch in eine Phase der kritischen Reflexion einbezogen. Dafür
zeugt z. B. der als Vorbereitung für die vierte Weltkonferenz für Glauben
und Kirchenverfassung veröffentlichte Studienband «Schrift und
Tradition»71. Für die orientalischen Christen ist die fast exklusive Norm der

Auslegung die geistgewirkte, nur pneumatisch zu verstehende Tradition.
Die historisch-kritische Methode, auf die Glaubensüberlieferung
angewendet, kommt in dieser Perspektive einer Profanation des unantastbaren

«depositum fidei» sehr nahe. In der römisch-katholischen posttri-
dentinischen Theologie scheint das Lehramt der Kirche im Vordergrund
zu stehen. Und die kirchliche Praxis bestätigt in manchen Fällen den

Eindruck, daß die Katholiken römischer Obödienz weder die Schrift
noch das Pneuma brauchen: «Roma locuta» ist das sichere Zeichen der
sichtbaren Evidenz der Glaubensgewißheit, der Verbürgtheit einer klar
formulierten Lehre. Und ist es nicht diese Tendenz zur Überdogmati-
sierung, zur kurialen Verwaltung der Glaubensüberlieferung, die den
Protest der Altkatholiken mit Berufung auf Praxis und Glauben der
alten Kirche 72 hervorrief? In diese konkrete Problematik stößt das Buch
von Küng mit unbequemen Fragen vor.

Zu einer evangelischen Erwiderung

Um zum theologischen Kernproblem einer satzgebundenen oder
satzenthobenen Unfehlbarkeit zurückzukehren, sei zum Schluß noch eine

evangelische Reaktion auf Küngs «Anfrage» angeführt. Es handelt sich

um die Besprechung von Eberhard Jüngel73. Daraus zunächst einige
Sätze zur Erhellung der ökumenischen Situierung der Frage: «Die durch
die Reformation aufgeworfene Problematik rührte an die Tatsache eines

unfehlbaren Lehramtes überhaupt. Sowohl Luther als auch Calvin haben
die Infallibilität der Kirche auf die Infallibilität des Wortes Gottes
reduziert und damit die iurisdiktionelle Verifizierbarkeit des Ereignisses
unfehlbarer Rede für unmöglich erklärt. Bezeichnenderweise hat Luther
(aber auch Calvin) dabei nicht in Frage gestellt, daß die als 'Geschöpf des

71 Kirsten E. Skydsgaard u. Lukas Vischer (Hrsg. : Schrift und Tradition.
Zürich 1963.

72 Vgl. Urs Küry: Die altkatholische Kirche. Stuttgart 1966. (Die Kirchen der
Welt, Bd. 3.)

73 Eberhard Jüngel: Irren ist menschlich. Evangelische Kommentare 4

(1971) 75-80.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 497

Wortes' existierende ecclesia universalis im Glauben nicht irren kann
(z. B. WA 38/1, S. 48, Z. 5 f.)»74. «Die Frage wie also menschliches
Reden den redenden Gott verifizieren kann, ist in der evangelischen
Theologie unter dem Namen des hermeneutischen Problems bekannt. In
diesem hermeneutischen Problem ist die formale Problematik der

Unfehlbarkeit der Kirche verwandelt zur Stelle» 75.

Jüngel spricht von « absolut bej ahbaren Sätzen » die « Gottesgewißheit
vermitteln». Diese beziehen sich aber auf den «Zuspruch von
Gottesgewißheit», auf die «Selbstgewißheit eines gerechtfertigten Gottlosen» und
sind von «dogmatischen Sätzen» zu unterscheiden 76. «Zur absoluten
Bejahbarkeit eines Satzes gehört seine geschichtlich stets neue Verifizierbar-
keit. Deshalb kann - hermeneutisch geurteilt - die Verneinung der
Unfehlbarkeit des Lehramtes der Bejahbarkeit der Sätze des Glaubens nur
zugute kommen. Und es wäre über Küngs negative hermeneutische

Argumentation hinaus positiv begründet, warum menschlichen Instanzen
das Prädikat 'unfehlbar' nicht nur nicht zukommen kann, sondern auch

gar nicht zukommen darf : um der nur im Ereignis wirklichen und deshalb
niemals ein für allemal gegebenen Gewißheit des Glaubens willen» 77.

Es sei erlaubt, zum letzten Passus drei Bemerkungen anzufügen:
a) «Menschlichen Instanzen» kann das Prädikat «unfehlbar» nicht
zukommen. Einverstanden. Schließt aber die Menschlichkeit der Instanzen,
zusammen mit einem Auftrag, der nie rein juridisch verstanden werden

kann, ein «Charisma der Wahrheit» aus? b) Die «geschichtlich stets neue
Verifizierbarkeit» absolut bejahbarer Sätze. Auch ein verbindlicher
Glaubenssatz bedeutet nie das Ende hermeneutischen Fragens, c) «Positive

Begründung», daß es (mit Ausnahme des «Zuspruchs») unfehlbare
dogmatische Aussagen «nicht geben darf». Der Glaube ist nicht nur «frei»,

er ist auch an das Wort «gebunden». Muß - oder «darf» - es nur die

Dialektik zwischen Wahrheit und Irrtum sein, die das Ereignishafte des

Glaubens sicherstellt? Ist mit dem Zeugnis der Schrift durch die

Glaubensbezeugung der Kirche nicht eine verbindliche Auslegungshilfe
sinnvoll? Was für ein Kriterium der Wahrheit kann es außer einer zwischen

Schrift und Bekenntnis homologierenden Auslegung geben? Mit diesen

absichtlich knapp formulierten Sätzen wollen wir aber nicht eine tiefer
liegende, nur in einem längeren Gespräch zu erarbeitende Problematik
abtun. Wir haben sie nur deshalb an den Schluß dieses Artikels gestellt,

74 A. a. O. 77.
75 Ebd.

76 A. a. O. 79.
77 A. a. O. 80.



498 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

weil wir bei Jüngel am meisten Affinität zu unserer Sicht der Dinge
spürten 78 und zugleich auch in dieser evangelischen Stimme zu Küngs
Buch die am stärksten auf die Sache eingehende, der Sache verpflichtete
Äußerung fanden.

78 Ganz besonders gehen wir mit Jüngel einig, wenn er den Unsinn einer in
infallible Sätze lokalisierten Unfehlbarkeit aufdeckt: «Unfehlbar ist nur die Wahrheit»

(a. a. O. 75). «Man tut gut daran, den Ausdruck 'unfehlbarer Satz' - gleichgültig

ob man die Unfehlbarkeit des Lehramtes vertritt oder bestreitet - als
unangemessen aufzugeben. Unfehlbar können doch wohl - gleichgültig, ob es sie wirklich
gibt - nur Personen oder Instanzen sein» (a. a. O. 79).


	"Bleiben in der Wahrheit" im Bereich der Sprache

