Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 3

Artikel: "Bleiben in der Wahrheit" im Bereich der Sprache
Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761554

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN

«Bleiben in der Wahrheit»
im Bereich der Sprache

Zum Buch von Hans Kiing «Unfehlbar? Eine Anfrage» *

Andere! haben Kiings Jubildumsschrift ausfiihrlich und unter
verschiedenen Aspekten besprochen. Der folgende Beitrag ist nur dem
Hauptteil?, der Kernproblematik — satz- oder nicht-satzhaft verstandene
Unfehlbarkeit? — gewidmet. Zunéchst soll eine Bestimmung der Posi-
tionen versucht, dann das Gewicht der Materialien kirchlicher Uber-
lieferung anndhernd ermessen werden, und schlieBlich tragen wir einige
Gedanken zur Vatikanischen Definition der Unfehlbarkeit und zur
okumenischen Bedeutung der «Anfrage» Kiings vor.

* Hans KiUnG: Unfehlbar? Eine Anfrage. Ziirich-Einsiedeln-Koln: Benziger
1970. 203 S. — In den folgenden Anmerkungen mit KU zitiert.

! Karl RaaNER: Kritik an Hans Kiing. Zur Frage der Unfehlbarkeit theolo-
gischer Satze. StZ 186 (1970) 361-377; die Antwort von Hans KtUNG: Im Interesse
der Sache. Antwort an Karl Rahner. StZ 187 (1971) 43-64; darauf Karl RAHNER:
Replik. Bemerkungen zu: Hans Kiing, Im Interesse der Sache. StZ 187 (1971)

145-160. — Yves ConGar: Infaillibilité et indéfectibilité. RSPhTh 54 (1970)
601-618; darauf Hans KunG: L’église selon l'évangile. Réponse a Yves Congar.
RSPhTh 55 (1971) 193-230. — Magnus LOHRER: Bemerkungen zu H. Kiing:

Unfehlbar? Eine Anfrage. SKZ 138 (1970) 544548 ; darauf Hans KtNG: Zu Magnus
Lohrers Rezension von «Unfehlbar? Eine Anfrage». SKZ 138 (1970) 644-645. -
Eberhard JUNGEL: Irren ist menschlich. Zur Kontroverse um Hans Kiings Buch
«Unfehlbar? Eine Anfrage». Evangelische Kommentare 4 (1971) 75-80. — Otto
Pescu: Vom Bleiben der Kirche in der Wahrheit. Klerusblatt (Miinchen) 51 (1971)
Nr. 5, 44-67; ders.: Unfehlbarkeit im Disput. Ein Streit zwischen Karl Rahner
und Hans Kiing. Wort und Antwort 12 (1971) Nr. 3, 82-88. — Gustave THILs:
«Unfehlbar?» de Hans King. RThLouv 2 (1971) 88-96. - Gregory Bauwm:
Truth in the Church — King, Rahner, and beyond. The Ecumenist (New York)
9 (1971) 33-48. Gregory BaumMm, George LINDBECK, Richard Mc BRrien, Harry
J. Mc SorreY: The Infallibility Debate. Toronto: Paulist Press (fiir Herbst 1971



476 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

ORTUNG DER POSITIONEN

These 1

Die von Kiing bekdmpfte These kann wie folgt formuliert werden:
Die Infallsbilitat ist satzhaft — in «eimer fiir die Ewigkeit bestimmien
dogmatischen Sprachregelung»3 — in infalliblen Sdtzen zu lokalisieren *.

Die VerheiBBung des Beistandes, des «Geistes der Wahrheit», gilt nur,
wenn es unveranderliche, irreformable, infallible dogmatische Sétze gibt.
Diese Theorie wird von einer gewissen rémischen Theologie vertreten
und entspricht auch oft der kirchlichen Praxis und demzufolge einer
allgemein verbreiteten Vorstellung. Thr liegt eine formalistische, juri-
distische, legalistische Konzeption der Sprache, ferner eine objektivisti-
sche, positivistische Konzeption der Wahrheit zu Grunde. Sie reflektiert
und produziert Dogmatismus und Doktrinalismus in der Kirche.

In der Ablehnung dieser Position ist Kiing eindeutig zuzustimmen.
Es gibt einen gewissen kurialen Stil, der nur allzu deutlich die Ziige
unchristlichen Prestigedenkens tridgt. Ja noch mehr: die reine Selbst-
erhaltung iiber eigentliche Sachfragen stellt, — Sachfragen, die oft hochst
bedringenden Charakter annehmen. Zustimmung verdient Kiing auch,
wenn er beziiglich des Zustandekommens von «Humanae vitae» der
Minderheit der papstlichen Kommission —im Hinblick auf solche Motive —
«Mangel an Glauben» vorwirft >.

angekiindigt). - Kurt STaLDER: Die Unfehlbarkeit in Frage gestellt. Der Bund
(Bern) 122. Jahrg. Nr. 36, 14. Februar 1971 (Beilage «Der kleine Bund»). -
Karl LEamMaNN: Hans Kiing auf Kollisionskurs? Eine Herausforderung zur Dis-
kussion. Publik 3 (1970) Nr. 37 (11. Sept. 1970) 21; Antwort von Hans KUNG:
Unfehlbare Sidtze — Wer hat die Beweislast ? Publik 4 (1971) Nr. 5 (29. Jan. 1971) 19;
Karl LEEMANN: Die Not des Widerspruchs. Publik 4 (1971) Nr. 5 (29. Jan. 1971)
19. - Raymund ScHWAGER: Vorgegeben und trotzdem frei. Orientierung (Ziirich)
34 (1971) Nr. 21, 227-229.

Offizielle und offizigse Stellungnahmen: Erklarung der deutschen Bischofs-
konferenz, datiert v. 30. Jan. 1971, erschienen in: Kirchlicher Anzeiger der Erz-
diézese Kéln v. 15. Februar 1971, auch SKZ 139 (1971) Nr.7, 102-103. - Er-
klirung der theologischen Kommission der Bischofskonferenz von Frankreich, Doc
Cath 68 (1971) No 1583 (4 avril) 336. — Erkldrung der theologischen Kommission
der Bischofskonferenz von Italien, DocCath 68 (1971) No 1581 (7 mars) 246. -
Mgr WEBER (Bischof von StraBburg): A propos du livre de Hans Kiing sur I'In-
faillibilité. DocCath 68 (1971) No 1587 (6 juin) 532-538.

2 KU 116-145. + Vgl. a. a. O. 122-127, 143, 148.

3 Ala. 0,131, > A a.o. 144 1.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 477

Fiir die Ablehnung dieser These sind nach unserer Ansicht nicht in
erster Linie «faktische Irrtiimer», sondern hermeneutische Uberlegungen
malBgebend. Ein «infallibler Satz», was soll das heiBen? Infallibilitdt
hat doch etwas mit Wahrheit zu tun. Infallible Sitze wiren nach dem
erwdhnten Verstindnis unmittelbar und eindeutig wahre Sitze, «prout
littera sonat» wie man zu sagen pflegt. Gibt es aber so etwas, wenn es sich
um Glaubenswahrheit handelt? Eine Glaubensaussage ist an gewisse
Verstehensvoraussetzungen gekniipft. Ein einzelner Satz ist erst in
einem gréferen Zusammenhang, der Glaubensiiberlieferung, der Glau-
benssprache und der jeweiligen geschichtlichen Situation, verstehbar.
So hat z. B. das S. Offizium erkldrt, der Satz von der heilsnotwendigen
Zugehorigkeit zur Kirche, «auBerhalb der Kirche kein Heil», sei nur dann
eine Glaubensaussage, wenn er so verstanden werde, wie die Kirche ihn
versteht, und nicht so wie ihn der rigoristische Griinder der «slaves of
Mary», Leonhard Feeney, interpretierte . Daraus geht deutlich hervor,
daf} eine in die Materialitit der Worte verlegte Unfehlbarkeit einen
hermeneutischen Unsinn bedeutet.

Zu beachten ist ferner, daBl Kiing nicht irgendwelche, sondern
«zum vornherein» 7, «a priori» ® infallible Sitze verwirft. Die so qualifi-
zierte Infallibilitédt treibt den sprachlichen Unsinn vollends auf die Spitze.

These 2

Die von Kiing verteidigte These kann folgendermaBen wieder-
gegeben werden: Die Infallibilitit 1st jenseits der Sprache, — sie besteht
mat und trotz trrtiimlicher dogmatischer Aussagen °.

Damit ist zwar die Ansicht Kiings in leicht {iberspitzter Form
prasentiert. Der Leitsatz in Schriagschrift lautet bei Kiing: «Die Kirche
wird in der Wahrheit erhalten, trotz aller immer maéglichen Irrtiimer» 19,
Dagegen ist nichts einzuwenden. Wohl sagt Kiing: «Faktische Irrtiimer
des kirchlichen ‘Lehramtes’, des ordentlichen wie des auBerordentlichen,
lassen sich ehrlicherweise nicht bestreiten» 1!, er prizisiert jedoch nicht,
was unter diesen «Irrtiimern» zu verstehen sei.

6 DS 3866: «Est tamen hoc dogma intelligendum eo sensu, quo id intelligit
ecclesia ipsa.»

7 KU 119, 122, 123, 138, 142, 156, 169, 180.

8 A.a. O. 166, 169, 172, 180.

% Vgl a. a. O. 143, 151-163.

10 A.a. O.143.

11 A, a. 0.142,

31



478 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

Kiing macht fiir seine These «6kumenische Perspektiven» geltend 2,
Dabei tibernimmt er bewuBt die kritische Haltung der Reformatoren des
16. Jahrhunderts gegeniiber einem (in infalliblen Sdtzen sich dullernden)
unfehlbaren Lehramt. Doch ist zu fragen, ob damit in der Tat ein 6kume-
nisches Plus erreicht werde. Bekannt ist ja das beharrliche Festhalten der
Orientalen an tiberlieferten Glaubensformeln, ihre Ehrfurcht fiir die
Glaubenssprache der Kirche und ihre Uberzeugung, da3 auf kumeni-
schen Konzilien der Heilige Geist durch die Viter fiir alle Zeiten und fiir
alle Christen verbindlich gesprochen hat. Zudem hatten ja die Refor-
matoren selber nie die Absicht, den «consensus quinquesaecularisy an-
zutasten. Thr Protest galt einem gewissen System und einzelnen «Dog-
men» in mittelalterlicher Formulierung (spatmittelalterlicher Praxis und
spatscholastischer Interpretation).

Aus zwei Griinden kénnen wir uns die von Kiing aufgestellte These
nicht zu eigen machen. Erstens geht sie tiber die unmittelbare Ablehnung
der These 1 hinaus. Diese kann auch folgendermaBen formuliert werden:
Infallibilitdt ist an infallible Sitze gebunden. Die direkte Verneinung
lautet: Infallibilitdt ist nicht an infallible Sitze gebunden. Das geniigt.
Die Zuflucht zu einer Infallibilitdt jenseits der Sprache ist nicht die ein-
zige Moglichkeit, einer an infallible Sdtze gebundenen Infallibilitit zu
entrinnen. Daf3 Kiing nur die eine Alternative kennt: satzhaft verstan-
dene oder satzenthobene Unfehlbarkeit, ruft etwas MiBBtrauen hervor.
Kiing scheint uns in der von ihm aufgestellten These zu sehr dem denkeri-
schen Ansatz der Gegenthese verhaftet.

Der zweite Grund ist ein theologischer. Eine Infallibilitit jenseits
der Sprache reduziert die Unfehlbarkeit auf ein reines Priadikat Gottes.
Der Kirche, die aus lauter fehlbaren Subjekten besteht, bleibt dann nur
noch eine durchgehend fehlbare, der verbindlichen geschichtlichen
Verantwortung enthobene Sprache.

These 3

Wir erlauben uns folgende, von Kiing nicht in Erwigung gezogene
These zur Diskussion vorzulegen: Die Kontinuitit des Glaubens ist an ein
homologes Glaubensbekenninis gebunden; — wahre Glaubenssitze sind nur
innerhalb einer homologen Glaubenstradition maoglich.

12 A a.O.157-163.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 479

In dieser These erscheint das Wort «Unfehlbarkeit» nicht. Die
Infallibilitdtsproblematik ist ein sekundédres Phinomen. Grundlegend ist
die Kontinuitdt des Glaubens.

Homologie ist ein in der christlichen Tradition beheimatetes Wort 13.
Es bezeichnet ein gemeinsames Bekennen und Verstehen, Glaubens-
konsens, nicht rein verbale Rezitation einer Formel. Kritisch und konkret
ist mit Homologie die Ubereinstimmung des kirchlichen Glaubens-
bekenntnisses (der norma normata) mit dem biblischen Glaubensbekennt-
nis (der norma normans) gemeint ; ferner die Ubereinstimmung innerhalb
der kirchlichen Glaubensverkiindigung (der normae normatae). So ver-
standen, handelt es sich um den Ausweis, die Verifizierbarkeit von
Glaubensaussagen. Diese kann nie, auch nicht unter dem in mancher
Hinsicht berechtigten Hinweis, der sprachliche Ausdruck bleibe hinter
dem eigentlich Gemeinten zuriick, von der sprachlichen Artikulation
abstrahieren, sich auf einen mystischen «Glaubens-Sinn» oder ein «Ver-
bleiben in der Wahrheit» jenseits der Sprache zuriickziehen. Gerade um
diesen verpflichtenden Charakter der Sprache im christlichen Glaubens-
verstdndnis zu betonen, haben wir in der These den terminus «homo-log»
(der Rede, dem Sinn, nicht dem Wortlaut nach iibereinstimmend)
gewdhlt. Das Kriterium eines homologierenden Sprachzusammenhangs
gilt fiir alle Glaubensaussagen, nicht nur fiir die Fragen einer verbind-
lichen Lehrverkiindigung. Dieses Kriterium ist fiir den Aufweis der
Kontinuitdt des Glaubens und damit des Wahrheitsgehaltes der ent-
sprechenden Aussagen entscheidend.

Die Verheillung des «Geistes der Wahrheit» gilt nicht in erster Linie
einem unfehlbaren Lehramt, sondern grundlegend und vornehmlich dem
«Bleiben in der Wahrheit» der ganzen Kirche. Von dieser VerheiBung
fiihrt kein deduktiver Weg zu einem unfehlbaren kirchlichen Lehramt

13 Die Semantik der Verbalform «homologein» geht in folgende Richtungen:
beistimmen, iibereinstimmen, einverstanden, einig sein; zustimmen, gutheillen,
billigen, anerkennen; zugestehen, einrdumen, bekennen, ein Bekenntnis oder
Zeugnis ablegen. Das Substantiv «homologia» bedeutet: Ubereinstimmung, Zu-
stimmung; Eingestindnis, Bekenntnis; Ubereinkunft, Vereinbarung; das Adjektiv
«homologos»: iibereinstimmend, eines Sinnes. — Daraus geht deutlich hervor, daB
«homolog» nicht eine an Worte gebundene, wohl aber in der Rede sich bekundende
Ubereinstimmung des Verstehens, Verstindigung iiber daszu Sagende, zu Bekennende
meint. — Inderneutestamentlichen Sprache besagt «homologein» insbesondere : frei
heraus erkldren, offen bekennen, den Glauben (an Jesus) bekennen; «homologian:
akt. das Bekennen; pass. das Bekenntnis, das man bekennt. - Vgl. dazu Oscar
CuLLMANN: Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse. Ziirich-Zollikon 1943
(19492).



480 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

mit unfehlbaren Lehrsitzen. Zur Wahrung der Kontinuitat des Glaubens
hat die Kirche jedoch in gewissen Situationen verbindliche Erklirungen
abgegeben, fiir die sie einen eigentlichen Glaubensassens forderte. Bei
solchen Sdtzen hat sie — auf Grund der VerheiBung — an ein «charisma
veritatis» 1* appelliert. Unfehlbarkeit ist ein Hilfsbegriff fiir dieses
Charisma bei verbindlichen Aussagen.

Solche Aussagen oder «Definitionen» bedeuten indessen nicht die
Kanonisierung einer Formel im Sinne einer «fiir die Ewigkeit bestimmten
dogmatischen Sprachregelung». Es handelt sich vielmehr um Entschei-
dungen, die ein Urteil einschlieBen und die Form eines Bekenntnisses
annehmen !°. Die geschichtliche Bedeutsamkeit, der Sinn und der Wahr-
heitsgehalt solcher Aussagen sind nie unmittelbar evident, bediirfen
stets eines impliziten oder expliziten hermeneutischen Vorganges (Ver-
stehens- und Verstiandigungsreflexion). Die unreflektierte Rede von
«falschen Sdtzen» zeugt ebenso wie das verkrampfte Festhalten an
«unwandelbar infalliblen Sétzen» von mangelnder Einsicht in die Beweg-
lichkeit der Sprache und die stets sich wandelnden Verstehens- und
Verstdndigungsbedingungen.

Da «faktische Irrtiimer» nicht zum vornherein zu eliminieren sind

14 Der Ausdruck findet sich erstmals bei IRENAEUS: Adv. haer., 4, 26, 2. Dieser
terminus diirfte sich auch viel besser fiir das Gemeinte und Entscheidende eignen als
«Infallibilitat», « Unfehlbarkeit», «Irrtumsfreiheit», « Untriiglichkeit», vgl. dazu KU
113; besser auch als «Indefektibilitit», « Perennitiat in der Wahrheit», « Unzerstor-
barkeity, « Bestindigkeit», « Festigkeity, vgl. dazu KU 147-157.

15 Vgl. dazu die KU 116-122 gegebene Beschreibung von drei Typen «gemein-
samer Sitze des Glaubens»: 1. «abbreviativ-rekapitulierende Sitze (Glaubens-
bekenntnisse oder Glaubenssymbole)», 2. «defensiv-definierende Sétze (Glaubens-
definitionen oder Glaubensdogmata) », 3. «tendenzits-explizierende Satze». Die ersten
beiden Typen werden von Kiing nicht abgelehnt. Besonders wichtig, weil schon in
der Schrift erkennbar, ist der erste Typ: «abbreviativ-rekapitulierende Sitze». Von
diesen sagt Kiing, es handle sich um «Homologien», um «eigentliche Bekenntnis-
formeln» (117), die sich «bis heute in der Kirche durchgehalten haben» (118), die der
«Erbauung der Gemeinde» und der «5kumenischen Verstidndigung» dienen (118), die
in «fiir eine neue Zeit vielleicht verstiandlichere Glaubensbekenntnisse» tibersetzt
werden kénnen, «die ja nicht eine Abschaffung der alten zu bedeuten brauchen» (118).
Auch der zweite Typ, die «defensiv-definierenden Sitze», wird von King nicht
abgelehnt. «Man wird nicht von vornherein ausschlieBen konnen, daB3 auch die
Kirche heute zur Abgrenzung gegeniiber dem Unchristlichen, dem Unglauben und
Aberglauben solche defensiv definierende Formeln notig haben kann» (119). Dabei
handelt es sich um «Glaubens-Satze», nicht um «Satz-Glauben» (119). Die Kritik
Kiings richtet sich gegen den dritten Typ, die «tendenzids-explizierenden Satze»
(120-122), der ein ganz bestimmtes, seit der Mitte des vergangenen Jahrhunderts
aufkommendes «Dogma»-Verstandnis voraussetzt.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 481

und der Begriff der Homologie erst in der praktischen Anwendung seine
axiologische Relevanz entfaltet, seien im folgenden im AnschluB3 an Kiing
einige konkrete Beispiele aus der kirchlichen Uberlieferung aufgefiihrt.

GEWICHT DES MATERIALS

Kiing spricht von «faktischen Irrtiimern», sowohl des «ordentlichen»
wie des «auBerordentlichen» Lehramtes ®. Nach Kiing besteht eine
apriorische Priasumption fiir die Nicht-Irrtumslosigkeit dogmatischer
Sdtze. Wer das Gegenteil behauptet, mul3 das beweisen 7. In diesem
Punkt ist Kiing nicht zu widersprechen.

Im ersten Kapitel seines Buches findet sich dann eine eigene Irr-
tiimerliste» 18, Zehn Beispiele werden aufgezdhlt: die Exkommunikation
des dkumenischen Patriarchen Photios, die Verurteilung Galileis ... Be-
ziiglich eigentlicher Glaubensfragen ist nur sehr unbestimmt die Rede von
«Verurteilungen auf dogmatischem Gebiet», gemeint sind : die Dokumente
gegen den Modernismus und die Enzyklika « Humani generis» 1°.

Wir stellen fest: Kiing weist keinen einzigen «Irrtum» in irgendeiner
dogmatischen Aussage auf, die gestiitzt auf kritische Interpretations-
regeln als Glaubensdefinition zu betrachten wire. Darum sagt er wohl
abschirmend: «Auch mit Irrtiimern in kirchlichen Glaubenssitzen (im
weitesten Sinn des Wortes) ist zu rechnen» 2°. Die in Klammer beigefiigte
Prézisierung besagt, daB3 wir nur dann von «Irrtiimern» sprechen kénnen,
wenn wir «Glaubenssidtze» weiter fassen als Glaubensdefinitionen.

Diese Feststellung fithrt uns zu einer kurzen Skizzierung der wichtig-
sten Gruppen kirchlicher Uberlieferung. Wir kénnen die Materialien
nach folgenden Gesichtspunkten ordnen: a) kirchliche Praxis, b) Unter-
weisung im ethischen Bereich, ¢) Glaubensbekenntnisse.

16 KU 142.

17 Ebd.

18 A a. 0. 25-27.

19 Vgl. dazu unsere Studie: «Magisterio enim ordinario haec docentur» FZPhTh
1 (1954) 17-47, in der wir gegen J. Salaverri de la Torre aufzeigten, daB3 es auBBerhalb
Glaubensdefinitionen kein unfehlbares papstliches Lehramt geben kann. Vgl. auch
unserern Art. «Pascendi dominici gregis» in LThK? VIII (1963) 126 f. und unseren
Aufsatz «Zur Enzyklika ‘Pascendi’» FZPhTh 8 (1961) 254-274, in dem wir darlegten,
daB in den Dokumenten gegen den Modernismus keine einzige als unfehlbar zu
betrachtende Lehraussage nachzuweisen ist.

20 KU 142.



482 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

Kirchliche Praxis

Unter diesem Stichwort moéchten wir Probleme zusammenfassen,
die Kirche und Gesellschaft, Wirtschaft, Politik, Akkulturation, Ideolo-
gie, Wissenschaft betreffen. Dazu gehéren auch die verschiedenen Lei-
tungs- und Regierungssysteme der Kirche, das «Kirchenregiment» wie
der stehende Ausdruck lautet.

Zuerst einige Modellfdlle. Kirche — Staat: der Staat ist zum ortho-
doxen Glauben verpflichtet; der Irrtum hat kein Recht auf Existenz; die
Hiretiker sind zu verbrennen. Der heilige Krieg: bewaffnete Wall-
fahrten zu den ¢heiligen Stitten» mit Kampf gegen irrgliubige Herrscher
ist ein gutes Werk und deshalb mit Abldssen auszustatten 2!. Kirche —
Wirtschaft: Zinsforderungen sind zu verwerfen, geistliche Zinsnehmer zu
suspendieren, weltliche zu exkommunizieren.

Diese wenigen Beispiele zeigen, wie vielfach verflochtene Probleme
auftreten. Kirche — Staat: was bedeutet «Staat», im 4., im 13., im
16. Jahrhundert? Wir geraten hier bald in Gefahr, Begriffe, die uns heute
selbstverstdndlich sind, naiv in frithere Zeiten zuriickzuprojizieren.

- Besonders gilt das von der Zinsfrage, die ja oft in Parallele gesetzt
wird zur Frage der Geburtenregelung. Was bedeuten die termini:
«censusy, «vectigal», «usura»? Sicher ist auf jeden Fall, daB das II. und
III. Laterankonzil und das II. Konzil von Lyon allgemein die Raubsucht
der Wucherer verurteilte, und daBl das Konzil von Vienne diejenigen,
welche behaupteten, Wucher sei keine Siinde, gleich wie Héiretiker
dchtete. Doch miiite man fiir eine richtige Beurteilung dieser Frage vor
allem die wirtschaftlichen Strukturen und die geldpolitischen Voraus-
setzungen der jeweiligen Situation genau kennen. Bemiihend wirkt es,
daf3 die Kirche wohl gegen Wucher, aber nie gegen ungerechtfertigte
Geldentwertung protestierte.

Mit diesen allzu fliichtigen Bemerkungen wollen wir aber nicht einer
billigen Apologetik das Wort reden. Noch weniger ist es unsere Absicht,
das «Bleiben in der Wahrheit» auf die rein eschatologische Hoffnung
einzuengen. Sikulares Handeln gehoért zum Glauben, hat mit Verant-

21 Die Zeit der Kreuzziige in diesem Sinn reicht von 1095-1291. Seit 1282 gibt
es auch «Kreuzziige» gegen christliche Fiirsten, die also keine « Wallfahrten» mehr
sind. Die Segnung der Waffen ist eine komplizierte Frage: was ist genau unter
«instrumenta» zu verstehen? Sicher wurden noch im zweiten Weltkrieg in Ungarn
unter deutscher Besetzung Kanonen fiir den Feldzug gegen Ruflland gesegnet.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 483

wortung fiir die Welt zu tun. «Orthopraxis», dieses heute oft gebrauchte
und noch o6fter miBbrauchte Wort, riithrt, richtig verstanden, an die
Sendung der Kirche. Und es gibt in der heutigen kirchlichen Praxis eine,
vornehmlich aus der Zeit des Feudalismus und Absolutismus stammende,
Menge eingefleischter «Irrtiimer», die dringend der Beseitigung bediirfen.
Kiing hat ein besonderes Sensorium fiir diese «Irrtiimer». Man mag mit
seinen personlichen Ansichten nicht immer einverstanden sein, aber man
sollte doch wenigstens seinen ehrlichen Willen anerkennen % und ihm
nicht gleich eine «rationalistische Geschichtsauffassung» oder ein«liberales
Kirchenverstidndnis» vorwerfen 23.

Unterweisung im ethischen Bereich

In den soeben angedeuteten Fragen ging es auch immer schon um
ethische Belange. Sie waren aber so sehr mit sikularen Gegebenheiten
verquickt, da3 wir sie lieber unter den Sammelbegriff «kirchliche Praxis»
einordneten. Unter Unterweisung im ethischen Bereich verstehen wir hier
das eigentlich christliche Ethos, das in engem Zusammenhang steht mit
den Forderungen — und VerheiBungen — des Evangeliums.

Gehen wir unter diesem Blickpunkt die Dokumente des kirchlichen
Lehramtes durch, so finden wir nur ganz wenige Aussagen, die eine
unmittelbare Glaubenszustimmung verlangen. Sie beziehen sich auf die
Anerkennung der Wirksamkeit der Gnade und die Bejahung menschlicher
Verantwortlichkeit 2*. Wohl gibt es zahlreiche Stellungnahmen zu ethi-
schen Einzelfragen, sie finden sich aber alle in der Form von Antworten
des S. Offiziums ?°, Reskripten, Briefen und Enzykliken. Sie gehoren also
zum direktiven und nicht zum definierenden Lehramt. Dieses Faktum
der Tradition ist bedeutsam. Es 13t der persénlichen Entscheidung des
einzelnen innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft breiten Raum.

In diesem Zusammenhang zwei Bemerkungen zu « Humanae vitae».
Niemand — weder Biologen, noch Psychologen, noch Soziologen — ist der
Meinung, die «Pilley habe «die» Losung gebracht. Eine gewisse Beun-
ruhigung gerade bestgesinnter Kreise ist nur allzu offenbar. Der Rahmen

22 Vgl. dazu z. B. KU 22, 83-85, 191-193.

23 So Karl RAHNER im ersten Anm. 1 zitierten Artikel.

2% Vgl. dazu das II. Konzil von Arles, DS 370-397, und das Konzil von Trient,
DS 1510-1583.

25 Vgl. z. B. die Verurteilung des laxistischen Probabilismus 1665 und 1666,
DS 2021-2065, und 1679, DS 2101-2167.



484 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

aber, in dem das Problem angegangen wurde, die scholastische, fixistische
Argumentation — und dies in einer so vitalen und mobilen Sphire —, die
formalistischen, kasuistischen Kategorien, die zur Anwendung kamen,
wirkten entmutigend. Enttduschend war vor allem die Methode. Eine
Chance war verpalt.

Im allgemeinen waren die Reaktionen der Theologen Kkritisch,
reserviert bis eindeutig ablehnend. Nachdenklich jedoch stimmt, da(
einige sich ereifern konnten zu behaupten, jetzt sei die Lehre der grund-
sdtzlichen Immoralitdt jeder Art der Geburtenregelung, mit Ausnahme
der sogenannten «natiirlichen» Methode, reif fiir eine Definition. Ein
solches Ansinnen zeugt nicht nur von einer integristischen Haltung,
sondern verrit auch eine griindliche Unkenntnis der kirchlichen Tradition.
Es wire in der Tat das erstemal, daB} in bezug auf eine solche Materie
ein «Dogmay ausgerufen wiirde 26.

Glaubensbekenninis

Um den in der dritten These eingefithrten Begriff der «Homologie»
zu verdeutlichen, seien im folgenden zwei dogmatische Sitze kurz
analysiert: die christologische Formel von Chalkedon und die Erkldrung
der Realprdsenz durch die Formel der Transsubstantiation.

Chalkedon

Die charakteristischen Worte der Formel lauten: «den einen ...
Christus ... in zwei Naturen unvermischi ... ungetrennt ... zu bekenmen» 2.

Zunichst handelt es sich um eine Sprachregelung. Drei Formeln
waren im Umlauf: o «die eine Fleisch gewordene Natur des Gott-Logos»
(Kyrillos), # «aus zwei Naturen — in einer Hypostase» (Flabianos von
Konstantinopel), y «zwei Substanzen (Naturen) — eine Person» (Tertullian,
Andreas von Samosata, Isidor von Pelusion). Nachdem die MiBverstdnd-
lichkeit der Formeln « und 3 durch Eutyches demonstriert war, entschied
man sich fiir die Formel y. Doch ist darauf hinzuweisen, dal3 das Konzil
die Rechtgldubigkeit Kyrillos’, der die Formel « gebrauchte, ausdriicklich

26 Noch bedenklicher sind gewisse Auswirkungen der papstlichen Enzyklika in
der pastoralen Praxis. So z. B. wenn in der Beichte behauptet wird: «alles, mit
Ausnahme Ogino-Knaus, sei Todsiinde». Aber gegen solche, im Widerspruch zum
Dokument stehende Auswiichse, wird kaum ein Finger gerithrt, wihrend jene, die
ihre kritische Haltung mit ehrlichem Weitersuchen, wozu die Enzyklika aufruft,
verbinden, gleich des Nicht-mehr-katholisch-Seins bezichtigt werden.

21 DS 302.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 485

anerkannte. Dieses Faktum ist und bleibt eine Warnung vor einem
wortklauberischen Umgang mit dogmatischen Formeln 2.

Zweitens ist der philosophische Hintergrund der Zwei-Naturen-Lehre
zu beachten, die spekulative hellenistische Theologie und der nicht
vollig sich deckende Signifikationsficher der aus verschiedenen Tradi-
tionen stammenden termini: «ousia», «natura», «substantia», —«personan,
«hypostasis». Die Relativitdt dieses sprachlichen Bezugssystems ist —
auch unter Beriicksichtigung der so oft geltend gemachten «Enthebung»
vom unmittelbar philosophischen Kontext durch die Aufnahme in eine
Glaubensformel — nicht zu leugnen. Doch vermag allein das Verblassen
der Aussagekraft der gebrauchten Worte die Formel nicht in einen
formellen «Irrtum» zu verwandeln.

Wir kommen zum entscheidenden Punkt: die Grundintention der
Aussage. Unter «Intention» verstehen wir hier nicht etwas, das von der
sprachlichen Formulierung abgelést werden kénnte, das — irgendwie
mystisch, ekstatisch — jenseits der Sprache liegen wiirde. Unter «Inten-
tion» verstehen wir in diesem Zusammenhang jenen Sinn, der sich aus
der sprachlichen Artikulation herauslesen, aufweisen liBt, jedoch in
kritischer Distanz zu gewissen Sprachelementen. Man geht dabei von der
Sprachanalyse aus, hat aber auch den weiteren historischen Kontext zu
beriicksichtigen. Chalkedon bezieht sich auf Nikaia. Sie stehen in einem
Spannungsverhiltnis. AnschlieBend an das Bekenntnis zum «homoousios»
mit dem Vater, sollte nun auch das «homoousios» des einen Mittlers mit
uns in ebenso unmibBverstindlicher Sprache herausgestellt werden. Das
scheint uns die Grundintention von Chalkedon zu sein. Sie 1aBt sich aus
der Semantik der Sprache und aus der damaligen geschichtlichen Situa-
tion aufzeigen. Deshalb die starke Betonung des «einen Christus», — der
Hauptakzent der ganzen Aussage. «Unvermischt» lehnt die mono-
physitische Mischung zwischen Go6ttlichem und Menschlichem ab. «Un-
getrennt» die nestorianische, nur moralische Einheit zwischen Gott und
Mensch. In Jesus wohnt die Gottheit «leibhaft» 2°. Im Hintergrund steht

28 Vgl. dazu als Paradigma Lucifer von Cagliari und seine Gefolgschaft, die
«Luciferianer», welche hartnackig — «pertinaciter» — am terminus «homoousios» als
einzig orthodoxem PaBwort festhielten, mit zelotischem Eifer jeden Umgang mit den
Homoiousianern mieden, und deren Theologie so grundsteril blieb, das sie nicht
fihig waren, auch nur den geringsten Beitrag zur Uberwindung der nachnikénischen
Krise zu leisten. Hier kénnte man — dhnlich wie bei B. Feeney — von der paradoxen
Ironie einer «hidretischen Orthodoxie», bzw. von einem hiretischen Orthodoxie-
Fanatismus reden. Ganz anders war die Haltung des Athanasios, der das Gesprich
mit den Homoiousianern aufnahm.

22 Kol 2, 9.



486 ¢Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

die Ablehnung jeder Form einer nur scheinbaren Menschwerdung des
Wortes (Doketismus) oder einer nur verminderten Menschheit des
Mittlers (Apollinarismus, Arianismus). Darauf beziehen sich die Adverbien
«unverdnderlich» und «ungetrennt». In dieser Abgrenzung und Front-
stellung wire nun die Homologie der chalkedonensischen Formel — «der
eine Christus, Gott und Mensch, unvermischt und ungetrennt» — mit dem
Zeugnis der Schrift nachzuweisen, aufzuweisen ... oder wie man dasimmer
nennen mag, denn um einen logisch stringenten « Beweis» kann es sich bei
Glaubenswahrheiten nie handeln.

Wir fassen die formalen Verdeutlichungen — denn nur um solche
kann es sich im Rahmen dieses Artikels handeln — zusammen. Zur
Homologie zwischen Chalkedon und Schrift 3°: Die chalkedonensische
Formel bewegt sich syntaktisch und semantisch nicht in der biblischen
Sprache. Es handelt sich aber deutlich um eine Bekenntnisformel:
«den einen Christus ... zu bekennen.» Im einzelnen ist nachzuweisen,
daB die aus der sprachlichen Artikulation resultierende Grundintention
a) dem Zeugnis der Schrift nicht widerspricht, b) mit dem neutestament-
lichen Bekenntnis iibereinstimmt, ¢) in der konkreten historischen
Situation (angesichts der verschiedenen miBverstindlichen Formeln)
notwendig war, um das unverminderte Zeugnis fiir Christus zu wahren.

Wie verhilt sich Chalkedon zum heutigen Bekenntnis zu Christus?
Die philosophischen und theologischen Voraussetzungen diirften eine
verbale Rezitation der Formel eher hemmen. Die Entscheidung aber,
die artikulierte Grundintention des Bekenntnisses von Chalkedon bleibt
eine verbindliche hermeneutische Hilfe zur Auslegung der Schrift. Die
Homologie mul3 dahin ausgerichtet sein, daBl wir zusammen mit der
Gottessohnschaft des Mensch gewordenen Wortes auch die volle Gleich-
heit mit uns (das doppelte «homoousios») bekennen 3!, Mit diesem Be-
kenntnis steht und féllt der christliche Glaube. Nur von hier aus sind
wahre Glaubenssidtze moglich.

30 Vgl. dazu Oscar CurLLMANN: Dialogue sur le Christ. Choisir (Fribourg/
Geneve) 2 (1960) nos 9-10, S. 20-23.

31 Die heute oft gebrauchte Formel: « Wer (im Glauben) von Jesus redet, muf3
von Gott reden; wer (im Glauben) von Gott redet, muB3 von Jesus reden» scheint
uns, besonders durch das emphatische ¢muB3», das «ungetrennt» und «unvermischt»
durchaus zu wahren und in einem homologierenden Sprachzusammenhang mit dem
Bekenntnis von Chalkedon zu stehen. - Zur Neuinterpretation von Chalkedon
vgl. auch Dietrich WIEDERKEHR: Entwurf einer systematischen Christologie, in:
Mysterium salutis, Bd. I1I/1, Einsiedeln: Benziger 1970, 477-648 und Piet Scuoo-
NENBERG: Ein Gott der Menschen, Einsiedeln: Benziger 1969.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 487

Transsubstantiation

Die tridentinische Erklirung lautet in geraffter Form: «... die
Wandlung ... der Substanz des Brotes in den Leib ... der Substanz des
Weines in das Blut ... welche die Kirche angemessen («aptissime» als Elativ,
nicht Superlativ, genau mit «wohl-angemessen» zu iibersetzen) 7rans-
substantiation nennt» 32,

Zuniéchst sind die heutigen Verstehensschwierigkeiten groB3: Was ist
mit «Substanz» gemeint? Substanz des «Brotes»? Substanz des «Leibes»?
Substanz eines «verherrlichten» Leibes? Ferner ist der terminus « Wand-
lung», «Verwandlung» miBverstdndlich, er insinuiert nach heutigem
Sprachgebrauch eher einen okkulten, magischen Vorgang.

Der semantischen Gestalt nach handelt es sich nicht um eine Be-
kenntnisformel, sondern um eine theologische Evkldrung. « Wenn jemand
sagt, im Sakrament der Eucharistie bleibe die Substanz des Brotes ...
dann leugnet er jene ... Wandlung ... welche die Kirche ... Transsub-
stantiation nennt», dieser Satz weist deutlich auf einen mehrere Stadien
durchwandernden Diskurs. Doch geht die Erklirung der Realprisenz
durch eine vom Wort bewirkte « Wandlung» weit in die patristische Zeit
zuriick 33 und erreicht im Mittelalter einen breiten Strom allgemein
verbreiteter Lehriiberlieferung.

Im 11. Jahrhundert wurde dieses Theologumenon vom kirchlichen
Lehramt aufgegriffen, um die Realprisenz gegen Berengars rein symboli-
sche Auslegung abzusichern 3*. Es ist jedoch nicht zu leugnen, dalB3 die
Transsubstantiation auch zu Fehlinterpretationen Anlal gab, zu einer
grob-sinnlichen Vorstellung der Gegenwart des Herrn 35, welche den
Protest eines Bonaventura 3¢ und eines Thomas von Aquin 37 hervorrief.

Ist die Lehre aber durch die Erklarung von T77ent nicht zu einem
«Dogmay» geworden? Wird nicht iiber die Leugnung der Transsubstan-
tiation das Anathem ausgesprochen? Darauf ist zu antworten, dal das

32 DS 1652.

33 Vgl. z. B. AMBROsIUs: De mysteriis, 9, 50: «maiorem vim esse benedictionis
quam naturae, quia benedictione etiam natura ipsa mutatur.»

34 Vgl. DS 700.

35 Vgl. die 1059 Berengar vorgelegte Abschworungsformel, DS 690: «sensua-
liter, non solum sacramento ... manibus sacerdotum tractari et frangi et fidelium
dentibus atteri ...»

36 BoNAVENTURA: In Sent., IV, dist. 12, pars 1, art. 1, qu. 1; Quaracchi t. IV,
284 a.

37 TromAas vON AQuin: Summa theol., III, qu. 77, art. 7, obi. 3 und ad 3;
vgl. auch a. a. O., qu. 76, art. 8, corp. und ad 2.



488 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

«anathema sit» auf dem Konzil von Trient noch nicht ein exklusives
Zeichen fiir eine definitorische Aussage ist, — ansonst wiren auch die
Anordnung, die Einsetzungsworte leise zu sprechen 3%, oder das Verbot,
wihrend Advent und Fastenzeit keine feierlichen Trauungen abzuhalten3?,
zu Glaubenssitzen gestempelt. Wir kénnen also nicht von dem «anathema
sit» auf eine feierliche Definition der Transsubstantiation schlieBen.
Worin besteht dann aber die Intention der Erklarung? Dariiber gibt
der Bezug von Canon 2 (der die Transsubstantiations-Lehre enthilt)
auf Canon 1 des Dekretes Aufschluf3. In Canon 1 *° wird die Realpridsenz
statuiert. Hier liegt eine Bekenntnisformel vor: «wahrhaft, wirklich, der
Person nach, — nicht nur zeichenhaft, symbolisch, der Wirkung nachy.
Canon 2 ist auf dieses Bekenntnis hingeordnet und hat eindeutig expli-
kativen Charakter. Seine Intention geht also — im Unterschied zur
christologischen Formel von Chalkedon — {iber die sprachliche Artiku-
lation (der Transsubstantiation) hinaus. Das Entscheidende und Ver-
bindliche ist das Bekenntnis zur realen, nicht idealen, jedoch sakramenta-
len (durch Zeichen, Wort und Geist verwirklichten) Gegenwart des Herrn.
Was ist schlieBlich zur Lehre der Transsubstantiation zu sagen?
DaB sie sich fiir die heutige Verkiindigung und Unterweisung kaum eignet,
ist noch kein Zeichen, daB sie falsch ist. In den 4lteren Theorien — etwa
der Konsubstantiation oder durch den Rekurs auf die Ubiquitdt — ist
kaum eine groBere Affinitdt zu den biblischen Aussagen nachzuweisen.
Die neueren, mehr versuchsweise vorgetragenen Theorien #! lassen ihr
Verhiltnis zur Transsubstantiation noch nicht deutlich erkennen: handelt
es sich dabei um eine bloBe Erginzung? um eine Neuinterpretation? um
eine Neuinterpretation, welche die «alte» als irrtiimlich ausweisen wiirde?
Diese ungekldrte Situation ist aber kein Grund, nicht nach einer neuen,
befriedigenderen, der Schrift und den heutigen Verstehensmdoglichkeiten
entsprechenderen Auslegung zu suchen. Dall heute zahlreiche Christen
an der Realprdsenz ohne Verstehenshilfe fiir das Wie der Gegenwart

38 DS 1759; vgl. auch 1757, 1758.

39 DS 1810; vgl. auch 1812.

4 DS 1651.

41 Dazu z. B. von katholischer Seite Edward ScHILLEBEECKX : Die eucharistische
Gegenwart. Zur Diskussion iiber die Realpridsenz. Diisseldorf: Patmos-Verl. 1967
(Theologische Perspektiven). Colman O’NEILL: Nouvelles approches de ’eucharistie.
Gembloux: Duculot — Lethielleux 1970 (Theologie et Vie). — Far die 6kumenische
Perspektive vgl. Jean-Jacques voN ALLMEN: Okumene im Herrenmahl. Kassel:
Stauda 1968. Max THURIAN: Eucharistie. Einheit am Tisch des Herrn? Mainz:
Grinewald-Verlag 1963.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 489

festhalten wollen, darf nicht als Untreue gegeniiber Christus hingestellt
werden. Die Transsubstantiation als Lehre ist kein «articulus stantis vel
cadentis ecclesiae».

Wir sind uns bewulBt, mit den in diesem Abschnitt angestellten
Uberlegungen keine eigentlichen Beweise erbracht zu haben. Unsere
Absicht war nur, anhand einiger summarischer Hinweise anzudeuten,
daf} es sich lohnt — sowohl beziiglich der «Irrtiimer» als auch der « Wahr-
heit» —, mit hermeneutischen Grundprinzipien an die Materialien kirch-
licher Uberlieferung heranzugehen. Wir hoffen auch, gezeigt zu haben,
dal3 das Postulat der Homologie in bezug auf Bekenntnissitze nicht
Flucht in eine Theorie bedeutet, sondern ernst macht sowohl mit der
Geschichtlichkeit der Sprache als auch mit der Krisis zwischen Wahr und
Falsch. In der praktischen Beurteilung der Lage und der erkenntnis-
theoretischen Méglichkeiten haben wir uns stark den Positionen Kiings
gendhert *2. Wir wiirden uns freuen, wenn dies Zustimmung finde.

ZUR INTERPRETATION DER VATIKANISCHEN UNFEHLBARKEITS-LEHRE

Zur Vatikanischen Unfehlbarkeits-Formel moéchten wir nur jene
Punkte kurz beriithren, die fiir unser Thema erheblich sind.

Irreformable Formeln?

Die vor allem provozierende Wendung findet sich am Schluf3 des
abgrenzenden Satzes: «... weshalb dergleichen Definitionen ... von sich
aus (ex sese) ... irreformabel sind» **. Werden hier nicht unveridnderliche,
irreformable, uniiberbietbare infallible Sitze gelehrt? Dal3 dies bei einer
«prima vista» Lektiire der Fall zu sein scheint, ist verstdndlich. Doch ist
auf den genauen und vollen Wortlaut zu achten. Dem «von sich aus»
steht das «durch die Zustimmung der Kirche» gegeniiber. Der Sinn ist
also: daB dergleichen Definitionen von sich aus — und nicht erst durch
die Zustimmung der Kirche - irreformabel sind. Das will nicht heiflen,
daBl der Bischof von Rom von sich aus, allein, «ohne seine Briider»
definiert, sondern nur, dafB3 die Verbindlichkeit der von ihm «im Namen

2 Das gilt besonders fiir die in unserer dritten Gruppe, «Glaubensbekenntnis»,
angefiihrten Beispiele. Zur Affinitdt mit den zwei ersten von Kiing beschriebenen
Typen «gemeinsamer Sitze des Glaubens» vgl. Anm. 15.

3 DS 3074.



490 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

der Kirche» gemachten Aussagen nicht von einer nachfolgenden, rati-
fizierenden Zustimmung abhédngt, an und fiir sich bloB bedingten Cha-
rakter hdtte **. Dem steht der Prozel der «Rezeption» in der alten Kirche,
als die Verbindlichkeit der von weltlicher Macht einberufenen Konzilien
theologisch in einem Zwielicht stand und nur unscharf erkannt werden
konnte, nicht entgegen. Unentbehrlich war die «Rezeption», wenn es
sich um Beschliisse von nicht als ékumenisch einberufenen Konzilien
handelte .

Was ist aber unter «irreformablen Definitionen» zu verstehen?
Handelt es sich um auf Ewigkeit fixierte, uniiberbietbare, nicht mehr
zu verbessernde Formeln? Wir glauben, dal3 ein solcher Sinn sich nicht
aus den Akten des Konzils belegen 1d8t. «Irreformabel» heil3t, daB es sich
um eine Glaubensentscheidung, um eine im Glauben aufzunehmende
Aussage handelt. Der terminus «irreformabel» grenzt ab gegen eine nur
direktive AuBerung, die riickgingig gemacht werden kann, «reformabel»
ist. «Irreformabel» bezeichnet m. a. W. jene Art von Verbindlichkeit,
welche Glaubensdefinitionen im strengen Sinn zukommt *, besagt also
nicht die Irtreformabilitdt der sprachlichen Formulierung. Die Definition
verlangt nicht eine verbale Repetition, wohl aber — wir wir oben dargelegt
haben — eine homologierende Interpretation der dogmatischen Aussagen,
vorausgesetzt natiirlich, daf3 es sich um ein Glaubensbekenntnis handelt.
Damit wird der hermeneutische ProzeB nicht aufgehalten, sondern
herausgefordert 7.

++ Bischof Vinzenz GasseR (Referent der Glaubensdeputation): Rede in der
85. Generalkongregation v. 13. 7. 1870: «Cum dicimus ... esse irreformabiles ex sese,
eo ipso enuntiamus causam irreformabilitatis sitam esse in ipsis decretis ... et non
esse ponendam aliunde ex conditione quadam externa, ut est assensus episcoporum,
assensus ecclesiae. «Coll Lac t. VII, 476 b. — Vgl. auch ders.: Rede in der 84. General-
kongregation v. 11. 7. 1870: «Demum Papam non separamus, et vel minime separa-
mus a consensu ecclesiae, dummodo consensus iste non ponatur ceu condition.
Coll Lac t. VII, 400 ¢; Mansi 52, 1213 D — 1214 A.

45 Auf diesem Weg erhielten z. B. die Synode von Arles 473, besonders aber das
II. Konzil von Orange (fiir die abendlindische Kirche) allgemein verbindliche
Bedeutung.

+6 Bischof Vinzenz Gasser: Rede v. 13. 7. 1870: « Vox ‘definit’ significat, quod
Papam suam sententiam circa doctrinam, quae est de rebus fidei et morum, directe
et terminative proferat, ita ut iam unusquisque fidelium certe esse possit de mente ...
ut certo sciat ... hanc vel illam doctrinam haberi ut haereticam.» Coll Lac t. VII,
474 d — 475 a.

47 Dafiir zeugt die Nachgeschichte aller groBen konziliaren Entscheidungen des
Altertums, — wohl ein Zeichen der Lebendigkeit des Glaubens. Dall diese Nach-
geschichte fiir die neueren Konzilien, besonders seit Trient, so spannungsarm verlief,
ist eher ein beunruhigendes Zeichen. Dafl die Diskussion um das Vatikanum I erst



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 491

Unfehlbarkeit der Kirche

Schockierend wurde die Vatikanische Definition vor allem durch die
von ihr hervorgerufenen simplifizierenden, den eigentlichen Sinn ver-
zerrenden Redeweisen. Besonders zweideutig, milverstdndlich und theo-
logisch inaddquat ist die oft gebrauchte Abbreviatur: «pdpstliche Un-
fehlbarkeit». Die fiir die Definition gewédhlte Formel ist bedeutend ab-
gewogener. Nach ihr kann nur dann von Unfehlbarkeit die Rede sein,
wenn es sich um eine fiir die ganze Kirche verbindliche Glaubensaussage
handelt; der Bischof von Rom steht dann, wenn er eine solche Aussage
macht, unter «jener Unfehlbarkeit», «die der Kirche» verheilen wurde *8.
Die Unfehlbarkeit gilt als Charisma der Glaubensgemeinschaft, der
ganzen Kirche. Erst in einem abgeleiteten Sinn kann sie von jenen
ausgesagt werden, die mit einer besonderen Verantwortung fiir die
Kirche betraut wurden. « Gratia gratis data ordinatur ad bonum commune
ecclesiae» *?: die charismatische Ordnung ist auf das Gemeinwohl der
ganzen Kirche ausgerichtet, hier hat sie ihren «Sitz im Leben», erreicht
sie ihr Ziel.

Der eine Parallele umschlieBende Satzbau — Unfehlbarkeit des
Bischofs von Rom: Unfehlbarkeit der ganzen Kirche — hat aber auch seine
Tiicke. Wir wissen sehr wohl, weshalb sie gewdhlt wurde. Wegen der
Unklarheit beziiglich der Ausdehnung des unfehlbaren Lehramtes. Soll
die Unfehlbarkeit auf strikte Glaubensaussagen (das obiectum primarium
magisterii) eingeschriankt werden, oder erstreckt sie sich auch auf mit dem
Glauben in loserem Zusammenhang stehende Aussagen (das obiectum
secundarium magisterii) ? Weil man in dieser Frage keine Entscheidung
fillen wollte, sprach man absichtlich unscharf umschreibend von «jener
Unfehlbarkeity, «die der Kirche» verheiflen wurde 3°. Mit der Méglichkeit,

nach hundert Jahren richtig in Gang kommt, sollte Kiing etwas freundlicher, als es
im allgemeinen geschieht, verdankt werden.

48 DS 3074: «ea infallibilitate pollere, qua divinus Redemptor ecclesiam suam
... instructam esse voluit.» Das «pollere», wortlich = maéchtig sein, ausgestattet sein,
besitzen (so Neuner-Roos, Nr. 388), muBl auf Grund des VerheiBungscharakters der
Unfehlbarkeit vorsichtig tibersetzt werden. Immer und immer wieder wird die
Unfehlbarkeit, die zur charismatischen Ordnung gehért, als zur Leitungsvollmacht
gehorend betrachtet.

4 THoMmAs VON AQUIN: Summa theol., I/II, qu. 111, art. 5, ad 1.

50 Bischof Vinzenz GassiR: Rede in der 84. Generalkongregation v. 11.7.1870:
«Cum autem Patribus Deputationis unanimi consensione visum sit hanc quaestionem
nunc saltem non definiendam, sed relinquendam in eo statu in quo est; necessario



492 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

auch nicht strikte Glaubensaussagen zu definieren, wurde aber der
Tendenz zum Dogmatismus in der Kirche Tiir und Tor getffnet. So
konnte denn auch der englische Publizist und Supporter Mannings
W. G. Ward sagen, er wiinsche sich nichts sehnlicher, als tdglich beim
Friihstiick aus der Morgenzeitung neue papstliche Dogmatisierungen zur
Kenntnis zu nehmen. Wir unsererseits sind froh, dall jene, inzwischen
hinfillig gewordene Kontroverse wenigstens jenen Relativsatz bewirkte,
der das verbindliche Sprechen des Bischofs von Rom mit der Verheifung
der Unfehlbarkeit an die ganze Kirche verkniipft.

Charisma der W ahrheit

Was ist unter « Unfehlbarkeit» genau zu verstehen? Dafiir sind wir
auf die Akten des Konzils angewiesen. Die Diskussionen waren hart. Die
Opposition hat jedoch zu bedeutsamen Klarstellungen gefiithrt. «Unfehl-
barkeit» besagt kein «hdheres Wissen», hat weder mit einer besonderen
«Offenbarung», noch mit «Inspiration» zu tun >!. Ihr eigentlicher Grund
ist die VerheiBung des «Beistandes». Letzten Endes ist das «Bleiben in
der Wahrheit» auf die Vorsehung zuriickzufiithren, die — aufgrund der
Fiirsprache des Christus — nicht zuld3t, daf3 die Kirche in ihrem verbind-
lichen Zeugnis aus der Treue zum Evangelium herausfillt 2. Damit sind
wir — anhand der belegten Gespriche, der Akten des Konzils, nicht durch
irgendwelche subjektive Kommentare — bei einem durchaus nachvollzieh-
baren, entmythologisierten Verstindnis der «Unfehlbarkeit» angelangt.

Dabei ist es angezeigt, die biblischen Fundamente zu beachten: die
Triirbitte des Erhohten und die Sendung des Geistes, der in die Wahrheit
«einfithren» 33, «nicht von sich aus reden» 3, an das von Jesus Gesagte
«erinnern» >* wird. Diesen Wendungen liegt nicht ein statischer Wahr-

consequitur ex eorumdem Deputatorum sententia decretum fidei de infallibilitate ...
ita esse concipiendum, ut definiatur de obiecto infallibilitatis in definitionibus
Romani Pontificis omnino idem credendendum esse, quod creditur de obiecto infalli-
bilitatis in definitionibus ecclesiae.» Coll Lac t. VII, 415 d — 416 a; Mansi 52, 1226 D.

51 AL a. O.: «infallibilitas ... non per modum inspirationis vel revelationis, sed
per modum assistentiae ... obvenit.» Coll Lac t. VII, 400 b; Mansi 53, 1213 D.

52 A. a. O.: ¢nam tutela Christi et assistentia divina ... est causa ita efficax, ut
iudicium ..., si esset erroneum et ecclesiae destructivum, impediretur; aut, si reapse
... ad definitionem deveniat, illa infallibiliter vera existat.» Coll Lac t. VII, 401 c;
Mansi 52, 1214 D.

53 Joh 16, 13.

5+ Ebd.

55 Joh 14, 26.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 493

heitsbegriff, sondern eine auf die Zukunft hindringende Wahrheit zu-
grunde. Dieses Drdngen ist auf die Gegenwart des Geistes zuriickzufiihren.
So wird es also gut sein, doch nicht bei der Vorsehung allein stehen zu
bleiben, sondern das Verharren in der Wahrheit mit einem charismati-
schen Geschehen zu verbinden. « Unfehlbarkeit» ist ein zweideutiges Wort.
«Charismader Wahrheit»ist sprachlich, theologisch und biblisch priziser 3¢.

Bleiben tn der Wahvheit

Die Ubersetzung der Vatikanischen Unfehlbarkeits-Formel ist eine
leidige Angelegenheit. Fast jedes Lexem mufB3 gegen MiBverstindnisse
und MiBbrauch abgeschirmt werden. Wir erlauben uns deshalb, die im
vorhergehenden Kurzkommentar gegebenen Erliuterungen zusammen-
fassend, folgenden Ubersetzungsversuch in eine der heutigen Situation
angemessene Sprache vorzulegen:

Es gehort zum Bekenntnis zur Kirche, daB3 der Bischof von Rom,
wenn er im Namen der Kirche (nicht getrennt von seinen Briidern, aber
doch in seinem besonderen Auftrag) fiir alle Christen verbindlich im
Glauben zu bejahende (zur Bezeugung des Evangeliums gehérende) Wahr-
heiten ausspricht, unter jenem Charisma steht, das der ganzen Kirche
zum Bleiben in der Wahrheit (nach der Erfiillung der Wahrheit in Jesus
Christus) bis zur Riickkehr des Herrn verheilen wurde.

In diesem Satz diirfte kein einziges Element der Vatikanischen
Formel tibergangen sein 7. Grundlegend ist das Bekenntnis zur Kirche.
Thr ist das «Bleiben in der Wahrheit» verheiBen. Nur das Bekenntnis zur
Kirche als ganze Kirche erlaubt eine Aussage iiber einen besonderen
Dienst zur Bezeugung der Wahrheit. Das «Bleiben in der Wahrheit» ist
kein menschliches Verdienst, es geht zuriick auf ein Charisma. Dieses
Charisma ist kein hoheres Wissen, sondern der «Beistand», der «Geist der
Wahrheit», der Jesus bezeugt. Wahrheit ist im biblischen, neutestament-
lichen Sinn zu verstehen: jene Wahrheit, die in Jesus Christus erfiillt
wurde, dynamisch seiner Riickkehr entgegengeht, wesentlich auf die
Zukunft ausgerichtet ist. Das alles zeigt, wie hoffnungslos das Unter-

56 Im Text der Konstitution «Pastor aeternus» wird sogar noch plastischer
von «veritatis ef fide: charisma», von einem «Charisma der Glaubenswahrheity,
gesprochen, vgl. DS 3071.

57 Zur Reinterpretation von Vatikanum I vgl. auch Gregory BAuM im Anm. 1
angefithrten Artikel: Truth in the Church, The Ecumenist 9 (1971) 48.

32



494 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

fangen ist, das «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich des Glaubens mit
einem aus der philosophischen Erkenntnislehre entnommenen Wahr-
heitsbegriff auslegen zu wollen 2.

OKUMENISCHE ASPEKTE DER «ANFRAGE»

Das Buch von Hans Kiing ist nicht zuletzt aus einer 6kumenischen
Intention entstanden. Was kommt - was steht — seiner Auswirkung
entgegen?

Innerkatholisches Gesprich

Zunichst ist von Bedeutung, dafl Kiings «Anfrage» als katholische
verstanden wird, daB3 — wie Eberhard Jiingel betont — der innerkatholi-
sche Dialog in Gang kommt. «Kiings Anfrage an die romische Lehre der
Unfehlbarkeit des kirchlichen Lehramtes ist ... ein 6kumenischer Vor-
gang. Er ist es deshalb, weil diese Anfrage aus katholischer Theologie
kommt und als katholische Anfrage aufgefaBBt werden will ... Gerade in
einer Zeit, die die konfessionellen Grenzen ohne eine wohlbegriindete
Unschirferelation tiberhaupt nicht mehr zu bestimmen erlaubt, ist es
von nicht zu unterschitzender Bedeutung, ob ein Theologe mit seiner
Kritik der eigenen kirchlichen und theologischen Tradition innerhalb
seiner Kirche bleiben will und auch kann. Nur dann ndmlich gewinnt
eine solche Kritik wirkliche Okumenizitity 5.

Nach einer genauen Lektiire des Buches ist man ob der gereizten
Reaktionen und personlichen Attacken, die sich Kiing damit einhandelte,
baB erstaunt. Wurde etwa die unmiBverstdndliche Beteuerung Kiings im
Vorwort, dieses Buch als «iiberzeugter katholischer Theologe» geschrieben
zu haben ¢, iibersehen, oder das Augustinus-Zitat «statt eines Nachwor-
tes» ¢! nicht mehr gelesen? Kiing will «offen sein fiir das Gesprich, offen
fiir die Diskussion» %2, er erwartet Antworten auf seine «Anfrage» ,
nicht Ausfliichte und diskriminierende Anwiirfe. Er kritisiert das «Modell»

58 Vgl. dazu Gregory Bauwm, a. a. O., 41-46.

59 Eberhard JUNGEL im Anm. 1 angefithrten Artikel, Evangelische Kommen-
tare 4 (1971) 78.

60 KU 21.

61 A.a, 0. 2031,

62 A.a. 0O.181.

63 Ebd.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 495

einer souverdnen, autonom lehrenden, sich selbst geniigenden Kirchen-
leitung, der nur eine lernende, horende, ausfiihrende Kirche gegeniiber-
steht 4. Doch kritisiert er das kirchliche Leitungsamt — das ist zu be-
achten —, weil er an einen kirchlichen Dienst glaubt  und befiirchtet,
«daB die Kirche zu spit kommt ... und mit zu groBen Verlusten» 6. Auch
zu kritischen Einzelfragen, die er in seinen iibrigen Schriften nur mit
grofter Zuriickhaltung angeht, nimmt Kiing jetzt Stellung. Innerhalb
der apostolischen Nachfolge der Gesamtkirche anerkennt er ausdriicklich
eine besondere apostolische Nachfolge der kirchlichen Vorsteher und
Hirten ¢7. Die Vollmacht der Hirten ist nicht aus der Vollmacht der
Gemeinde abzuleiten . Mit Nachdruck betont er die Notwendigkeit des
Amtes, ja sogar des Petrusamtes, dessen Inhaber auch «allein handeln
kann und durchaus soll, ... doch nie ‘abgesondert’ und ‘getrennt’ von der
Kirche und ihrem Bischofskollegium» %°. Wohl ist das Buch - das ist
nicht zu verkennen — eine offene Kritik am Zustandekommen und an den
Hintergriinden von «Humanae vitae». Ist es dem Verfasser aber zu
verargen, wenn er, in Sorge um die Menschen in dieser Welt, um ihre
Probleme und ihre Noéte, eine fundamentaltheologische Anfrage stellt?
Wir schlieBen mit den Worten Kiings: «Das Negativ-Kritische ... wurde
nur deshalb so deutlich ausgesprochen, um damit der positiven Zusam-
menarbeit freie Bahn zu schaffen. Auf die ... vertrauensvolle Zusammen-
arbeit kommt heute gerade in der katholischen Kirche alles an. Und sollte
sie denn wirklich so schwierig sein?» 7°

Zwischenkirchlicher Dialog

Obschon in erster Linie als innerkatholische Anfrage geschrieben,
kann das Buch aber auch den zwischenkirchlichen Dialog anregen. Vor
allem durch die angesprochene fundamentaltheologische Problematik.
Die Frage nach dem Weg der Uberlieferung der biblischen Botschaft zu
uns und den verbindlichen Kriterien der Auslegung rithrt an die oft
geltend gemachten formalen Differenzen des je nach Konfessionsfamilien
verschiedenen Selbstverstdndnisses. In evangelischer Sicht geht es um
das Prinzip der «Schrift alleiny. Doch wurde dieses Prinzip praktisch nie
ohne ein gewisses « Vorverstdndnis» und ohne geschichtliche Vermittlung

6+ A, a.0.193.

65 A.a.0O.198. 68 A.a.O.187.
66 A.a. 0. 202. 69 A.a. 0. 200.
67 A, a. O. 186. 0 A.a. 0. 194.



496 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

durchgehalten. Seit dem Aufkommen der formgeschichtlichen Methode
wurde es auch in eine Phase der kritischen Reflexion einbezogen. Dafiir
zeugt z. B. der als Vorbereitung fiir die vierte Weltkonferenz fiir Glauben
und Kirchenverfassung verdffentlichte Studienband «Schrift und Tra-
dition» 7. Fiir die orientalischen Christen ist die fast exklusive Norm der
Auslegung die geistgewirkte, nur pneumatisch zu verstehende Tradition.
Die historisch-kritische Methode, auf die Glaubensiiberlieferung ange-
wendet, kommt in dieser Perspektive einer Profanation des unantast-
baren «depositum fidei» sehr nahe. In der romisch-katholischen posttri-
dentinischen Theologie scheint das Lehramt der Kirche im Vordergrund
zu stehen. Und die kirchliche Praxis bestitigt in manchen Fillen den
Eindruck, da3 die Katholiken romischer Obodienz weder die Schrift
noch das Pneuma brauchen: «Roma locutay ist das sichere Zeichen der
sichtbaren Evidenz der GlaubensgewiBheit, der Verbiirgtheit einer klar
formulierten Lehre. Und ist es nicht diese Tendenz zur Uberdogmati-
sierung, zur kurialen Verwaltung der Glaubensiiberlieferung, die den
Protest der Altkatholiken mit Berufung auf Praxis und Glauben der
alten Kirche 72 hervorrief? In diese konkrete Problematik st63t das Buch
von Kiing mit unbequemen Fragen vor.

Zu einer evangelischen Erwiderung

Um zum theologischen Kernproblem einer satzgebundenen oder
satzenthobenen Unfehlbarkeit zuriickzukehren, sei zum Schluf3 noch eine
evangelische Reaktion auf Kiings «Anfrage» angefiihrt. Es handelt sich
um die Besprechung von Eberhard Jiingel 73. Daraus zunichst einige
Sitze zur Erhellung der 6kumenischen Situierung der Frage: «Die durch
die Reformation aufgeworfene Problematik rithrte an die Tatsache eines
unfehlbaren Lehramtes iiberhaupt. Sowohl Luther als auch Calvin haben
die Infallibilitit der Kirche auf die Infallibilitit des Wortes Gottes
reduziert und damit die iurisdiktionelle Verifizierbarkeit des Ereignisses
unfehlbarer Rede fiir unmdéglich erklirt. Bezeichnenderweise hat Luther
(aber auch Calvin) dabei nicht in Frage gestellt, daB3 die als ‘Geschopf des

T Kirsten E. SKyDSGAARD u. Lukas ViscHER (Hrsg. ): Schrift und Tradition.
Ziirich 1963.

72 Vgl. Urs KUry: Die altkatholische Kirche. Stuttgart 1966. (Die Kirchen der
Welt, Bd. 3.)

73 Eberhard JUNGEL: Irren ist menschlich. Evangelische Kommentare 4
(1971) 75-80.



«Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache 497

Wortes’ existierende ecclesia universalis im Glauben nicht irren kann
(z. B. WA 38/1, S.48, Z.51.)» ™. «Die Frage ... wie also menschliches
Reden den redenden Gott verifizieren kann, ist in der evangelischen
Theologie unter dem Namen des hermeneutischen Problems bekannt. In
diesem hermeneutischen Problem ist die formale Problematik der
Unfehlbarkeit der Kirche verwandelt zur Stelley 75.

Jiingel spricht von «absolut bejahbaren Sdtzen» die « GottesgewiBBheit
vermitteln». Diese beziehen sich aber auf den «Zuspruch von Gottes-
gewiBheit», auf die «SelbstgewiBheit eines gerechtfertigten Gottlosen» und
sind von «dogmatischen Sitzen» zu unterscheiden 6. «Zur absoluten Be-
jahbarkeit eines Satzes gehort seine geschichtlich stets neue Verifizierbar-
keit. Deshalb kann — hermeneutisch geurteilt — die Verneinung der Un-
fehlbarkeit des Lehramtes der Bejahbarkeit der Sidtze des Glaubens nur
zugute kommen. Und es wire iiber Kiings negative hermeneutische
Argumentation hinaus positiv begriindet, warum menschlichen Instanzen
das Priadikat ‘unfehlbar’ nicht nur nicht zukommen kann, sondern auch
gar nicht zukommen darf: um der nur im Ereignis wirklichen und deshalb
niemals ein fiir allemal gegebenen GewiBheit des Glaubens willen» 7.

Es sei erlaubt, zum letzten Passus drei Bemerkungen anzufiigen:
a) «Menschlichen Instanzen» kann das Prddikat «unfehlbar» nicht zu-
kommen. Einverstanden. SchlieBt aber die Menschlichkeit der Instanzen,
zusammen mit einem Auftrag, der nie rein juridisch verstanden werden
kann, ein «Charisma der Wahrheit» aus? b) Die «geschichtlich stets neue
Verifizierbarkeit» absolut bejahbarer Sitze. Auch ein verbindlicher Glau-
benssatz bedeutet nie das Ende hermeneutischen Fragens. c) «Positive
Begriindung», daB3 es (mit Ausnahme des «Zuspruchs») unfehlbare dog-
matische Aussagen «nicht geben darf». Der Glaube ist nicht nur «frei»,
er ist auch an das Wort «gebunden». MuBl — oder «darf» (?) — es nur die
Dialektik zwischen Wahrheit und Irrtum sein, die das Ereignishafte des
Glaubens sicherstellt? Ist mit dem Zeugnis der Schrift durch die Glau-
bensbezeugung der Kirche nicht eine verbindliche Auslegungshilfe sinn-
voll? Was fiir ein Kriterium der Wahrheit kann es auBler einer zwischen
Schrift und Bekenntnis homologierenden Auslegung geben? Mit diesen
absichtlich knapp formulierten Sdtzen wollen wir aber nicht eine tiefer
liegende, nur in einem ldngeren Gesprdch zu erarbeitende Problematik
abtun. Wir haben sie nur deshalb an den Schlu3 dieses Artikels gestellt,

™ A a.0.77. 6 A.a. 0.79.
75 Ebd. 77 A.a. O. 80.



498 «Bleiben in der Wahrheit» im Bereich der Sprache

weil wir bei Jiingel am meisten Affinitdt zu unserer Sicht der Dinge
spiirten 7 und zugleich auch in dieser evangelischen Stimme zu Kiings
Buch die am stédrksten auf die Sache eingehende, der Sache verpflichtete
AuBerung fanden.

78 Ganz besonders gehen wir mit JUNGEL einig, wenn er den Unsinn einer in
infallible Sitze lokalisierten Unfehlbarkeit aufdeckt: « Unfehlbar ist nur die Wahr-
heit» (a. a. O. 75). «Man tut gut daran, den Ausdruck ‘unfehlbarer Satz’ — gleich-
giiltig ob man die Unfehlbarkeit des Lehramtes vertritt oder bestreitet — als unan-
gemessen aufzugeben. Unfehlbar kénnen doch wohl — gleichgiiltig, ob es sie wirklich
gibt — nur Personen oder Instanzen sein» (a. a. O. 79).



	"Bleiben in der Wahrheit" im Bereich der Sprache

