Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 3

Artikel: Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d'apres les Lettres d'lgnace d'Antioche
Autor: Berthouzoz, Roger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoGER BERTHOUZOZ

Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit
d’apres les Lettres d’Ignace d’Antioche

I. INTRODUCTION

Pour aborder avec fruit les rares textes explicitement trinitaires de
I'évéque d’Antioche, une bréve esquisse de la théologie sous-jacente aux
Lettres s’impose, sous peine aussi de majorer I'importance de quelques
affirmations isolées dans une ceuvre posant, par ailleurs, des problémes
littéraires fort complexes 1. Il y a, certes, un danger a systématiser une
pensée jaillie spontanément de la foi et du souci de confirmer les commu-
nautés dans la tradition recue du Seigneur et des apoétres. Ignace parle
en pére plus qu’en docteur. Pourtant 1’essai de rassembler des enseigne-
ments théologiques épars se justifie en ce que chaque affirmation concer-
nant le Pére, le Fils ou le Saint-Esprit se rapporte a I'unique événement

1 Cf. l'article précédent, ici-méme pp. 381-396: O. PERLER: Die Briefe des
Ignatius von Antiochien.

Nous considérerons avant tout la recension dite moyenne comprenant sept
Lettres: Eph(ésiens), Magn(ésiens), Tral(liens), Rom(ains), Ph(i)l(a)d(elphiens),
Smyr(niotes), Pol(ycarpe).

Notre étude du probléme trinitaire suivant I’ceuvre d’Ignace d’Antioche dans
la recension moyenne s’inscrit dans le cadre d’une recherche commune, poursuivie
au cours d'un séminaire dirigé par le Prof. O. PERLER. A la suite d'un examen
attentif des problémes posés par la tradition manuscrite, la tradition indirecte des
ceuvres d’Ignace, de philologie, d’histoire et de théologie posés par cet héritage
littéraire, nous avons été conduits, tout comme TH. CAMELOT (cf. Biblica 51 (1970)
560-564) a rejeter la thése de R. WEIJENBORG. Le présent travail vise a montrer
que la réflexion théologique d’Ignace, dans son originalité méme, s’inscrit bien dans
le contexte de pensée du 11¢ siécle, développant sans doute le kérygme apostolique,
mais sans qu’il soit nécessaire de supposer un auteur du IVe siécle. Reconnaissons
pourtant que l’étude théologique ne suffit pas a établir I'attribution du corpus
ignatien a un auteur du début du IIesiécle. D’autres démarches sont nécessaires
et furent entreprises dont on trouve ici méme les résultats majeurs.

26



398 Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

de salut intervenu en Jésus-Christ 2, vécu et annoncé par les apoétres,
compris et interprété dans les premiéres communautés. Sans doute
aurons-nous a noter l'accentuation caractéristique de certaines propo-
sitions du kérygme. Elle est la preuve et le signe d’un souci de fidélité
attaché non seulement au kérygme, mais aussi a la situation de chaque
communauté de 1’Asie Mineure en ce début du II¢ siécle. Un tel recueil,
s'il est attentif au mouvement de la pensée et s’il respecte les différents
contextes en ne négligeant rien d'important, permettra, nous l'espérons,
une détermination et I'appréciation de 'apport théologique personnel du
pasteur d’Antioche.

L’étude des rapports du Fils au Pére, aux hommes et & 'Esprit
constituera le théme principal de cette esquisse. La christologie occupe,
en effet, la place la plus importante dans la pensée d’Ignace 3. Nous
tacherons d’en découvrir la cohérence et de signaler son insertion dans
le contexte de la pensée religieuse du II¢ siecle.

II. LE FILS ET LE PERE

1. La mission du Fils décidée par le Pére

Quelques termes suffisent a Ignace pour évoquer la condition tra-
gique de 'homme avant le Christ, dominé par la magie %, les liens de la

2 La nouveauté et l'irréductibilité de l'événement du salut intervenu en
Jésus-Christ sont clairement affirmées par Ignace lui-méme contre les prétentions
des hérétiques: « Pour moi, mes archives (&pyeta), c’est Jésus-Christ; mes archives
inviolables, c’est sa croix, et sa mort, et sa résurrection, et la foi qui vient de lui»
(Phld 8, 2).

3 En effet les deux préoccupations dominantes dans les Lettres sont celle de
la lutte contre I'hérésie (surtout sous la forme du docétisme, cf. E. MoLLaND, The
heretics combatted by Ignatius of Antioch, in: Opuscula Patristica, Oslo 1970,
pp. 17-23) et celle du renforcement de I'autorité des évéques.

* On sait la grande importance de la magie dans le monde hellénistique et
I'influence qu’elle exer¢ca méme dans les communautés chrétiennes. Les papyrus
magiques, recueillis par K. PREISENDANZ (1928 et 1931) nous donnent une idée du
but visé et des moyens employés par les magiciens. La magie maintient I’homme
dans l'illusion et la servitude des biens du corps, I’empéchant de réaliser son véri-
table destin. Elle pervertit radicalement le rapport de I’homme & Dieu, «préten-
dant contraindre le dieu, par l'invocation de son nom, a réaliser tel ou tel effet...
et 'union au dieu n’y sert que de moyen en vue d’une fin, sans étre aucunement la
fin elle-méme», ainsi s’exprime A. FESTUGIERE, L’idéal religieux des grecs et I’évan-
gile. Paris 1932, p.294; cf. 'Excursus E sur la valeur religieuse des papyrus
magiques, pp. 281-328,.



Le Pére, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 399

malice, I'ignorance 3, le pouvoir du démon (Eph 19, 3). C’est alors que
«Dieu apparut en forme d’homme (avBpwriveg), pour une nouveauté de
vie éternelle» (Eph ibid., cf. Rm 6, 4). L’homme s’est coupé de la source
de la vie, comme aveuglé il ne reconnait plus celui en qui et par qui il
peut obtenir sa libération. Dieu choisit alors d’apparaitre dans son
histoire. L’expression avlponiveg parait ambigiie, mais toute équivoque
est levée lorsque l'auteur ajoute «ce qui avait été décidé (ammpriopévoy)
par Dieu commengcait de se réaliser (qpynv énduPavey). D’autres textes
éclaireront cet gvlpwniveg, montrant qu’il s’agit de Jésus-Christ, «notre
Dieu». Le raccourci «Dieu apparait en forme d’homme» est bien dans le
style d’Ignace, abrupt, allant droit a l'essentiel, sans se soucier de pré-
ciser ici par exemple qu’il s’agit de l'existence de Jésus-Christ 6. 1l
annonce a des croyants la vie que Dieu veut leur communiquer dans
une phase nouvelle de I'histoire, décidée par lui et inaugurée dans la
personne de son Fils. Cette vie nouvelle se traduit en exigence réitérée
de foi et de charité. Vivre dans la foi c’est reconnaitre «la grace de
Jésus-Christ qui est venue sur nous» (Smyr 6, 2). Ne pas admettre I'incar-
nation et la «passion du Christ» c’est s’opposer a la pensée de Dieu
(ibid.) 7, dispensateur de I’économie nouvelle.

2. La relation du Christ au Pére

Pour caractériser la relation du Christ au Pére, Ignace use, a cOté
du nom de Fils que nous examinerons plus loin, de plusieurs expressions
plus ou moins imagées dont une seule se rattache immédiatement au
N. T.: Aéyoc.

5 Le terme &yvola appartient au vocabulaire de la Bible pour désigner, soit
des fautes n’engageant I’homme que de fagon limitée (par exemple Si 23, 3), cette
faute ou erreur étant réparable (cf. Ez 40, 39), soit un état essentiellement coupable,
I’état de ceux qui ignorent Dieu, ainsi Ga4, 8; I P1, 4 et Ep. 4, 17-19: « Je vous
dis donc ceci et vous en conjure dans le Seigneur: Ne vous conduisez plus comme
se conduisent les Gentils; dans la vanité de leurs pensées, leur intelligence est enté-
nébrée, ils se sont écartés de la vie de Dieu a cause de l'ignorance (3l t7v &yvoioy)
qui est en eux, a cause de l'aveuglement de leur cceur.» Cf. J. DuroNT, Gnosis,
la connaissance religieuse dans les épitres de Paul. Louvain 21960, pp. 3-6.

6 D’autres textes nous apportent ces précisions, par exemple Magn 8, 2: «Il
n'y a qu’'un seul Dieu, manifesté (6 gavepdoog) par Jésus-Christ son Fils...»

7 I'veopyy Oeob: indique le dessein divin se réalisant dans I’envoi du Fils pour
sauver I’humanité, mais aussi I’exigence permanente que cette mission représente
pour les baptisés. Ignace exhorte la communauté a ¢marcher d’accord avec la pensée
de Dieu» (Eph 3, 2), ou reconnait & Polycarpe la fidélité de celui «qui posséde la
pensée de Dieu» (Pol 8, 1) pour exercer sa tdche pastorale.



400 Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

Notons qu'’il ne s’agit pas pour I'évéque d’Antioche d'une recherche
thématisée pour elle-méme. Au fil de son discours et en relation étroite
avec le contexte il désigne tout d’abord le Christ comme yvopy tol
notpog en Eph 3, 2. 11 vient d’aborder un des thémes centraux de son
ceuvre, exhortant les chrétiens a marcher ensemble «d’accord avec la
pensée de Dieu», guidés par les évéques, le presbyterium et aussi les
diacres (Eph 6), dans I'amour et la foi (Eph 14), se gardant des fauteurs
d’hérésies (Eph 7; 8, etc...). Toute communauté doit prendre appui sur
le Christ Sauveur, car il est «notre vie véritable» (Eph 3), c’est-a-dire
notre vie selon la pensée et le dessein de Dieu. Ignace ajoute alors « Jésus-
Christ notre vie inséparable est la pensée du Pére». 11 ne développe pas
plus cette identification 8. De plus c’est le seul endroit olt yveduy sert a
désigner la personne du Christ dans son rapport au Pére selon que nous
pouvons le découvrir a partir de I'histoire du salut; plus précisément il
s’agit de cette phase particuliére de I'histoire que vivent les chrétiens
apres la glorification de Jésus-Christ. Si nous retrouvons souvent le terme
yvouy pour parler de la pensée ou du dessein de Dieu?, de celle du Christ

8 Nous avons adopté la traduction de ‘pensée’ pour yveuy, suivant CAMELOT,
0. c. p. 61. Elle nous parait la meilleure, quoiqu’elle ne rende pas la part de volon-
taire, de mouvement vers la réalisation que comporte le terme grec. Le N. T.
n’utilise que neuf fois I'expression pour désigner, soit un simple avis (cinq fois)
ou bien un véritable dessein (Ap 17, 13 et 17, 17) ou encore une pensée (1 Co 1, 10)
humaine ou divine. Ce dernier texte appuie l'interprétation ‘pensée’ puisqu’il unit
presque comme synonymes yvour et volic: «Soyez bien unis dans le méme esprit
(vot) et dans la méme pensée (yvopy). Cf. R. BuLTMANN dans Theol. Wérterb. zum
N.T., t. I, p. 717 qui fait le méme rapprochement, mais pour notre texte propose
la traduction ‘Gesinnung’ en se référant plutdt a Flavius Joséphe, Ant. 2, 97;
13, 416; la traduction francgaise de l'article de R. BuLTMANN (Genéve 1967, p. 73)
donne «disposition du Pére» qui n’est pas heureux et ne rend pas l'allemand.
Toutefois I’expression pourrait matériellement se rapprocher de la traduction latine
ancienne de la recension L de la Lettre aux Ephésiens (FUNK/DIEKAMP p. 237)
qui adopte ‘dispositio’ pour rendre yvopuy. M. RACKL, pour sa part, au terme d’une
analyse serrée, opte pour ‘Willensmeinung’ cf. Die Christologie des hl. Ignatius
von Antiochien, Freiburg Br. 1914, p. 280. Le terme insiste peut-étre trop sur
I'aspect de volonté et la Lettre aux Philadelphiens, inscr. nous donne a ce sujet
peut-étre la seule indication sémantique positive en distinguant yvdun de 0érqua:
«Elle (I’Eglise de Philadelphie) est ma joie... surtout s’ils restent unis avec I'évéque
et avec les prétres et les diacres qui sont avec lui, établi selon la pensée (&v yvépuy)
de Jésus-Christ, qui selon sa propre volonté (td i8iov 0érnua) les a fortifiés.» La
version dite «anglo-latina» (XIIIe siécle = L) dont on reconnait généralement I’auto-
rité parce qu’appuyée sur de bons manuscrits a choisi ‘sententia’, ce qui nous
détermine enfin en faveur de ‘pensée’ plutdt que de ‘dessein’.

9 Cf. Eph 3,2; Rom7,1;8,3; Phld1, 2; Smyr6, 2; Pol1,1;4,1; 8, 1.



Le Pére, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 401

lui-méme 1 ou bien encore de celle de I'évéque !, il n’est pas utilisé
ailleurs dans un sens christologique 2.

Au cours de cette méme Lettre aux Ephésiens et dans un contexte
semblable, exhortation a rechercher l'unité dans la communauté en
évitant ce qui sépare et surtout le passage a I'hérésie, Ignace décrit
d’une nouvelle maniére la relation du Christ au Pére. Consentir a 1’hérésie
c’est se laisser emmener «en captivité loin de la vie qui nous attend»
(17, 1) et périr «en méconnaissant le don que le Seigneur nous a vérita-
blement envoyé» (17, 2). L’évéque invite au contraire les chrétiens a
devenir sages «en recevant la connaissance (yviolg) de Dieu qui est
Jésus-Christ» (ibid.) 13. Cette nouvelle identification du Christ comme
Beob yvidolg précise la pensée de I'évéque d’Antioche et marque encore
une fois son souci d’annoncer a la communauté le mystére du Christ et
son ceuvre propre dans la situation ol elle vit et se développe, sans
préjudice de 'universalité et de I'objectivité des événements salvifiques.
L’hérésie menacant la communauté d’Ephése pouvait séduire I'esprit de
certains fideles, leur faisant oublier la vie que le Seigneur nous promet.
Témoin de la tradition apostolique, I'évéque se doit de les mener sur le
chemin de la connaissance qui sauve, cette connaissance qu’est Jésus-
Christ en personne.

Le N.T.n’emploie pourtant pas 'expression Ogol yvéoig pour carac-
tériser la personne du Christ dans son rapport au Pére. La voie de I'iden-
tification cependant est ouverte par certaines paroles de Jésus rappor-
tées dans ’Evangile de Jean. Ainsi lors de la controverse avec les juifs
a propos d’Abraham, Jésus dit au sujet du Peére: «...Moi je le connais
et je garde sa parole» (Jn 8, 55) ou lorsqu’il se présente comme le Bon
Pasteur: «Comme le Pére me connait, moi aussi je connais le Pére»
(Jn 10, 15) **, Ignace dit plus que le N. T. et accomplit une véritable
identification 15, Déja la Didache 16, les écrits des Peres Apostoliques

10 Cf. Eph 3, 2; Phld inscr.

11 Cf. Eph4,1; Pol4, 1.

12 Jamais non plus cette expression ne sert a désigner le rapport du Christ
au Pere dans les écrits des Péres Apostoliques ol1 le mot n’apparait qu’en I Clem 8, 2;
2,9 et 21, 2. Comme le suggére LiGHTFOOT, o. c. I1, 40, on peut y voir un quasi
synonyme de Abyog ou coplo pour marquer le caractére unique de la relation du
Christ a Dieu.

13 Aafdvrec Oeob yvdow 6 oty *Inoobe Xprstédg. Eph 17, 2.

4 On peut trouver dans les Synoptiques des textes semblables d’allure johan-
nique: Mt 11, 27: «Nul ne connait le Fils si ce n’est le Pére, comme nul ne connait
le Pére si ce n’est le Fils, et celui a qui le Fils veut bien le révéler.» Lc 10, 22.

15 Cf. M. RACKL, o0.c., pp. 280 sv. Pour cet auteur yv@ouLg exprime «ein inner-



402 Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

ensuite, abordent et développent ce théme de la connaissance du Pére
par le Fils et de sa transmission aux hommes pour leur salut 7.

En des termes fort proches des Epitres Pastorales 8, Ignace dévoile
dans la Lettre aux Magnésiens la menace que font peser sur la commu-
nauté les judaisants. On comprend sans peine que c’est & propos du
Christ et de son autorité que devaient surgir pour ce groupe les plus
graves difficultés. Le péril suggeére a I'évéque d’Antioche une nouvelle
précision sur l'identité de Jésus. Elle se situe dans la ligne de celles que
nous venons de voir, tout en reprenant un théme johannique: «...il n’y
a qu'un seul Dieu, manifesté par Jésus-Christ son Fils, qui est son Verbe
(A6yoc) sorti du silence, qui en toutes choses s’est rendu agréable a celui
qui ’avait envoyé» (Magn 8, 2). L’unicité de Dieu est clairement affirmée,
supprimant tout risque d’équivoque. Le contexte invite a voir dans cette
confession de foi préalable, une reprise explicite de I'héritage d’Israél
(cf. Dt 6, 4) non seulement contre le polythéisme paien, mais pour pré-
venir aussi une interprétation polythéiste du christianisme. Les judai-
sants pouvaient soupgonner 1I'Eglise d’admettre cette impiété. Le danger
écarté, Ignace poursuit en désignant la manifestation de Dieu en Jésus
comme l'ceuvre de son Verbe. Le terme renvoie lui aussia I’ A. T. et &
'esquisse prophétique de ce qui devait étre la mission du Fils, telle qu’on
peut la déceler dans le livre de la Sagesse (18, 14-18). L’Evangile de
Jean (1, 1 sv.) jette une clarté définitive sur ce qui n’était encore qu’une
approche et dit I’existence d'un Aéyog avec Dieu, venu chez lui, dans le
monde, pour faire de ceux qui croient en son nom des enfants de Dieu.
Tout indique, chez Jean comme chez Ignace qui le suit fidélement, un
gottliches Lebensverhiltnis zwischen Vater und Sohn». Par ailleurs I’article I'véotg
de R. BurtmaNN, dans: TWNT, t. I, Stutgtart 1933, nous fournit les principaux
éléments d’une description du «connaitre» tel que ’entend la Bible et qui doit nous
servir de référence et de contexte pour son utilisation dans la Lettre d’'Ignace.
Dans I’A. T. la connaissance a souvent le sens de «consentement a la volonté de
Dieu dans son exigence et dans sa griace» (trad. franc. Genéve 1967, p. 42). Saint
Paul nuance le terme dans le sens d’une «reconnaissance de la volonté de Dieu dans
l'obéissance», cf. Rm 2, 20 (trad. frang. p.46). Le Fils est envoyé pour rendre
possible la connaissance de Dieu apportant la vie a I’homme (Jn 17, 3; 14, 8). C’est
en Jésus que cette relation avec Dieu peut naitre, et par lui seulement puisqu’'une
connaissance directe du Pére est exclue (Jn 1, 18) (cf. trad. frang. p. 58).

16 Didache 9, 3; 10, 2, en admettant son antériorité par rapport a Ignace.

17 Un texte de I’'Homélie dite II¢lettre de Clem. Rom. 3, 1 nous rapproche
singuliérement de la pensée d’Ignace, mais sans accomplir explicitement 1’identifi-
cation comme dans la Lettre aux Ephésiens: «Nous connaissons, grace a lui (i. e.
le Christ), le Pére de vérité. Quelle est donc la connaissance qui méne au Pére de

vérité, sinon de ne pas nier celui-la par qui nous 'avons connu.»
18 Cf.1Tm1,4; Tt1, 10-11.



Le Peére, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 403

accent mis sur la mission du Verbe, sa venue (720zv en Jn 1,11 et
npocABav en Magn 8, 2). Il est question de celui qui «en toutes choses
s’est rendu agréable a celui qui 'avait envoyé» (Magn 8, 2). Notre Maitre
(Eph 15, 7; Magn 9, 1-2) est sorti du Pére (Magn 6, 1; 7, 2). C’est lui qui
a enseigné les prophetes (Magn 9, 2). Les premiers auteurs chrétiens
parlent surtout de la mission providentielle du Fils, de la création a la
rédemption, a propos de ce nom de Logos attribué au Christ, ainsi
Justin 1° ou Athénagore 2. Cette considération suppose bien évidemment
un rapport absolu du Verbe au Pére, une proximité ainsi qu’'une intimité
telles que celles suggérées par 1'expérience que nous avons de la relation
entre le sujet et sa parole. Ignace 'atteste, mais ne veut pas aller plus
avant et tenter d’en déterminer la nature. Cet aveu d’impuissance domi-
nera chez les meilleurs auteurs de cette époque et Irénée nous semble
bien représenter 1'état de la question a la fin du II¢siécle, avant la
recherche de Tertullien. L’évéque de Lyon marque les limites de la
spéculation trinitaire, suscitée par le Prologue de saint Jean en parti-
culier ?': «Si quelqu’un nous demande: De quelle fagon le Fils a-t-il été
proféré par le Pére? Nous dirons que cette prolation, ou génération
ou prononciation, ou manifestation ou de quelque nom que I'on désigne
cette génération ineffable, personne ne la connait... si ce n’est le Pére qui
a engendré et le Fils qui est né» %2,

Nous relevons enfin deux autres désignations du Christ rappelant
métaphoriquement sa fonction médiatrice entre le Pére et les hommes.
Jésus-Christ est «la bouche sans mensonge (76 &eudés 6Tép.o) par laquelle
le Pére a parlé en vérité» (Rom 8, 2). Reprenant Jn 10, 7 en Phld 9, 1,
Ignace nous dit encore de Jésus qu’il est «la porte (60pa) du Pérey.

19 Cf. Apol. I, 21, 1: «Disant que le Verbe (tdv Adyov), le premier rejeton de
Dieu, Jésus-Christ notre maitre, a été engendré sans commerce (charnel), qu’il a
été crucifié, qu’il est mort, et qu'aprés étre ressuscité il est monté au ciel...»,
Apol. I, 23, 2; Dial. 61, 1. Cf. W. von LoEweNICcH: Das Johannes-Verstindnis im
zweiten Jahrhundert. GieBen 1932, pp. 38-59.

20 Suppl. X.

2t Concernant le Prologue cf. la grande étude de A. FEUILLET, Le prologue
du quatrieme évangile, Paris 1968, en particulier pp. 258-269: Le titre de Logos
est-il purement fonctionnel ou a-t-il au contraire une portée trinitaire? Voir aussi
J. GiBLET, La théologie johannique du Logos, dans: LL.a Parole de Dieu en Jésus-
Christ, Tournai 1961, pp. 85-119.

22 (Si quis itaque nobis dixerit: Quomodo ergo Filius prolatus a Patre est?
Dicimus ei, quia prolationem istam, sive generationem, sive nuncupationem, sive
adapertionem, aut quolibet quis nomine vocaverit generationem ejus inenarra-
bilem exsistentem, nemo novit, ...nisi solus qui generavit Pater, et qui natus est
Filius.» Adv. Haer. II, 42, 4.



404 Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

3. Jésus-Christ, le Fils du Pére et notre Dieu

Témoin fidéle de 'Evangile et de la tradition chrétienne, I'évéque
d’Antioche, exhortant les Ephésiens a4 I'unité et a la louange de Dieu
par le Christ, affirme que Jésus-Christ est le Fils du Pére: «Que chacun
de vous aussi, vous deveniez un choeur, afin que dans I'harmonie de
votre accord, prenant le ton de Dieu dans I'unité, vous chantiez d'une
seule voix par Jésus-Christ une hymne au Pére, afin qu'il vous écoute
et qu'il vous reconnaisse, par vos bonnes ceuvres, comme les membres
de son Fils» (Eph 4, 2). L'intérét de ce texte vient de ce qu’il exprime
pleinement la médiation permanente du Christ entre les hommes et le
Pére, son Pére a proprement parler. Il est en effet le Fils unique 23, le
Bien-Aimé 24, Le théme de la filiation divine du Christ apparait souvent
dans les Lettres #°, quelquefois joint a la mention de sa naissance selon
la chair 26, Celle-ci inaugure, humblement, la mission de celui «qui avant
les siécles était prés de Dieu et s’est manifesté a la fin» (Magn 6, 1) #7.
Cette reconnaissance de la préexistence éternelle du Fils auprés du Pére 28
doit nous faire mieux comprendre la confession de la divinité de Jésus.
Nous abordons ici la question si controversée de la signification du nom
de Oedc appliqué & Jésus-Christ dans les Lettres d’Ignace d’Antioche. La
tradition chrétienne, héritiére d’Israél, appelle Dieu, le Pére de Jésus-
Christ, Ignace en témoigne assez 2°. Dés l'inscription de la Lettre aux
Ephésiens il étend cette dénomination au Fils, lorsqu’il salue 1'Eglise
comme celle qui est «inébranlablement unie et élue dans la passion
véritable, par la volonté du Pére et de Jésus-Christ notre Dieu (7ol

23 Tob pévov viol adrol en Rom inscr. qui fait évidemment référence & Jn1, 18:
Movoyevrc.

24 Cf. Smyr inscr. Ayonnuévoc.

25 Cf. Eph2,1; 15,1; Magn 3,1; &, 2; 13,1; Tral inscr.; 9, 2; 12, 2; Phld
inscr.; 7, 2; Smyr 1, 1: « Jésus-Christ, Fils de Dieu selon la volonté et la puissance
de Dieu.»

26 Cf. Eph 7, 2; 20, 2; Smyr 1, 1.

27 TIpo alcvewy mopd watel Ny, xol &y Téhel épdvy.

28 Cf. Magn 7, 1 disant 'unité du Fils et du Pére; Magn 7, 2 Jésus-Christ est
sorti du Pére un; Pol 3, 2: «Attends celui qui est au-dessus de tous les temps,
intemporel, invisible, qui pour nous s’est fait visible... Cf. TH. CAMELOT, o.c.,
Pp- 22 et 86 n. 2 sur l'unité de Jésus et du Pére ainsi que I'’empreinte johannique
décelable dans cette doctrine.

2% Cf. Eph inscr.; 7,2; 9,1; 17,2; 18, 2; 19, 3; 20, 2; 21, 2; Magn inscr.;
3,1; 5,2; Tral. inscr.; 1, 1; Rom 2, 2; Phld inscr.; 1,1; 3,2; 9,1, Smyr inscr.;
1, 1; Pol inscr.



Le Pére, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 405

Ocol Ap.év)». Observons la mention remarquable de Jésus-Christ comme
auteur avec le Peére du choix de 1'Eglise, celui-la étant appelé «notre
Dieu» sans périphrase ni restriction. Sous cette forme, l'affirmation
n’est pas courante dans le N.T., toutefois elle ne lui est pas totalement
étrangeére 3. Cette salutation est évidemment inspirée par des formules
pauliniennes, avec cette différence essentielle qu'au lieu de wdptog 32,
c’est Oedg Huév que l'on dit de Jésus. Certains ont voulu minimiser
I'importance de ce titre, arguant de la présence de I'épithéte npév; il
faudrait comprendre le titre de fagon relative, Jésus-Christ est Dieu,
mais seulement par rapport a nous, subjectivement, pour «le sentiment
religieux» 32. Il est vrai qu'en plusieurs endroits Oedc qualifiant Jésus
s'accompagne de 1'épithéte 33, mais d’autres textes ’emploient absolu-
ment, qui ne permettent pas de mettre en doute une claire identifica-
tion. Ces passages annoncent I’économie salvatrice et son efficacité en
usant d’expressions assez violemment antithétiques. Elles désignent
autant qu’il était possible I'événement paradoxal de l'existence du
Christ: Dieu devenu homme, souffrant pour le salut de I'humanité.
Avec Eph 1, 1 nous abordons une série de textes décisifs pour l'inter-
prétation de la titulature divine appliquée au Christ, Ignace déclare en
effet aux fidéles qu’ils ont été «ranimés dans le sang de Dieu» 3*. La mise

30 Cf. Rom 9, 5: «...les patriarches de qui le Christ est issu selon la chair,
lequel est au-dessus de tout, Diew béni éternellement! Amen.» Tt 2, 13.

31 Ep1, 2 ou «Bien-Aimé» en 1, 6. Kurios on le sait, attribué par Pierre a
Jésus, identifie intentionnellement Jésus a YHW dont c’est l'interprétation du
Nom dans la version des LXX, ainsi Ac 2, 21; 2, 36 et tous les passages semblables
dans le N. T. Paul représente aussi cet usage, par exemple Ph 2, 11. Cette identi-
fication devait paraitre tout aussi scandaleuse aux Juifs que celle de Theos appli-
quée a Jésus pour les judaisants visés par I’évéque d’Antioche. Remarquons que
I'intention est identique dans les deux cas: reconnaitre a Jésus la dignité du Pére,
du «Dieu de nos peres». Theos fait référence a une communauté plutét pagano-
chrétienne, ou Kurios ne devait pas étre chargé du sens éminent de la tradition
vétéro-testamentaire interprétée par la LXX,

32 Cf. A. HArNACK, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. I. Tiibingen *1909,
pp- 207-208. L’A. rappelle aux pp. 138 et sv. et p. 209 I'usage impérial de la titu-
lature divine. Nous ne pensons pas qu’il aide ici directement a la compréhension
d’Ignace, car cette coutume était plutét de nature a contrarier un usage christo-
logique. L’opposition des judéo-chrétiens en fait foi. Le développement du théme
s’ébauche dans une tout autre direction comme nous le verrons.

33 Cf. Eph 18, 2; Rom inscr.; 3, 3; Pol 8, 3.

3 ¢’ Avalonvpnoavres &v alpatt Osob.» Une expression paralltle & Ac 20, 28
d’une idée exprimée également en Ep 5, 25-27. Le Christ a voulu purifier I'Eglise:
He 9, 12-14; notre conscience: He 13, 12. Le théme du rachat par le sang de Dieu
est repris dans la littérature chrétienne des ITe-11I¢ siecles, cf. Méliton de Sardes,



406 Le Peére, le Fils et le Saint-Esprit d’apreés Ignace d’Antioche

en ceuvre de la communication des idiomes lui permet de signifier avec
force I'unité de celui qui est a la fois notre Dieu et celui qui verse son
sang pour notre vie. Plus loin, dans la méme Lettre (7, 2), la fameuse
hymne christologique reprend I’antithése «venu en chair, Dieu». Cette
proclamation si claire du mystére de Jésus pourrait paraitre suspecte
a si haute époque et pourtant nous la retrouvons dans 1'Epitre de
Barnabé 35 et dans I’'Homélie sur la Paque de Méliton de Sardes 3¢ dont
elle constitue, pensons-nous, I'enracinement théologique, sans qu’il soit
possible d’établir une influence directe. Il semble bien, par contre, que
Tertullien I'ait connue, tant le paralléle est saisissant et la formulation
proche d’Ignace, dans le ‘de Carne Christi’ 37. Nous découvrons ici I'attes-
tation d'une théologie de 1'Incarnation, enracinée dans le N.T. (cf.
Jn1,14;1Tm3,6; 1 Jn4,2; 2 Jn7; He 10, 20) qui devait ouvrir une

Sur la Paque 67 (482) (éd. O. PERLER, Sources Chrétiennes 123, Paris 1966. Les
chiffres entre parenthéses suivant la référence indiquent les lignes de cette édition).
Tertullien Ad Uxorem 2, 3. Clem. Rom. ep.7,4; 12,7; 21, 6; 49, 6; 55,1 parle
de notre rachat par le sang du Christ.

35 Elle revient sur cette affirmation a maintes reprises, surtout aux chapitres 5-
6, 7 qui, aprés avoir proclamé la préexistence du Christ (5, 5; 5, 10; 6, 12), traitent
de la rédemption par le Fils venu «en chair» (5, 11). La recherche récente attribue
une origine syro-palestinienne a cet écrit daté du deuxiéme quart du IIesiécle.
Cf. éd. de P. PrigeEnT, Sources Chrétiennes 172, Paris 1971, pp. 22-27. On peut
relever aussi une conception subordinatianiste du rapport du Christ & Dieu (6, 1;
14, 5-6). Ignace ne semble pas non plus échapper a cette perspective, cf. Phld 7, 2;
Magn 7, 1; 8, 2; Smyr 8, 1, mais les texte de Magn 13, 2 éclaire par avance le sens
de cette subordination: «Soyez soumis a 1'évéque et les uns aux autres, comme le
Christ selon la chair (xoto capxa) fut soumis au Péve.» Ignace et certains auteurs
postérieurs reprennent une tradition kérygmatique qui remonte aux apotres (cf.
Ac 2), a la tradition johannique (Jn 5, 18; 5, 43; 7, 17; 8, 25; 8, 42; 12, 49; 14, 10).
Jésus est le Fils tout entier soumis au Pére et recevant tout de lui. Mentionnons
enfin pour la théologie de I'incarnation un paralléle intéressant de 'homélie clémen-
tine dite IIe épitre 9, 5 ou la venue en chair du Christ est motivée par le péché de
I'homme, lui-méme interprété comme une maladie que Dieu veut guérir tel un
médecin (9, 7 & rapprocher pour l'image de Eph 7, 2). Nous possédons une attes-
tation paienne de l'usage liturgique des premiéres communautés, elles adressaient
des chants et des priéres au Christ comme a Dieu, cf. PLINE LE JEUNE, ep. 96:
«carmen dicere Christo quasi deo.» Avec toutes les réserves exigées par l'adoption
d’une lecon appuyée par une seule version, nous aurions un autre témoignage de
l'usage liturgique du titre de Dieu attribué a Jésus-Christ dans la Didache 10, 6.
La version éthiopienne porte ’acclamation de Mt 21, 9: «Hosanna au fils de David»
sous la forme «Hosanna au Dien de David». Voir la discussion de cette legon dans
J. P. AupEgr, La Didache¢, Instruction des Apdtres. Paris 1958, pp. 62-67.

36 Cf. 7 (53) «xal 6 &vBpwmog Oebg» et 8 (58) « pdoer Oedg dv xal dvbpwmog »
ou 96 (735) « ‘O Oedg wegbvevtar. Cf. aussi fragm. 13 et 14.

37 De Carne Christi 5, PL 2, 761.



Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 407

voie féconde a la pensée chrétienne au I11¢ siécle, en Asie Mineure surtout
et chez les auteurs dépendants de ce courant.

Un autre texte, tiré de la Lettre a Polycarpe, rassemble les proposi-
tions concernant la divinité de Jésus et son incarnation, en lui attri-
buant successivement des qualités contraires. S’adressant a Polycarpe,
Ignace l'encourage, en effet, a attendre «celui qui est au-dessus de tous
les temps, intemporel, invisible, qui pour nous s’est fait visible; impal-
pable, impassible, qui pour nous s’est fait passible, qui pour nous a
souffert de toutes maniéres» 3% Cette souffrance et la mort du Christ
débouchent dans la résurrection et le retour au Pére (cf. Smyr 3, 3). Issu
du Peére, il retourne vers lui, «étant en lui» (Rom 3, 3), «étant uni a lui»
(Magn 7, 2). C’est a partir de la résurrection en effet que s’est accomplie
dans le cceur des apdtres et des disciples, la reconnaissance du caractére
divin du Fils; Ignace ne manque pas d’y insister, méme si plus fréquem-
ment il présente le mystére du Fils en termes d’exode et de retour au
Pére 39, Ce qui montre le caractére plus catéchétique que kérygmatique
de ses Lettres. Il s’adresse a des communautés ayant déja entendu la
Bonne Nouvelle, ot la méditation liturgique et théologique s’élargit, les
interrogations se multiplient, témoignage d’une véritable vie chrétienne,
avec le risque parfois de choisir dans le dépot et de céder a I'hérésie.
Mais Ignace fait profondément confiance a celui qui reste le Pasteur des
Eglises et il «rend gloire a Jésus-Christ, Dieu, qui (les) a rendu si sages»
(Smyr 1,1). Le verbe do&alw rendre gloire, s’applique avant tout a Dieu
dans ’A. T., au Pére et au Fils dans le N. T. 4°, L’expression choisie ici

38 Nous avons déja examiné plus haut les textes paralléles au II¢ siecle qui
usent de I'antithése pour dire la divinité de Jésus. Ici 'affirmation est un peu diffé-
rente, au lieu de la communication des idiomes, les auteurs se servent du schéma
de I'attribution successive des contraires; sans dissoudre le paradoxe, elle le présente
a la fois sous le jour plus familier du passage d’une condition & une autre. Ainsi
Méliton, fragm 13 et 14 (éd. O. PERLER, pp. 237-241) et Irénée Adv. Haer. III,
16, 6 (éd. . SAGNARD: Sources Chrétiennes 34, Paris 1952, p. 292). Sur la liste
des attributs divins et son origine dans la philosophie commune de 1’époque ainsi
que leur fortune en théologie chrétienne, voir les bréves indications de Ta. CAMELOT,
0. c., p. 28.

3% On reconnait sans peine la tradition liturgique des grandes hymnes chris-
tologiques du corpus paulinien (Ph 2, 6-11 et Col 1, 15-20) et celle de I’Evangile de
Jean.

40 Dans I’A. T., Dieu est en effet le plus souvent objet de glorification, beau-
coup plus rarement c’est lui qui glorifie (Ps 90, 15) ou bien il s’agit d’un personnage
royal; trés rarement le verbe est pris dans un sens profane. Dans le N. T., sur
61 emplois du verbe, 37 ont Dieu (le Pére) pour objet, 16 Jésus (surtout chez Jean



408 Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

par Ignace nous parait renforcer les indications précédemment réunies et
nous permet de penser qu’il confesse la divinité de Jésus comme celle
du Pére et dans un sens absolu .

III. LE FILS ET LES HOMMES

L’insistance avec laquelle Ignace atteste la véritable humanité de
Jésus et sa médiation entre les hommes et Dieu témoigne du profond
équilibre de sa doctrine. Il veut se rapporter a toute la tradition pour
précher I’événement intervenu avec la personne de Jésus selon toute sa
vérité. Cette constatation doit nous rendre attentifs a ne pas céder trop
facilement a des simplifications arbitraires. On a dit que la christologie
primitive, dés le N. T., s’orientait de fagon divergente dans des perspec-
tives soit «adoptianistes» soit «pneumatiques» *2. Le danger est réel, a
cause du caractére approximatif de nos concepts appliqués au mystére
du Christ. Ignace pourtant ne se laisse pas enfermer dans un tel dilemme.
Maisle probléme théologique subsistera toujours: comment rendre compte
de facon cohérente de la personne du Christ, vrai homme et notre Dieu?
Il n'y a pas d’hésitation chez 1'évéque d’Antioche, il tient solidement
les deux affirmations, mais sans essayer jamais d’expliquer philosophique-
ment ou théologiquement la vérité de cette confession paradoxale 3.

et Paul), trés rarement les chrétiens (4 fois) et Dieu reste alors le motif de la glori-
fication. Seulement 4 emplois pour dire la gloire profane.

1 Le théme de la glorification de Jésus est bien attesté chez Ignace, cf.
Eph 2, 2; on le retrouve dans Polycarpe, 2 Philippiens 8,2 (cf. 1 P 4, 16 avec Dieu
pour objet) qui applique la gloire au Christ et a sa patience. Signalons pour terminer
I'étude de M. P. BrownN, The authentic writings of Ignatius. A study of linguistic
criteria. Durnham 1963, p. 25 et 34. L’ A. signale comme premiére caractéristique
de ce qu'il considére comme 1'Ignace authentique (= M) cette application du nom
de ‘Dieu’ a Jésus-Christ. Il la reconnait au moins cinq fois comme certaine (Eph
inscr.; Eph 18, 2; Rom 3, 3; Smyr 1, 1 et Pol 2, 3) et une fois comme douteuse (avec
LicuTFooT) en Tral 7, 1.

42 Cf. par exemple A. HARNACK, 0. c., pp. 211-220.

43 On répondra peut-étre que cela tient au genre littéraire des Lettres adressées
par un prisonnier a des communautés qu’il salue pour la derniére fois avant son
supplice. En fait, les mémes limites ont pu étre constatées a propos de la christologie
du N. T,, cf. V. TaAvLOR, La personne du Christ dans le nouveau Testament. Paris
1969, pp. 205-217. Une attitude semblable vis-a-vis des mémes problémes milite
en faveur de la haute antiquité des Lettres. Un auteur du IVe siecle ne pouvait se
contenter de dire le mystére, sans égard au progrés théologique accompli avant
lui et aux formulations plus élaborées intervenues a la suite des controverses
doctrinales des II¢ et IIIe siécles.



Le Peére, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 409

1. Jésus-Christ est vrar homme

Contre toutes les formes de I'hérésie docéte combattue par Ignace,
cette affirmation de la véritable humanité de Jésus jalonne toutes les
Lettres ou presque; ainsi en Tralliens (9, 1-2) cette trés belle confession
de foi, traditionnelle: «Soyez sourds quand on vous parle d’autre chose
que de Jésus-Christ, de la race de David, né de Marie, qui est véritable-
ment né, qui a mangé et qui a bu, qui a été véritablement persécuté
sous Ponce-Pilate, qui a été véritablement crucifié, et est mort, (...), qui
est véritablement ressuscité d’entre les morts» **. Nous verrons plus
loin, dans I'étude des péricopes trinitaires, comment Ignace reprend
ensemble la confession de ’humanité et de la divinité du Christ, source
de vie pour les croyants.

2. Jésus-Christ est médiateur entve Dieu et les hommes

Le théme de la médiation, signifié souvent par la seule particule 3ud,
donne le sens de 'action et du destin de Jésus-Christ dans le monde.
Nous pouvons ordonner les textes énongant cette fonction de médiateur
exercée par Jésus & partir de deux points de vue complémentaires. Une
premiére série de passages insistent sur l'efficacité de I'intervention du
Fils, ainsi Magnésiens 5, 2: «...les fideles, dans la charité par Jésus-Christ,
portent I'empreinte de Dieu le Pére» *>. Une autre série souligne I'exem-
plarité pour la vie chrétienne des rapports de Jésus-Christ avec son Pére,
ainsi toujours dans la méme Lettre (13, 2): «Soyez soumis a I'évéque et
les uns aux autres (cf. Ep 5, 21) comme le Christ selon la chair fut soumis
an Péren 19,

IV. LE FILS ET LE SAINT-ESPRIT

Dans 'adresse de la Lettre aux Philadelphiens, Ignace parle de la
solidarité du Christ et de «son Esprit Saint» pour I'établissement et
I'affermissement des pasteurs, évéque, prétres et diacres, dans leur charge
ecclésiale. Il est difficile, sur la base de ce seul texte, de décider s’il
s’agit de 1’ «esprit du Christ» ou d’un Acteur différent dans 1'édification
de I'’Eglise. Pourtant nous pouvons recueillir au cours des Lettres quelques

4 Cf. Magn 11; Smyr 1, 1-2, etc.
45 Cf. aussi Eph 4, 2; 9, 2; Magn 8, 2, etc.
% Cf. Eph5,1; Tral 12, 2; Smyr 8§, 1.



410 Le Pére, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

indications concernant 'ceuvre d’un «Esprit». Mais seule I'analyse des
péricopes trinitaires, encore une fois, nous autorisera a conclure avec
plus de certitude quant a l'identité de cet Esprit et a son action. Il
intervient en relation avec le Christ a 1’occasion de sa naissance (Eph 18, 2)
et pour l'organisation de I’Eglise (Phld inscr.), comme animateur et
exemple de vie chrétienne (Phld 7, 2; Eph9,1; Magn 13,1; 13,2 et
Smyr 13, 1). Il a eu, de plus, une fonction de révélation a 1'égard des
prophétes (Magn 9, 2).

V. LES PERICOPES TRINITAIRES

1. La premiére expression compléte de la Triade divine se situe
dans un contexte polémique anti-hérétique. Elle met en relation 'auteur
et les bénéficiaires du salut et nous indique allégoriquement la fonction
du Pere, de son Fils et de ’Esprit-Saint dans 1'économie divine mani-
festée en Jésus-Christ «pour une nouveauté de vie éternelle» (cf. Eph 18, 2
et 19, 3 faisant allusion a Rm 6, 4).

Ignace a eu vent du passage a Ephése «d’hommes qui ont 1’habitude
de porter partout le Nom, mais agissent autrement et de maniére indigne
de Dieu» (Eph 7, 1). Les Ephésiens se sont bouché les oreilles afin de ne
pas laisser se répandre chez eux une mauvaise doctrine,

€ 4 ' ~ 14 € i ] 3 \
... &g Gvreg Aol vaol watpde, NrToipacuévor el oixodoumy
0ol matpds, avagepbuevor elg o O Ste Thg wnyovic Inooel
Xptotol, 6¢ Eotv GTawpbe, oyowle Yedpevol TG TVELUATL TG

aytw. (Eph. 9,1.)

«...Vous étes, en effet, les pierres d’un sanctuaire du Peére, préparés
pour la construction de Dieu le Pére, élevés jusqu’en haut par la machine de
Jésus-Christ, qui est la croix, vous servant comme cdble de I’Esprit-Saint. »

Les membres de la communauté chrétienne se définissent donc
comme les éléments d’une construction a la gloire de Dieu le Pére,
origine et terme de I’économie de salut. Ils sont ceux en qui il veut établir
sa demeure. Les pierres de cet édifice doivent étre préparées, taillées,
pour trouver leur place dans la construction, car «la ou il y a division et
colére, Dieu n’habite pas» (Phld 8, 1).

Ignace, pour couper court sans doute aux spéculations des hérétiques,
veut désigner les auteurs de notre salut et décrire leur réle respectif selon
I’ordre manifesté parle Christ a travers le témoignage de I’Eglise naissante.



Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 411

La comparaison établie entre le peuple fidele et un édifice spirituel
est suggérée déja par I'A. T. (cf. Nb 12, 7 repris par He 3, 5, dans le
N.T.; Os8,1; Is 28, 16, etc.). Elle s’épanouira dans la théologie pauli-
nienne *7 pour se prolonger dans la Premiére Epitre de Pierre (2, 5) et
les écrits des Péres Apostoliques. Ignace reprend ici, plus particuliére-
ment, un théme de I'Epitre de saint Paul aux Ephésiens (2, 19-22), envi-
sageant non seulement 1'accroissement de 1'édifice, mais la maniére dont
celui-ci s’accomplit. Saint Paul rappelait plus haut (3, 16) que le Christ
nous a réconciliés avec Dieu par la croix et que I’Esprit nous donne
accés au Pére (3, 18). La Lettre d’Ignace, avec une intention trinitaire
encore plus explicite, combine 1'image de la construction et 1’annonce
du salut obtenu par la croix et partagé dans 1'Esprit.

Un texte romain du milieu du IIesiécle, le Pasteur d’Hermas,
développe une comparaison semblable, ce qui illustre bien la fortune de
I'image paulinienne dans des contextes théologiques tout a fait diffé-
rents. Les chrétiens y sont aussi comparés aux pierres d'un édifice spiri-
tuel. Une dame agée, elle représente 1'Eglise, montre a Hermas la cons-
truction d’'une tour (Vis. ITI, 2, 4 sv.) et lui explique le sens de cette
vision: «La tour que tu vois construire, c’est moi, 1'Eglise, que tu as
vue maintenant et auparavant *5... et les pierres qui entrent dans la
construction, ce sont les élusy 4°.

47 Cf. P. ViELHAUER: Oikodomeé, Das Bild vom Bau in der christlichen
Literatur vom Neuen Testament bis Clemens Alexandrinus. Heidelberg 1939.
L’ouvrage étudie I'image de la construction chez Ignace, pp. 155-156. Il lui découvre
un horizon gnostique au moins pour la terminologie et les représentations, a la
suite de H. ScHLIER, Religionsgeschichtliche Untersuchungen zu den Ignatius-
Briefen, Gieflen 1929, p. 112; plus précisément I’A. pense au mandéisme. Le paral-
lele suggéré: Hegemonius (I'Vesiecle!), Acta Archelai VIII, éd. Berson, GCS,
t. 16, Leipzig 1906, pp. 12-13. Ce texte reprend en particulier I'idée que le Pére
envoie son fils bien-aimé pour le salut de I’ame. Celui-ci prend une apparence
d’homme, mais il n’est pas un homme. Il construit une machine (wnyov?) destinée
a mener au ciel les ames des élus. Cette représentation mythologique doit étre vrai-
semblablement ancienne, les Acta Archelai nous transmettant des documents beau-
coup plus anciens que l'ceuvre d’Hegemonius (cf. BEEsoN, o.c., p. xv). Ignace
peut connaitre de telles représentations, mais avec P. VIELHAUER (0. c. 156) nous
concluons que si, a 1'origine, la représentation est mythologique, il ne subsiste plus
rien de ce caractére dans la Lettre aux Ephésiens. Ignace développe simplement
une allégorie destinée a frapper l'imagination de la communauté, en lui commu-
niquant un mystére essentiel du kérygme apostolique.

8 Cf. Vis I1I, 5, 1 sv., éd. R. JoLy, Sources Chrétiennes 53, Paris 1958, 13,
pp. 111 sv.

4 Cf. encore la Sim. IX; elle relate aussi la construction d’une tour repré-
sentant 1'Eglise, accordant toutefois une autre fonction au Fils de Dieu, a la fois



412 Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

Reprenant l'exégese de notre texte, nous voyons que le Fils, dans
la perspective dynamique de la construction du sanctuaire, aura pour
fonction d’élever les pierres jusqu'en haut par sa machine qui est la
croix. L’acte décisif de notre salut, la passion et la mort du Christ sur
la croix, accomplit en effet, de facon parfaite, la médiation entre les
hommes et Dieu. Le passage de la croix, assemblage de piéces de bois
dressées, a la machine destinée a nous élever, se comprend aisément ,
d’autant plus qu'il nous semble suggéré aussi par le texte de Jn 12, 32—
33:«Et moi élevé de terre, j’attirerai tous (les hommes) a moi. Il signifiait
par 1a de quelle mort il allait mourir» 1.

L’évéque d’Antioche mentionne assez souvent la passion comme
acte décisif de notre salut 2, mais il convient de reconnaitre 14 un motif
typique plutot qu’exclusif dans la parénése ignatienne. Ailleurs, souvent
dans des textes qui ont en général l'allure de confession de foi tradi-
tionnelle, il reprend ’ensemble de I'événement salvifique: de la naissance
de Jésus a sa mort-résurrection. Ainsi par exemple, il dit & ceux qui ont
la tentation de judaiser: «Soyez pleinement convaincus de la naissance
et de la passion (de Jésus-Christ)» (Magn 11, 1); ou bien dans la tres
belle confession de foi christologique adressée aux Smyrniotes: « Vous
étes fermement convaincu au sujet de notre Seigneur qui est véritable-
ment de la race de David selon la chair, fils de Dieu selon la volonté et
la puissance de Dieu; véritablement né d'une Vierge, baptisé par Jean
pour que par lui fit accomplie toute justice, il a été véritablement cloué

rocher sur lequel est établie la tour, porte et maitre de 1'édifice. La Visio IV,
par. 9, V, 4 du IV Esdras, trad. lat. 10, 44, use de la méme image quoique dans
un contexte différent: «Haec mulier quam vidisti, haec est Sion (...) quam nunc
conspicis ut civitatem aedificatam.»

50 Cf. Dict. des Ant. grecques et romaines, Paris 1904, t. I1I/2, s. v. ‘machina’,
‘wnyavn’. L’article nous fournit une longue description des différents appareils de
levage dans I’Antiquité. Un bas-relief de Terracine, reproduit o. c. p. 1466, fig. 4751
nous fait découvrir I’analogie entre la croix et une de ces grues trés simples, consti-
tuées de deux montants de bois reliés par une barre transversale.

51 La précision du verset 33 nous semble trés importante a ce point de vue.
Il n’y a pas seulement une allusion a la glorification du Fils (cf. Jn 8, 28), mais
I’annonce de son extension sur la croix. Par ailleurs, Jean rapproche I’épisode du
serpent d’airain placé par Moise sur une hampe pour guérir les Israélites mordus
par les ¢serpents briilants» dans le désert (Nb 21, 6-9 et Jn 3, 14) de la passion
du Christ, dressé sur la croix. Seulement s’il suffisait au serpent d’étre vu pour
sauver le peuple, le Christ agit, il attire tout a lui. Ainsi Jésus-Christ, pour Ignace,
nous éléve par sa Croix.

52 Cf. Eph inscr.; 18, 1-2; Magn 5, 2; Tral inscr.; Rom 6, 3; Phld inscr.;
3,3;Smyr1, 2-3;5,3;7,2; 12, 2 etc.



Le Pére, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 413

pour nous dans sa chair sous Ponce Pilate et Hérode le tétrarque, —
c’est grace au fruit de sa croix... que nous existons» (Smyr 1, 1-2)...
Enfin un autre texte de la méme Lettre (5, 2) présente l'incarnation
seule comme motif de salut, ou plus exactement comme condition néces-
saire d'une passion véritable, réellement rédemptrice: «Car que me sert
que quelqu’un me loue, s’il blasphéme le Seigneur, en ne confessant pas
qu’il a pris chair (capxrogdbpog)r. C'est ce que font les docétes en soute-
nant que le Seigneur n’a tout accompli, depuis la naissance jusqu’a sa
mort, qu'en apparence. En ce cas, c’est en apparence aussi qu’Ignace
est enchainé, en apparence qu’il se livre a la mort (cf. Smyr 4, 2). Rele-
vons aussi que cette qualification de la croix comme instrument de
notre relévement sera reprise par Hippolyte 33, Méthode d’Olympe 3* et
Jean Chrysostome 3%, en des termes qui laissent supposer, sinon une
influence directe de la Lettre aux Ephésiens, du moins une tradition
issue d’elle.

Etroitement 1ié a la fonction du Fils, mais s’en distinguant claire-
ment, le role de I'Esprit-Saint: il est comme le cdble auquel s’accrochent
les chrétiens pour étre élevés dans les hauteurs. Son mode d’action
differe donc de celui du Pére et de celui du Fils. L’image choisie tout en
marquant bien la spécificité des réles a pourtant I'avantage d’indiquer
la liaison intime des trois, en particulier celle de 'Esprit au Fils, dans
I'ceuvre du salut. Le rwvelp.o n’est pas «indépendant» et comme juxtaposé
aux autres personnes. Il ne se confond pas non plus, ni avec le Fils,
comme le cdble n’est pas identique a la poulie, ni avec le Pére. L'image
permet de rendre compte de ce que le N. T. saisit comme deux missions
différentes, celle du Fils et celle de I’Esprit. Ainsi saint Paul aux Galates:
«Quand vint la plénitude des temps, Dieu envoya son Fils... afin de nous
conférer I'adoption filiale. Et la preuve que vous étes des fils, c’est que
Dieu a envoyé dans nos ceceurs, I'Esprit du Fils qui crie: Abba! Pére!»
(4, 4-6) 36. Le parallélisme de la construction (envoya... a envoyé) et la
différence des fonctions nous oblige & reconnaitre le caractére réel et

33 De Antichr. 59.

3¢ Adv. Porphr. fragm. I, 7.

55 In Eph. Hom. 3, 2.

56 De méme dans ’Evangile de Jean, la mission de ’Esprit est opérée par
le Pere au nom du Fils (cf. Jn 14, 26). Pour la description de la mission de I’Esprit
chez Jean voir J. GiBLET, La sainte Trinité selon I’Evangile de Jean, Lumiere et
Vie (LV), 1956, 120-125, et pour la double mission du Fils et de I'Esprit chez
Paul: C. Duguoc: Le dessein salvifique et la révélation de la Trinité en saint Paul,
ibid. LV, 1956, 67-94.

27



414 Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

concret de la mission de I'Esprit comme de celle du Fils. Tous deux
concourent a réaliser pour tous les hommes et pour chacun en parti-
culier, I’adoption filiale voulue par le Pére.

2. Une deuxiéme péricope trinitaire, tirée de la méme Lettre aux
Ephésiens (18, 2) reprend I'évangile de la naissance de Jésus-Christ,
dans la perspective lucanienne de 1’Annonciation (Lc 1, 35):

«‘O yap Oedg Npdv Incols 6 Xptotdg xvopophty dmd Maptoc
xat olxovouloy Oeob &x oméppatos pév Aautd, mvedpoatog 8¢
aytov.»

«Car notre Dieu Jésus-Christ a été porté dans le sein de Marie 37
selon I'économie de Dieu, (né) de la race de David *® et de I'Esprit-
Saint.»

Nous sommes a nouveau en présence d’une expression «fonction-
nelle» dela Trinité, le Pére mettant en ceuvre le plan de salut (oixovopia)3?,
le Fils commengant de la réaliser par sa naissance de Marie d’un Esprit-
Saint.

Nous avons déja examiné plus haut la portée du titre Theos appliqué
a Jésus, qui se substitue au nom de vidg Oeob du récit de Luc (1, 35).

L’Esprit ou un Esprit intervient a titre particulier dans la naissance
du Sauveur. Ignace confesse le mystére de 1'origine humaine et divine
du Fils en le désignant comme issu de la race de David (cf. Lc 1, 33) et
d'un Esprit-Saint. Le texte peut étre immédiatement interprété par
un passage paralléle de la méme Lettre (20, 2): «Fils de I'homme et Fils
de Dieu.»

Ce seul texte ne pourrait prouver a lui seul que I'Esprit agit comme
auteur distinct du Pére dans I'histoire du salut. IIveSpo doit se lire en
coordination avec oméppe, or ce dernier terme désigne, non pas un indi-
vidu, mais un lignage. De plus le terme nvelp.a est dépourvu de I'article,

57 Le verbe xvogopely est rare dans la littérature canonique, il sert a désigner
la femme enceinte (cf. Qo 11, 5 in LXX). Ou bien il caractérise une terre fertile
(cf. Clem. Rom. ep. 20, 4).

58 Cf. Jn 7, 42 reprenant 2Sm 7,12 (LXX); Ps 89,5 (LXX = 88). C’est la
maniére habituelle, dans les Lettres, d’exprimer I’humanité réelle du Fils de Dieu
contre le docétisme, cf. Rom 7, 3; Tral9,1; Smyr 1, 1 qui reprend Rm 1, 3.

52 Un théme paulinien original présent dans I’Epitre aux Ephésiens, dont
Ignace aime a s’inspirer, nous l'avons vu. Cf. Ep 1, 10 et 3, 9. Le terme oixovop,ioc
ne désigne pas seulement le dessein salvifique du Pére chez saint Paul, mais aussi
la «charge» de 1’évangile qui lui est confiée. Ignace, au contraire, I’emploie exclusi-
vement en référence a la venue en chair du Fils de Dieu, cf. Eph 6, 1; 18, 2; 20, 1.



Le Pere le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 415

comme dans 1'Evangile de Luc. Un doute subsiste donc qui pourrait
étre levé par l'interprétation des passages paralléles parlant de 1'Esprit
comme d’un véritable Acteur divin. Ce texte 1’associerait dés le début a
I'histoire de Jésus et non seulement aprés sa mort. L'Esprit intervien-
drait, a titre principal, pour l'existence de celui qui nait dans le lignage
de David selon la chair.

3. Dans la Lettre aux Magnésiens, le Pére, le Fils et 'Esprit nous
sont présentés en relation avec I'existence chrétienne, celle de la commu-
nauté et celle des apdtres en particulier.

Au moment d’achever son exhortation, Ignace prie les fidé¢les avec
insistance de s’appuyer avec force sur les enseignements (év toig 8y pacty)
du Seigneur et des Apotres (13, 1):

«... lva wavte boa moelte, xutevodwlijte (cf.Ps1,3)... &v ui®,
xol TaTpl xol &v Tvedpatl. .. »

«...afin qu’en tout ce que vous ferez vous réussissiez... dans le Fils
et le Pére et dans I’Esprity.

Et I'évéque d’Antioche poursuit en ces termes son exhortation a
vivre dans la foi et 'unité (Magn 13, 2):

«“Ymotaynre 16 Emionome xal aAnotg, (cf. Ep5,21), ég  Incolc
XptoTtog 16 TaTpl xata oopxe xal ol dmboTolot TR XpLETH),
ol 76 Tatpl xol 16 wvedpatt %, lva Eveslg f) coprix?) te xol
TVELLOUTLXY).

«Soyez soumis & 1'évéque et les uns aux autres, comme Jésus-Christ
(fut soumis) au Pére selon la chair et les apbtres au Christ et au Pére
et a I'Esprit, afin que (votre) union soit charnelle et aussi spirituelle.»

Le théme commun de ces deux passages, 'existence chrétienne
établie dans la relation au Peére, au Fils et & I'Esprit, forme la trame de
toute la parénése ignatienne. Le second texte ajoute une précision capi-
tale, en soulignant ’exemplarité de la relation du Fils (selon la chair)
au Pére, comme norme de conduite chrétienne 6!,

60 LIGHTFOOT, 0. c. p. 138, rejette xal 76 mvedpate, legon qui lui parait suspecte
en elle-méme et aussi parce qu’elle est absente dans un manuscrit important: G.
I1 suppose que la mention de I'Esprit a été amenée sous la plume du copiste par
analogie avec le passage trinitaire précédent, du méme paragraphe. Avec les éditeurs
récents nous ne voyons pas de raison de corriger les mss. G et L et nous gardons la
lecon.

61 Cf. aussi Phld 7, 2.



416 Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

Plus souvent Ignace insiste sur l'effort d’imitation de Dieu 2, de
Jésus «notre Dieu» © comme exigence proclamée par I'Esprit ¢ en vue
de I'union avec Dieu et dans la communauté %, «car 1a ou il y a division
et colére Dieu n’habite pas» selon le texte si important de la Lettre aux
Philadelphiens (8, 1). Par 1a nous rejoignons aussi le théme précédem-
ment évoqué des chrétiens comme sanctuaires de Dieu (Eph 9, 1), un
théme typiquement paulinien 6.

Ignace ne fait pas intervenir ailleurs de formules trinitaires dans le
contexte de I'imitation de Dieu, mais reprend 'invitation de saint Paul
aux Ephésiens (Ep 5, 1) de «chercher a imiter Dieu» %7 selon que le Christ
nous en a rendu capable par son exemple et par son sacrifice régénérateur.

La formule que nous étudions acquiert toute sa valeur significative
si nous observons qu’'Ignace y développe le nom de Dieu en Pére, Fils
et Saint-Esprit. De toute évidence il suppose le caractére divin du Fils
et aussi de 1’Esprit ainsi associés au Pére comme termes de la soumission
des apotres et de la communauté. De plus, la double reprise de la pré-
position xai pour relier les trois personnes manifeste leur commune
participation a 'identité divine .

La formule comme telle pourtant ne semble pas étre originalement
ignatienne. La rareté de son emploi dans les Lettres s’y oppose. Sous
cette forme, elle a vraisemblablement une origine doxologique et dans
le premier cas s’inscrit naturellement dans le contexte d une énumération.
Le second cas nous suggére un rapprochement plus net encore avec les
formules doxologiques trinitaires, familiéres au corpus paulinien ©°.

La forme de I'énoncé, nommant les trois personnes en commencgant
par le Fils ou le Christ témoigne en faveur de son antiquité. Ignace suit

62 Le passage caractéristique d’Eph 1, 1 dans I'esprit de Ep 5, 1; Tral 1, 2, etc.
Cf. TH. PrE1ss, La mystique de 'imitation et de 'unité chez saint Ignace d’Antioche.
Rev. Hist. Phil. Rel., 18, 1938, 197-241.

63 Ainsi Eph 10,3 ou Rom 6, 3; Magn 10, 1.

64 Cf. Phld 7, 2.

%5 Phld 8§, 1.

66 Cf, aussi 1 Co 3, 16-17.

67 Eph1,1;5,1; Trall, 2.

68 Ceci est vrai directement du second cas. Dans le premier, I'expression &v
viéd xal moatel xal év mvedpott met en évidence la relation Pére-Fils et parait sé-
parer I’Esprit. Nous ne le pensons pas, car la reprise de la préposition semble amenée
par une exigence stylistique plus que pour une raison théologique. Ainsi dans la
suite de I'énumération, Ignace reprend aussi la préposition &v pour deux termes par-
faitement coordonnés: &v dpyH »ol év Télet.

69 Ainsi 1 Co 6, 11; 12,4-6; 2Co13,13; Ph2,1; Ep 1, 3-14; 2, 18; 4, 4-6 ou
aussi He 9, 14.



Le Pere, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche 417

un usage commun dans les épitres pauliniennes 7°. De plus, on peut le
comprendre sans peine dans le contexte de Lettres olt le Christ occupe
sans conteste la premiére place, non en raison d'une dignité plus grande,
mais pour sa proximité plus immédiate de ’homme, réalisée dans I'incar-
nation et la passion salvifiques. On peut ajouter aussi qu’Ignace allant
au-devant de la mort, porte naturellement son regard vers celui qui lui
a ouvert la voie et donné I'’exemple du sacrifice parfait.

VI. CONCLUSION

Les lettres d’Ignace d’Antioche nous apportent le témoignage d'une
méditation de type pastoral et catéchétique; il est avant tout préoccupé
de I'union des cceurs et des esprits dans la communauté. Nous avons
évité a dessein d’aborder les problémes de I'ordre et de la hiérarchie au
service de I'unité entre les fideéles, pour nous concentrer sur les affirma-
tions se rapportant au Pére, au Fils et a 'Esprit. L'intérét particulier
de la réflexion d’Ignace c’est de la voir toute centrée sur la personne de
Jésus dont il dit, de fagon nouvelle, la proximité et I'intimité avec le
Pére, la divinité et la réelle humanité, I’ceuvre de médiation rédemptrice.
La terminologie ne semble pas encore bien fixée en ce début du II¢ siecle.
Témoin, les expressions variées pour exprimer le rapport du Christ au Pere,
yvoum ou yvéoug sont traités un peu de la méme maniere que Aoyog. On
décele a 'analyse une parenté profonde avec la pensée paulinienne et
johannique jointe a une grande liberté¢ dans la démarche. Ignace ne
pratique que trés rarement I'exégése d'un texte du N. T. pour appuyer sa
réflexion. Il part du témoignage vivant de la tradition et le développe
en fonction de la situation des croyants auxquels il s’adresse.

Les Lettres ne sont pas prolixes au sujet de I’Esprit-Saint. Plutét
que d’y voir la preuve d'une sorte de subordination au Pere et au Fils,
ou bien une simple maniére de dire 1'ceuvre de Dieu, nous pensons qu’au
moins deux passages importants attestent son action et son identité
divine (Eph 9, 1 et Magn 13, 1-2). Peut-étre pourra-t-on expliquer cette

0 Cf.2Co1,1-21sv.; 713, 73; Rm 1, 4 sv.; 15, 16 et 30; Ph 2, 1. Mais 'ordre
des Personnes dépend étroitement du contexte, ainsi lorsque Paul annonce I'ensemble
des mystéres du salut et le rdle des trois Acteurs divins, il commence par le Pére,
initiateur du plan salvifique, cf. Ep. 1, 3-14; Ga 4, 6; ou Tt 3, 5 sv.; ailleurs, s’il
s’agit par exemple des charismes dans 1’Eglise, I’Esprit sera premier nommé comme
en 1 Col2, 4-6.



418 Le Pére, le Fils et le Saint-Esprit d’aprés Ignace d’Antioche

discrétion par le fait que 1'Eglise ne prit que progressivement conscience
de I'ensemble des mystéres de Dieu et de notre rédemption. L'hérésie
docete a suscité chez Ignace une réflexion plus poussée sur I'identité du
Fils et entraine un développement important de la christologie. Le
méme phénomene se reproduira plus tard dans 1'Eglise et aboutira a la
pleine reconnaissance de l'action spécifique de I'Esprit dans la vie des
communautés (cf. le Credo de Constantinople de 381).

La source de nos difficultés lorsqu’il s’agit de préciser la théologie
d’Ignace vient aussi de ce qu'il n’aborde pas la question que nous lui
posons comme théme explicite de ses exhortations. Nous avons montré
comment il se soucie peu d’expliquer, autant qu’il est possible, la cohé-
rence d’affirmations paradoxales comme celle de la divinité et de I'huma-
nité de Jésus, ou bien a c6té de 1'affirmation de I'unité de Dieu (Magn 8, 2)
la confession du caractére divin du Fils et de I’Esprit.

Pourtant il nous transmet I’essentiel de la foi trinitaire et ceci nous
parait capital dans le contexte de pensée actuel. Dés 'origine 1'Eglise
annongait Dieu, Pere, Fils et Esprit sur la foi du témoignage de Jésus
et des apdtres, et non sous I'influence d’une spéculation de type gnostique
ou philosophique. Si nous gardons cette foi, dans la charité, alors nous
trouverons Dieu ainsi qu'Ignace d’Antioche l'espérait sur le chemin de
son martyre (cf. Magn 14, 1).



	Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après les Lettres d'Ignace d'Antioche

