
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 3

Artikel: Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après les Lettres d'Ignace d'Antioche

Autor: Berthouzoz, Roger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roger Berthouzoz

Le Père, le Fils et le Saint-Esprit
d'après les Lettres d'Ignace d'Antioche

I. INTRODUCTION

Pour aborder avec fruit les rares textes explicitement trinitaires de

l'évêque d'Antioche, une brève esquisse de la théologie sous-jacente aux
Lettres s'impose, sous peine aussi de majorer l'importance de quelques
affirmations isolées dans une œuvre posant, par ailleurs, des problèmes
littéraires fort complexes 1. Il y a, certes, un danger à systématiser une
pensée jaillie spontanément de la foi et du souci de confirmer les communautés

dans la tradition reçue du Seigneur et des apôtres. Ignace parle
en père plus qu'en docteur. Pourtant l'essai de rassembler des enseignements

théologiques épars se justifie en ce que chaque affirmation concernant

le Père, le Fils ou le Saint-Esprit se rapporte à l'unique événement

1 Cf. l'article précédent, ici-même pp. 381-396: O. Perler: Die Briefe des

Ignatius von Antiochien.
Nous considérerons avant tout la recension dite moyenne comprenant sept

Lettres: Eph(ésiens), Magn(ésiens), Tral(liens), Rom(ains), Ph(i)l(a)d(elphiens),
Smyr(niotes), Pol(ycarpe).

Notre étude du problème trinitaire suivant l'œuvre d'Ignace d'Antioche dans
la recension moyenne s'inscrit dans le cadre d'une recherche commune, poursuivie
au cours d'un séminaire dirigé par le Prof. O. Perler. A la suite d'un examen
attentif des problèmes posés par la tradition manuscrite, la tradition indirecte des

œuvres d'Ignace, de philologie, d'histoire et de théologie posés par cet héritage
littéraire, nous avons été conduits, tout comme Th. Camelot (cf. Biblica 51 (1970)
560-564) à rejeter la thèse de R. Weijenborg. Le présent travail vise à montrer
que la réflexion théologique d'Ignace, dans son originalité même, s'inscrit bien dans
le contexte de pensée du IIe siècle, développant sans doute le kérygme apostolique,
mais sans qu'il soit nécessaire de supposer un auteur du IVe siècle. Reconnaissons
pourtant que l'étude théologique ne suffit pas à établir l'attribution du corpus
ignatien à un auteur du début du IIe siècle. D'autres démarches sont nécessaires
et furent entreprises dont on trouve ici même les résultats majeurs.

26



398 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

de salut intervenu en Jésus-Christ 2, vécu et annoncé par les apôtres,
compris et interprété dans les premières communautés. Sans doute

aurons-nous à noter l'accentuation caractéristique de certaines propositions

du kérygme. Elle est la preuve et le signe d'un souci de fidélité
attaché non seulement au kérygme, mais aussi à la situation de chaque
communauté de l'Asie Mineure en ce début du IIe siècle. Un tel recueil,
s'il est attentif au mouvement de la pensée et s'il respecte les différents
contextes en ne négligeant rien d'important, permettra, nous l'espérons,
une détermination et l'appréciation de l'apport théologique personnel du

pasteur d'Antioche.
L'étude des rapports du Fils au Père, aux hommes et à l'Esprit

constituera le thème principal de cette esquisse. La christologie occupe,
en effet, la place la plus importante dans la pensée d'Ignace 3. Nous
tâcherons d'en découvrir la cohérence et de signaler son insertion dans
le contexte de la pensée religieuse du IIe siècle.

II. LE FILS ET LE PÈRE

1. La mission du Fils décidée par le Père

Quelques termes suffisent à Ignace pour évoquer la condition
tragique de l'homme avant le Christ, dominé par la magie 4, les liens de la

2 La nouveauté et l'irréductibilité de l'événement du salut intervenu en
Jésus-Christ sont clairement affirmées par Ignace lui-même contre les prétentions
des hérétiques : «Pour moi, mes archives (appela), c'est Jésus-Christ; mes archives
inviolables, c'est sa croix, et sa mort, et sa résurrection, et la foi qui vient de lui»
(Phld 8, 2).

3 En effet les deux préoccupations dominantes dans les Lettres sont celle de
la lutte contre l'hérésie (surtout sous la forme du docétisme, cf. E. Molland, The
heretics combatted by Ignatius of Antioch, in: Opuscula Patristica, Oslo 1970,

pp. 17-23) et celle du renforcement de l'autorité des évêques.
4 On sait la grande importance de la magie dans le monde hellénistique et

l'influence qu'elle exerça même dans les communautés chrétiennes. Les papyrus
magiques, recueillis par K. Preisendanz (1928 et 1931) nous donnent une idée du
but visé et des moyens employés par les magiciens. La magie maintient l'homme
dans l'illusion et la servitude des biens du corps, l'empêchant de réaliser son
véritable destin. Elle pervertit radicalement le rapport de l'homme à Dieu, «prétendant

contraindre le dieu, par l'invocation de son nom, à réaliser tel ou tel effet...
et l'union au dieu n'y sert que de moyen en vue d'une fin, sans être aucunement la
fin elle-même», ainsi s'exprime A. Festugière, L'idéal religieux des grecs et l'évangile.

Paris 1932, p. 294; cf. l'Excursus E sur la valeur religieuse des papyrus
magiques, pp. 281-328.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 399

malice, l'ignorance 5, le pouvoir du démon (Eph 19, 3). C'est alors que
«Dieu apparut en forme d'homme (àvOpwmvwç), pour une nouveauté de

vie éternelle» (Eph ibid., cf. Rm 6, 4). L'homme s'est coupé de la source
de la vie, comme aveuglé il ne reconnaît plus celui en qui et par qui il
peut obtenir sa libération. Dieu choisit alors d'apparaître dans son
histoire. L'expression àv0pco7Ûvcoç paraît ambiguë, mais toute équivoque
est levée lorsque l'auteur ajoute «ce qui avait été décidé (à7t7]pTtc7pévov)

par Dieu commençait de se réaliser (àpx*)v sXapßavsv). D'autres textes
éclaireront cet àv0p«7t(vo)ç, montrant qu'il s'agit de Jésus-Christ, «notre
Dieu». Le raccourci «Dieu apparaît en forme d'homme» est bien dans le

style d'Ignace, abrupt, allant droit à l'essentiel, sans se soucier de
préciser ici par exemple qu'il s'agit de l'existence de Jésus-Christ6. Il
annonce à des croyants la vie que Dieu veut leur communiquer dans

une phase nouvelle de l'histoire, décidée par lui et inaugurée dans la

personne de son Fils. Cette vie nouvelle se traduit en exigence réitérée
de foi et de charité. Vivre dans la foi c'est reconnaître «la grâce de

Jésus-Christ qui est venue sur nous» (Smyr 6, 2). Ne pas admettre l'incarnation

et la «passion du Christ» c'est s'opposer à la pensée de Dieu
(ibid.) 1, dispensateur de l'économie nouvelle.

2. La relation du Christ au Père

Pour caractériser la relation du Christ au Père, Ignace use, à côté
du nom de Fils que nous examinerons plus loin, de plusieurs expressions
plus ou moins imagées dont une seule se rattache immédiatement au
N. T. : Xoyoç.

5 Le terme Äyvoia appartient au vocabulaire de la Bible pour désigner, soit
des fautes n'engageant l'homme que de façon limitée (par exemple Si 23, 3), cette
faute ou erreur étant réparable (cf. Ez 40, 39), soit un état essentiellement coupable,
l'état de ceux qui ignorent Dieu, ainsi Ga 4, 8; I P 1, 4 et Ep. 4, 17-19: «Je vous
dis donc ceci et vous en conjure dans le Seigneur: Ne vous conduisez plus comme
se conduisent les Gentils; dans la vanité de leurs pensées, leur intelligence est enté-
nébrée, ils se sont écartés de la vie de Dieu à cause de l'ignorance (8toc T7)v écyvoiav)

qui est en eux, à cause de l'aveuglement de leur cœur.» Cf. J. Dupont, Gnosis,
la connaissance religieuse dans les épîtres de Paul. Louvain 21960, pp. 3-6.

6 D'autres textes nous apportent ces précisions, par exemple Magn 8, 2: «Il
n'y a qu'un seul Dieu, manifesté (ô (pavepcàaraç) par Jésus-Christ son Fils...»

7 rvcôp.7) 0soû: indique le dessein divin se réalisant dans l'envoi du Fils pour
sauver l'humanité, mais aussi l'exigence permanente que cette mission représente
pour les baptisés. Ignace exhorte la communauté à « marcher d'accord avec la pensée
de Dieu» (Eph 3, 2), ou reconnaît à Polycarpe la fidélité de celui «qui possède la
pensée de Dieu» (Pol 8, 1) pour exercer sa tâche pastorale.



400 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

Notons qu'il ne s'agit pas pour l'évêque d'Antioche d'une recherche

thématisée pour elle-même. Au fil de son discours et en relation étroite
avec le contexte il désigne tout d'abord le Christ comme yvco irr, toö
7taxp6ç en Eph 3, 2. Il vient d'aborder un des thèmes centraux de son

œuvre, exhortant les chrétiens à marcher ensemble «d'accord avec la
pensée de Dieu», guidés par les évêques, le presbyterium et aussi les

diacres (Eph 6), dans l'amour et la foi (Eph 14), se gardant des fauteurs
d'hérésies (Eph 7; 8, etc...). Toute communauté doit prendre appui sur
le Christ Sauveur, car il est «notre vie véritable» (Eph 3), c'est-à-dire
notre vie selon la pensée et le dessein de Dieu. Ignace ajoute alors «Jésus-

Christ notre vie inséparable est la pensée du Père». Il ne développe pas
plus cette identification 8. De plus c'est le seul endroit où yvcup) sert à

désigner la personne du Christ dans son rapport au Père selon que nous

pouvons le découvrir à partir de l'histoire du salut; plus précisément il
s'agit de cette phase particulière de l'histoire que vivent les chrétiens

après la glorification de Jésus-Christ. Si nous retrouvons souvent le terme

yvo)|7.7j pour parler de la pensée ou du dessein de Dieu9, de celle du Christ

8 Nous avons adopté la traduction de 'pensée' pour yvcip-ï), suivant Camelot,
o. c. p. 61. Elle nous paraît la meilleure, quoiqu'elle ne rende pas la part de volontaire,

de mouvement vers la réalisation que comporte le terme grec. Le N. T.
n'utilise que neuf fois l'expression pour désigner, soit un simple avis (cinq fois)
ou bien un véritable dessein (Ap 17, 13 et 17, 17) ou encore une pensée (1 Co 1, 10)
humaine ou divine. Ce dernier texte appuie l'interprétation 'pensée' puisqu'il unit
presque comme synonymes yvcopr) et voûç: «Soyez bien unis dans le même esprit
(vol) et dans la même pensée (yvripn). Cf. R. Bultmann dans Theol. Wörterb. zum
N. T., t. I, p. 717 qui fait le même rapprochement, mais pour notre texte propose
la traduction 'Gesinnung' en se référant plutôt à Flavius Josèphe, Ant. 2, 97;
13, 416; la traduction française de l'article de R. Bultmann (Genève 1967, p. 73)
donne «disposition du Père» qui n'est pas heureux et ne rend pas l'allemand.
Toutefois l'expression pourrait matériellement se rapprocher de la traduction latine
ancienne de la recension L de la Lettre aux Ephésiens (Funk/Diekamp p. 237)

qui adopte 'dispositio' pour rendre yv<ù[Aï). M. Rackl, pour sa part, au terme d'une
analyse serrée, opte pour 'Willensmeinung' cf. Die Christologie des hl. Ignatius
von Antiochien, Freiburg Br. 1914, p. 280. Le terme insiste peut-être trop sur
l'aspect de volonté et la Lettre aux Philadelphiens, inscr. nous donne à ce sujet
peut-être la seule indication sémantique positive en distinguant yvcôfxr) de 0éX7)[xa:

«Elle (l'Eglise de Philadelphie) est ma joie... surtout s'ils restent unis avec l'évêque
et avec les prêtres et les diacres qui sont avec lui, établi selon la pensée (èv yvcûp.n)
de Jésus-Christ, qui selon sa propre volonté (tô ÏSiov 0éX7)p.a) les a fortifiés.» La
version dite«anglo-latina» (XIIIe siècle L) dont on reconnaît généralement l'autorité

parce qu'appuyée sur de bons manuscrits a choisi 'sententia', ce qui nous
détermine enfin en faveur de 'pensée' plutôt que de 'dessein'.

9 Cf. Eph 3, 2; Rom 7, 1; 8, 3; Phld 1, 2; Smyr 6, 2; Pol 1, 1; 4, 1; 8, 1.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 401

lui-même 10, ou bien encore de celle de l'évêque n, il n'est pas utilisé
ailleurs dans un sens christologique 12.

Au cours de cette même Lettre aux Ephésiens et dans un contexte
semblable, exhortation à rechercher l'unité dans la communauté en

évitant ce qui sépare et surtout le passage à l'hérésie, Ignace décrit
d'une nouvelle manière la relation du Christ au Père. Consentir à l'hérésie
c'est se laisser emmener «en captivité loin de la vie qui nous attend»
(17, 1) et périr «en méconnaissant le don que le Seigneur nous a
véritablement envoyé» (17, 2). L'évêque invite au contraire les chrétiens à

devenir sages «en recevant la connaissance (yvcocng) de Dieu qui est

Jésus-Christ» (ibid.) 13. Cette nouvelle identification du Christ comme
0£oü yvwo-iç précise la pensée de l'évêque d'Antioche et marque encore

une fois son souci d'annoncer à la communauté le mystère du Christ et
son oeuvre propre dans la situation où elle vit et se développe, sans

préjudice de l'universalité et de l'objectivité des événements salvifiques.
L'hérésie menaçant la communauté d'Ephèse pouvait séduire l'esprit de

certains fidèles, leur faisant oublier la vie que le Seigneur nous promet.
Témoin de la tradition apostolique, l'évêque se doit de les mener sur le

chemin de la connaissance qui sauve, cette connaissance qu'est Jésus-
Christ en personne.

Le N. T. n'emploie pourtant pas l'expression 0eoû yvôctiç pour
caractériser la personne du Christ dans son rapport au Père. La voie de

l'identification cependant est ouverte par certaines paroles de Jésus rapportées

dans l'Evangile de Jean. Ainsi lors de la controverse avec les juifs
à propos d'Abraham, Jésus dit au sujet du Père: «...Moi je le connais

et je garde sa parole» (Jn 8, 55) ou lorsqu'il se présente comme le Bon
Pasteur: «Comme le Père me connaît, moi aussi je connais le Père»

(Jn 10, 15) 14. Ignace dit plus que le N. T. et accomplit une véritable
identification ls. Déjà la Didachè 16, les écrits des Pères Apostoliques

10 Cf. Eph 3, 2; Phld inscr.
11 Cf. Eph 4, 1; Pol 4, 1.
12 Jamais non plus cette expression ne sert à désigner le rapport du Christ

au Père dans les écrits des Pères Apostoliques où le mot n'apparaît qu'en I Clem 8, 2 ;

2, 9 et 21, 2. Comme le suggère Lightfoot, o. c. II, 40, on peut y voir un quasi
synonyme de Xéyoç ou crocpta pour marquer le caractère unique de la relation du
Christ à Dieu.

13 AaßovTS? 0eoù yvSiaw o ècttiv Tt)<joûç XptaTÔç. Eph 17, 2.
14 On peut trouver dans les Synoptiques des textes semblables d'allure johan-

nique: Mt 11, 27 : «Nul ne connaît le Fils si ce n'est le Père, comme nul ne connaît
le Père si ce n'est le Fils, et celui à qui le Fils veut bien le révéler. » Le 10, 22.

15 Cf. M. Rackl, o.e., pp. 280 sv. Pour cet auteur yveoat.; exprime «ein inner-



402 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

ensuite, abordent et développent ce thème de la connaissance du Père

par le Fils et de sa transmission aux hommes pour leur salut17.

En des termes fort proches des Epîtres Pastorales ls, Ignace dévoile
dans la Lettre aux Magnésiens la menace que font peser sur la communauté

les judaïsants. On comprend sans peine que c'est à propos du
Christ et de son autorité que devaient surgir pour ce groupe les plus

graves difficultés. Le péril suggère à l'évêque d'Antioche une nouvelle
précision sur l'identité de Jésus. Elle se situe dans la ligne de celles que
nous venons de voir, tout en reprenant un thème johannique: «...il n'y
a qu'un seul Dieu, manifesté par Jésus-Christ son Fils, qui est son Verbe

(Xoyoç) sorti du silence, qui en toutes choses s'est rendu agréable à celui

qui l'avait envoyé» (Magn 8,2). L'unicité de Dieu est clairement affirmée,

supprimant tout risque d'équivoque. Le contexte invite à voir dans cette
confession de foi préalable, une reprise explicite de l'héritage d'Israël
(cf. Dt 6, 4) non seulement contre le polythéisme païen, mais pour
prévenir aussi une interprétation polythéiste du christianisme. Les judaïsants

pouvaient soupçonner l'Eglise d'admettre cette impiété. Le danger
écarté, Ignace poursuit en désignant la manifestation de Dieu en Jésus

comme l'œuvre de son Verbe. Le terme renvoie lui aussi à 1' A. T. et à

l'esquisse prophétique de ce qui devait être la mission du Fils, telle qu'on
peut la déceler dans le livre de la Sagesse (18, 14-18). L'Evangile de

Jean (1, 1 sv.) jette une clarté définitive sur ce qui n'était encore qu'une
approche et dit l'existence d'un Xoyoç avec Dieu, venu chez lui, dans le

monde, pour faire de ceux qui croient en son nom des enfants de Dieu.
Tout indique, chez Jean comme chez Ignace qui le suit fidèlement, un

göttliches Lebensverhältnis zwischen Vater und Sohn». Par ailleurs l'article Fvcôtnç
de R. Bultmann, dans: TWNT, t. I, Stutgtart 1933, nous fournit les principaux
éléments d'une description du «connaître» tel que l'entend la Bible et qui doit nous
servir de référence et de contexte pour son utilisation dans la Lettre d'Ignace.
Dans l'A. T. la connaissance a souvent le sens de «consentement à la volonté de
Dieu dans son exigence et dans sa grâce» (trad, franc. Genève 1967, p. 42). Saint
Paul nuance le terme dans le sens d'une «reconnaissance de la volonté de Dieu dans
l'obéissance», cf. Rm 2, 20 (trad, franç. p. 46). Le Fils est envoyé pour rendre
possible la connaissance de Dieu apportant la vie à l'homme (Jn 17, 3; 14, 8). C'est
en Jésus que cette relation avec Dieu peut naître, et par lui seulement puisqu'une
connaissance directe du Père est exclue (Jn 1, 18) (cf. trad, franç. p. 58).

16 Didachè 9, 3; 10, 2, en admettant son antériorité par rapport à Ignace.
17 Un texte de l'Homélie dite IIe lettre de Clem. Rom. 3, 1 nous rapproche

singulièrement de la pensée d'Ignace, mais sans accomplir explicitement l'identification

comme dans la Lettre aux Ephésiens: «Nous connaissons, grâce à lui (i. e.
le Christ), le Père de vérité. Quelle est donc la connaissance qui mène au Père de
vérité, sinon de ne pas nier celui-là par qui nous l'avons connu.»

18 Cf. 1 Tm 1, 4; Tt 1, 10-11.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 403

accent mis sur la mission du Verbe, sa venue (^X0sv en Jn 1, 11 et

7cposX0«v en Magn 8, 2). Il est question de celui qui «en toutes choses

s'est rendu agréable à celui qui l'avait envoyé» (Magn 8, 2). Notre Maître

(Eph 15, 7; Magn 9, 1-2) est sorti du Père (Magn 6, 1; 7, 2). C'est lui qui
a enseigné les prophètes (Magn 9, 2). Les premiers auteurs chrétiens

parlent surtout de la mission providentielle du Fils, de la création à la

rédemption, à propos de ce nom de Logos attribué au Christ, ainsi

Justin 19 ou Athénagore 20. Cette considération suppose bien évidemment

un rapport absolu du Verbe au Père, une proximité ainsi qu'une intimité
telles que celles suggérées par l'expérience que nous avons de la relation
entre le sujet et sa parole. Ignace l'atteste, mais ne veut pas aller plus
avant et tenter d'en déterminer la nature. Cet aveu d'impuissance dominera

chez les meilleurs auteurs de cette époque et Irénée nous semble

bien représenter l'état de la question à la fin du IIe siècle, avant la
recherche de Tertullien. L'évêque de Lyon marque les limites de la

spéculation trinitaire, suscitée par le Prologue de saint Jean en particulier

21 : «Si quelqu'un nous demande: De quelle façon le Fils a-t-il été

proféré par le Père? Nous dirons que cette prolation, ou génération
ou prononciation, ou manifestation ou de quelque nom que l'on désigne
cette génération ineffable, personne ne la connaît... si ce n'est le Père qui
a engendré et le Fils qui est né» 22.

Nous relevons enfin deux autres désignations du Christ rappelant
métaphoriquement sa fonction médiatrice entre le Père et les hommes.

Jésus-Christ est «la bouche sans mensonge (to àJieuSà; c7TO[xa) par laquelle
le Père a parlé en vérité» (Rom 8, 2). Reprenant Jn 10, 7 en Phld 9, 1,

Ignace nous dit encore de Jésus qu'il est «la porte (0épa) du Père».

19 Cf. Apol. I, 21, 1: «Disant que le Verbe (töv Xéyov), le premier rejeton de

Dieu, Jésus-Christ notre maître, a été engendré sans commerce (charnel), qu'il a
été crucifié, qu'il est mort, et qu'après être ressuscité il est monté au ciel...»,
Apol. I, 23, 2; Dial. 61, 1. Cf. W. von Loewenich: Das Johannes-Verständnis im
zweiten Jahrhundert. Gießen 1932, pp. 38—59.

20 Suppl. X.
21 Concernant le Prologue cf. la grande étude de A. Feuillet, Le prologue

du quatrième évangile, Paris 1968, en particulier pp. 258-269: Le titre de Logos
est-il purement fonctionnel ou a-t-il au contraire une portée trinitaire Voir aussi
J. Giblet, La théologie johannique du Logos, dans: La Parole de Dieu en Jésus-
Christ, Tournai 1961, pp. 85-119.

22 «Si quis itaque nobis dixerit: Quomodo ergo Filius prolatus a Pâtre est?
Dicimus ei, quia prolationem istam, sive generationem, sive nuncupationem, sive
adapertionem, aut quolibet quis nomine vocaverit generationem ejus inenarra-
bilem exsistentem, nemo novit, ...nisi solus qui generavit Pater, et qui natus est
Filius. » Adv. Haer. II, 42, 4.



404 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

3. Jésus-Christ, le Fils du Père et notre Dieu

Témoin fidèle de l'Evangile et de la tradition chrétienne, l'évêque
d'Antioche, exhortant les Ephésiens à l'unité et à la louange de Dieu

par le Christ, affirme que Jésus-Christ est le Fils du Père: «Que chacun
de vous aussi, vous deveniez un chœur, afin que dans l'harmonie de

votre accord, prenant le ton de Dieu dans l'unité, vous chantiez d'une
seule voix par Jésus-Christ une hymne au Père, afin qu'il vous écoute

et qu'il vous reconnaisse, par vos bonnes œuvres, comme les membres
de son Fils» (Eph 4, 2). L'intérêt de ce texte vient de ce qu'il exprime
pleinement la médiation permanente du Christ entre les hommes et le

Père, son Père à proprement parler. Il est en effet le Fils unique 23, le

Bien-Aimé 24. Le thème de la filiation divine du Christ apparaît souvent
dans les Lettres 25, quelquefois joint à la mention de sa naissance selon

la chair 26. Celle-ci inaugure, humblement, la mission de celui «qui avant
les siècles était près de Dieu et s'est manifesté à la fin» (Magn 6, 1) 27.

Cette reconnaissance de la préexistence étemelle du Fils auprès du Père 28

doit nous faire mieux comprendre la confession de la divinité de Jésus.
Nous abordons ici la question si controversée de la signification du nom
de Osoç appliqué à Jésus-Christ dans les Lettres d'Ignace d'Antioche. La
tradition chrétienne, héritière d'Israël, appelle Dieu, le Père de Jésus-
Christ, Ignace en témoigne assez29. Dès l'inscription de la Lettre aux
Ephésiens il étend cette dénomination au Fils, lorsqu'il salue l'Eglise
comme celle qui est «inébranlablement unie et élue dans la passion
véritable, par la volonté du Père et de Jésus-Christ notre Dieu (toü

23 Toü p.6voo utoü aÜTOÖen Rom inscr. qui fait évidemment référence à Jnl, 18 :

Movoysvqç.
24 Cf. Smyr inscr. V)Y<CTr7)[iévoç.
25 Cf. Eph 2, 1; 15, 1; Magn 3, 1; 8, 2; 13, 1; Tral inscr.; 9, 2; 12, 2; Phld

inscr.; 7, 2; Smyr 1, 1: «Jésus-Christ, Fils de Dieu selon la volonté et la puissance
de Dieu. »

26 Cf. Eph 7, 2; 20, 2; Smyr 1, 1.
27 lipo atcivcov mxpà TOXTpî îjv, xal èv xéXei IçrftVY).
28 Cf. Magn 7, 1 disant l'unité du Fils et du Père; Magn 7, 2 Jésus-Christ est

sorti du Père un; Pol 3, 2: «Attends celui qui est au-dessus de tous les temps,
intemporel, invisible, qui pour nous s'est fait visible... Cf. Th. Camex.ot, o. c.,

pp. 22 et 86 n. 2 sur l'unité de Jésus et du Père ainsi que l'empreinte johannique
décelable dans cette doctrine.

29 Cf. Eph inscr.; 7, 2; 9, 1; 17, 2; 18, 2; 19, 3; 20, 2; 21, 2; Magn inscr.;
3, 1; 5, 2; Tral. inscr.; 1, 1; Rom 2, 2; Phld inscr.; 1, 1; 3, 2; 9, 1, Smyr inscr.;
1, 1 ; Pol inscr.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 405

0sou y)[x£>v)». Observons la mention remarquable de Jésus-Christ comme
auteur avec le Père du choix de l'Eglise, celui-là étant appelé «notre
Dieu» sans périphrase ni restriction. Sous cette forme, l'affirmation
n'est pas courante dans le N.T., toutefois elle ne lui est pas totalement
étrangère 30. Cette salutation est évidemment inspirée par des formules

pauliniennes, avec cette différence essentielle qu'au lieu de xbpioç 31,

c'est 0soç Tjfxwv que l'on dit de Jésus. Certains ont voulu minimiser
l'importance de ce titre, arguant de la présence de l'épithète -yjpicbv ; il
faudrait comprendre le titre de façon relative, Jésus-Christ est Dieu,
mais seulement par rapport à nous, subjectivement, pour «le sentiment
religieux»32. Il est vrai qu'en plusieurs endroits 0eoç qualifiant Jésus

s'accompagne de l'épithète 33, mais d'autres textes l'emploient absolument,

qui ne permettent pas de mettre en doute une claire identification.

Ces passages annoncent l'économie salvatrice et son efficacité en

usant d'expressions assez violemment antithétiques. Elles désignent
autant qu'il était possible l'événement paradoxal de l'existence du
Christ: Dieu devenu homme, souffrant pour le salut de l'humanité.
Avec Eph 1, 1 nous abordons une série de textes décisifs pour
l'interprétation de la titulature divine appliquée au Christ, Ignace déclare en
effet aux fidèles qu'ils ont été «ranimés dans le sang de Dieu» 34. La mise

30 Cf. Rom 9, 5: «...les patriarches de qui le Christ est issu selon la chair,
lequel est au-dessus de tout, Dieu béni éternellement! Amen.» Tt 2, 13.

31 Ep 1, 2 ou «Bien-Aimé» en 1, 6. Kurios on le sait, attribué par Pierre à
Jésus, identifie intentionnellement Jésus à YHW dont c'est l'interprétation du
Nom dans la version des LXX, ainsi Ac 2, 21 ; 2, 36 et tous les passages semblables
dans le N. T. Paul représente aussi cet usage, par exemple Ph 2, 11. Cette
identification devait paraître tout aussi scandaleuse aux Juifs que celle de Theos appliquée

à Jésus pour les judaïsants visés par l'évêque d'Antioche. Remarquons que
l'intention est identique dans les deux cas: reconnaître à Jésus la dignité du Père,
du «Dieu de nos pères». Theos fait référence à une communauté plutôt pagano-
chrétienne, où Kurios ne devait pas être chargé du sens éminent de la tradition
vétéro-testamentaire interprétée par la LXX.

32 Cf. A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. I. Tübingen 41909,

pp. 207-208. L'A. rappelle aux pp. 138 et sv. et p. 209 l'usage impérial de la
titulature divine. Nous ne pensons pas qu'il aide ici directement à la compréhension
d'Ignace, car cette coutume était plutôt de nature à contrarier un usage christo-
logique. L'opposition des judéo-chrétiens en fait foi. Le développement du thème
s'ébauche dans une tout autre direction comme nous le verrons.

33 Cf. Eph 18, 2; Rom inscr. ; 3, 3; Pol 8, 3.
34 « 'Avaîj6>7tupf)aavT£ç sv oäpcra 0eoü.» Une expression parallèle à Ac 20, 28

d'une idée exprimée également en Ep 5, 25-27. Le Christ a voulu purifier l'Eglise:
He 9, 12-14; notre conscience: He 13, 12. Le thème du rachat par le sang de Dieu
est repris dans la littérature chrétienne des IIe-IIIe siècles, cf. Méliton de Sardes,



406 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

en œuvre de la communication des idiomes lui permet de signifier avec
force l'unité de celui qui est à la fois notre Dieu et celui qui verse son

sang pour notre vie. Plus loin, dans la même Lettre (7, 2), la fameuse

hymne christologique reprend l'antithèse «venu en chair, Dieu». Cette

proclamation si claire du mystère de Jésus pourrait paraître suspecte
à si haute époque et pourtant nous la retrouvons dans l'Epître de

Barnabé 35 et dans l'Homélie sur la Pâque de Méliton de Sardes 36 dont
elle constitue, pensons-nous, l'enracinement théologique, sans qu'il soit

possible d'établir une influence directe. Il semble bien, par contre, que
Tertullien l'ait connue, tant le parallèle est saisissant et la formulation
proche d'Ignace, dans le 'de Carne Christi'37. Nous découvrons ici l'attestation

d'une théologie de l'Incarnation, enracinée dans le N. T. (cf.

Jn 1,14; 1 Tm 3, 6; 1 Jn 4, 2; 2 Jn 7; He 10, 20) qui devait ouvrir une

Sur la Pâque 67 (482) (éd. O. Perler, Sources Chrétiennes 123, Paris 1966. Les
chiffres entre parenthèses suivant la référence indiquent les lignes de cette édition).
Tertullien Ad Uxorem 2, 3. Clem. Rom. ep. 7, 4; 12, 7; 21, 6; 49, 6; 55, 1 parle
de notre rachat par le sang du Christ.

35 Elle revient sur cette affirmation à maintes reprises, surtout aux chapitres 5—

6, 7 qui, après avoir proclamé la préexistence du Christ (5, 5; 5, 10; 6, 12), traitent
de la rédemption par le Fils venu «en chair» (5, 11). La recherche récente attribue
une origine syro-palestinienne à cet écrit daté du deuxième quart du IIe siècle.
Cf. éd. de P. Prigent, Sources Chrétiennes 172, Paris 1971, pp. 22-27. On peut
relever aussi une conception subordinatianiste du rapport du Christ à Dieu (6, 1;
14, 5—6). Ignace ne semble pas non plus échapper à cette perspective, cf. Phld 7,2;
Magn 7, 1; 8, 2; Smyr 8, 1, mais les texte de Magn 13, 2 éclaire par avance le sens
de cette subordination: «Soyez soumis à l'évêque et les uns aux autres, comme le
Christ selon la chair (xarà aâpxa) fut soumis au Père. » Ignace et certains auteurs
postérieurs reprennent une tradition kérygmatique qui remonte aux apôtres (cf.
Ac 2), à la tradition johannique (Jn 5, 18; 5, 43; 7, 17; 8, 25; 8, 42; 12, 49; 14, 10).
Jésus est le Fils tout entier soumis au Père et recevant tout de lui. Mentionnons
enfin pour la théologie de l'incarnation un parallèle intéressant de l'homélie clémentine

dite IIe épître 9, 5 où la venue en chair du Christ est motivée par le péché de
l'homme, lui-même interprété comme une maladie que Dieu veut guérir tel un
médecin (9, 7 à rapprocher pour l'image de Eph 7, 2). Nous possédons une
attestation païenne de l'usage liturgique des premières communautés, elles adressaient
des chants et des prières au Christ comme à Dieu, cf. Pline le Jeune, ep. 96:
«carmen dicere Christo quasi deo.» Avec toutes les réserves exigées par l'adoption
d'une leçon appuyée par une seule version, nous aurions un autre témoignage de

l'usage liturgique du titre de Dieu attribué à Jésus-Christ dans la Didachè 10, 6.
La version éthiopienne porte l'acclamation de Mt 21, 9: «Hosanna au fils de David»
sous la forme «Hosanna au Dieu de David». Voir la discussion de cette leçon dans
J. P. Audet, La Didachè, Instruction des Apôtres. Paris 1958, pp. 62-67.

36 Cf. 7 (53) « xal ô àv0pomoç 0e6ç » et 8 (58) « <pô<rei 0e6ç c!>v xal &v0porrraç »

ou 96 (735) « 'O 0eôç 7tsç6v£UTai. Cf. aussi fragm. 13 et 14.
37 De Carne Christi 5, PL 2, 761.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 407

voie féconde à la pensée chrétienne au IIe siècle, en Asie Mineure surtout
et chez les auteurs dépendants de ce courant.

Un autre texte, tiré de la Lettre à Polycarpe, rassemble les propositions

concernant la divinité de Jésus et son incarnation, en lui
attribuant successivement des qualités contraires. S'adressant à Polycarpe,
Ignace l'encourage, en effet, à attendre «celui qui est au-dessus de tous
les temps, intemporel, invisible, qui pour nous s'est fait visible; impalpable,

impassible, qui pour nous s'est fait passible, qui pour nous a

souffert de toutes manières» 3S. Cette souffrance et la mort du Christ
débouchent dans la résurrection et le retour au Père (cf. Smyr 3, 3). Issu
du Père, il retourne vers lui, «étant en lui» (Rom 3, 3), «étant uni à lui»
(Magn 7, 2). C'est à partir de la résurrection en effet que s'est accomplie
dans le cœur des apôtres et des disciples, la reconnaissance du caractère
divin du Fils ; Ignace ne manque pas d'y insister, même si plus fréquemment

il présente le mystère du Fils en termes d'exode et de retour au
Père 39. Ce qui montre le caractère plus catéchétique que kérygmatique
de ses Lettres. Il s'adresse à des communautés ayant déjà entendu la
Bonne Nouvelle, où la méditation liturgique et théologique s'élargit, les

interrogations se multiplient, témoignage d'une véritable vie chrétienne,
avec le risque parfois de choisir dans le dépôt et de céder à l'hérésie.
Mais Ignace fait profondément confiance à celui qui reste le Pasteur des

Eglises et il «rend gloire à Jésus-Christ, Dieu, qui (les) a rendu si sages»

(Smyr 1,1). Le verbe 8o£<xÇw rendre gloire, s'applique avant tout à Dieu
dans l'A. T., au Père et au Fils dans le N. T. 40. L'expression choisie ici

38 Nous avons déjà examiné plus haut les textes parallèles au IIe siècle qui
usent de l'antithèse pour dire la divinité de Jésus. Ici l'affirmation est un peu
différente, au lieu de la communication des idiomes, les auteurs se servent du schéma
de l'attribution successive des contraires; sans dissoudre le paradoxe, elle le présente
à la fois sous le jour plus familier du passage d'une condition à une autre. Ainsi
Méliton, fragm 13 et 14 (éd. O. Perler, pp. 237-241) et Irénée Adv. Haer. III,
16,6 (éd. F. Sagnard: Sources Chrétiennes 34, Paris 1952, p. 292). Sur la liste
des attributs divins et son origine dans la philosophie commune de l'époque ainsi
que leur fortune en théologie chrétienne, voir les brèves indications de Th. Camelot,
o. c., p. 28.

39 On reconnaît sans peine la tradition liturgique des grandes hymnes chris-
tologiques du corpus paulinien (Ph 2, 6-11 et Col 1, 15-20) et celle de l'Evangile de
Jean.

40 Dans TA. T., Dieu est en effet le plus souvent objet de glorification, beaucoup

plus rarement c'est lui qui glorifie (Ps 90, 15) ou bien il s'agit d'un personnage
royal; très rarement le verbe est pris dans un sens profane. Dans le N. T., sur
61 emplois du verbe, 37 ont Dieu (le Père) pour objet, 16 Jésus (surtout chez Jean



408 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

par Ignace nous paraît renforcer les indications précédemment réunies et

nous permet de penser qu'il confesse la divinité de Jésus comme celle

du Père et dans un sens absolu 41.

III. LE FILS ET LES HOMMES

L'insistance avec laquelle Ignace atteste la véritable humanité de

Jésus et sa médiation entre les hommes et Dieu témoigne du profond
équilibre de sa doctrine. Il veut se rapporter à toute la tradition pour
prêcher l'événement intervenu avec la personne de Jésus selon toute sa

vérité. Cette constatation doit nous rendre attentifs à ne pas céder trop
facilement à des simplifications arbitraires. On a dit que la christologie
primitive, dès le N. T., s'orientait de façon divergente dans des perspectives

soit «adoptianistes» soit «pneumatiques»42. Le danger est réel, à

cause du caractère approximatif de nos concepts appliqués au mystère
du Christ. Ignace pourtant ne se laisse pas enfermer dans un tel dilemme.
Mais le problème théologique subsistera toujours : comment rendre compte
de façon cohérente de la personne du Christ, vrai homme et notre Dieu?

Il n'y a pas d'hésitation chez l'évêque d'Antioche, il tient solidement
les deux affirmations, mais sans essayer jamais d'expliquer philosophiquement

ou théologiquement la vérité de cette confession paradoxale 43.

et Paul), très rarement les chrétiens (4 fois) et Dieu reste alors le motif de la
glorification. Seulement 4 emplois pour dire la gloire profane.

41 Le thème de la glorification de Jésus est bien attesté chez Ignace, cf.
Eph 2, 2 ; on le retrouve dans Polycarpe, 2 Philippiens 8,2 (cf. 1 P 4, 16 avec Dieu
pour objet) qui applique la gloire au Christ et à sa patience. Signalons pour terminer
l'étude de M. P. Brown, The authentic writings of Ignatius. A study of linguistic
criteria. Durnham 1963, p. 25 et 34. L' A. signale comme première caractéristique
de ce qu'il considère comme l'Ignace authentique M) cette application du nom
de 'Dieu' à Jésus-Christ. Il la reconnaît au moins cinq fois comme certaine (Eph
inscr.; Eph 18, 2; Rom 3, 3; Smyr 1,1 et Pol2, 3) et une fois comme douteuse (avec
Lightfoot) en Tral 7, 1.

42 Cf. par exemple A. Harnack, o. c., pp. 211-220.
43 On répondra peut-être que cela tient au genre littéraire des Lettres adressées

par un prisonnier à des communautés qu'il salue pour la dernière fois avant son
supplice. En fait, les mêmes limites ont pu être constatées à propos de la christologie
du N. T., cf. V. Taylor, La personne du Christ dans le nouveau Testament. Paris
1969, pp. 205-217. Une attitude semblable vis-à-vis des mêmes problèmes milite
en faveur de la haute antiquité des Lettres. Un auteur du IVe siècle ne pouvait se
contenter de dire le mystère, sans égard au progrès théologique accompli avant
lui et aux formulations plus élaborées intervenues à la suite des controverses
doctrinales des IIe et IIIe siècles.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 409

1. Jésus-Christ est vrai homme

Contre toutes les formes de l'hérésie docète combattue par Ignace,
cette affirmation de la véritable humanité de Jésus jalonne toutes les

Lettres ou presque; ainsi en Tralliens (9, 1-2) cette très belle confession

de foi, traditionnelle: «Soyez sourds quand on vous parle d'autre chose

que de Jésus-Christ, de la race de David, né de Marie, qui est véritablement

né, qui a mangé et qui a bu, qui a été véritablement persécuté

sous Ponce-Pilate, qui a été véritablement crucifié, et est mort, qui
est véritablement ressuscité d'entre les morts»44. Nous verrons plus
loin, dans l'étude des péricopes trinitaires, comment Ignace reprend
ensemble la confession de l'humanité et de la divinité du Christ, source
de vie pour les croyants.

2. Jésus-Christ est médiateur entre Dieu et les hommes

Le thème de la médiation, signifié souvent par la seule particule Sià,

donne le sens de l'action et du destin de Jésus-Christ dans le monde.

Nous pouvons ordonner les textes énonçant cette fonction de médiateur
exercée par Jésus à partir de deux points de vue complémentaires. Une

première série de passages insistent sur l'efficacité de l'intervention du

Fils, ainsi Magnésiens 5, 2: «...les fidèles, dans la charité par Jésus-Christ,

portent l'empreinte de Dieu le Père» 45. Une autre série souligne l'exemplarité

pour la vie chrétienne des rapports de Jésus-Christ avec son Père,

ainsi toujours dans la même Lettre (13, 2) : «Soyez soumis à l'évêque et
les uns aux autres (cf. Ep 5, 21) comme le Christ selon la chair fut soumis

au Père »46.

IV. LE FILS ET LE SAINT-ESPRIT

Dans l'adresse de la Lettre aux Philadelphiens, Ignace parle de la
solidarité du Christ et de «son Esprit Saint» pour l'établissement et
l'affermissement des pasteurs, évêque, prêtres et diacres, dans leur charge
ecclésiale. Il est difficile, sur la base de ce seul texte, de décider s'il
s'agit de 1' «esprit du Christ» ou d'un Acteur différent dans l'édification
de l'Eglise. Pourtant nous pouvons recueillir au cours des Lettres quelques

44 Cf. Magn 11 ; Smyr 1, 1—2, etc.
45 Cf. aussi Eph 4, 2; 9, 2; Magn 8, 2, etc.
46 Cf. Eph 5, 1 ; Tral 12, 2; Smyr 8, 1.



410 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

indications concernant l'œuvre d'un «Esprit». Mais seule l'analyse des

péricopes trinitaires, encore une fois, nous autorisera à conclure avec

plus de certitude quant à l'identité de cet Esprit et à son action. Il
intervient en relation avec le Christ à l'occasion de sa naissance (Eph 18, 2)

et pour l'organisation de l'Eglise (Phld inscr.), comme animateur et

exemple de vie chrétienne (Phld 7, 2; Eph 9,1; Magn 13, 1; 13,2 et

Smyr 13, 1). Il a eu, de plus, une fonction de révélation à l'égard des

prophètes (Magn 9, 2).

V. LES PÉRICOPES TRINITAIRES

1. La première expression complète de la Triade divine se situe
dans un contexte polémique anti-hérétique. Elle met en relation l'auteur
et les bénéficiaires du salut et nous indique allégoriquement la fonction
du Père, de son Fils et de l'Esprit-Saint dans l'économie divine manifestée

en Jésus-Christ «pour une nouveauté de vie éternelle» (cf. Eph 18, 2

et 19, 3 faisant allusion à Rm 6, 4).

Ignace a eu vent du passage à Ephèse «d'hommes qui ont l'habitude
de porter partout le Nom, mais agissent autrement et de manière indigne
de Dieu » (Eph 7, 1). Les Ephésiens se sont bouché les oreilles afin de ne

pas laisser se répandre chez eux une mauvaise doctrine,

wç ôvteç XtOot. vaou 7tocTp6ç, y)Tot[raCTp.£voi sic, obtoSopjv
Osoiï TrocTpoç, àvaçsp6p.svoi. slç rà 0^7] Sià r/jç [ryjxavrjç Ttjctoü
XplCJTOÜ, ÖÇ ÊOTIV OTOCUpOÇ, (J^Olvlcp /pCOjXSVOI. TU 7XVSU[iaTl TO

àyîw. (Eph. 9,1.)

«...Vous êtes, en effet, les pierres d'un sanctuaire du Père, préparés

pour la construction de Dieu le Père, élevés jusqu'en haut parla machine de

Jésus-Christ, qui est la croix, vous servant comme câble de l'Esprit-Saint. »

Les membres de la communauté chrétienne se définissent donc

comme les éléments d'une construction à la gloire de Dieu le Père,

origine et terme de l'économie de salut. Ils sont ceux en qui il veut établir
sa demeure. Les pierres de cet édifice doivent être préparées, taillées,

pour trouver leur place dans la construction, car «là où il y a division et
colère, Dieu n'habite pas» (Phld 8, 1).

Ignace, pour couper court sans doute aux spéculations des hérétiques,
veut désigner les auteurs de notre salut et décrire leur rôle respectif selon

l'ordre manifesté par le Christ à travers le témoignage de l'Eglise naissante.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 411

La comparaison établie entre le peuple fidèle et un édifice spirituel
est suggérée déjà par l'A. T. (cf. Nb 12, 7 repris par He 3, 5, dans le

N. T.; Os 8, 1; Is 28, 16, etc.). Elle s'épanouira dans la théologie pauli-
nienne 47 pour se prolonger dans la Première Epître de Pierre (2, 5) et
les écrits des Pères Apostoliques. Ignace reprend ici, plus particulièrement,

un thème de l'Epître de saint Paul aux Ephésiens (2, 19-22),
envisageant non seulement l'accroissement de l'édifice, mais la manière dont
celui-ci s'accomplit. Saint Paul rappelait plus haut (3, 16) que le Christ

nous a réconciliés avec Dieu par la croix et que l'Esprit nous donne
accès au Père (3, 18). La Lettre d'Ignace, avec une intention trinitaire
encore plus explicite, combine l'image de la construction et l'annonce
du salut obtenu par la croix et partagé dans l'Esprit.

Un texte romain du milieu du IIe siècle, le Pasteur d'Hermas,
développe une comparaison semblable, ce qui illustre bien la fortune de

l'image paulinienne dans des contextes théologiques tout à fait
différents. Les chrétiens y sont aussi comparés aux pierres d'un édifice spirituel.

Une dame âgée, elle représente l'Eglise, montre à Hermas la
construction d'une tour (Vis. III, 2, 4 sv.) et lui explique le sens de cette
vision: «La tour que tu vois construire, c'est moi, l'Eglise, que tu as

vue maintenant et auparavant4S... et les pierres qui entrent dans la
construction, ce sont les élus» 49.

47 Cf. P. Vielhauer: Oikodomè, Das Bild vom Bau in der christlichen
Literatur vom Neuen Testament bis Clemens Alexandrinus. Heidelberg 1939.

L'ouvrage étudie l'image de la construction chez Ignace, pp. 155-156. Il lui découvre
un horizon gnostique au moins pour la terminologie et les représentations, à la
suite de H. Schlier, Religionsgeschichtliche Untersuchungen zu den Ignatius-
Briefen, Gießen 1929, p. 112; plus précisément l'A. pense au mandéisme. Le parallèle

suggéré: Hegemonius (IVe siècle!), Acta Archelai VIII, éd. Beeson, GCS,
t. 16, Leipzig 1906, pp. 12-13. Ce texte reprend en particulier l'idée que le Père
envoie son fils bien-aimé pour le salut de l'âme. Celui-ci prend une apparence
d'homme, mais il n'est pas un homme. Il construit une machine (y.rjxavr]) destinée
à mener au ciel les âmes des élus. Cette représentation mythologique doit être
vraisemblablement ancienne, les Acta Archelai nous transmettant des documents beaucoup

plus anciens que l'œuvre d'Hegemonius (cf. Beeson, o. c., p. xv). Ignace
peut connaître de telles représentations, mais avec P. Vielhauer (o. c. 156) nous
concluons que si, à l'origine, la représentation est mythologique, il ne subsiste plus
rien de ce caractère dans la Lettre aux Ephésiens. Ignace développe simplement
une allégorie destinée à frapper l'imagination de la communauté, en lui communiquant

un mystère essentiel du kérygme apostolique.
48 Cf. Vis III, 5, 1 sv., éd. R. Joly, Sources Chrétiennes 53, Paris 1958, 13,

pp. 111 sv.
49 Cf. encore la Sim. IX; elle relate aussi la construction d'une tour

représentant l'Eglise, accordant toutefois une autre fonction au Fils de Dieu, à la fois



412 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

Reprenant l'exégèse de notre texte, nous voyons que le Fils, dans

la perspective dynamique de la construction du sanctuaire, aura pour
fonction d'élever les pierres jusqu'en haut par sa machine qui est la
croix. L'acte décisif de notre salut, la passion et la mort du Christ sur
la croix, accomplit en effet, de façon parfaite, la médiation entre les

hommes et Dieu. Le passage de la croix, assemblage de pièces de bois
dressées, à la machine destinée à nous élever, se comprend aisément50,
d'autant plus qu'il nous semble suggéré aussi par le texte de Jn 12, 32-
33 : «Et moi élevé de terre, j'attirerai tous (les hommes) à moi. Il signifiait
par là de quelle mort il allait mourir» 51.

L'évêque d'Antioche mentionne assez souvent la passion comme
acte décisif de notre salut52, mais il convient de reconnaître là un motif
typique plutôt qu'exclusif dans la parénèse ignatienne. Ailleurs, souvent
dans des textes qui ont en général l'allure de confession de foi
traditionnelle, il reprend l'ensemble de l'événement salvifique: de la naissance

de Jésus à sa mort-résurrection. Ainsi par exemple, il dit à ceux qui ont
la tentation de judaïser: «Soyez pleinement convaincus de la naissance

et de la passion (de Jésus-Christ)» (Magn 11, 1); ou bien dans la très
belle confession de foi christologique adressée aux Smyrniotes: «Vous
êtes fermement convaincu au sujet de notre Seigneur qui est véritablement

de la race de David selon la chair, fils de Dieu selon la volonté et
la puissance de Dieu; véritablement né d'une Vierge, baptisé par Jean

pour que par lui fût accomplie toute justice, il a été véritablement cloué

rocher sur lequel est établie la tour, porte et maître de l'édifice. La Visio IV,
par. 9, V, 4 du IV Esdras, trad. lat. 10, 44, use de la même image quoique dans
un contexte différent: «Haec mulier quam vidisti, haec est Sion quam nunc
conspicis ut civitatem aedificatam. »

50 Cf. Diet, des Ant. grecques et romaines, Paris 1904, t. III/2, s. v. 'machina',
'(iYj/avfj'. L'article nous fournit une longue description des différents appareils de
levage dans l'Antiquité. Un bas-relief de Terracine, reproduit o. c. p. 1466, fig. 4751

nous fait découvrir l'analogie entre la croix et une de ces grues très simples, constituées

de deux montants de bois reliés par une barre transversale.
51 La précision du verset 33 nous semble très importante à ce point de vue.

Il n'y a pas seulement une allusion à la glorification du Fils (cf. Jn8, 28), mais
l'annonce de son extension sur la croix. Par ailleurs, Jean rapproche l'épisode du
serpent d'airain placé par Moïse sur une hampe pour guérir les Israélites mordus
par les «serpents brûlants» dans le désert (Nb 21, 6-9 et Jn 3, 14) de la passion
du Christ, dressé sur la croix. Seulement s'il suffisait au serpent d'être vu pour
sauver le peuple, le Christ agit, il attire tout à lui. Ainsi Jésus-Christ, pour Ignace,
nous élève par sa croix.

52 Cf. Eph inscr. ; 18,1-2; Magn 5, 2; Tral inscr. ; Rom 6, 3; Phld inscr. ;

3, 3; Smyr 1, 2-3; 5, 3; 7, 2; 12, 2 etc.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 413

pour nous dans sa chair sous Ponce Pilate et Hérode le tétrarque, -
c'est grâce au fruit de sa croix... que nous existons» (Smyr 1, 1-2)...
Enfin un autre texte de la même Lettre (5, 2) présente l'incarnation
seule comme motif de salut, ou plus exactement comme condition nécessaire

d'une passion véritable, réellement rédemptrice: «Car que me sert

que quelqu'un me loue, s'il blasphème le Seigneur, en ne confessant pas

qu'il a pris chair (aapxotpopoç)». C'est ce que font les docètes en soutenant

que le Seigneur n'a tout accompli, depuis la naissance jusqu'à sa

mort, qu'en apparence. En ce cas, c'est en apparence aussi qu'Ignace
est enchaîné, en apparence qu'il se livre à la mort (cf. Smyr 4, 2). Relevons

aussi que cette qualification de la croix comme instrument de

notre relèvement sera reprise par Hippolyte 53, Méthode d'Olympe 54 et

Jean Chrysostome 55, en des termes qui laissent supposer, sinon une
influence directe de la Lettre aux Ephésiens, du moins une tradition
issue d'elle.

Etroitement lié à la fonction du Fils, mais s'en distinguant clairement,

le rôle de l'Esprit-Saint: il est comme le câble auquel s'accrochent
les chrétiens pour être élevés dans les hauteurs. Son mode d'action
diffère donc de celui du Père et de celui du Fils. L'image choisie tout en

marquant bien la spécificité des rôles a pourtant l'avantage d'indiquer
la liaison intime des trois, en particulier celle de l'Esprit au Fils, dans

l'œuvre du salut. Le Trvsujra n'est pas «indépendant» et comme juxtaposé
aux autres personnes. Il ne se confond pas non plus, ni avec le Fils,
comme le câble n'est pas identique à la poulie, ni avec le Père. L'image
permet de rendre compte de ce que le N. T. saisit comme deux missions

différentes, celle du Fils et celle de l'Esprit. Ainsi saint Paul aux Galates:

«Quand vint la plénitude des temps, Dieu envoya son Fils... afin de nous
conférer l'adoption filiale. Et la preuve que vous êtes des fils, c'est que
Dieu a envoyé dans nos cœurs, l'Esprit du Fils qui crie: Abba! Père!»

(4, 4-6) 56. Le parallélisme de la construction (envoya... a envoyé) et la
différence des fonctions nous oblige à reconnaître le caractère réel et

53 De Antichr. 59.
54 Adv. Porphr. fragm. I, 7.
55 In Eph. Hom. 3, 2.
56 De même dans l'Evangile de Jean, la mission de l'Esprit est opérée par

le Père au nom du Fils (cf. Jn 14, 26). Pour la description de la mission de l'Esprit
chez Jean voir J. Giblet, La sainte Trinité selon l'Evangile de Jean, Lumière et
Vie (LV), 1956, 120-125, et pour la double mission du Fils et de l'Esprit chez
Paul: C. Duquoc: Le dessein salvifique et la révélation de la Trinité en saint Paul,
ibid. LV, 1956, 67-94.

27



414 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

concret de la mission de l'Esprit comme de celle du Fils. Tous deux
concourent à réaliser pour tous les hommes et pour chacun en
particulier, l'adoption filiale voulue par le Père.

2. Une deuxième péricope trinitaire, tirée de la même Lettre aux
Ephésiens (18, 2) reprend l'évangile de la naissance de Jésus-Christ,
dans la perspective lucanienne de l'Annonciation (Le 1, 35) :

«'0 yàp 0soç 7)f/.wv Ttjctoûç ô Xpiaroç exvcxpoprjOrj ôxo Mapîaç
xair'otxovoplav 0soü sx a7tépp.aToç [xsv AatxS, 7tveûjj,aT0ç 8è

àyfou.»

«Car notre Dieu Jésus-Christ a été porté dans le sein de Marie 57

selon l'économie de Dieu, (né) de la race de David 58 et de l'Esprit-
Saint. »

Nous sommes à nouveau en présence d'une expression «fonctionnelle

» de la Trinité, le Père mettant en œuvre le plan de salut (obcovo pua)59,

le Fils commençant de la réaliser par sa naissance de Marie d'un Esprit-
Saint.

Nous avons déjà examiné plus haut la portée du titre Theos appliqué
à Jésus, qui se substitue au nom de ulôç 0soü du récit de Luc (1, 35).

L'Esprit ou un Esprit intervient à titre particulier dans la naissance

du Sauveur. Ignace confesse le mystère de l'origine humaine et divine
du Fils en le désignant comme issu de la race de David (cf. Le 1, 33) et
d'un Esprit-Saint. Le texte peut être immédiatement interprété par
un passage parallèle de la même Lettre (20, 2) : «Fils de l'homme et Fils
de Dieu.»

Ce seul texte ne pourrait prouver à lui seul que l'Esprit agit comme
auteur distinct du Père dans l'histoire du salut. IIvsGp.a doit se lire en

coordination avec cmépjxa, or ce dernier terme désigne, non pas un
individu, mais un lignage. De plus le terme xvsüfxa est dépourvu de l'article,

57 Le verbe xuocpopslv est rare dans la littérature canonique, il sert à désigner
la femme enceinte (cf. Qo 11, 5 in LXX). Ou bien il caractérise une terre fertile
(cf. Clem. Rom. ep. 20, 4).

58 Cf. Jn 7, 42 reprenant 2 Sm 7, 12 (LXX) ; Ps 89, 5 (LXX 88). C'est la
manière habituelle, dans les Lettres, d'exprimer l'humanité réelle du Fils de Dieu
contre le docétisme, cf. Rom 7, 3; Tral 9, 1; Smyr 1, 1 qui reprend Rm 1, 3.

59 Un thème paulinien original présent dans l'Epître aux Ephésiens, dont
Ignace aime à s'inspirer, nous l'avons vu. Cf. Ep 1, 10 et 3, 9. Le terme olxovopfa
ne désigne pas seulement le dessein salvifique du Père chez saint Paul, mais aussi
la «charge» de l'évangile qui lui est confiée. Ignace, au contraire, l'emploie
exclusivement en référence à la venue en chair du Fils de Dieu, cf. Eph 6, 1 ; 18, 2; 20, 1.



Le Père le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 415

comme dans l'Evangile de Luc. Un doute subsiste donc qui pourrait
être levé par l'interprétation des passages parallèles parlant de l'Esprit
comme d'un véritable Acteur divin. Ce texte l'associerait dès le début à

l'histoire de Jésus et non seulement après sa mort. L'Esprit interviendrait,

à titre principal, pour l'existence de celui qui naît dans le lignage
de David selon la chair.

3. Dans la Lettre aux Magnésiens, le Père, le Fils et l'Esprit nous
sont présentés en relation avec l'existence chrétienne, celle de la communauté

et celle des apôtres en particulier.
Au moment d'achever son exhortation, Ignace prie les fidèles avec

insistance de s'appuyer avec force sur les enseignements (sv toïç Soyjxaaiv)
du Seigneur et des Apôtres (13, 1) :

«... ïva 7tàvTa oca tïgeÏte, xaTSUoScoOîjTS (cf. Ps 1,3)... sv uiâ,
xal 7taxpl xal sv 7rvsôp.aTt... »

«...afin qu'en tout ce que vous ferez vous réussissiez... dans le Fils
et le Père et dans l'Esprit».

Et l'évêque d'Antioche poursuit en ces termes son exhortation à

vivre dans la foi et l'unité (Magn 13, 2) :

«'Txot«y7)ts tç> èmuxoncp xal à>./,v)Xoiç, (cf. Ep5,21), <i>ç 'It]coÎ)ç
XplCTTOÇ T6) 7lKTpl XOCxà GVXpXOC Xal Ol à~Ô(TToXo!. T(p XplCTTW,

\~ \ \ ~ / fin»''' T ' Sxat TCO 7toiTpi xai tco 7tvsupaTi iva sveocuç ï) aapxtxT) te xai
7Wsup.aT0xr).

«Soyez soumis à l'évêque et les uns aux autres, comme Jésus-Christ
(fut soumis) au Père selon la chair et les apôtres au Christ et au Père

et à l'Esprit, afin que (votre) union soit charnelle et aussi spirituelle.»
Le thème commun de ces deux passages, l'existence chrétienne

établie dans la relation au Père, au Fils et à l'Esprit, forme la trame de

toute la parénèse ignatienne. Le second texte ajoute une précision capitale,

en soulignant l'exemplarité de la relation du Fils (selon la chair)
au Père, comme norme de conduite chrétienne 61.

60 Lightfoot, o. c. p. 138, rejette xal 7tvsii[xaTt, leçon qui lui paraît suspecte
en elle-même et aussi parce qu'elle est absente dans un manuscrit important: G.

Il suppose que la mention de l'Esprit a été amenée sous la plume du copiste par
analogie avec le passage trinitaire précédent, du même paragraphe. Avec les éditeurs
récents nous ne voyons pas de raison de corriger les mss. G et L et nous gardons la
leçon.

61 Cf. aussi Phld 7, 2.



416 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

Plus souvent Ignace insiste sur l'effort d'imitation de Dieu 62, de

Jésus «notre Dieu» 63 comme exigence proclamée par l'Esprit64 en vue
de l'union avec Dieu et dans la communauté 65, «car là où il y a division
et colère Dieu n'habite pas» selon le texte si important de la Lettre aux
Philadelphiens (8, 1). Par là nous rejoignons aussi le thème précédemment

évoqué des chrétiens comme sanctuaires de Dieu (Eph 9, 1), un
thème typiquement paulinien 66.

Ignace ne fait pas intervenir ailleurs de formules trinitaires dans le

contexte de l'imitation de Dieu, mais reprend l'invitation de saint Paul

aux Ephésiens (Ep 5, 1) de «chercher à imiter Dieu»67 selon que le Christ

nous en a rendu capable par son exemple et par son sacrifice régénérateur.
La formule que nous étudions acquiert toute sa valeur significative

si nous observons qu'Ignace y développe le nom de Dieu en Père, Fils
et Saint-Esprit. De toute évidence il suppose le caractère divin du Fils
et aussi de l'Esprit ainsi associés au Père comme termes de la soumission
des apôtres et de la communauté. De plus, la double reprise de la
préposition xal pour relier les trois personnes manifeste leur commune
participation à l'identité divine 68.

La formule comme telle pourtant ne semble pas être originalement
ignatienne. La rareté de son emploi dans les Lettres s'y oppose. Sous

cette forme, elle a vraisemblablement une origine doxologique et dans

le premier cas s'inscrit naturellement dans le contexte d'une énumération.
Le second cas nous suggère un rapprochement plus net encore avec les

formules doxologiques trinitaires, familières au corpus paulinien 69.

La forme de l'énoncé, nommant les trois personnes en commençant

par le Fils ou le Christ témoigne en faveur de son antiquité. Ignace suit

62 Le passage caractéristique d'Eph 1, 1 dans l'esprit de Ep 5, 1 ; Tral 1, 2, etc.
Cf. Th. Preiss, La mystique de l'imitation et de l'unité chez saint Ignace d'Antioche.
Rev. Hist. Phil. Rel., 18, 1938, 197-241.

63 Ainsi Eph 10,3 ou Rom 6, 3; Magn 10, 1.
64 Cf. Phld 7, 2.
65 Phld 8, 1.
66 Cf. aussi 1 Co 3, 16-17.
67 Eph 1, 1; 5, 1; Tral 1, 2.
68 Ceci est vrai directement du second cas. Dans le premier, l'expression êv

uîôi xal 7taTpl xal êv 7tvsûpaTt met en évidence la relation Père-Fils et paraît
séparer l'Esprit. Nous ne le pensons pas, car la reprise de la préposition semble amenée

par une exigence stylistique plus que pour une raison théologique. Ainsi dans la
suite de l'énumération, Ignace reprend aussi la préposition êv pour deux termes
parfaitement coordonnés: êv àpxfi sv xéXei.

69 Ainsi 1 Co 6, 11; 12, 4-6; 2 Co 13,13; Ph 2,1; Ep 1, 3-14; 2, 18; 4, 4-6 ou
aussi He 9, 14.



Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche 417

un usage commun dans les épîtres pauliniennes 70. De plus, on peut le

comprendre sans peine dans le contexte de Lettres où le Christ occupe
sans conteste la première place, non en raison d'une dignité plus grande,
mais pour sa proximité plus immédiate de l'homme, réalisée dans l'incarnation

et la passion salvifiques. On peut ajouter aussi qu'Ignace allant
au-devant de la mort, porte naturellement son regard vers celui qui lui
a ouvert la voie et donné l'exemple du sacrifice parfait.

VI. CONCLUSION

Les lettres d'Ignace d'Antioche nous apportent le témoignage d'une
méditation de type pastoral et catéchétique ; il est avant tout préoccupé
de l'union des cœurs et des esprits dans la communauté. Nous avons
évité à dessein d'aborder les problèmes de l'ordre et de la hiérarchie au
service de l'unité entre les fidèles, pour nous concentrer sur les affirmations

se rapportant au Père, au Fils et à l'Esprit. L'intérêt particulier
de la réflexion d'Ignace c'est de la voir toute centrée sur la personne de

Jésus dont il dit, de façon nouvelle, la proximité et l'intimité avec le

Père, la divinité et la réelle humanité, l'œuvre de médiation rédemptrice.
La terminologie ne semble pas encore bien fixée en ce début du IIe siècle.

Témoin, les expressions variées pour exprimer le rapport du Christ au Père,

yvcôjjo] ou yvwaiç sont traités un peu de la même manière que Xoyoç. On

décèle à l'analyse une parenté profonde avec la pensée paulinienne et

johannique jointe à une grande liberté dans la démarche. Ignace ne

pratique que très rarement l'exégèse d'un texte du N. T. pour appuyer sa

réflexion. Il part du témoignage vivant de la tradition et le développe

en fonction de la situation des croyants auxquels il s'adresse.

Les Lettres ne sont pas prolixes au sujet de l'Esprit-Saint. Plutôt

que d'y voir la preuve d'une sorte de subordination au Père et au Fils,
ou bien une simple manière de dire l'œuvre de Dieu, nous pensons qu'au
moins deux passages importants attestent son action et son identité
divine (Eph 9, 1 et Magn 13, 1-2). Peut-être pourra-t-on expliquer cette

70 Cf. 2 Co 1, 1-21 sv.; 13, 13\ Em 1, 4 sv.; 15, 16 et 30; Ph 2, 1. Mais l'ordre
des Personnes dépend étroitement du contexte, ainsi lorsque Paul annonce l'ensemble
des mystères du salut et le rôle des trois Acteurs divins, il commence par le Père,
initiateur du plan salvifique, cf. Ep. 1, 3—14; Ga 4, 6; ou Tt 3, 5 sv. ; ailleurs, s'il
s'agit par exemple des charismes dans l'Eglise, l'Esprit sera premier nommé comme
en 1 Co 12, 4-6.



418 Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après Ignace d'Antioche

discrétion par le fait que l'Eglise ne prit que progressivement conscience
de l'ensemble des mystères de Dieu et de notre rédemption. L'hérésie
docète a suscité chez Ignace une réflexion plus poussée sur l'identité du
Fils et entraîne un développement important de la christologie. Le
même phénomène se reproduira plus tard dans l'Eglise et aboutira à la
pleine reconnaissance de l'action spécifique de l'Esprit dans la vie des

communautés (cf. le Credo de Constantinople de 381).
La source de nos difficultés lorsqu'il s'agit de préciser la théologie

d'Ignace vient aussi de ce qu'il n'aborde pas la question que nous lui
posons comme thème explicite de ses exhortations. Nous avons montré
comment il se soucie peu d'expliquer, autant qu'il est possible, la
cohérence d'affirmations paradoxales comme celle de la divinité et de l'humanité

de Jésus, ou bien à côté de l'affirmation de l'unité de Dieu (Magn 8, 2)

la confession du caractère divin du Fils et de l'Esprit.
Pourtant il nous transmet l'essentiel de la foi trinitaire et ceci nous

paraît capital dans le contexte de pensée actuel. Dès l'origine l'Eglise
annonçait Dieu, Père, Fils et Esprit sur la foi du témoignage de Jésus
et des apôtres, et non sous l'influence d'une spéculation de type gnostique
ou philosophique. Si nous gardons cette foi, dans la charité, alors nous
trouverons Dieu ainsi qu'Ignace d'Antioche l'espérait sur le chemin de

son martyre (cf. Magn 14, 1).


	Le Père, le Fils et le Saint-Esprit d'après les Lettres d'Ignace d'Antioche

