
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: D'une "Ecclésiologie en gestation" à Lumen Gentium

Autor: Congar, Yves

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yves Congar

D'une «Ecclésiologie en gestation»
à Lumen Gentium Chap. I et II

I.

Le livre du P. M.-D. Koster, Ekklesiologie im Werden (Paderborn,
1940), appartient désormais à l'histoire de l'ecclésiologie au XXe siècle.

Plusieurs études du même auteur en ont, par la suite, repris et développé
de façon positive la thèse essentielle x. Si la Constitution conciliaire
Lumen Gentium (21 novembre 1964) a, dans une certaine mesure, consacré

cette thèse, on sait qu'à son époque, le livre souleva surtout des critiques,
bien que la guerre ait alors limité sa diffusion dans les pays étrangers
à l'espace germanophone 2. Moi-même étais alors prisonnier, entremêlant
le travail théologique ou apostolique avec d'autres activités bientôt
polarisées par l'évasion.

Que l'accueil fait à Köster n'ait pas été d'abord plus positif,
s'explique largement par le fait qu'il était lui-même bien négatif. Si

1 Die Firmung im Glaubenssinn der Kirche. Regensburg-Münster, 1948; Volk
Gottes im Wachstum des Glaubens. Himmelfahrt Mariens und Glaubenssinn.
Heidelberg 1950; Von den Grundlagen der Kirchengliedschaft. Die Neue Ordnung
4(1950) 206-219 (la suite annoncée ne semble pas avoir paru). Avant la fin du
concile, K. a donné une brève mais très dense et intéressante synthèse de sa vision
de l'Eglise : Zum Leitbild von der Kirche auf dem II. Vatikanischen Konzil. Theolog.
Quartalschr. 145 (1965) 13-41, article daté de mai 1964.

2 Nous avons pris connaissance des comptes rendus suivants: Theol. Quart.
122 (1941) 145-166 (K. Adam, Ekklesiologie im Werden?); Z. K. Theol. 65 (1941)
91-95 (F. Schlagenhaufen) ; Z. f. Asz. u. Mystik 16 (1941) 48 s (E. Przywara) ;

Wiss. u. Weisheit 8 (1941-4-2) 106-108 (J. Eichinger) ; Divus Thomas (Fr.) 21

(1943) 98-112 (C. Zimara, Rufe nach «wissenschaftlicher Ekklesiologie»); Bull.
Thomiste VI (janv. 1940-oct. 1942) N° 735, pp. 468-469 (L. M. Dewailly).

U. Valeske, Votum Ecclesiae. München, 1962, I. Teil, après avoir exposé,

p. 196 s., le contexte dans lequel parut le livre de K., puis les thèses principales
de ce livre, résume bien, pp. 205—207, les critiques qui lui furent faites sur-le-champ.



D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium 367

toute l'ecclésiologie était demeurée jusqu'alors en un état «préthéolo-
gique», trop d'hommes se sentaient disqualifiés, soit dans leurs ouvrages,
soit dans les auteurs qu'ils estimaient: Scheeben, Möhler... S. Augustin!
L'idée du Corps mystique représentait alors et depuis les années 25-30,
une immense récupération, pleine de richesses et de promesses, par
rapport à une ecclésiologie trop souvent limitée à une théorie de droit
public ecclésiastique ou à une «hiérarchiologie» 3. Il est vrai que cette
idée était parfois abordée avec un certain romantisme. On doit même,
et nous l'avons fait 4, reconnaître que sa présentation dans la tradition
issue de S. Augustin, et ce qu'on tirait de l'expression qu'elle avait dans

la christologie de S. Thomas, pouvait favoriser le danger d'identifier
Corps mystique et domaine de la grâce, et donc de verser dans la chimère
d'une Eglise invisible. N'y avait-il pas quelque chose de cela, même chez

un P. E. Mersch, à qui, cependant, nous devons tant pour cette récupération

bénie de l'idée de Corps mystique? 5 A cet égard, le P. Köster
dénonçait un vrai danger, avant que le P.E. Przywara n'élevât la voix6.

Nous ne pouvons cependant, aujourd'hui encore, estimer adéquat
et suffisant le traitement que Köster fait de l'idée de Corps du Christ.
Pour lui, c'est la même réalité et cela dit la même chose que «Peuple
de Dieu et du Christ» 7. Köster ne nous paraît faire droit ainsi, ni à la
nouveauté qu'apporte «Corps du Christ» par rapport à la notion vétéro-
testamentaire de «Peuple de Dieu», dans la ligne même des implications
de cette notion 8, ni au plein contenu de la notion paulinienne, de sôma

3 Je suivais pour ma part ce mouvement avec une attention fervente: voir
mes comptes rendus de la Revue des Sciences philosophiques et théologiques, du
Bulletin thomiste et d'autres revues, reproduits dans Sainte Eglise, Etudes et
approches ecclésiologiques (Unam Sanctam 41) Paris 1963, pp. 445-696, et cf.
U. Valeske, op. et loc. cit.

4 Lumen Gentium, N° 7, «L'Eglise, Corps mystique du Christ», vu au terme
de huit siècles d'histoire de la théologie du Corps mystique. In: Au service de la
Parole de Dieu. Mélanges offerts à Mgr A. M. Charue. Gembloux 1969, pp. 179-202.

5 Voir, par exemple : Le corps mystique du Christ. Etudes de théologie
historique, 2e éd., Bruxelles-Paris 1936, t. II, pp. 173 et 232 s.; Théologie du Corps
mystique, Paris-Bruxelles 1944, t. II, pp. 195-196, où nous lisons: «Les païens de
bonne foi sont membres du Corps mystique sans être membres de l'Eglise visible. »

6 Dans son article fameux: Corpus mysticum — Eine Bilanz. Zeitsch. f. Asz.
u. Mystik 15 (1940, 4) 197-215.

7 Cf. Von den Grundlagen, p. 208 s. ; Zum Leitbild, pp. 19-25 (cités supra, n. 1).
8 Ce que nous avons expliqué (trop brièvement et schématiquement) dans

notre contribution au volume Jacques Leclercq... Tournai-Paris, 1961, pp. 233—

254, reproduits in Sainte Eglise (supra N° 3), voir pp. 43-44, mais surtout dans
notre article: L'Eglise comme peuple de Dieu. Concilium 1 (1965) 15-32 (cf.pp. 28-
32).



368 D'une « Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium

Christo telle que l'expliquent d'excellents exégètes, un P. Benoît par
exemple9. Quant au premier point, il faut bien mesurer tout ce

qu'implique, dans l'expression «peuple de Dieu», non seulement le mot peuple,
mais son déterminant: de Dieu. Le programme de l'alliance, de la
filiation, de l'héritage, ne peut être rempli que «in Christo» et dans la mesure
où, vraiment, «un seul monte au ciel, le Fils de l'homme qui est dans
le ciel» (Jn 3, 13). Quant à cette réalité de 1' «in Christo», le P. Benoît,
mais aussi bien L. Cerfaux, nous parlent d'une identification spirituelle
(«mystique») avec le corps pascal et glorifié du Christ Jésus. D'une
manière générale, il nous semble, encore aujourd'hui - alors même que,
sur la valeur «peuple de Dieu», nous sommes positivement très proches
de notre confrère -, que Köster n'a pas assez situé et montré le caractère

théologal de l'Eglise. Est-ce parce qu'il a trop distingué (opposé?) un
«Heilspersonalismus», répondant à la grâce, et un «Heilskollektivismus»,
seul vraiment ecclésiologique, répondant aux structures externes à base

sacramentelle? La Tradition ne parle pas de cette façon. Sans doute
faut-il dépasser un certain romantisme ou une pure expression en images
de ces choses, mais on ne peut méconnaître que, pour la Tradition,
l'Eglise est la plénitude du mystère même du Christ10. Ceci n'apparaît
pas assez chez Köster. Celui-ci donne volontiers des références à la

liturgie, mais son exposé reste assez étranger au mouvement liturgique,
où l'idée de l'Eglise comme Corps mystique et Epouse liée au mystère
du Christ trouvait un si riche développement.

Le 29 juin 1943 paraissait l'encyclique «Mystici Corporis Christi».
En un sens, elle consacrait certaines thèses de Ekklesiologie im Werden:

sa critique d'une conception, soit purement spirituelle-personnaliste, soit

romantique, du Corps mystique: on ne pouvait plus concevoir celui-ci

simplement comme le domaine de la grâce. Elle reprenait en somme le

contenu du thème Kosterien - bien que sans le détail d'une structuration
du peuple de Dieu par les caractères sacramentels 11 -, mais elle le

9 Dans: Corps, tête et plérôme d'après les Epîtres de la captivité. Rev.
biblique 63 (1956) 5-44 (repr. in: Exégèse et Théologie. Paris, t. II, 1961, pp. 107-
153). Cf. notre article cité supra (N. 4) p. 197.

10 Cela ressort d'innombrables textes et études, et c'est aussi très johannique.
Voir par exemple, outre les livres du P. Mersch (cités N. 5) et la critique de
K. Adam (supra, N. 2), H. de Lübac, Catholicisme, Paris 1938; M. J. Le Guillou,
Le Christ et l'Eglise. Théologie du Mystère. Paris 1963 ; R. Bréchet, Du Christ
à l'Eglise. Le dynamisme de l'Incarnation dans l'Evangile selon saint Jean, Divus
Thomas (Pi) 56 (1953), 67-98.

11 C'est un problème, posé dès 1941 par K. Adam, de savoir si les caractères



D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium 369

faisait dans le cadre de la notion de Corps mystique, qu'elle déclarait
être la plus propre à définir et décrire l'Eglise u. A cet égard, l'encyclique
pouvait passer pour un désaveu du livre de Köster, car celui-ci n'avait
pas assez distingué une idée positive et valable de Corps mystique, de

celle, excessivement spirituelle-personnelle, qu'il avait rejetée et que
l'encyclique éliminait également, alors que, dans le fond, l'encyclique
exprimait, en termes de Corps mystique, une ecclésiologie assez conso-
nante à celle que Köster préconisait en termes de Peuple de Dieu (et
du Christ)...

Mais le thème du Peuple de Dieu suscitait un intérêt croissant. A
ma suggestion, le Professeur lovaniste L. Cerfaux avait poursuivi, selon

sa méthode de recherche philologique des thèmes, une étude qui aboutit,
en 1942, à la publication de La théologie de l'Eglise suivant saint Paul
(Unam Sanctam, 10). Or, si Cerfaux était plus constructif que Köster
sur la question du Corps du Christ, il considérait que cette notion était,
chez saint Paul, un attribut, non une définition de l'Eglise et que le

concept ecclésiologique de base était celui de Peuple de Dieu.
Ce dernier thème faisait son chemin, grâce surtout aux travaux

bibliques 13. D'autre part, certaines thèses de Mystici Corporis laissaient
insatisfaits tant les théologiens que les exégètes: son interprétation
essentiellement socio-corporative de l'idée paulinienne de Corps du Christ;
son identification rigoureuse et exclusive, sur cette terre, du Corps

Mystique avec l'Eglise catholique romaine, et le traitement correspondant
de la question de membris...14.

sacramentels ont, en Tradition (orientale et occidentale) et en enseignement du
magistère (ordinaire ou extraordinaire), une consistance telle qu'ils puissent porter
le rôle que Köster leur faisait jouer? On rencontrerait ici une autre grave question
que posait la construction de Köster, à l'égard même d'une fidélité à la doctrine
de S. Thomas: la grâce sanctifiante est la réalité la plus haute, les caractères sont
des valeurs secondes relatives «ad cultum praesentis Ecclesiae». A mon avis, on
rencontre ici le problème, non abordé par Koster, de l'articulation, chez S. Thomas,
du concept de populus et du concept d'Ecclesia: S. Thomas ne les confond pas,
mais les articule. Voir C. Gent. IV, 76; notre: L'Eglise de S. Augustin à l'époque
moderne (Hist, des dogmes III [3]), Paris 1970, pp. 232-241, et notre contribution
à paraître dans les St. Thomas Commemorative Studies: 1274-1974, du Pontifical
Institute of Mediaeval Studies de Toronto.

12 AAS 35 (1943) 199.
13 Voir Valeske, op. cit. pp. 239-248; dans le N° 1 de Concilium, 1965, outre

notre propre article, les Bulletins de R. Schnackenburg et J. Dupont.
14 Voir notre étude citée supra (n. 4), pp. 196-197.

24



370 D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium

II.

Vint le Concile. Au cours des travaux de la Commission théologique
préparatoire, déjà, et malgré la présence très active du P. S. Tromp à

ces travaux, la question de membris telle qu'elle était formulée dans

l'encyclique avait paru problématique et sa solution sans issue. Dès

que la discussion du schéma De Ecclesia de la Commission préparatoire
(en 11 chapitres) fut introduite au concile, le 1er décembre 1962, le

premier orateur, le cardinal Liénart, attaqua ce point, qui s'y trouvait
repris. Le cardinal Döpfner, le 3 décembre, estima également trop
juridique la façon dont on y parlait des membres, tandis que, le 4 décembre,
le cardinal Frings disait que la façon dont on parlait du Corps mystique
lui semblait trop sociologique.

On sait comment les choses évoluèrent dans les mois qui séparèrent
la première période du concile de la seconde. C'est sur un nouveau schéma

en quatre chapitres, intitulé Lumen Gentium, composé du reste très

largement avec des morceaux du précédent, que le concile eut à

travailler jusqu'à la promulgation d'une Constitution dogmatique en huit
chapitres, le 21 novembre 1964. Or, le deuxième chapitre de cette Constitution

portait pour titre «De populo Dei». Comment en était-on venu là?

III.

Cette histoire n'a pas été écrite en détail. Elle ne saurait l'être
d'ailleurs tant qu'une partie des documents qui la concernent demeure
inaccessible: en particulier les comptes rendus des réunions de la
Commission de coordination instituée par Jean XXIII le 6 décembre 1962,

et les rapports adressés à cette Commission. Ayant été mêlé de très

près à la rédaction de ce chapitre II, nous pouvons tenter cependant
d'esquisser son histoire en utilisant tant nos notes et dossiers personnels

que la documentation imprimée, pour autant du moins que nous pouvons
en disposer.

C'est ainsi que nous avons pris connaissance, en 1960, des Vota
adressés par les évêques, les Congrégations romaines, les Facultés de

Théologie, à la Commission anté-préparatoire. Malheureusement, nous
n'avons pas alors noté les demandes qui ont pu y être formulées en faveur
d'un exposé de Ecclesia sous l'angle du peuple de Dieu, et nous n'avons

plus aujourd'hui ces précieux volumes sous la main. Dès le début, cependant,

l'idée avait été proposée à la Commission théologique préparatoire



D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium 371

par un de ses consulteurs, J. Backes, qui remit à la sous-commission

De Ecclesia, pour sa réunion des 13-18 février 1961, un papier occupant
huit grandes pages, «De Corpore Christi mystico et de Populo Dei»,
daté du 24 janvier, puis, après la réunion, un autre daté du 25 février,
«De Ecclesia secundum quod consideratur tamquam populus Dei Novo
Testamento constitutus» 15. C'est une sorte de plan d'exposé ecclésiolo-

gique en quinze paragraphes, commençant par la préparation de l'Eglise
dans l'histoire d'Israël, et son institution par le Christ comme nouveau
peuple de Dieu. Le texte est marqué par le souci de continuité doctrinale,
et même littérale, avec l'encyclique Mystici Corporis, qui dominait
encore alors, à Rome, tout exposé sur la nature ou le mystère de l'Eglise.

Est-ce sous l'inspiration de Backes, je ne sais, cela n'est pas certain,
mais peu de jours après, le 3 mars 1961, Mgr G. Philips, que je visitais
à Louvain, me dit qu'à la réunion de la Commission, qui venait de se

tenir, il avait proposé qu'on adoptât, pour le De Ecclesia, l'idée de peuple
de Dieu. Elle aurait l'avantage de manifester le lien historique unissant
Israël, le Christ, l'Eglise.

De fait, dans le Schéma de Constitution dogmatique De Ecclesia

en onze chapitres rédigé par la Commission théologique préparatoire, au
cours des trois premiers numéros du chapitre I, «De Ecclesiae militantis
natura», l'idée ou le terme de peuple de Dieu revient plusieurs fois 16.

Ce texte, rédigé par le P. S. Tromp à partir de développements trop
abondants de Mgr Ugo Lattanzi, était orienté dans la ligne de Mystici
Corporis: on visait la réaffirmation d'une Eglise-société hiérarchiquement
structurée, identifiée au Corps Mystique du Christ. Dans la discussion
du chapitre Ier du texte rénové (rédaction G. Philips revue par la
Commission théologique), Mgr Scalais proposait qu'on introduise le thème

15 J. Backes avait publié: Die Kirche ist das Volk Gottes im Neuen Bund.
Trierer Theol. Zeitsch. 69(1960) 111-117; Gottes Volk im Neuen Bund, ibid.,
70 (1961) 80-93; Das Volk Gottes im Neuen Bunde. In: Kirche, Volk Gottes,
Hrsg. v. H. Asmussen. Stuttgart 1961, pp. 97-129.

16 Sacrosanctum Œcumenicum Concilium Vaticanum secundum, Schemata
Constitutionum et Decretorum de quibus disceptabitur in Concilii sessionibus. Series
Secunda, De Ecclesia et de B. Maria Virgine. Typis polyglottis Vaticanis MCMLXII.
N° 1, p. 9 «acceptabilem sibi populum mundaret... novum genus electum... novum
scilicet Israël». N° 2, p. 9 «et populum Dei... non modo per se, sed et per electos
a se praepositos multipliciter sanctificat sapienterque gubernat»; p. 10 «Itaque,
novus hic populus, quem Paulus Apostolus Israël Dei appellavit... ». N° 3, p. 10

«Porro sicut Moyses, eum, qui in deserto peregrinabatur, Israël secundum carnem,
Dei Ecclesiam nuncupavit...»: ce texte a été repris en substance dans LG N° 13,

par. 3, début.



372 D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium

«peuple de Dieu» parmi les images de l'Eglise, tandis qu'au nom des

évêques d'Indonésie, Mgr Van der Bürgt demandait qu'on mette «peuple
de Dieu» en rapport avec «Corps mystique» (tous deux le 3 octobre 1963).

L'idée de peuple de Dieu était familière aux théologiens de Louvain,
G. Philips et G. Thils. Ont-ils influencé le cardinal Suenens Au début
d'août 1963, je reçus de celui-ci une invitation à travailler, dans une
petite équipe, à une légère refonte du De Ecdesia et surtout à l'élaboration

d'un texte du Schéma XVII, devenu par la suite Schéma XIII et
Constitution pastorale Gaudium et Spes. Ce dernier travail, mené les

7-9 et 17 septembre, à Malines, n'a pratiquement pas eu de suite au
concile. Par contre, le cardinal Suenens proposa à la Commission de

coordination les modifications qui, acceptées par cette dernière, furent
proposées au concile dans le fascicule intitulé: «Emendationes a Concilii
Patribus scripto exhibitae super schema Constitutionis dogmaticae De

Ecclesia, Pars II.» Typis Polyglottis Vaticanis MCMLXIII17.
Le chapitre II de Lumen Gentium n'a pas été totalement discuté

comme tel par l'assemblée conciliaire. Cependant, la plupart des

morceaux qui le composent l'ont été à leur place, puisqu'ils sont pris, soit
de l'ancien chapitre I, soit de l'ancien chapitre III (sur les laïcs). Les

passages nouveaux ont été soigneusement rédigés d'après les désirs et
les indications des Pères. Le tout a été présenté le 17 septembre 1964

par Mgr Garrone, soumis au vote avec possibilité de modi, puis à un
vote final paragraphe par paragraphe et un suffrage d'ensemble. De

plus, les Pères conciliaires se sont exprimés in aula, en octobre 1963:

le cardinal Siri de façon critique et négative (26 octobre) ; NN. SS. Dubois

17 Voici comment ces modifications étaient annoncées p. 5 : Emendationes a
Concilii Patribus scripto exhibitae.

1. Nova ordinatio capitum ab E. Card. Suenens proposita:
Praenota: «Commissio de laboribus Concilii coordinandis nuper censuit hoc

caput (scilicet III) dividendum esse in duas partes, quarum prior sit De populo
Dei in genere et efformet caput II schematis huius Constitutionis, altera vero sit
De Laicis in specie et caput constituât IV, ita ut tota Constitutio quinque constet
capitibus, nempe
1. De Ecclesiae mysterio.
2. De Populo Dei in genere.
3. De constitutione hierarchica Ecclesiae.
4. De Laicis in specie.
5. De vocatione ad sanctitatem in Ecclesia.»

Ut haec indicatio exsecutioni mandetur, proponitur sequens nova ordinatio.
In Capite I auferuntur ea quae sub numéro 2 et praesertim 3 ad thema de Populo
Dei spectant, ut ad novum caput II transferantur. Ad servandam autem connexio-
nem idearum, numeri 2 et 3 videntur componendi ut sequitur infra.



D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium 373

(17 oct.), Schroffer et Jäger (18 oct.), Wojtyla (21 oct.), le cardinal

Caggiano (22 oct.), de façon très positive et en apportant des éléments

constructifs. Le cardinal Wychinski, le 15 octobre, proposait toute une
restructuration du schéma selon une théologie de l'Eglise peuple de Dieu,
Corps mystique, société, tandis que, le 25 octobre, Mgr Evangeiisti
attirait l'attention sur une ambiguïté possible de la notion de peuple de

Dieu. Le 17 octobre, Mgr Castellano avait approuvé l'idée de peuple
de Dieu, et Mgr Padin celle de mettre le nouveau chapitre avant celui
«De S. Hierarchia».

A la Commission théologique, les avis étaient également partagés.
C'est le 9 octobre 1963 que le cardinal Ottaviani fit savoir que la Commission

de coordination n'imposait pas le nouvel ordre des textes et que,
en toute liberté, la Commission théologique se déclara en sa faveur.
Sur la question de la séquence à mettre entre le De Populo Dei et le

De S. Hierarchia, également, l'accord était assez général, les avis
contraires isolés. Au cours de ce mois d'octobre, la Commission théologique
conciliaire reçut différents textes visant à étoffer le nouveau chapitre
De Populo Dei: le 16 octobre, du P. Jacques Dournes, missionnaire au
Viet-Nam et conseiller de plusieurs évêques de ce pays 18

; le 22 octobre,
du cardinal Raoul Silva Henriquez (Santiago, Chili) et de 39 évêques

d'Amérique latine 19; enfin un projet de rédaction nouvelle venant des

experts espagnols 20. Mais les discours prononcés in aula fournissaient des

requêtes et des suggestions. La sous-commission de la Commission
théologique chargée du travail a poursuivi son labeur du 30 octobre jusqu'au
3 décembre 1963, puis du 30 janvier au 9 février 1964, pendant que
d'autres sous-commissions travaillaient sur les autres chapitres. Le texte
proposé par la sous-commission fut examiné en réunion plénière de la
Commission théologique du 2 au 5 mars 1964. Introduit par Mgr Garrone,
le chapitre fut voté par paragraphes, le 17, puis globalement, le 18

septembre 1964 21
; 1' «expensio modorum» fut approuvée par l'assemblée

18 Texte de ton assez parénétique, animé d'un dynamisme missionnaire,
distribué selon le schème des trois offices du Christ.

19 Texte assez long, lui aussi distribué selon le schème des trois offices; avait
tout un paragraphe sur la koinônia, sur les églises particulières, et une grande
animation missionnaire.

20 Texte composé surtout de textes scripturaires.
21 Résultats de ce vote sur l'ensemble: présents votant 2190

placet 1615

non placet 19

placet juxta modum 553



374 D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium

le 30 octobre 22. Dans sa Relatio, Mgr Garrone indiquait six raisons qui
justifiaient l'institution d'un chapitre II sous le titre biblique du Peuple
de Dieu : 1. Montrer l'Eglise en itinérance dans l'histoire, «inter tempora».
2. Exposer ce qui concerne globalement toute l'Eglise, antérieurement à

toute distinction d'états ou de ministères. 3. Ainsi apparaîtrait mieux
l'insertion de la hiérarchie dans la communauté, comme un service de

celle-ci. 4. Egalement l'unité de toute l'Eglise dans la variété des Eglises

particulières, des traditions et des cultures. 5. On situerait mieux les

catholiques, les chrétiens non-catholiques et l'universalité des hommes
dans le plan de Dieu, en évitant la terminologie inadéquate de «membres».

6. Dans cette même perspective universelle, on situerait enfin heureusement

la (ou les) Mission.

Personnellement, j'avais fait tous mes efforts pour obtenir: 1. un
plus large exposé du peuple de Dieu dans l'histoire du salut; 2.

l'introduction d'un paragraphe sur les Juifs dans le chapitre: ce qui eût, d'un
côté, donné à ce texte un contexte et un sens incontestablement religieux
et, d'un autre côté, exprimé l'appartenance du peuple juif, en tant que
définitivement marqué par un choix de Dieu, à l'histoire du salut. Mes

efforts, accueillis sympathiquement par plusieurs Pères - pour le second

point, en particulier, par Mgr Veuillot -, n'ont que très modestement
abouti.

IV.

Considérant maintenant le texte et la doctrine de Lumen Gentium

en leur formulation définitive, nous pouvons nous demander comment
ils se présentent par rapport aux thèses défendues par le P. Köster. 11

convient cependant de remarquer, d'entrée de jeu, qu'on ne saurait
instituer une véritable comparaison entre des thèses de théologien et

un texte conciliaire qui ne pouvait ni ne voulait être un «traité» de

Ecclesia complet et systématiquement construit.
Le Concile n'a pas donné «Corps Mystique» comme une définition

de l'Eglise. Du reste, il n'a pas prétendu «définir» l'Eglise. Quand Lumen
Gentium dit: «Deus congregationem eorum qui in Iesum, salutis aucto-

rem et unitatis pacisque principium, credentes aspiciunt, convocavit et
constituit Ecclesiam, ut sit...» (N° 9, §3), cela ne veut pas être, cela

22 Résultats: Votants 1915

placet 1893

non placet 19
nuls 3



D'une « Ecclésiologie en gestation » à Lumen Gentium 375

n'est pas une définition de l'Eglise, c'est l'expression descriptive d'un
moment de l'histoire du salut, où la communauté des chrétiens prend
le relais d'Israël pour s'appeler peuple de Dieu et Eglise.

Le concile a formellement voulu ne pas privilégier «Corps mystique»
d'une façon qui en aurait fait l'expression de la réalité ecclésiale, en

éclipsant d'autres images: celles-ci sont présentées (LG N° 6). Cependant,
«Corps du Christ» est tellement important qu'un numéro spécial lui
est consacré (N° 7) : l'explication est très peu systématique, elle est très

proche des textes du Nouveau Testament. Elle fait sa place au sens

socio-corporatif, mais sans en faire le sens exclusif, ni même le sens principal

de l'expression. Enfin, l'identité entre le Corps mystique et l'Eglise
visible et hiérarchisée, est énoncée d'une manière positive, mais qui
n'implique pas le sens exclusif qu'on trouvait chez le P. Tromp: ce qui
permet le fameux «subsistit in» du N° 8 23. La sous-commission et la
Commission théologique avaient délibérément évité de parler en termes
de «membres». Il y aurait une étude à faire - nous ne l'avons pas entreprise

- pour voir dans quelle mesure les autres passages de Lumen
Gentium, et surtout les autres documents conciliaires dépassent ou ne

dépassent pas la théologie du Corps mystique contenue dans ces Nos 7

et 8 de Lumen Gentium.

Et qu'en est-il de «Peuple de Dieu» dans les seize documents
conciliaires? L'expression se trouve dans onze d'entre eux, et 39 fois dans

Lumen Gentium 24. Le plus généralement, elle désigne l'ensemble ou la
totalité des fidèles qui sont à Dieu; parfois «populus» signifie par contre
le peuple de l'Eglise, les fidèles distingués de leurs pasteurs 25. Par son

23 Voir notre étude citée supra (n. 4), pp. 200-201.
24 Voici le résultat d'une relecture intégrale, mais rapide: l'expression ne se

trouve pas dans Optatam totius, Perfectae caritatis, Orientalium EccUsiarum, Inter
mirifica, Dignitatis humanae. On la trouve 39 fois dans LG, une fois dans la
Constitution sur la Liturgie, une fois dans Dei Verbum, deux fois dans Christus Dominus,
six fois dans Gaudium et Spes, sept fois dans Presbyterorum Ordinis, quatre fois
dans Apostolicam actuositatem, six fois dans Ad Gentes divinitus, deux fois dans
Unitatis redintegratio, une fois dans Nostra aetate, trois fois dans Gravissimum
educationis momentum. Au total 72 fois littéralement «populus Dei». A quoi il
faudrait ajouter les cas où le sens se trouve sans «Dei»: 14 fois dans LG ; ou les
cas où l'on a «populus Novi Testamenti» (deux fois dans LG), «Novus Israël» (une
fois), «populus christianus» (une fois dansLG, trois dans la Constitution sur la liturgie),
«sacerdotalis populus» (une fois dans LG), «fidelis populus» (trois fois, dont une dans
LG), enfin «familia Dei» (plusieurs fois dans Gaudium et Spes, une dans Presbyt.
Ord.).

25 Ainsi dans LG 23, par.l ; 24, per.l («pastores populi sui») ; 26, par. 3 («orando
pro populo»); 28, par. 2 (Prêtres «ad populo Dei inserviendum vocati»); 45, par.l



376 D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium

contenu, par la place du chapitre II avant le chapitre sur la hiérarchie,

par le dynamisme même de la notion et du mot, la théologie de l'Eglise
comme Peuple de Dieu dans LG s'avère dès maintenant devoir être une
valeur ecclésiologique d'avenir. Elle partage ce privilège avec l'idée de

«sacrement du salut» et avec celles de communion, collégialité, réalité
ecclésiale des Églises particulières. L'idée préconisée par Koster est

comme consacrée.

Elle ne l'est cependant pas telle que notre confrère la proposait en
1940. Köster parlait bien de perspective «heilsgeschichtlich»26, mais sur
deux points au moins LG va plus loin et s'avère plus satisfaisant : 1. pour
reconnaître la situation d'itinérance et l'historicité de l'Eglise27; 2. en

employant à deux reprises, N° 9, le terme de «populus messianicus».

Je suis personnellement responsable de ce terme. C'est ainsi que j'ai
essayé de satisfaire à une demande de Mgr Marty inspirée par le

P. Chenu 28. Malheureusement, cette expression n'a pas été reprise dans

d'autres documents conciliaires, ou elle en a disparu au cours de leurs
remaniements (ainsi dans Ad Gentes N°5). Or elle porte de grandes
valeurs, celle, en premier Heu, d'une espérance libératrice de portée
universelle. Or, d'un côté, le monde est plein de «messianismes prometteurs,

mais bâtisseurs d'ülusions»29. D'un autre côté, «c'est l'EgHse qui
possède le message de libération, mais ce sont les autres qui libèrent» 30.

Dès lors le problème n'est-il pas de «faire se rejoindre le Messie sans
messianisme des Églises et le messianisme sans Messie du monde»?31

Köster structurait le Peuple de Dieu à partir des caractères
sacramentels, et il a publié plusieurs études sur le sacrement de confirmation.
Certes, l'idée de structure à fondement sacramentel joue un grand rôle
dans l'ecclésiologie conciliaire. Cependant, là où LG parle des sacrements

(«populum Dei pascere»); dans la Constitution sur la liturgie, on trouve en ce sens

populus ou plebs.
26 Cf. Ekklesiologie im Werden, p. 146.
27 Cf. les Nos8, par. 3 et 4; 9. par. 3. Par contre, Valeske (op. cit., p. 245)

note que l'idée de «wanderndes Gottesvolk» est absente chez Köster, tandis qu'on
la trouvait chez moi, chez R. Grosche, plus tard chez le Cardinal Döpfner, etc.

28 Du P. Chenu, on peut lire: Un peuple messianique, Nouv. Rev. théol.
89(1967) 164—182, mais déjà: Spiritualité du travail, Paris 1941, pp. 23, 43, 49.
On peut voir aussi T. Gray, Le peuple de Dieu et l'Eglise. Masses ouvrières, N° 49,
1949, pp. 18-31.

29 Paul VI, Enc. Populorum Progressio, N° 11.
30 Paul Evdokimov, La femme et le salut du monde. Paris 1958, p. 18.
31 Pasteur André Dumas, à propos de la Conférence Eglise et Société (Genève,

juillet 1966) : Foi et Vie, janvier 1967, p. 2.



D'une «Ecclésiologie en gestation» à Lumen Gentium 377

dans le cadre, soit du Corps mystique (N° 7, par. 2), soit du Peuple de

Dieu (N° 11), l'accent est mis beaucoup plus sur la vie spirituelle
chrétienne et sur son exercice, que sur la structuration sociale. Ce N° 11

(dont on peut rapprocher Presbyt. Ord. N° 5) est particulièrement
significatif, d'autant que c'est un des rares endroits où S. Thomas soit cité:
il est dominé par l'idée d'exercice de la vie chrétienne caractérisée

(N° 10) comme sacerdotale, et il est orienté vers l'idée d'appel universel
à la sainteté.

Ces remarques montrent que le concile n'a suivi ni un auteur
particulier, ni une école, et qu'il n'a pas cherché à donner un exposé
systématique. C'était normal. Il reste qu'il a implicitement reconnu la justesse
et la fécondité de l'intuition du P. M. D. Köster, en ce qu'elle avait
de positif.


	D'une "Ecclésiologie en gestation" à Lumen Gentium

