Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: D'une "Ecclésiologie en gestation" a Lumen Gentium
Autor: Congar, Yves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

YvEs CONGAR

D’une «Ecclésiologie en gestation»
a2 Lumen Gentium Chap.I et II

Le livre du P. M.-D. Koster, Ekklesiologie im Werden (Paderborn,
1940), appartient désormais a I'histoire de 1'ecclésiologie au XXe siecle.
Plusieurs études du méme auteur en ont, par la suite, repris et développé
de fagon positive la thése essentielle!. Si la Constitution conciliaire
Lumen Gentium (21 novembre 1964) a, dans une certaine mesure, consacré
cette thése, on sait qu’a son époque, le livre souleva surtout des critiques,
bien que la guerre ait alors limité sa diffusion dans les pays étrangers
a 'espace germanophone 2. Moi-méme étais alors prisonnier, entremélant
le travail théologique ou apostolique avec d’autres activités bientot
polarisées par 1’évasion.

Que l'accueil fait & Koster n’ait pas été d’abord plus positif,
s’explique largement par le fait qu’il était lui-méme bien négatif. Si

! Die Firmung im Glaubenssinn der Kirche. Regensburg-Miinster, 1948; Volk
Gottes im Wachstum des Glaubens. Himmelfahrt Mariens und Glaubenssinn.
Heidelberg 1950; Von den Grundlagen der Kirchengliedschaft. Die Neue Ordnung
4 (1950) 206-219 (la suite annoncée ne semble pas avoir paru). Avant la fin du
concile, K. a donné une bréve mais trés dense et intéressante synthése de sa vision
de I’Eglise: Zum Leitbild von der Kirche auf dem II. Vatikanischen Konzil. Theolog.
Quartalschr. 145 (1965) 13-41, article daté de mai 1964.

2 Nous avons pris connaissance des comptes rendus suivants: Theol. Quart.
122 (1941) 145-166 (K. Apam, Ekklesiologie im Werden?); Z. K. Theol. 65 (1941)
91-95 (F. SCHLAGENHAUFEN); Z.f. Asz. u. Mystik 16 (1941) 48 s (E. PRZzYWARA);
Wiss. u. Weisheit 8 (1941-42) 106-108 (J. EicHINGER); Divus Thomas (Fr.) 21
(1943) 98-112 (C. Zimara, Rufe nach «wissenschaftlicher Ekklesiologie»); Bull.
Thomiste VI (janv. 1940—oct. 1942) Ne 735, pp. 468-469 (L. M. DEWAILLY).

U. VaLEsSKE, Votum Ecclesiae. Miinchen, 1962, I. Teil, aprés avoir exposé,
p- 196 s., le contexte dans lequel parut le livre de K., puis les théses principales
de ce livre, résume bien, pp. 205-207, les critiques qui lui furent faites sur-le-champ.



D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium 367

toute l'ecclésiologie était demeurée jusqu’alors en un état «préthéolo-
gique», trop d’hommes se sentaient disqualifiés, soit dans leurs ouvrages,
soit dans les auteurs qu’ils estimaient: Scheeben, Mohler... S. Augustin!
L’idée du Corps mystique représentait alors et depuis les années 25-30,
une immense récupération, pleine de richesses et de promesses, par
rapport a une ecclésiologie trop souvent limitée a une théorie de droit
public ecclésiastique ou a une «hiérarchiologie» 3. Il est vrai que cette
idée était parfois abordée avec un certain romantisme. On doit méme,
et nous l'avons fait 4, reconnaitre que sa présentation dans la tradition
issue de S. Augustin, et ce qu’on tirait de I'expression qu’elle avait dans
la christologie de S.Thomas, pouvait favoriser le danger d’identifier
Corps mystique et domaine de la grace, et donc de verser dans la chimére
d’une Eglise invisible. N’y avait-il pas quelque chose de cela, méme chez
un P. E. Mersch, a qui, cependant, nous devons tant pour cette récupé-
ration bénie de l'idée de Corps mystique? > A cet égard, le P. Koster
dénongait un vrai danger, avant que le P. E. Przywara n’élevat la voix .

Nous ne pouvons cependant, aujourd’hui encore, estimer adéquat
et suffisant le traitement que Koster fait de 'idée de Corps du Christ.
Pour lui, c’est la méme réalité et cela dit la méme chose que «Peuple
de Dieu et du Christ» 7. Koster ne nous parait faire droit ainsi, ni a la
nouveauté qu'apporte «Corps du Christ» par rapport a la notion vétéro-
testamentaire de «Peuple de Dieu», dans la ligne méme des implications
de cette notion 8, ni au plein contenu de la notion paulinienne, de séma

3 Je suivais pour ma part ce mouvement avec une attention fervente: voir
mes comptes rendus de la Revue des Sciences philosophiques et théologiques, du
Bulletin thomiste et d’autres revues, reproduits dans Sainte Eglise, Etudes et
approches ecclésiologiques (Unam Sanctam 41) Paris 1963, pp. 445-696, et cf.
U. VALESKE, op. et loc. cit.

* Lumen Gentium, N° 7, «L’Eglise, Corps mystique du Christ», vu au terme
de huit siécles d’histoire de la théologie du Corps mystique. In: Au service de la
Parole de Dieu. Mélanges offerts a Mgr A. M. Charue. Gembloux 1969, pp. 179-202.

5 Voir, par exemple: Le corps mystique du Christ. Etudes de théologie histo-
rique, 2¢éd., Bruxelles-Paris 1936, t. II, pp. 173 et 232 s.; Théologie du Corps
mystique, Paris-Bruxelles 1944, t. 11, pp. 195-196, ou nous lisons: «Les paiens de
bonne foi sont membres du Corps mystique sans étre membres de 1’Eglise visible.»

6 Dans son article fameux: Corpus mysticum — Eine Bilanz. Zeitsch. f. Asz.
u. Mystik 15 (1940, 4) 197-215.

7 Cf.Von den Grundlagen, p. 208 s.; Zum Leitbild, pp. 19-25 (cités supra, n. 1).

8 Ce que nous avons expliqué (trop briévement et schématiquement) dans
notre contribution au volume JacQUEs LECLERCQ... Tournai-Paris, 1961, pp. 233—
254, reproduits in Sainte Eglise (supra N° 3), voir pp. 43—44, mais surtout dans
notre article: L'Eglise comme peuple de Dieu. Concilium 1 (1965) 15-32 (cf. pp. 28—
32).



368 D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium

Christo telle que l'expliquent d’excellents exégétes, un P. Benoit par
exemple °. Quant au premier point, il faut bien mesurer tout ce qu'im-
plique, dans I’expression «peuple de Dieu», non seulement le mot peuple,
mais son déterminant: de Diew. Le programme de I'alliance, de la filia-
tion, de I'héritage, ne peut étre rempli que «in Christo» et dans la mesure
ou, vraiment, «un seul monte au ciel, le Fils de 'homme qui est dans
le ciel» (Jn 3, 13). Quant a cette réalité de I’ «in Christo», le P. Benoit,
mais aussi bien L. Cerfaux, nous parlent d’une identification spirituelle
(«mystique») avec le corps pascal et glorifié du Christ Jésus. D’une
maniére générale, il nous semble, encore aujourd’hui — alors méme que,
sur la valeur «peuple de Dieu», nous sommes positivement trés proches
de notre confrére —, que Koster n’a pas assez situé et montré le caractére
théologal de 1'Eglise. Est-ce parce qu’il a trop distingué (opposé?) un
«Heilspersonalismus», répondant a la grace, et un «Heilskollektivismusy,
seul vraiment ecclésiologique, répondant aux structures externes a base
sacramentelle? La Tradition ne parle pas de cette facon. Sans doute
faut-il dépasser un certain romantisme ou une pure expression en images
de ces choses, mais on ne peut méconnaitre que, pour la Tradition,
I’Eglise est la plénitude du mystére méme du Christ 1°. Ceci n’apparait
pas assez chez Koster. Celui-ci donne volontiers des références a la
liturgie, mais son exposé reste assez étranger au mouvement liturgique,
ou I'idée de 1'Eglise comme Corps mystique et Epouse liée au mystére
du Christ trouvait un si riche développement.

Le 29 juin 1943 paraissait l'encyclique «Mystici Corporis Christin.
En un sens, elle consacrait certaines théses de Ekklesiologie im Werden :
sa critique d’une conception, soit purement spirituelle-personnaliste, soit
romantique, du Corps mystique: on ne pouvait plus concevoir celui-ci
simplement comme le domaine de la grice. Elle reprenait en somme le
contenu du théme Kosterien — bien que sans le détail d’'une structuration
du peuple de Dieu par les caractéres sacramentels ! — mais elle le

9 Dans: Corps, téte et plérdme d’aprés les Epitres de la captivité. Rev.
biblique 63 (1956) 5-44 (repr. in: Exégése et Théologie. Paris, t. 11, 1961, pp. 107-
153). Cf. notre article cité supra (N. 4) p. 197.

10 Cela ressort d’innombrables textes et études, et c’est aussi trés johannique.
Voir par exemple, outre les livres du P. MERscH (cités N. 5) et la critique de
K. Apawm (supra, N. 2), H. pe LuBac, Catholicisme, Paris 1938; M. J. LE GuIiLLOU,
Le Christ et I’Eglise. Théologie du Mystére. Paris 1963; R. BREcugeT, Du Christ
a I’Eglise. Le dynamisme de 'Incarnation dans I’Evangile selon saint Jean, Divus
Thomas (Pi) 56 (1953), 67-98.

11 C’est un probléme, posé des 1941 par K. ApawMm, de savoir si les caractéres



D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium 369

faisait dans le cadre de la notion de Corps mystique, qu’elle déclarait
étre la plus propre a définir et décrire 'Eglise 2. A cet égard, I'encyclique
pouvait passer pour un désaveu du livre de Koster, car celui-ci n’avait
pas assez distingué une idée positive et valable de Corps mystique, de
celle, excessivement spirituelle-personnelle, qu’il avait rejetée et que
I'encyclique éliminait également, alors que, dans le fond, I’encyclique
exprimait, en termes de Corps mystique, une ecclésiologie assez conso-
nante a celle que Koster préconisait en termes de Peuple de Dieu (et
du Christ)...

Mais le théme du Peuple de Dieu suscitait un intérét croissant. A
ma suggestion, le Professeur lovaniste L. Cerfaux avait poursuivi, selon
sa méthode de recherche philologique des thémes, une étude qui aboutit,
en 1942, a4 la publication de La théologie de I’Eglise suivant saint Paul
(Unam Sanctam, 10). Or, si Cerfaux était plus constructif que Koster
sur la question du Corps du Christ, il considérait que cette notion était,
chez saint Paul, un attribut, non une définition de 1’Eglise et que le
concept ecclésiologique de base était celui de Peuple de Dieu.

Ce dernier théme faisait son chemin, grace surtout aux travaux
bibliques 3. D’autre part, certaines theéses de Mystici Corporis laissaient
insatisfaits tant les théologiens que les exégétes: son interprétation essen-
tiellement socio-corporative de 1'idée paulinienne de Corps du Christ;
son identification rigoureuse et exclusive, sur cette terre, du Corps
Mystique avecl’Eglise catholique romaine, et le traitement correspondant
de la question de membris... **.

sacramentels ont, en Tradition (orientale et occidentale) et en enseignement du
magistére (ordinaire ou extraordinaire), une consistance telle qu’ils puissent porter
le role que KOSTER leur faisait jouer ? On rencontrerait ici une autre grave question
que posait la construction de Koster, a 1'égard méme d’une fidélité a la doctrine
de S. Thomas: la griace sanctifiante est la réalité la plus haute, les caractéres sont
des valeurs secondes relatives «ad cultum praesentis Ecclesiae». A mon avis, on
rencontre ici le probléme, non abordé par Koster, de ’articulation, chez S. Thomas,
du concept de populus et du concept d’Ecclesia: S. Thomas ne les confond pas,
mais les articule. Voir C. Gent. IV, 76; notre: L’Eglise de S. Augustin a 1’époque
moderne (Hist. des dogmes III [3]), Paris 1970, pp. 232-241, et notre contribution
a paraitre dans les St. Thomas Commemorative Studies: 1274-1974, du Pontifical
Institute of Mediaeval Studies de Toronto.

12 AAS 35 (1943) 199.

13 Voir VALESKE, op. cit. pp. 239-248; dans le N° 1 de Concilium, 1965, outre
notre propre article, les Bulletins de R. SCHNACKENBURG et J. DUPONT.

14 Voir notre étude citée supra (n. 4), pp. 196-197.



370 D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium

1L

Vint le Concile. Au cours des travaux de la Commission théologique
préparatoire, déja, et malgré la présence trés active du P. S. Tromp 2
ces travaux, la question de membris telle qu’elle était formulée dans
I’encyclique avait paru problématique et sa solution sans issue. Dés
que la discussion du schéma De Ecclesia de la Commission préparatoire
(en 11 chapitres) fut introduite au concile, le 1er décembre 1962, le
premier orateur, le cardinal Liénart, attaqua ce point, qui s’y trouvait
repris. Le cardinal Dépiner, le 3 décembre, estima également trop juri-
dique la fagon dont on y parlait des membres, tandis que, le 4 décembre,
le cardinal Frings disait que la fagcon dont on parlait du Corps mystique
lui semblait trop sociologique.

On sait comment les choses évoluérent dans les mois qui séparérent
la premiére période du concile de la seconde. C’est sur un nouveau schéma
en quatre chapitres, intitulé Lwumen Gentium, composé du reste trés
largement avec des morceaux du précédent, que le concile eut a tra-
vailler jusqu’a la promulgation d'une Constitution dogmatique en huit
chapitres, le 21 novembre 1964. Or, le deuxiéme chapitre de cette Consti-
tution portait pour titre «De populo Dei». Comment en était-on venu 1a?

ITI.

Cette histoire n’a pas été écrite en détail. Elle ne saurait 1'étre
d’ailleurs tant qu’une partie des documents qui la concernent demeure
inaccessible: en particulier les comptes rendus des réunions de la Com-
mission de coordination instituée par Jean XXIII le 6 décembre 1962,
et les rapports adressés a cette Commission. Ayant été mélé de trés
prés a la rédaction de ce chapitre II, nous pouvons tenter cependant
d’esquisser son histoire en utilisant tant nos notes et dossiers personnels
que la documentation imprimée, pour autant du moins que nous pouvons
en disposer.

C’est ainsi que nous avons pris connaissance, en 1960, des Vota
adressés par les évéques, les Congrégations romaines, les Facultés de
Théologie, a la Commission anté-préparatoire. Malheureusement, nous
n’avons pas alors noté les demandes qui ont pu y étre formulées en faveur
d’un exposé de Ecclesia sous 1'angle du peuple de Dieu, et nous n’avons
plus aujourd’hui ces précieux volumes sous la main. Dés le début, cepen-
dant, I'idée avait été proposée 4 la Commission théologique préparatoire



D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium 371

par un de ses consulteurs, J. Backes, qui remit a la sous-commission
De Ecclesia, pour sa réunion des 13-18 février 1961, un papier occupant
huit grandes pages, «De Corpore Christi mystico et de Populo Deiy,
daté du 24 janvier, puis, aprés la réunion, un autre daté du 25 février,
«De Ecclesia secundum quod consideratur tamquam populus Dei Novo
Testamento constitutus» 3. C’est une sorte de plan d’exposé ecclésiolo-
gique en quinze paragraphes, commengant par la préparation de 1’Eglise
dans 'histoire d’Israél, et son institution par le Christ comme nouveau
peuple de Dieu. Le texte est marqué par le souci de continuité doctrinale,
et méme littérale, avec 'encyclique Mystici Corporis, qui dominait
encore alors, a Rome, tout exposé sur la nature ou le mystere de I'Eglise.

Est-ce sous I'inspiration de Backes, je ne sais, cela n’est pas certain,
mais peu de jours aprés, le 3 mars 1961, Mgr G. Philips, que je visitais
a Louvain, me dit qu’a la réunion de la Commission, qui venait de se
tenir, il avait proposé qu’on adoptat, pour le De Ecclesia, 1'idée de peuple
de Dieu. Elle aurait I’avantage de manifester le lien historique unissant
Israél, le Christ, I’Eglise.

De fait, dans le Schéma de Constitution dogmatique De Ecclesia
en onze chapitres rédigé par la Commission théologique préparatoire, au
cours des trois premiers numéros du chapitre I, «De Ecclesiae militantis
natura», 'idée ou le terme de peuple de Dieu revient plusieurs fois 16.
Ce texte, rédigé par le P.S. Tromp a partir de développements trop
abondants de Mgr Ugo Lattanzi, était orienté dans la ligne de Mystici
Corporis: on visait la réaffirmation d’une Eglise-société hiérarchiquement
structurée, identifiée au Corps Mystique du Christ. Dans la discussion
du chapitre Ier du texte rénové (rédaction G. Philips revue par la Com-
mission théologique), Mgr Scalais proposait qu’'on introduise le théme

15 J. Backes avait publié: Die Kirche ist das Volk Gottes im Neuen Bund.
Trierer Theol. Zeitsch. 69 (1960) 111-117; Gottes Volk im Neuen Bund. ibid.,
70 (1961) 80-93; Das Volk Gottes im Neuen Bunde. In: Kirche, Volk Gottes,
Hrsg. v. H. AsMUSSEN. Stuttgart 1961, pp. 97-129.

16 Sacrosanctum Eoeumenicum Concilium Vaticanum secundum, Schemata
Constitutionum et Decvetorum de quibus disceptabituy in Concilii sessionibus. Series
Secunda, De Ecclesia et de B. Mavia Vivgine. Typis polyglottis Vaticanis MCMLXII.
Neo 1, p. 9 «acceptabilem sibi populum mundaret... novum genus electum... novum
scilicet Isragl». N° 2, p. 9 «et populum Dei... non modo per se, sed et per electos
a se praepositos multipliciter sanctificat sapienterque gubernat»; p. 10 «Itaque,
novus hic populus, quem Paulus Apostolus Isra€l Dei appellavit...». N° 3, p. 10
«Porro sicut Moyses, eum, qui in deserto peregrinabatur, Israél secundum carnem,
Dei Ecclesiam nuncupavit...»: ce texte a été repris en substance dans LG N° 13,
par. 3, début.



372 D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium

«peuple de Dieu» parmi les images de I'Eglise, tandis qu'au nom des
évéques d’Indonésie, Mgr Van der Burgt demandait qu’on mette «peuple
de Dieu» en rapport avec «Corps mystique» (tous deux le 3 octobre 1963).

L’idée de peuple de Dieu était familiére aux théologiens de Louvain,
G. Philips et G. Thils. Ont-ils influencé le cardinal Suenens? Au début
d’aofit 1963, je recus de celui-ci une invitation a travailler, dans une
petite équipe, a une légeére refonte du De Ecclesia et surtout a 1'élabora-
tion d’'un texte du Schéma XVII, devenu par la suite Schéma XIII et
Constitution pastorale Gaudium et Spes. Ce dernier travail, mené les
7-9 et 17 septembre, a Malines, n’a pratiquement pas eu de suite au
concile. Par contre, le cardinal Suenens proposa a la Commission de
coordination les modifications qui, acceptées par cette derniére, furent
proposées au concile dans le fascicule intitulé: « Emendationes a Concilii
Patribus scripto exhibitae super schema Constitutionis dogmaticae De
Ecclesia, Pars I1.» Typis Polyglottis Vaticanis MCMLXIIT 7,

Le chapitre II de Lumen Gentium n’a pas été totalement discuté
comme tel par I’assemblée conciliaire. Cependant, la plupart des mor-
ceaux qui le composent I'ont été a leur place, puisqu’ils sont pris, soit
de l'ancien chapitre I, soit de I'ancien chapitre III (sur les laics). Les
passages nouveaux ont été soigneusement rédigés d’aprés les désirs et
les indications des Péres. Le tout a été présenté le 17 septembre 1964
par Mgr Garrone, soumis au vote avec possibilité de modi, puis & un
vote final paragraphe par paragraphe et un suffrage d’ensemble. De
plus, les Péres conciliaires se sont exprimés in aula, en octobre 1963:
le cardinal Siri de fagon critique et négative (26 octobre); NN. SS. Dubois

17 Voici comment ces modifications étaient annoncées p. 5: Emendationes a
Concilii Patribus scripto exhibitae.

1. Nova ordinatio capitum ab E. Card. Suenens proposita:

Praenota: «Commissio de laboribus Concilii coordinandis nuper censuit hoc
caput (scilicet I1I) dividendum esse in duas partes, quarum prior sit De populo
Dei in geneve et efformet caput Il schematis huius Constitutionis, altera vero sit
De Laicis in specie et caput constituat IV, ita ut tota Constitutio quinque constet
capitibus, nempe
De Ecclesiae mysterio.

De Populo Dei in genere.

De constitutione hierarchica Ecclesiae.
De Laicis in specie.

De vocatione ad sanctitatem in Ecclesia.»

Ut haec indicatio exsecutioni mandetur, proponitur sequens nova ordinatio.
In Capite I auferuntur ea quae sub numero 2 et praesertim 3 ad thema de Populo
Dei spectant, ut ad novum caput II transferantur. Ad servandam autem connexio-
nem idearum, numeri 2 et 3 videntur componendi ut sequitur infra.

On i Do ks M



D’une «Ecclésiologie en gestation» a Lumen Gentium 373

(17 oct.), Schroffer et Jédger (18 oct.), Wojtyla (21 oct.), le cardinal
Caggiano (22 oct.), de facon trés positive et en apportant des éléments
constructifs. Le cardinal Wychinski, le 15 octobre, proposait toute une
restructuration du schéma selon une théologie de I’Eglise peuple de Dieu,
Corps mystique, société, tandis que, le 25 octobre, Mgr Evangelisti
attirait I’attention sur une ambiguité possible de la notion de peuple de
Dieu. Le 17 octobre, Mgr Castellano avait approuvé 1'idée de peuple
de Dieu, et Mgr Padin celle de mettre le nouveau chapitre avant celui
«De S. Hierarchia».

A la Commission théologique, les avis étaient également partagés.
C’est 1e 9 octobre 1963 que le cardinal Ottaviani fit savoir que la Commis-
sion de coordination n’imposait pas le nouvel ordre des textes et que,
en toute liberté, la Commission théologique se déclara en sa faveur.
Sur la question de la séquence a mettre entre le De Populo Dei et le
De S. Hierarchia, également, 'accord était assez général, les avis con-
traires isolés. Au cours de ce mois d’octobre, la Commission théologique
conciliaire recut différents textes visant a étoffer le nouveau chapitre
De Populo Dei: le 16 octobre, du P. Jacques Dournes, missionnaire au
Viet-Nam et conseiller de plusieurs évéques de ce pays 18; le 22 octobre,
du cardinal Raoul Silva Henriquez (Santiago, Chili) et de 39 évéques
d’Amérique latine !?; enfin un projet de rédaction nouvelle venant des
experts espagnols 2°. Mais les discours prononcés in aula fournissaient des
requétes et des suggestions. La sous-commission de la Commission théo-
logique chargée du travail a poursuivi son labeur du 30 octobre jusqu’au
3 décembre 1963, puis du 30 janvier au 9 février 1964, pendant que
d’autres sous-commissions travaillaient sur les autres chapitres. Le texte
proposé par la sous-commission fut examiné en réunion pléniére de la
Commission théologique du 2 au 5 mars 1964. Introduit par Mgr Garrone,
le chapitre fut voté par paragraphes, le 17, puis globalement, le 18 sep-
tembre 1964 21; 1’ «expensio modorum» fut approuvée par l'assemblée

18 Texte de ton assez parénétique, animé d’un dynamisme missionnaire, dis-
tribué selon le schéme des trois offices du Christ.

19 Texte assez long, lui aussi distribué selon le schéme des trois offices; avait
tout un paragraphe sur la koindnia, sur les églises particuliéres, et une grande
animation missionnaire.

20 Texte composé surtout de textes scripturaires.

21 Résultats de ce vote sur I’ensemble: présents votant 2190
placet 1615
non placet 19

placet juxta modum 553



374 D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium

le 30 octobre 22 Dans sa Relatio, Mgr Garrone indiquait six raisons qui
justifiaient l'institution d'un chapitre II sous le titre biblique du Peuple
de Dieu: 1. Montrer I’Eglise en itinérance dans I'histoire, «inter temporan.
2. Exposer ce qui concerne globalement toute 1'Eglise, antérieurement a
toute distinction d’états ou de ministéres. 3. Ainsi apparaitrait mieux
I'insertion de la hiérarchie dans la communauté, comme un service de
celle-ci. 4. Egalement I'unité de toute I'Eglise dans la variété des Eglises
particuliéres, des traditions et des cultures. 5. On situerait mieux les
catholiques, les chrétiens non-catholiques et 1'universalité des hommes
dans le plan de Dieu, en évitant la terminologie inadéquate de «membres».
6. Dans cette méme perspective universelle, on situerait enfin heureuse-
ment la (ou les) Mission.

Personnellement, j’avais fait tous mes efforts pour obtenir: 1. un
plus large exposé du peuple de Dieu dans I'histoire du salut; 2. I'intro-
duction d’'un paragraphe sur les Juifs dans le chapitre: ce qui etit, d'un
coté, donné a ce texte un contexte et un sens incontestablement religieux
et, d'un autre cété, exprimé I'appartenance du peuple juif, en tant que
définitivement marqué par un choix de Dieu, & I'histoire du salut. Mes
efforts, accueillis sympathiquement par plusieurs Péres — pour le second
point, en particulier, par Mgr Veuillot —, n’ont que trés modestement
abouti.

IV.

Considérant maintenant le texte et la doctrine de Lumen Gentium
en leur formulation définitive, nous pouvons nous demander comment
ils se présentent par rapport aux théses défendues par le P. Koster. 11
convient cependant de remarquer, d’entrée de jeu, qu'on ne saurait
instituer une véritable comparaison entre des theéses de théologien et
un texte conciliaire qui ne pouvait ni ne voulait étre un «traité» de
Ecclesia complet et systématiquement construit.

Le Concile n’a pas donné «Corps Mystique» comme une définition
de I'Eglise. Du reste, il n’a pas prétendu «définir» I'Eglise. Quand Lumen
Gentium dit: «Deus congregationem eorum qui in Iesum, salutis aucto-
rem et unitatis pacisque principium, credentes aspiciunt, convocavit et
constituit Ecclesiam, ut sit...» (N°9, § 3), cela ne veut pas étre, cela

22 Résultats: Votants 1915
placet 1893
non placet 19
nuls 3



D’une «Ecclésiologie en gestation» a Lumen Gentium 375

n’est pas une définition de I'Eglise, c’est 'expression descriptive d'un
moment de I'histoire du salut, ot la communauté des chrétiens prend
le relais d’Israél pour s’appeler peuple de Dieu et Eglise.

Le concile a formellement voulu ne pas privilégier «Corps mystique»
d’'une fagon qui en aurait fait I'expression de la réalité ecclésiale, en
éclipsant d’autres images: celles-ci sont présentées (LG N° 6). Cependant,
«Corps du Christ» est tellement important qu’'un numéro spécial lui
est consacré (N© 7): 'explication est trés peu systématique, elle est trés
proche des textes du Nouveau Testament. Elle fait sa place au sens
socio-corporatif, mais sans en faire /e sens exclusif, ni méme le sens prin-
cipal de I'expression. Enfin, I'identité entre le Corps mystique et I'Eglise
visible et hiérarchisée, est énoncée d'une maniére positive, mais qui
n’implique pas le sens exclusif qu'on trouvait chez le P. Tromp: ce qui
permet le fameux «subsistit in» du N© 8 2. La sous-commission et la
Commission théologique avaient délibérément évité de parler en termes
de «membres». Il y aurait une étude a faire — nous ne 'avons pas entre-
prise — pour voir dans quelle mesure les autres passages de Lumen
Gentium, et surtout les autres documents conciliaires dépassent ou ne
dépassent pas la théologie du Corps mystique contenue dans ces N7
et 8 de Lumen Gentium.

Et qu’en est-il de «Peuple de Dieu» dans les seize documents conci-
liaires? L’expression se trouve dans onze d’entre eux, et 39 fois dans
Lumen Gentium **. Le plus généralement, elle désigne ’ensemble ou la
totalité des fidéles qui sont & Dieu; parfois «populus» signifie par contre
le peuple de I'Eglise, les fideles distingués de leurs pasteurs 2. Par son

23 Voir notre étude citée supra (n. 4), pp. 200-201.

2+ Voici le résultat d’une relecture intégrale, mais rapide: 1’expression ne se
trouve pas dans Optatam ftotius, Perfectae caritatis, Orientalium Ecclesiarum, Inter
mivifica, Dignitatis humanae. On la trouve 39 fois dans LG, une fois dans la Cons-
titution sur la Liturgie, une fois dans Dei Verbum, deux fois dans Christus Dominus,
six fois dans Gaudium et Spes, sept fois dans Presbyterorum Ordinis, quatre fois
dans Apostolicam actuositatem, six fois dans Ad Gentes divinitus, deux fois dans
Unitatis vedintegratio, une fois dans Nostra aetate, trois fois dans Gravissimum
educationis momentum. Au total 72 fois littéralement «populus Dein. A quoi il
faudrait ajouter les cas ol le sens se trouve sans «Dei»: 14 fois dans LG, ou les
cas ot I'on a «populus Novi Testamenti» (deux fois dans LG), «Novus Israély (une
fois), «populus christianus» (une fois dans LG, trois dans la Constitution sur la liturgie),
«sacerdotalis populus» (une fois dans LG), «fidelis populus» (trois fois, dont une dans
LG), enfin «familia Dei» (plusieurs fois dans Gaudium et Spes, une dans Presbyt.
Ord.).

%5 Ainsi dans LG 23, par.1; 24, per.1 («pastores populi sui»); 26, par. 3 (¢orando
pro populo»); 28, par. 2 (Prétres «ad populo Dei inserviendum vocati»); 45, par.1



376 D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium

contenu, par la place du chapitre IT avant le chapitre sur la hiérarchie,
par le dynamisme méme de la notion et du mot, la théologie de I'Eglise
comme Peuple de Dieu dans LG s’avére dés maintenant devoir étre une
valeur ecclésiologique d’avenir. Elle partage ce privilége avec 1'idée de
«sacrement du salut» et avec celles de communion, collégialité, réalité
ecclésiale des Fglises particuliéres. L'idée préconisée par Koster est
comme consacrée.

Elle ne I'est cependant pas telle que notre confrére la proposait en
1940. Koster parlait bien de perspective «heilsgeschichtlich» 26, mais sur
deux points au moins LG va plus loin et s’avére plus satisfaisant: 1. pour
reconnaitre la situation d’itinérance et I'historicité de 1’Eglise #7; 2. en
employant a deux reprises, N0 9, le terme de «populus messianicusy.
Je suis personnellement responsable de ce terme. C’est ainsi que j’ai
essay¢ de satisfaire a une demande de Mgr Marty inspirée par le
P. Chenu ?8. Malheureusement, cette expression n’a pas été reprise dans
d’autres documents conciliaires, ou elle en a disparu au cours de leurs
remaniements (ainsi dans Ad Gentes N©5). Or elle porte de grandes
valeurs, celle, en premier lieu, d’une espérance libératrice de portée
universelle. Or, d’un c6té, le monde est plein de «messianismes promet-
teurs, mais batisseurs d’illusions» 2. D’un autre c6té, «c’est 1'Eglise qui
possede le message de libération, mais ce sont les autres qui libérent» 3°.
Dés lors le probléme n’est-il pas de «faire se rejoindre le Messie sans
messianisme des Eglises et le messianisme sans Messie du monde»? 31

Koster structurait le Peuple de Dieu a partir des caractéres sacra-
mentels, et il a publié plusieurs études sur le sacrement de confirmation.
Certes, I'idée de structure a fondement sacramentel joue un grand réle
dans l'ecclésiologie conciliaire. Cependant, 14 oi LG parle des sacrements

(¢populum Dei pascere»); dans la Constitution sur la liturgie, on trouve en ce sens
populus ou plebs.

26 Cf. Ekklesiologie im Werden, p. 146.

27 Cf. les N8 8, par. 3 et 4; 9. par. 3. Par contre, VALESKE (op. cit., p. 245)
note que l'idée de «wanderndes Gottesvolk» est absente chez KosTER, tandis qu’on
la trouvait chez moi, chez R. GroscHE, plus tard chez le Cardinal D6PFNER, etc.

28 Du P. CHENU, on peut lire: Un peuple messianique, Nouv. Rev. théol.
89 (1967) 164-182, mais déja: Spiritualité du travail, Paris 1941, pp. 23, 43, 49.
On peut voir aussi J. GRAY, Le peuple de Dieu et I’Eglise. Masses ouvriéres, N° 49,
1949, pp. 18-31.

29 Paur VI, Enc. Populorum Progressio, N°© 11.

30 Paur Evpokimov, La femme et le salut du monde. Paris 1958, p. 18.

31 Pasteur ANDRE DUMAS, a propos de la Conférence Eglise et Société (Geneve,
juillet 1966): Foi et Vie, janvier 1967, p. 2.



D’une «Ecclésiologie en gestation» & Lumen Gentium 377

dans le cadre, soit du Corps mystique (N° 7, par. 2), soit du Peuple de
Dieu (N©11), I'accent est mis beaucoup plus sur la vie spirituelle chré-
tienne et sur son exercice, que sur la structuration sociale. Ce N° 11
(dont on peut rapprocher Presbyt. Ord. N° 5) est particuliérement signi-
ficatif, d’autant que c’est un des rares endroits ou S. Thomas soit cité:
il est dominé par 1'idée d’exercice de la vie chrétienne caractérisée
(N° 10) comme sacerdotale, et il est orienté vers 1'idée d’appel universel
a la sainteté.

Ces remarques montrent que le concile n’a suivi ni un auteur parti-
culier, ni une école, et qu’il n'a pas cherché a donner un exposé systé-
matique. C’était normal. Il reste qu’il a implicitement reconnu la justesse
et la fécondité de l'intuition du P. M. D. Koster, en ce qu’elle avait
de positif.



	D'une "Ecclésiologie en gestation" à Lumen Gentium

