Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Innerkirchlicher Protest und Synode
Autor: Pflrtner, Stephanus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761548

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STEPHANUS PFURTNER

Innerkirchlicher Protest und Synode”

I. ZUR NUTZLICHEN ENTZWEIUNG IN DER KIRCHE

«Gegenkrifte in der Synode formieren sich» — «Priester und Laien
wollen die Geschidftsordnung dndern» — «Mehr Freiheit fiir die Synoden:
Diese und dhnliche Uberschriften gehen als Schlagzeilen durch unsere
Zeitungen. Wir horen von der «Arbeitsgemeinschaft Synode», einem Zu-
sammenschlull von 26 Priester- und Laiengruppen, die sich mit den Vor-
bereitungsarbeiten der Synode bzw. mit bestimmten inzwischen voll-
zogenen Fixierungen einfach nicht zufrieden geben wollen. Bischéfe
widersprechen. Sie reden von iiberspannten Demokratisierungstendenzen
bestimmter Protestgruppen, machen auf die unverzichtbare und unver-
wechselbare Verantwortung des Episkopates fiir Glaubens- und Sitten-
lehre sowie fiir die kirchliche Gesetzgebung aufmerksam. Es herrschen
Spannungen und Widerspriiche in der Kirche.

Wir sind inzwischen einiges gew6hnt und werden deshalb nicht mehr
allzusehr davon beunruhigt. Aber die Tatsache, dafl es so ist, bedeutet
noch keine Rechtfertigung der Vorginge. Darf Zwist und Entzweiung
in der Kirche sein? Diese Frage muf}, nicht zuletzt im Hinblick auf die
Synode und ihre gute Wirksamkeit, einmal grundsétzlich gestellt und
grundsitzlich beantwortet werden. Andernfalls bleibt den Protestieren-
den doch ein schlechter Nachgeschmack im AnschluB3 an ihre Aktionen,

* Der Artikel stellt ein Referat dar, das auf einer Tagung der Jugendakademie
Walberberg im November 1970 zum Thema «Jugend und Synode» gehalten wurde.
Dieser Anlafl hat die Art der Behandlung bestimmt, die hier belassen wurde. Ob-
wohl durch den guten Verlauf der ersten Sitzung in Wiirzburg inzwischen einiges
gegenstandslos ist, darfte manches von bleibendem Interesse und grundsitzlicher
Bedeutung sein. Es soll daher einer breiteren Diskussion zugefithrt werden. Ich freue
mich, den Beitrag M. D. Koster widmen zu diirfen, hat doch sein Lebenswerk nicht
zuletzt den Fragen um die Kirche und ihr glaubwiirdiges Wirken gegolten.



Innerkirchlicher Protest und Synode 335

und denen, die ihr Widerspruch traf, am Ende nichts als ihre gestirkte
Selbstbestdtigung. Wer nicht auf der groBen HeerstraBle zieht, wer die
Kreise der ruhig Dahinlebenden durch seine Unruhe stért, wer sich mit
den Geltenden anlegt und Argernis gibt, weil er ihre Geltung nicht un-
besehen walten 1d8t, ist psychologisch und gesellschaftlich zunéchst stig-
matisiert. Die Gruppe, die er stort, wird ihn zum Stoérenfried erkldren.
Und er selbst, der aus der Reihe tanzt, wird seinen Alleingang zunéchst
mit einem angefochtenen Gewissen bezahlen miissen. Ob er Recht oder
Unrecht hat, es gibt genug in der Kirche, die ihn erst einmal zum Schul-
digen machen werden: im Namen des Gehorsams, im Namen des Liebes-
gebotes, im Namen der kirchlichen Einheit und der Vollmacht des Amtes.

1.1 Ecclesia est communio

Wer wollte bezweifeln, dal hiermit gewichtige Griinde ins Feld ge-
fithrt werden? Zwar finden wir das Phanomen des Widerspruchs gegen
geltende Ordnungen und ihre Verantwortlichen nicht nur oder vorrangig
in der Kirche. Der Protest durchzieht die Gesellschaft heute in fast
allen ihren Organismen. Kritische Opposition bis hin zur militanten
Aggression sind weithin als legitime Mittel unseres politischen Lebens
anerkannt. Nur die Gewaltanwendung wird noch hinsichtlich ihrer Be-
rechtigung diskutiert. Dennoch kann nicht bezweifelt werden, dal ge-
nerelle Urteile iiber diese verschiedenen Erscheinungen leicht irrefiihren.
Die parlamentarische Opposition und die auBerparlamentarische haben
in unserem Staat nicht die gleichen Funktionen und damit nicht die
gleichen Rechte. Was sich in Quebec ereignete, hat einen anderen Zu-
sammenhang als das in Siidafrika. Deshalb erhebt sich die Frage nach
der Berechtigung der Protestfunktion und kritischen Opposition in der
Kirche. Was soll dieser neue zweite Organismus «Arbeitsgemeinschaft
Synode» neben der eigentlichen «Synode 72»? Was in der nichtkirch-
lichen Gesellschaft geschieht und dort seinen Platz haben mag, mufl
nicht schon fiir die Kirche richtig sein.

Das Problem geht deshalb so tief, weil Kirche und kirchliches Leben
sich vom Evangelium richten lassen miissen. Trotz aller Versuche, Jesus
unter die Sozialrevolutionére seiner Zeit einzugliedern, ist seine Botschaft
auf deren Wiinsche nicht zu reduzieren. Die Kirche ist Communio — sie
ist Austausch des Geistes, ist Einheit des Handelns, ist das immer neue
Zusammen ihrer Glieder !. Das Evangelium hat kraft seines Liebes-

1 Vgl. J. HaMER, L’Eglise est une communion. Paris 1962.



336 Innerkirchlicher Protest und Synode

mandats eine vornehmliche Funktion fiir Geschichte und Gesellschaft:
immer grofere Einheiten zwischen Menschen und Vélkern herzustellen.
«Selig die Friedenstifter — besser ist Unrecht leiden als Unrecht tun!»
Die Erweckung des Brudergeistes — nicht zuletzt durch Vergebung des
erlittenen Unrechts — gehort zu jenen Imperativen der christlichen Bot-
schaft, die ebenso unaufgebbar fiir sie wie provozierend fiir unser Wert-
bewuBtsein bleiben miissen. Die Kirche selbst — und die Vorginge in ihr —
sollten zudem modelltypisch fiir die Gesellschaft sein. Was wird «die
Welt» von den Christen sagen, deren Streit sie erlebt ? Die Frage wird man
auch dann beachten miissen, wenn man von der Richtigkeit und Dring-
lichkeit des Widerspruchs iiberzeugt ist. « Die Glaubigen hielten alle zusam-
men», wird von den ersten Gemeinden berichtet (Apg 2,44). Die dring-
liche Mahnung des Paulus ist bis auf den heutigen Tag uniiberhérbar: «Seid
alle einig! Laft keine Spaltungen unter Euch aufkommen!» (1 Kor 1,10).
Gibt es tiberhaupt ein Recht auf entzweienden Protest in der Kirche?

1.2 Um der Wahrheit willen widerstehen !

In der letzten Frage liegt etwas wie eine Versuchung der Liebe.
Derselbe Apostel, der die Spaltungen wegmahnte, berichtete von sich,
daB} er «dem Kephas, als er nach Antiochien kam, ins Angesicht wider-
standen habe», «weil er durch sein eigenes Verhalten sich schuldig ge-
macht hat» (Gal 2,11). Er scheute sich nicht, gegen die falschen Briider,
die ihn herabsetzten, Stellung zu nehmen. Er stellte Petrus und die
anderen, «weil sie nicht wandelten nach der Wahrheit des Evangeliums»
(Gal 2,14). Damit aber werden wir mit einem Prinzip konfrontiert, das
keineswegs nur das profan-gesellschaftliche Leben bestimmt, sondern
auch das der Kirche. Es kennzeichnet eine (bleibende?) Dialektik zwi-
schen dem Anspruch der Wahrheit und dem Anspruch der Liebe, zwei
Anspriiche von héchstem Rang. Es geht in ihnen um theologischen, d. h.
vom christlichen Gottesverstindnis kommenden Auftrag. Dabei muf}
man zur Kenntnis nehmen, da3 das Wort der Wahrheit oft zunichst
entzweit und dem Gebot der Liebe entgegen zu stehen scheint. Liebe
konnte — etwa hier durch Vergebung, dort durch Ertragen — den Streit
iiberdecken. «Die Liebe deckt eine Menge Siinden zu». Die Wahrheit — als
Wahrhaftigkeit — deckt MiBliches auf.

Die Geschichte — auch der Christenheit und Kirche — hat dieses
Modell der Konflikt-Konfrontation in vielfiltigen und erregenden For-
men dargestellt. Die Reformation ist fiir uns eines der auffilligsten Bei-
spiele. Luther glaubte, im Namen des Evangeliums widerstehen zu miis-



Innerkirchlicher Protest und Synode 337

sen. Wir kennen die Kritik, die er in der Vergangenheit katholischer Tra-
dition erfahren hat. Gemill einem ausgeprdgten Sinn fiir Einheit und
Ordnung, der das Katholische von jeher bestimmt, hat man es ihm lange
nicht geglaubt, daBB er von Gott kommen kénne. «Er hat die Kirche
gespalten», sagte ein bretonischer Geistlicher vor einigen Jahren in einer
Diskussion, «eine gréBere Schuld gibt es nichty». Typisch fiir rémisch-
katholisches Denken? Die Einheit steht iiber allem. Daher die Betonung
des Gehorsams in ihr (man kann als katholischer Theologe bei der
Kirchenleitung kaum mehr in Ungnade fallen als durch geduBerten Non-
konformismus mit den von ihr vertretenen Auffassungen, zumal wenn die
Art und Weise des Widerspruchs noch unbequem sein sollte), die Ver-
teidigung von bestehenden Kirchenstrukturen, die Beachtung und Festi-
gung des Amtes. Wer diese Realititen schlechthin miBachtet, ist ein-
seitig und unverstindig. Im Grunde setzt sich in ihnen die petrinische
Tradition fort, die in Polaritdt zur paulinischen bereits in den neutesta-
mentlichen Gemeinden nachweisbar ist und ihre grofie kirchenbildende
Leistung durch die Geschichte erwiesen hat. Aber — so ging die erwidhnte
Diskussion iiber Luther durch einen anderen Theologen damals weiter —:
«Er ist einem inneren Auftrag gefolgt, wie er ihn glaubte, von Gott
empfangen zu haben. Einen gréferen Gehorsam als den gegeniiber der
erkannten Gotteswahrheit gibt es nicht». Welcher Katholik méchte ernst-
haft ohne den wachen Widerspruch der Protestanten in Geschichte und
Gegenwart leben, trotz aller erfahrenen Konflikte? Natiirlich gilt die
Frage auch in umgekehrter Richtung. Jedenfalls scheinen die konfes-
sionell homogenen Regionen wie die mediterranen oder die skandina-
vischen Lédnder nicht in jeder Hinsicht die kirchlich giinstigsten Land-
schaften zu sein.

Nein, die Einheit ist nicht alles und steht nicht iiber allem! Die
Wahrheit mul} sie begriinden, soll das vorfindbare Miteinander nicht in
einen mauschligen Kliingel mit faulem Frieden oder einen unertraglichen
Protektionismus der EinfluBreichen miinden. Einheit wird immer dann
iiberbewertet, wenn sie auf Kosten von Recht und Wahrheit geht. Das
paulinische Element ist nicht weniger als das petrinische in der Kirche
erforderlich. Die Dialektik zwischen ihnen ist geradezu konstitutiv fiir
die Kirche. Man muB die Bestimmung des II. Vatikanums unter anderem
in diesem Licht lesen. Kirche wird konstituiert durch Glauben, Taufe
und Gemeinschaft. Sie findet sich «im Bekenntnis des einen Glaubens,
in der gemeinsamen Feier der gottlichen Liturgie und in der briiderlichen
Eintracht der Familie Gottes» (Okumenismus-Dekret Nr. 2). Die Einheit

22



338 Innerkirchlicher Protest und Synode

von Bischéfen und Volk in der Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom
ist nach katholischem Verstdndnis ein konstitutives Element von Kirche,
ja. Aber eben nur eines! Ein anderes ist der Glauben dieser Kirche, und
in ihm geht es um Wahrheit. Die Einheit iiber alles zu stellen oder zu
sagen, Wahrheit kénne den Hiitern der Einheit nicht auch von anderen
statt von ihnen selbst herkommen, ist bereits eine Auswirkung jenes gei-
stigen Schrumpfprozesses, den die katholische Ekklesiologie im Konzil
dringend iiberwinden mufBte, wollte sie nicht in ihrer nachtridentinischen
Sackgasse verbleiben.

Wir haben einen neuen Sinn dafiir erhalten, da Wahrheit in der
Kirche an vielen Stellen aufbrechen und gesagt werden kann und gesagt
werden mul3. Dal3 der Geist Gottes auch in denen wirken kann, die nicht
in der Kirche «beamtet» oder nicht einmal Glieder dieser Kirche sind,
— daBl das Gottesvolk als ganzes am prophetischen Amt Christi teil-
nimmt — daf der Heilige Geist seine Gaben austeilt, wie er will: diese
und dhnliche Einsichten sind im Konzil zuriickgewonnen und haben eine
biblische Universalitit des Denkens erdffnet. Der Sinn fiir Echtheit,
Wahrhaftigkeit und Offenheit, den gerade die jiingere Generation der
gegenwirtigen Gesellschaft will, mag hierbei geholfen haben. Wir sind
nicht mehr bereit, Halbheit, Heuchelei, Formalismus, Trigheit des Gei-
stes, ideologische Verbramung oder was es sonst immer sei, in der Kirche
um der korporativen Geschlossenheit dieser Kirche oder ihres «guten
Eindrucks» willen gegeniiber «der Welt» zu akzeptieren. Vielleicht haben
Publicity und Massenmedien auch der Kirche entsprechende Zwinge auf-
erlegt. Journalistische Aktivititen mdgen bisweilen die Grenzen des legi-
timen Intimraumes verletzen. Dal3 sich nicht nur politische Krifte und
Gruppen, sondern auch die Kirche dem wachsam-kritischen Auge der
Offentlichkeit stellen muB, wo immer sie OffentlichkeitseinfluB} ausiibt,
ist dieser Kirche selbst nur dienlich. Es sollte uns unwohl werden, wenn
die Liebe allzu viel Siinden in der Kirche zudeckt. Wie sollte sich dabei
in ihr ein Lauterungsproze3 entfalten kénnen? Das verdrdngte schlechte
Gewissen gefdhrdet nicht nur die Selbstidentitdt des Individuums, son-
dern auch die einer Gemeinschaft. Es nimmt den Mitgliedern die Mog-
lichkeit, sich mit ihr ungeteilt identifizieren zu konnen.

1.3 M drcuse in der Kirche?

In dem Zusammenhang kann die Gesellschaftskritik von Herbert
Marcuse nicht mehr totgeschwiegen werden. Zahlreiche Kreise reagie-
ren bei seinem Namen allergisch. Man fiirchtet Dynamit im Kirchen-



Innerkirchlicher Protest und Synode 339

schiff, assoziiert studentische Apo, linkeste Linke oder permanente Revo-
lution als «I’art pour I'art» der ewig Irustrierten. Die Assoziationen be-
stehen nicht v6llig zu Unrecht. Aber die pauschale Abwehr auch ? Nehmen
wir einmal an, es gibe Herrschaftsstrukturen in der Gesellschaft, gibe
auch Unterprivilegierte und Uberprivilegierte in der Kirche, nicht auf-
grund von wirklichen leistungs- oder sach- und menschengerechten Funk-
tionsverhiltnissen (das ist mit Unter- und Uberprivilegierten nicht ge-
meint), sondern aufgrund von Unsachlichkeit und Unrechtsverhiltnissen.
Was dann? Die Beteiligten haben die verstindliche Neigung, sich in
ihrem Verhéltnis zu etablieren, die ersteren, um nicht noch mehr an
Freiheits- und Lebensraum zu verlieren, die letzteren, um ihre gewonnenen
Positionen zu halten. Was geschieht, wenn diese Etablierung ein unver-
tretbares Maf3 erreicht ? Esist ein seltsames Gesetz, daB sich die beiden Sei-
ten nicht nur gegenseitig einpendeln, sondern sich gegenseitig eskalieren.

Es kann kaum bezweifelt werden, daB es zu den wohltéitigen Funktio-
nen der kritischen Entzweiung gehort, im Sinne einer kollektiv-analyti-
schen Therapie, den Unterprivilegierten ihre Unterdriickung bewuft zu
machen und ihren Druck zur Beseitigung der Unrechtsverhéltnisse zu in-
tensivieren. Man konnte hier bereits sagen, diese Gesetze des «profanen»
Gesellschaftslebens trifen in der Kirche nicht zu. Aber Forschungen iiber
die gegenseitigen Einwirkungen von Kirche und Gesellschaft, die zwar
noch weitgehend am Anfang stehen, lassen bereits mit ziemlicher Sicher-
heit erkennen, daB3 die Kirche viel mehr den Funktions- und Struktur-
gesetzen der jeweiligen Gesellschaft in einer Zeit mit ihren Arten und
Abarten folgt, als wir Katholiken es bisher wahrhaben wollten. Wir
wollen die Kirche — zu Recht — vornehmlich als Heilsgemeinschaft. Das
I. Vatikanum hat die Heiligkeit der Kirche daher als ein Zeichen ihrer
Glaubwiirdigkeit erklirt, fiir alle Welt weithin sichtbar. Aber das Myste-
rium der Heiligkeit diirfte ein verborgenes in ihr sein, mehr im Glauben
zu erfassen als durch Empirie zu beweisen. Ich fiirchte, da man so
wenig Sprecher zur Synode zulie3, die die Gefahr bieten, unangepalit zu
reden, Unliebes zu sagen und freizulegen, ist eines der Zeichen, wie sehr
sich auch in der Kirche Etablierte gegenseitig abschirmen und die be-
stehenden Machtverhéltnisse nicht stéren lassen wollen. Natiirlich meist
aus gutem Glauben! Aber das hindert nicht daran, daBl man der kriti-
schen Konfrontation mit der eigenen «Vormacht» ausweicht. Es ist nur
zu hoffen, daB3 es dennoch geniigend Synodale gibt, die den Mut — und
die Féahigkeit - haben, gegebenenfalls unangepalit zu sprechen und latent
Kritisches ins BewuBtsein zu heben.



340 Innerkirchlicher Protest und Synode

1. 4 Konflikt im Dienst von Pluralismus und Emanzipation

Die Niitzlichkeit kritischer Krifte liegt nicht nur in ihrer thera-
peutischen Funktion eines psycho-sozialen Organismus. Die kritische
Entzweiung setzt dariiber hinaus Krifte individueller Prigung frei und
férdert den gesellschaftlichen Pluralismus. Die unitive Funktion ist
keineswegs alles in einer Gemeinschaft. Vorausgesetzt, daB eine letzte
Gemeinsamkeit nicht aufgegeben wird, sondern bei aller Kritik anein-
ander eine Solidaritit miteinander, also kritische Solidaritit verbleibt,
hat die entzweiende Funktion ebenso wie die Aggression ihren Rang.
Sie hat eine provokativ-schopferische Wirksamkeit zur Bildung vielfdl-
tiger Standpunkte, Aspekte und verschiedener Dienste und Charismen.
Es ist schon so in der biographischen Entwicklung. Beim Kleinkind fiithrt
das Trotzen zur Ich-Bildung. Wer sagt, daB entsprechendes nicht auch
fir die Erwachsenen-Gesellschaft gilt? Man kann ruhig von Trotzen
reden. Denn wo steht geschrieben, daB wir der Uniformierung, der Unter-
wiirfigkeit und einer bestimmten Form von unwahrhaftiger Ergeben-
heitshaltung in der Kirche nicht Trotz bieten diirften, um nur die gelin-
desten Ubel in diesem Zusammenhang zu nennen. Wie einseitig in der
Vergangenheit die kirchliche Erziehung zum Obrigkeitsdenken bei uns
in Deutschland war, haben sachkundige pastoraltheologische Unter-
suchungen der katechetischen Literatur unserer jiingsten Vergangenheit
nachgewiesen 2. Die Ausbildung von Selbstand, AutonomiebewuBtsein
und Eigenverantwortung verlangt ebenso die Entfaltung der Konflikt-
und Protestkrifte, wie jeder Sozialisationsprozell die Fahigkeit zur An-
passung fordert. Das gilt fiir die Ich-Bildung des Einzelnen wie fiir die
Wir-Bildung von Gruppen. Das gilt fiir Prozesse in der biirgerlichen Ge-
sellschaft nicht weniger wie fiir Individuation und Sozialisation in der
Kirche.

Mit diesem sozialpsychologischen und -anthropologischen Hinweis,
der auf gesicherten Ergebnissen der einschlidgigen empirischen Wissen-
schaften fuBt, ist das Thema {iibrigens aus einem rein kirchlichen oder
theologischen Blickfeld heraus genommen und in einer breiten Erfah-
rungsbasis verankert. Damit ist aber auch zugleich angedeutet, dafl bei
Miindigkeit einerseits und kirchlichem Gehorsam andererseits immer
auch nach Unmiindigkeit durch kirchlichen Gehorsam oder Miindigkeit

2 Vgl. Tu. FiLtHauTt (Hrsg.), Politische Erziehung aus dem Glauben. Mainz 1965.



Innerkirchlicher Protest und Synode 341

durch kirchlichen Ungehorsam gefragt werden muB. Es ist weiterhin
darauf verwiesen, dafl die Begriffe «Miindigkeit», «Gehorsam», «Unge-
horsam» nicht mehr ausreichen, um das recht ins Wort zu bringen, worum
es heute geht. Wir sind der Worte nicht nur deshalb miide, weil sie — wie
etwa der Begriff des «miindigen Christen» — abgegriffen zu werden drohen,
sondern vor allem deshalb, weil sie inzwischen zu kurz greifen. Wer Ge-
horsam fordert und Ungehorsam angreift, setzt im Rahmen eines Kirchen-
und Menschenverstdndnisses an, das uns fraglich geworden ist. Er glaubt,
mangelnden Einordnungswillen verklagen und die Spannungen auf der
Ebene des Moralischen 16sen zu kénnen. Natiirlich geht es immer auch
um Moral, aber um eine neue, umfassendere Form von Moralitit. Den
Aggressionskraften freieres Spiel geben, ist ohne Zweifel gefdhrlich. Nur
ist das Heil dhnlich wie im Bereich der sexuellen Emanzipation nicht in
rein restaurativen Tendenzen zu finden. Vielmehr mufl eine groBere
Synthese von emotionalen Krdften, die nach Freiheit verlangen, und
rationalen Ordnungsfunktionen gesucht werden. Vorhandene Energien
diirfen nicht verloren gehen, sie miissen ihren legitimen Lebensraum er-
halten, diirfen aber nicht ins Ungebdrdige oder Chaotische fiithren. In-
sofern gehen wir auch in der Kirche einen gefdhrlichen Weg — ja. Aber
kénnen wir aus Angst davor noch zum alten Domestikationsritual zu-
riick, das z. B. die Umgangs- und Lebensformen zwischen dem «gldu-
bigen Volk» und dem «Pfarrherrn» bis vor kurzem noch bestimmte? Der
«Abschied von Hochwiirden» ist endgiiltig. Wir miissen eine neue Balance
der dialektischen Krifte in Kirche und Gesellschaft suchen.

Hiermit ist ein weiteres deutlich: Mit der hier gemeinten Ent-
zweiung in einer Gruppe geht es immer auch um die Schaffung eines
groBeren Freiheitsraumes fiir ihre Glieder. Die Einheitlichkeit engt ein,
normiert durch Nivellierung, schafft Zwédnge durch Anpassungspflichten.
Wie dringend aber brauchen wir nach wie vor Freiheit in der Kirche,
Freiheit der MeinungsduBerung, Ireiheit der theologischen Forschung,
Freiheit des Betens und des Gemeindelebens. Kein Verniinftiger wird
behaupten, diese Freiheit miisse sich als vollige Ungebundenheit oder
Ordnungslosigkeit ereignen. Uber ein derartiges Freiheitsverstindnis
brauchen wir hier nicht zu diskutieren, es schwebt gelegentlich Pubes-
zenten vor. Wer jedoch die jiingsten Ausfithrungsbestimmungen aus
Rom zur Liturgie liest, muf} einigermafen bestiirzt sein. Kommen denn
die Geister, die beim GroBreinemachen des Hauses durch das Konzil aus-
gefegt worden waren, in Hochzahlen wieder nach so kurzer Zeit durch
die gedffneten Fenster oder Tiiren zuriick?



342 Innerkirchlicher Protest und Synode

1.5 Konflikte durchiragen

Nur allzu leicht traumen wir von dem konfliktfreien Zustand in der
Kirche. Aber das Liebesgebot und gute Einverstdndnis hat in ihr nicht
selten eine einschldfernde Wirkung. Man erlebt sich so einig, als «eine
schone Gemeinschafty, im GenuBB von Geborgenheit und Eintracht. Was
Wunder, daff man den Konflikt scheut, ihn flieht, oder jedenfalls hofft,
er werde einmal im groBen konfliktfreien Elysium enden, jenem Land
der Millionen Selig-Umschlungenen. So groBartig Beethoven seine Hymne
musikalisch konzipiert hat, wenn, dann ist ihre Idee transzendente Wahr-
heit, liegt als Synthesis im Hintergrund dessen, was aus Konflikt und
konfliktlosender Entspannung sich in der Realitit immer neu zu voll-
ziehen hat. Eine konfliktfreie Gesellschaft — wage ich zu sagen — ist eine
spannungslose Gesellschaft. Der Konflikt ist kein Ausnahmezustand. Das
gilt auch fiir das Einzelleben. Er ist vielmehr eine normale LebensduBe-
rung, ein Zeichen von Vitalitdt, von Kriften, die zur Entwicklung drin-
gen, von vorhandener Projektionsdynamik und Fahigkeit zur Utopie.
Konfliktstoff ist — in rechter Dosis freilich! wer wollte zu viel von ihm
zu verkraften haben? — eine Art Lebenselixier. Er ist unerlidBlich. Aus
unserer iibrigen Gesellschaftserfahrung haben wir Vergleiche: die Regie-
rungen der groBen Koalitionen sind keineswegs von sich aus schon die
besseren, und wo gar keine Opposition mehr waltet, wird die Sache ver-
déchtig.

Dabei soll das Thema hier keineswegs psychologisiert werden, so als
ob der Einzelne oder die Gesellschaft den Konflikt als Therapeutikum
fiir eine gute Trieb6konomie brauchten und ihn sogar produzieren miiB3-
ten, wenn er nicht da wire. Wer die Augen aufmacht, wird nicht iber-
sehen konnen, wie viel unbewiltigter Konfliktstoff durch ideologische
Befangenheiten oder ungereimte Machtverteilungen auch in der Kirche
vorhanden ist. Es ist bereits ein Mangel an wachem Sinn, das nicht wahr-
zunehmen. Oder es ist ein Rest der alten «Theologiae gloriae», die nicht
wahrhaben wollte, dafl an der «heiligen Kirche» etwas « Unheiliges» zu
finden sei. Der heutige Mensch kann und will mit einer derartigen Vor-
einstellung nichts zu tun haben. Das verbietet ihm allein schon die
geschichtliche Wahrhaftigkeit und ein geschirfter Realitdtssinn. Wer
von der konfliktfreien Christenheit triumt, muB sich fragen, ob er nicht
vorschnell das bequeme Leben sucht. Das gilt tibrigens auch fiir die Be-
gegnung der Konfessionen. Sollen wir wirklich unter allen Umstéinden
und mit oberster Zielsetzung auf den Ausgleich unserer konfessions-



Innerkirchlicher Protest und Synode 343

bedingten Spannungen hinarbeiten? Nach den jahrhundertelangen Strei-
tereien konnten wir ihrer zu Recht miide geworden sein. Aber vielleicht
kénnten die Kirchen miteinander aus einigen Daten der Friedens- und
Konfliktforschung auf psychosozialer Ebene profitieren.

Alexander Mitscherlich hat in seiner Arbeit tiber «Die Idee des Frie-
dens und die menschliche Aggressivitaty gedulert: «An den Triebbediirf-
nissen hat weder die (Lebensform der) Industriegesellschaft noch das
massenhafte Dasein irgend etwas zu dndern vermocht. Nach wie vor
regeneriert sich die aufgestachelte aggressive Energie rasch und {iiber
einen langen Zeitraum hin, ehe die Phase der Erschépfung eintritt 3.»
Es scheint daher, daBl die Pazifizierung unserer Verhiltnisse nicht von
der Paralyse oder Verddung dieser Energien zu erwarten — aber auch
nicht zu wiinschen ist! Vielmehr diirfte sie in ihrer Rationalisierung mit
dem Ziel liegen, unsere Konfliktpotenzen in einem Balance-Level mit
moglichst hohem Niveau zu halten, hoch sowohl hinsichtlich der kdmpfe-
rischen Energie wie hinsichtlich der Kraft zur Rationalisierung. Es gilt
also nicht, die Aggressionskrifte in der Kirche zu eliminieren oder aus
ihr herauszudringen. Wohl ist auf ihre Rationalisierung zu dringen.
Diese Herausforderung sollten sich die Protestler auch gefallen lassen.
Dabei mull man ihnen freilich zugestehen, ihren Kontrahenten ebenfalls
eine Rationalisierung ihrer Positionen abzuverlangen. Sie haben recht,
sich nicht damit zufrieden zu geben, daf die anderen sich auf Ideologien,
leer gewordene Begriffssysteme oder nicht mehr funktionsbegriindete Vor-
rechte zuriickziehen.

Ubrigens braucht es fiir Konflikte langen Atem. Es ist eine Eigenart
der Aggressionsdynamik, daf sie sich anstachelt, einem Héhepunkt und
auf ihm der Entladung zudringt und dann zuriicksinkt, um bei MiB-
erfolg nur allzu leicht zu resignieren. Das ist die Stunde des «Gegners».
Es gehort zur Rationalisierung des Prozesses, das zu kalkulieren. Die
Spontaneitit des Angriffselans ist erfrischend. Doch diirfen Energien da-
bei nicht unrationell investiert werden, sich nicht grundlos aufreizen
lassen, miissen sich fiir langes Ringen aufsparen. Man braucht auch beim
Kédmpfen Verstand. Man braucht zuerst eine Ubersicht des anfallenden
Konfliktstoffes, ein kluges Abwégen seiner verschiedenen Bedeutung.
Das gilt nicht zuletzt fiir die Materialien der Synode. Nicht gleich sich
ins taktische Getiimmel werfen ohne vorher eine Strategie fiir das Ganze
zu machen! Bei der Vielzahl der anstehenden Gegenstinde méchte man

3 Frankfurt/M. 1969, 16.



344 Innerkirchlicher Protest und Synode

allen, die von Konzentration auf das Wichtige etwas halten, eine Art
strategischer Meditation empfehlen. Die Synode hat GroBes zu leisten.
Das sollte auch im Hinblick auf die Kraftreserven mit kundiger Klugheit
kalkuliert werden.

II. WOFUR ES SICH ZU STREITEN LOHNT

Der Konfliktstoff der Synode ist begliickend reichhaltig. Es lohnt
sich, fiir vieles zu kdmpfen. Die Vielfalt der Materie darf jedoch nicht
dazu fiihren, daf Wichtiges «unter anderem» behandelt wird. Es gilt,
den Stoff zu sondieren und deutliche Akzente zu setzen. Es muf} heraus-
profiliert werden, was zu den unaufgebbaren Zielen der Kirchenversamm-
lung gehoéren sollte. In diesem Sinn werden die folgenden Vorschlige
unterbreitet. Sie erheben keinen Anspruch auf Vollstindigkeit. Ich ver-
zichte dabei auch auf Inhalte, die in sich wichtig sind, die aber als Be-
handlungsthemen hinreichend intensiv von anderen Seiten genannt
wurden.

Eine beachtenswerte Hilfe bildet hierbei das vorhandene Schrifttum
iiber die Synode. Einiges daraus sei hier herausgehoben. Die deutschen
Katholiken sollten den Hollindern mit ihren Initiativen und Erfah-
rungen nicht wenig dankbar sein. Erwin Kleine hat durch seine Ver-
offentlichungen iiber die Plenarsitzungen des niederlindischen Pastoral-
konzils den deutschen Katholiken einen bedeutenden Informations-
dienst erwiesen *. Die «Herder-Korrespondenz» berichtet in regelmafigen
Abstidnden tiber die einschldgigen Vorgédnge. Besonders ist der Wochen-
zeitschrift «Publik» fiir die drei Dokumentationsbinde «Synode 72» zu
danken (ein vierter soll in Vorbereitung sein). Aus dieser Dokumentation
hebe ich die Stellungnahmen des BDK ] (Alternativ-Entwurf zum Syno-
denstatut), der KDSE (Resolutionen), die Umfrageergebnisse bei 1200
Jugendlichen der Ditzese Wiirzburg und die Einzelbeitrage von Christa
Ho6hn und Klaus Lang hervor, und zwar nicht nur, weil sie das aktive
Engagement der jungen Generation zum kirchlichen Leben der Gegen-
wart zeigen, oder weil einzelne der genannten Autoren gerade hier an
der Tagung mitwirken. Sondern sie sind des hohen Niveaus wegen zu
nennen, das in Inhalt und Diktion zum Ausdruck kommt.

+ Sie sind unter den Titeln « Welt zwischen Hunger und Heil», «Primat des
Gewissens», «Glaube im Umbruch» und «Es geht um mehr als Zélibat» als Berichte
zur 2., 3., 4. und 5. Plenarsitzung des Pastoralkonzils der niederlindischen Kirchen
im Verlag J. Pfeiffer, Miinchen, erschienen.



Innerkirchlicher Protest und Synode 345

2.1 Jugend muf stirker prisent werden

Damit sind wir bei der ersten Protestinitiative. Wer das Engage-
ment jener Gruppen kennt, die aus der jiingeren Generation am kirch-
lichen Leben interessiert sind (und ihre relative Beteiligung diirfte kaum
kleiner als die der Erwachsenen sein), der muf3 auBerordentlich be-
dauern, daBl die Jugend oder junge Generation auf der Synode nicht
starker reprisentiert ist. Dabei zeigen allein schon die genannten Ver-
offentlichungen, daB es den Jiingeren keineswegs um leere Protest-
aktionen geht, sondern daB von ihnen Entscheidendes gesehen wird.
Gleichzeitig finden sich unter ihnen hoch qualifizierte Krifte, die auch
das, was ihnen auf den Fingern brennt, verbalisieren kénnen. Man hat
in unseren Landen offenbar von der Idee Roger Schutz’, des Priors von
Taizé, wenig Anregungen angenommen. Der franzosische Okumeniker
hat mit seinem «Konzil der Jugend» etwas begriffen, was auch uns end-
lich bewullt werden muB3: dafl die Kirche zwar viel um die Jugend wirbt,
aber sehr wenig bereit ist, diese Generation von morgen schon heute zur
Mitbestimmung und Mitverantwortung hinreichend zuzulassen. Schon
allein dadurch kann sie keinen geniigenden Beitrag zur Losung des
Generationsproblems, eines der vordringlichsten Konflikte unserer Ge-
sellschaft, leisten. Die Kirche ist zur Zeit zu sehr eine Kirche der Er-
wachsenen oder gar der Veteranen, als daB sie dem jiingeren Menschen
in breiter Front das Angebot einer Zukunft in ihr zu machen vermag.

Damit beriithren wir eine Strukturfrage der Kirche, die das II. Vati-
kanum aufgegriffen hat, die aber in der Praxis sehr ungeniigend gelost
ist: die Uberalterung der kirchlichen Fithrungskrifte in der Hierarchie.
In den Augen der jungen Generation ist diese Fithrungsspitze als Geronto-
kratie, als Herrschaftsgruppe von Greisen, stigmatisiert. Dieser Vorwurf
mul} ernsthaft gepriift werden, und zwar nicht von denen, die selbst
davon betroffen sein wiirden. Denn sie werden sich verstdndlicherweise
unter viel Vorwinden an ihre Zustdndigkeiten klammern. Wir haben es
erlebt, wie wenige unter ihnen zu der Grée und Beweglichkeit wie Kar-
dinal Frings fahig waren, freiwillig von ihrem Amt zuriickzutreten, trotz
mehrfacher Mahnungen des Papstes.

Die Gerontologie, die Wissenschaft vom alternden Menschen, gibt
inzwischen einige Aufschliisse. Sie ist in diesem Zusammenhang meist
um vieles mehr heranzuziehen als Theologie. (Wie wenig einigen Kurien-
kardindlen das sonst von ihnen sehr in Anspruch genommene Dogma
der pipstlichen Primatialgewalt in dem Augenblick bedeutet, wo der



346 Innerkirchlicher Protest und Synode

Papst davon gegen ihre eigene Machtstellung Gebrauch macht, haben
ihre Reaktionen gezeigt, als ihnen durch die neue Verfiigung Pauls VI.
das Papstwahlrecht genommen wurde — vergleiche den Bericht der
F.A.Z. vom 27.11.1970 «Kardinal Tisserant: Der Papst sehr krank ...
Ottaviani iibt scharfe Kritik an Paul VI»). Tiibinger Professoren haben
fiir die Bischofe — was auf alle Amtstrager im kirchlichen Dienst natiir-
lich auszudehnen wire — eine Altersgrenze vorgeschlagen, die Erfah-
rungen und MaBnahmen in anderen Gebieten unserer Gesellschaft ent-
sprechen. Die junge Generation hat fiir Gegenargumente, etwa aufgrund
des Weihecharakters der Amtstriager und entsprechender Privilegien,
keinen Sinn. Fiir sie ist das Sakramentsideologie. Sie verlangt funktions-
und leistungsgerechte Verhiltnisse. Bei den sonstigen Einwidnden der
Alteren, der junge Mensch sei zu groBen folgenschweren Positionen noch
nicht reif, verweist sie auf Erfahrungen etwa in der Politik und Wirt-
schaft. Sie hat J. F. Kennedy vor Augen, der als junger Mann die Ver-
antwortung fiir eine Weltmacht zu verwalten in der Lage war, und fragt,
warum in der Kirche die meisten fiir Entsprechendes erst dann als ver-
trauenswiirdig erachtet werden, wenn sie lingst den Zenit ihres Lebens
und damit die Abschnitte ihrer besten Arbeits- und Leistungskraft iiber-
schritten haben. In einer Zeit, die einen so deutlichen Wandel von der
romantischen zur Leistungsgesellschaft gemacht hat, muB auch die
Kirche diese Forderungen endlich ernst nehmen. Welches MaB von
physisch-nervlicher Kraft wird heute vom Menschen in einer Spitzen-
funktion gefordert?! Welche Lernfihigkeit, intellektuelle Beweglichkeit
und gesamtmenschliche Elastizitdt ist notig, um die schnellen Wand-
lungsprozesse wahrnehmen und ihnen gerecht werden zu kénnen?! Nun
liegt hier bekanntlich ein vielverzweigtes Problem. Denn Jugend ist
keineswegs eine Sache des biologischen Alters — das haben gerade in
unserer Epoche hervorragende Personlichkeiten des kirchlichen und poli-
tischen Lebens demonstriert. Dennoch werden im Beamtentum, von den
Hochschulen oder in der Politik Lésungsmodelle praktiziert, die einer-
seits den emeritierten Personlichkeiten bei vorhandenen Kriften noch
vielfdltige Arbeitsfelder anbieten, andererseits aber Amtsverhaftungen
wie in unserer Kirchenleitung bis in die hohen siebziger oder sogar acht-
ziger Jahre nicht mehr zulassen. Die Synode mul} hier einen spiirbaren
Schritt voran machen und ein deutliches Mandat erteilen.



Innerkirchlicher Protest und Synode 347

2. 2 Hoffnung muf in die Kirche einziehen

Mit dem Schwergewicht der allzu Erwachsenen oder sogar derjenigen
die altersmiBig nur noch wenige Jahre vor sich haben, kommt eine be-
stimmte Mentalitdt in unsere Kirchenfiihrung. Wer viel Vergangenheit
und wenig Zukunft hat, lebt natiirlicherweise auf Bewahrung hin, riick-
wiirts gewandt, ohne groBen Verinderungswillen. Uberwiegen diese
Krifte, dann kommen entgegengesetzte Impulse nur schwer zum Zug.
Sie konnen sich nicht artikulieren oder solidarisieren. Das aber besagt,
Krifte, die noch zur Realutopie mit groBen zielgebenden Erwartungen
fahig sind, werden nicht maBgebend. Vielmehr ist es die Stunde der
Angstlichen und Skeptiker. GroBere Bewegungen werden gar nicht erst
ins Auge gefalit, geschweige denn betrieben, werden als Sache jugend-
licher Phantasten oder Schwirmer abgetan. GroBes, Zukiinftiges mul
gewagt werden, und Wagnis ist gefdhrlich. Davor scheut sich der alte
Mensch.

Man zieht sich von vornherein auf das Gesicherte zuriick. Bei allem
Respekt vor dem Sinn fiir das Realisierbare wire ein solcher Weg der
Ausverkauf der Kirche im Fahrwasser der Hoffnungslosen. Wir miiten
in einer kollektiven Gewissenserforschung uns einmal ernstlich fragen,
wieviel theologischer Unglaube in dieser Skepsis und Angstlichkeit be-
stimmter Kreise in der Kirche herrscht. Warum koénnen wir nicht «an
die Hoffnung, als an eine Weltstelle, die bewohnt ist wie das beste Kultur-
land und unerforscht wie die Antarktis», unsere ganze Aufmerksamkeit
und unsere Gedanken bringen? Ernst Bloch hat von seiner Herkunft her
nur als Philosoph sprechen kénnen °. Wir haben Glauben und Verheiung.
Sollten wir nicht Theologie an die « Weltstelle Hoffnung» bringen ? Gewil3,
das fordert den Blick nach vorn. «Das Novum verlangt seinen Front-
begriff». Dann kénnen wir uns nicht nur auf das immer schon Kultivierte
zuriickziehen und vor dem Unbekannten — der Antarktis —fliichten. Dann
miissen wir bereit sein zu neuen Wegen, zum Experiment, zur Beweg-
lichkeit und zum Wagnis.

Wir diirfen die Zukunft der Kirche in Deutschland nicht einfach
und iiberwiegend den administrativen Geistern iiberlassen, die jedenfalls
von sich aus keine groBen Ziele entwickeln und anstreben. Die junge
Generation will es sich einfach nicht einreden lassen, daf3 sie keine Zu-
versicht auf eine gute Entwicklung in Kirche und Gesellschaft haben

5 Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt/M. 1959, 5.



348 Innerkirchlicher Protest und Synode

diirfte, sondern kirchliche Gesinnung sich vornehmlich als Lamentatio
iber das sich allenthalben regende Bose dartun miisse. Sie glaubt nicht
daran, daBl man nicht an das Gute im Menschen glauben diirfe und die
Kirche in allem deshalb zuerst eine Angst- und Bremsfunktion habe,
statt aus Hoffnung auf eine vor uns stehende gute Zukunft selbst unter
den ersten Bewegenden zu sein. Man sollte noch einmal Ernst Bloch
horen und seine Aussicht auf die Philosophie fiir unser kirchliches Denken
und Reden beachten: Theologie wird entweder «Gewissen des Morgen,
Parteilichkeit fiir die Zukunft, Wissen der Hoffnung haben, oder sie
wird kein Wissen mehr haben» ©.

2.3 Noch einmal: Freiheit fiir die Synode!

Es sieht so aus, als gehe es im eben Gesagten um sehr Abstraktes.
Hier ein konkreter Bezug jener zihen Hoffnung, die auch noch waltet,
wo scheinbar Unverdnderliches geschaffen ist! Das Statut legt die Arbeit
der Synode bekanntlich auf das II. Vatikanum fest, auf die Anwendung
und Durchfiihrung dessen, was dort gedacht und beschlossen wurde.
Wenn das recht verstanden wird, ist der Rahmen sehr weit. Denn das
Konzil hat sich als Aufbruch verstanden, der von der nachkommenden
Zeit zu leisten sei, als Eroffnung neuer Wege, nicht als neue einengende
Festlegung oder als einen AbschluBl. Ein Textvergleich macht das so-
fort deutlich?. Das Konzil hat — um das vielzitierte Bild Johannes” XXIII.
aufzugreifen und hierfiir zu modellieren — die Kirchentiiren aufgemacht,
aber nicht um das Gottesvolk in einen neuen Saal zu fiihren, etwas grof3er
zwar als der friithere, aber doch wieder mit festverschlossenen Fenstern
und Tiiren, sondern ins Freie! Es gibt zwar unerhort viel Moglichkeiten,
Initiativen des Konzils aufzugreifen und zu realisieren. Aber wo steht
geschrieben, daBl der Geist Gottes der Synode keine eigenen Impulse und
Initiativen eingeben wolle? DaBl also die dort versammelten Glaubigen
nur nach-denken aber nicht vor-denken diirften? DaB sie es nicht wagen
diirften, Neuland zu betreten oder als Teilkirche eine Bewegung in die
Gesamtkirche einzubringen? Wo steht geschrieben, daBl die vom Konzil
gesetzten Grenzen nicht tiberschritten werden diirfen? Das Gesetz der
Angst und der Haftung am Gesicherten, auf dem Konzil zwar kiihn z. T.
von den Bischofen selbst zerbrochen, 148t sich nicht deuvtlicher artiku-

6 Ebenda.
7 Vgl. S. PFURTNER, Der 6kumenische Gedanke auf dem Zweiten Vaticanum.
Okumen. Rundschau 15 (1966), 163 ff.



Innerkirchlicher Protest und Synode 349

lieren. «Nur nicht noch mehr Bewegung, nur nicht noch einmal Neues.
SchlieBlich hat Holland geniigend gezeigt, wie gefdhrlich es ist, wenn
eine Synode auf Landesebene in dieser Zeit zusammentritt» — so oder
dhnlich liefe sich die Sorge ausdriicken, die eine Gruppe im Episkopat
zu erfiillen scheint.

In diesem Zusammenhang ist offenbar die Festlegung der Statuten
und der Tagesordnung zusammen mit dem Vetorecht der Bischéfe zu
verstehen — und in Frage zu stellen. Dariiber ist inzwischen soviel ge-
schrieben und gemahnt, daf3 es ermiidend zu wirken droht. Und doch
muf3 man hier unermiidlich bewuBtseinsbildend wirken, bis den Syno-
dalen klar geworden ist, um welche grundsitzliche Sache es geht, und
sie zu dem unaufgebbaren Willen gekommen sind, der Synode die ihr
unerldBliche Freiheit von vornherein einzubringen. Man macht inzwi-
schen zwar geltend, das Statut sei beschlossen und von Rom approbiert.
Daran sei nun nichts mehr zu dndern. Man miisse jetzt das beste daraus
zu machen versuchen. Aber das ist durchaus unzutreffend. Gegebenen-
falls miissen die Synodalen in der Eroffnungssitzung auf ihre Weise eben
das tun, was die Bischéfe am 13. Oktober 1962 auf Antrag der Kardinile
Liénart, Frings, Konig und Dopfner zu Beginn des Konzils taten: Sie
brachen die 1. Generalversammlung ab und vertagten die anstehende
Wahl der Konzilskommissionen, um sich das Gesetz des Handelns nicht
von den romischen Behorden vorschreiben zu lassen, ihre eigenen Wahl-
vorschldge hinreichend ausarbeiten zu konnen und gleich am Anfang
zu beweisen, daf} sie das Recht der selbstindigen Handlung in Anspruch
zu nehmen gedédchten &.

Welche Zusammenhidnge hier noch weiter im Hintergrund standen,
ist mir nicht bekannt. Das ist m. E. auch nicht so wichtig. Entscheidend
war, dal3 in dieser ersten Sitzung dem Konzil der Durchbruch zur Rede-
freiheit und gleichzeitig zum Selbstand gelang — in einer hoch rationali-
sierten aber doch nicht weniger deutlichen Form des Protestes seitens
der Synodalen. Sie bekundeten, da@ sie nicht gewillt seien, sich der ihnen
zustindigen Freiheit berauben und die Entwicklung des Konzils durch
eine manipulierte Wahl der Kommissionsmitglieder pridjudizieren zu
lassen. Dieser Protestakt hat entscheidend zur Wir-Bildung des Konzils
gefithrt und die Weichen zugunsten jener Freiheit gestellt, die gewisse
kuriale Kreise in Rom zwar bestdndig fiirchteten, die aber dem II. Vati-
kanum erst die Voraussetzung seiner geistigen Dynamik und Fruchtbar-

8 Vgl. Herder-Korrespondenz 17 (1962) 97.



350 Innerkirchlicher Protest und Synode

keit einbrachte. Die Synode 72 darf hinter diesen entscheidenden Ansatz
nicht zurtick gehen!

Nun wurde ohne Zweifel bei der Ausarbeitung um die Beratungs-,
BeschluB3- und Gesetzgebungsvollmacht auch seitens der Bischofskon-
ferenz viel gerungen und der Versuch gemacht, diese Vollmachten in der
Synode selbst in irgend einer Form zu verankern. Die Kritiker des Statuts
weisen jedoch m. E. mit vollem Recht darauf hin, daBl die beiden maB3-
geblichen Stellen des Statuts, Art. 12 und 13, fiir kritische Situationen
oder Konfliktfille unverkennbar Vorentscheidungen treffen und die Frei-
heit der Synode unvertretbar beschrinken. In Art. 12 heiBt es: «Vor
jeder Lesung ist der Deutschen Bischofskonferenz Gelegenheit zu einer
Stellungnahme zu den Vorlagen zu geben. Bedenken der Deutschen
Bischofskonferenz, die in der Lehrautoritdt oder im Gesetzgebungsrecht
der Bischofe begriindet sind, werden der Vollversammlung spitestens
wihrend der zweiten Lesung mit entsprechender Begriindung bekannt-
gegeben». Man muB noch das Vorbehaltsrecht der Bischéfe Art. 13 hin-
zunehmen, um die ganze Einschrinkung zu haben: «Erklirt die Deutsche
Bischofskonferenz, daf3 sie einer Vorlage aus Griinden der verbindlichen
Glaubens- und Sittenlehre der Kirche nicht zustimmen kann, so ist zu
dieser Vorlage eine Beschlufassung der Vollversammlung der Synode
nicht moglich». Nun ist hier zwar nur ein sehr substanzieller Bereich
(«der verbindlichen Glaubens- und Sittenlehre») als Reservat angegeben.
Aber man weil}, wie weit dessen Probleme sich in sehr konkrete Fragen
von Liturgie, theologischer Problematik oder des Gemeindelebens ver-
flechten. Hinzu kommt das «Gesetzgebungsrecht der Bischofe» und die
Vorlagepflicht der Synode. Damit ist diese nicht frei, ihre Beratungs-
gegenstdnde einzubringen, ihre eigene Geschiftsordnung festzusetzen
oder eine eigene BeschluBfassung selbst nur als Empfehlung, schon gar
nicht mit Gesetzgebungsvollmacht herbeizufithren, wenn die Bischéfe
es nicht wollen.

2. 4 Episkopalismus oder Kirche als Volk Gottes?

Papst Johannes XXIII. hat als Papst den Papalismus unserer
Epoche durchbrochen. Wo ist im deutschen Episkopat die Gruppe von
Bischofen, die den Episkopalismus zu beseitigen bereit ist und die end-
lich die dogmatische Theorie von der Kirche als «Volk Gottes» ° in Praxis

9 Bekanntlich hat M. D. KosTER in seiner Arbeit «Ekklesiologie im Werden»
(Paderborn 1940) die Deutung der Kirche als « Volk Gottes» in unserer Epoche als



Innerkirchlicher Protest und Synode 351

und Funktion zu iiberfiihren vermag? Es sieht inzwischen leider fiir
viele so aus, als ob auf der einen Seite der Episkopat und auf der anderen
Seite das «Kirchenvolk» stehe. Jedenfalls ist bei einem Teil der jungen
Generation, und zwar nicht zuletzt in ihren aktiven und kirchlich enga-
gierten Gruppen dieser Eindruck entstanden. Vielleicht fiithlen sich die
Bischofe isoliert und verunsichert, in ihren eigenen Kirchen angegriffen,
und reagieren ihrerseits reiz-inadiquat. Vielleicht gibt es ganz unge-
rechtfertigte Angriffe seitens der Protestgruppen. Aber man muf} sich
fragen, woher das kommt. Allein die Bildung dieser Gruppen muf3 doch
den Bischofen zu denken geben. Zum mindesten fehlt es an gentigender
Kommunikation zwischen ihnen und den Basiskriften. Sie miissen wis-
sen, daf sich durch verschiedene Faktoren bei vielen iiber sie das Bild
einer autoritiren Oligarchen-Gruppe gebildet hat. Das diirfte weder
ihrem eigenen Selbstverstindnis entsprechen noch von den meisten
ihrer engsten Mitarbeiter bestdtigt werden. Aber das dndert nichts an
der Tatsache, daB3 es vorhanden ist und seine rollenpsychologische Wirk-
samkeit entfaltet. Es mull durch beharrliche Kommunikationsarbeit ab-
gebaut werden. Es miissen vor allem neue BewuBtseinsstrukturen von
Kooperation in der Kirche entwickelt werden. Thre Basis mul die Partner-
schaftlichkeit sein, von der das AmtsbewuBtsein und die Amtsfunktion
neu zu priagen sind. Das Synodalstatut gibt dem Eindruck Vorschub,
als hitten sich die Bischofe zum Modell der Episkopalkirche entschieden
statt mit der Kirche als « Volk Gottes» und mit einem neuen Verstdndnis
von « Volkskirche» ernst zu machen.

Was soll eigentlich dieses Gegeniiber von Episkopat und Synode,
das sich im Statut spiegelt? Welche Angst muB} die deutschen Bischofe
erfiillen, wenn sie meinen, die genannten Reservate behalten zu miissen.
Denn man bedenke, mit welchem Anteil sie selbst und die von ihnen in
eigener Vollmacht zu ernennenden Synodalen vertreten sind! Er macht
rund ein Drittel der Gesamtsynode aus. Anders als die iibrigen Synoden-
mitglieder kennen sie sich, z.T. durch jahrzehntelange gemeinsame
Arbeit, haben einen funktionierenden Administrationsapparat im Hinter-
grund und gegebenenfalls ihre personellen und finanziellen Hilfsmittel.
Fiirchten sie wirklich, daB ihre Auffassungen keine hinreichende Uber-
zeugungskraft entfalten werden, so daf3 es ihrer autoritativen Restrik-

einer der ersten vertreten, und zwar zu einer Zeit, als es aufgrund der vorherrschen-
den Auffassungen und der «offiziellen» Interpretation durch Pius XII. mit seinem
zentralen Begriff vom «Corpus Christi mysticum» noch ausgesprochen «unangepal3t»
war,



352 Innerkirchlicher Protest und Synode

tionen bedarf, um sich durchzusetzen? Was halten sie von den Syno-
dalen? Glauben sie, diese wiirden sich der inneren Werbekraft der gro-
Beren Wahrheit im Ringen um die anstehenden Probleme nicht geniigend
zuginglich zeigen und nicht aus hinreichendem Glaubenssinn oder Sach-
verstand zu ihrer Urteilsbildung kommen? Wir haben noch gut die Ent-
tduschungen in Erinnerung, die die Bischdéfe und mit ihnen die Welt-
offentlichkeit erlebten, als Paul VI. auf dem II. Vatikanum zu seinen
einsamen Eingriffen schritt. Im Nachhinein 148t sich sagen, daB sie so
gut wie nichts zur inhaltlichen Kldrung der Probleme beigetragen und
die wirkliche Autoritdt des Papsttums eher gemindert als geférdert
haben. Moéchten die Bischofe in Deutschland sich ernsthaft d@hnlichen
Krisen unterziehen?

Schon jetzt hort man von engagierten Glaubigen auf Pfarr- und
Bistumsebene nicht selten: «Man md&chte unsere Mitarbeit, verspricht
uns in Gemeinderiten oder sonstigen Gremien Spielraum, gibt sie uns
auch und nimmt unsere Aktivitdt in Anspruch. Wenn es aber gewich-
tige Entscheidungen zu féllen gilt, erwacht beim Klerus immer wieder
ein seltsames AmtsbewuBtsein. Dann wird mit einem Mal hinter ver-
schlossenen Tiiren verhandelt und uns Laien anschlieBend erklirt, hier
hdatten wir nur noch zu héren und auszufithren. Hier seien die Amts-
trager allein zustédndig.» Offenbar muBl man in unserer Kirche in allen
Fithrungsschichten einen Umlernproze von autoritativer zu kollegialer
oder kooperativer Fithrung durchmachen. Die dazu fahigen Bischofe
sollten ihn selbst einleiten. Die Hirten werden dadurch mit Sicherheit
zwar weniger gehorsame Schafe bekommen, aber sie werden als kirch-
liche IFiihrungspersonlichkeiten um so mehr aktive und selbstverant-
wortliche Mitarbeiter gewinnen. Das neue Selbst- und Gesellschaftsbe-
wubBtsein macht keineswegs unfihiger zur Zusammenarbeit oder zum
Engagement aus Glauben als ein fritheres. Nur ist es jeder Form von
Personenkult abhold, will Sachgerechtigkeit und Basisgleichheit der Be-
teiligten. Wo Angehoérige des Klerus dieses BewuBtsein sich nicht an-
eignen konnen, reagieren sie oft mit Furcht um ihre Autoritit. Aber sie
merken nicht, daB nur ein bestimmter Autoritdtsstil angegriffen wird,
nicht das Amt oder die Autoritit als solche, wo diese von der Person
funktionsgerecht gedeckt werden.

Die genannte Angst wird in unserer Kirche weiter durch ein Amts-
verstdndnis geférdert, das aus einem ganzen Komplex ekklesiologischer
Verengungen heraus kommt und leider auch vom II. Vatikanum nicht
geniigend durch biblische und 6kumenische Dimension iiberwunden



Innerkirchlicher Protest und Synode 353

wurde. Jeder Fachtheologe weil3, daB zwischen dem 1. und 2. Kapitel
der Konstitution iiber die Kirche einerseits und dem 3. Kapitel ander-
seits eine unaufgearbeitete Gegensitzlichkeit waltet. Vereinfacht gesagt:
In den beiden ersten Kapiteln wird allen Gliedern der Kirche der Heilige
Geist zugesprochen und mit ihm ein urteilsfihiger Glaubenssinn, wird
betont, dal3 alle Getauften zusammen die Kirche bilden und berufen
sind, aktiv zu ihrem Aufbau das Ihre beizutragen. Dort ist also das Ge-
meinsame das Grundlegende. Im zweiten Teil werden wesentliche Unter-
schiede von Hierarchie und Volk geltend gemacht, wird den Hirten
allein das Amt zu lehren und zu leiten zugesprochen, hat das Volk passiv
zu horen und aktiv zu gehorchen. Die beiden Positionen spiegeln die
neuere kollegiale und die idltere autoritdre Kirchenkonzeption unver-
kennbar wieder. Man hat zwischen ihnen einen Kompromif3 versucht,
der das Unerledigte jedoch nicht zu iiberdecken vermochte. Das Synodal-
statut zeigt in gewissem Sinn den gleichen Widerspruch. Bei den hier
kritisierten Verordnungen stand im Grunde immer noch das alte Kon-
zept Pate, das Yves Congar in seinem bahnbrechenden Buch iiber die
Stellung des Laien in der Kirche schon in den fiinfziger Jahren mit
beiBender Ironie durch seine Anekdote mit Kardinal Gasquet kari-
kierte 1°: «Ein Taufbewerber fragte einen katholischen Geistlichen nach
der Stellung des Laien in seiner Kirche. Die Stellung des Laien in unserer
Kirche, erwiderte der Priester, ist eine zweifache: er kniet vor dem
Altar ... und er sitzt unter der Kanzel. Der Kardinal fiigt hinzu: Seine
dritte vergall man zu nennen: er greift nach seinem Geldbeutel». In-
zwischen diirfen die Laien zwar schon um den Altar stehen, aber unter
der Kanzel haben sie, sofern es ernst zu werden beginnt, immer noch zu
sitzen und sich belehren zu lassen — und den Geldbeutel miissen sie auch
noch ziehen. Sollte es der Synode wirklich nicht méglich sein, ein bes-
seres Modell der Kooperation zu entwerfen und damit auch Priestern
und Bischéfen eine Moglichkeit anzubieten, aus ihrer konstitutionellen
Isolierung in die unterstiitzende Gemeinsamkeit mit allen zu kommen?
Die ersten zwei Kapitel der Kirchenkonstitution mit ihren ekklesiologi-
schen Prinzipien bieten durchaus die dogmatischen Voraussetzungen da-
fiir. Die Synodalen brauchen ihnen nur den entsprechenden Stellenwert
zu geben, wie die Bischéfe auf dem Konzil jenem Prinzip des I. Vatika-
nums ein entsprechendes Gewicht gegeben haben, wonach sie ihr Amt
nicht vom Papst, sondern von Christus selbst empfangen. Dadurch ist

10 Der Laie. Stuttgart 1952, 7.

23



354 Innerkirchlicher Protest und Synode

das bischéfliche Kollegialitidtsprinzip herausgehoben worden. Nun sollte
die allgemein kirchliche Kollegialitit erdffnet werden. Die Laien und
Priester haben ihre Teilnahme am Amt Christi auch nicht durch Papst
und Bischéfe, sondern durch den Heiligen Geist selbst. Die MeiBener
Synode bietet fiir die Erweiterung des Kollegialitdtsprinzips auf alle
Glaubigen bereits ein beachtenswertes Modell an 1.

2.5 Uberspannte Demokratisierungstendenzen in der Kirche?

Damit sind wir bei kirchlichen Strukturverdnderungen. So unglaub-
lich oder unzumutbar es manchem klingen mag: die Synode soll sie an-
streben.” Dem miiBte endlich die Erarbeitung dessen vorausgehen, was
unter dem Stichwort der Demokratisierung in der Kirche so oft genannt
und so unkontrolliert verworfen wird. Hier stehen wir vor einem wich-
tigen Komplex unerldBlicher theologischer Reflexionen und kirchlicher
Praxis. Wenn die Synode nicht einen entscheidenden Schritt zugunsten
der sogenannten Demokratisierung der Kirche vorankommt, dann — so
wage ich zu behaupten — hat sie ihren geschichtlichen Auftrag in unserer
Epoche und in der zentraleuropdischen Gesellschaft verfehlt.

Ich weill natiirlich, dall man in gewissen Kreisen schon beim Wort
«Demokratie» oder « Demokratisierung der Kirche» abwehrt. Der Slogan,
der sich dabei herausgebildet hat, ist im Grundtenor immer der gleiche
— und weil er so oft wiederholt wird, halten ihn die meisten auch bereits
fiir bewiesen. Er lautet: Die Kirche kann nicht einfach mit einer pro-
fanen oder biirgerlichen Gesellschaft gleichgesetzt werden, deshalb ist
das demokratische Modell auf sie nicht anwendbar. Und man begriindet
etwa: Ihre hierarchische Grundstruktur mit der unverwechselbaren Zu-
stindigkeit von Papst und Bischéfen fiir Glaubens- und Sittenlehren wie
fiir kirchliche Gesetzgebung ist «g6ttlichen Rechts» weil géttlicher Ein-
setzung, an ihr kann menschlicherseits nicht geriittelt werden. Oder:
Uber Glaubenswahrheit kann man nicht verhandeln oder durch Mehr-
heitsbeschlufl entscheiden wie in politischen Fragen. Oder: In Sachen
des Heils weill das Volk nicht aus sich heraus, was ihm wirklich foérder-
lich ist, denn die Menschheit ist erbsiindlich oder durch sonstige frag-
liche Neigungen vom eigenen Geschmack befangen; dafiir hat Gott be-
sondere Minner ins Amt berufen; sie allein sind die berufenen Lehrer
und Hirten in Heilsfragen, von denen die anderen sich fithren zu lassen

11 Vgl. «Das Meilener Synodaldekret I». Herder-Korrespondenz 24 (1970)
576 ff.



Innerkirchlicher Protest und Synode 355

haben. — Nun beriihren wir hier einen umfassenden Komplex. Kein katho-
lischer Theologe wird behaupten, dafl in der Beweisfithrung soeben alles
rundherum falsch sei. Aber ich behaupte, daf3 sich in die angesprochenen
Wahrheiten ein gut Stiick Ideologie gemischt habe und beides nun
schiedlich-friedlich durcheinander walte. Dieses Ineinander oder genauer
die Ideologie in diesem Komplex muB endlich freigelegt werden. Ich
fiirchte, es wird sich bei genaueren Forschungen iiber das Verhidltnis von
Gesellschaft und Kirche in der Geschichte bald zeigen, dal das genannte
hierarchische Modell nichts anderes als eine Dogmatisierung vergangener
Gesellschaftsordnungen und -auffassungen ist und monarchistisch-patri-
archale oder oligarchische Gesellschaftsstrukturen fritherer Epochen un-
vermerkt in die Kirchentheorie iibernommen sind. Man hat diese Struk-
turen dann unkritisch als «immer schon vorgegeben» und damit «gott-
lich» ausgelegt — ein BewuBtseinsproze3, den wir auch auf anderen Ge-
bieten von Sitte, Recht und sozialen Ordnungen hinreichend kennen.

Hier nur einige Daten als Hinweise, die freilich noch der griind-
licheren Bearbeitung harren: Es ist erstaunlich, daf die neutestament-
lichen Gemeinden in ihrer Irithzeit mit Sicherheit keine «hierarchische»
Struktur in der jetzigen rémisch-katholischen Auspridgung haben, son-
dern ein viel offeneres Miteinander von petrinischen und paulinischen
Traditionen, eine Dialektik von «Amt» und «Charisma», von institutio-
nalisierten und spontan-prophetisch wirksamen Kréiften zu finden ist.
Es ist auffillig, daB die papal-episkopalen Ordnungen der katholischen
Kirche die Beamten- und Regierungsstrukturen wiederspiegeln, die das
Imperium Romanum und spiter Byzanz aufzuweisen hatten, und dafB
sich diese mit besonderer Deutlichkeit im kirchlichen Raum nach der
Konstantinischen Wende ausprigen, also in einer Zeit, da die Kirche
und Bischéfe zum Teil staatsbeamtliche Funktionen zu iibernehmen be-
gannen. Nicht weniger fillt auf, daB Platon die Oligarchie mit dem
Philosophenkénig an der Spitze als geeignetste Regierungsform der
«Polis» ansah und gleichzeitig platonisch-neuplatonische Strémungen die
Kirche der Antike und des Mittelalters bis in die Neuzeit vorrangig
bestimmt haben.

Noch griéBere Aufschliisse erhalten wir aber aus den Krisen, mit
denen sich die Demokratie in unserer biirgerlichen Gesellschaft durch-
setzte und die Monarchie abloste. Dall die Monarchie «gottlichen Rechts»
sei und die Rede davon, daB «alle Macht vom Volke komme», eine An-
maBung der Volksmassen gegen die gottlich gesetzte Ordnung bilde, ist
von friitheren kirchlich gesonnenen Staatsrechtlern in zahlreichen Varia-



356 Innerkirchlicher Protest und Synode

tionen begriindet worden. Man ging dabei durchaus von einer theolo-
gisch richtigen Einsicht aus, sofern man die Gesellschaftsordnung aus
Glauben heraus deutete: da3 ndmlich alle Macht von Gott stammt. Aber
man merkte nicht, wie einseitig man dieses Prinzip «von oben» aus zeit-
gebundenen Gesellschaftsvorstellungen anwandte. Man meinte daher
munter, die Monarchie oder die Feudalherrschaft sei die einzig gott-
gewollte Staatsordnung, denn nur der Konig oder die Fiirsten wiren
«von Gottes Gnaden» zur Regierung bestellt. Die Begriindungen, die
damals fiir die gottliche Herkunft der Monarchie oder Adelsherrschaft
gegeben wurden, klingen denen so verbliiffend dhnlich, die heute fiir die
Verteidigung der «Hierarchie» in ihrem konkreten Verstindnis unserer
Kirche bis zur Stunde gegeben werden, daB allein schon deshalb Ver-
dacht und kritische Uberpriifung dringend angezeigt sind.

Entsprechendes gilt auf der Ebene der Wahrheitsfindung und der
Fiihrungsfihigkeiten. Auch hier finden wir in der alten Gesellschaftslehre
erstaunliche Parallelen zu kirchlichen Vorstellungen iiber die besondere
Zustdndigkeit der Amtstriger und die Unzustdndigkeit des «Laos», des
Volkes. «Man beachte den Grundzug alles absolutistischen Denkens ob
alt oder neu», sagt Strzelewicz (mit anderen, dhnlich urteilenden Fach-
wissenschaftlern dieses Gebietes) : «die Unfiahigkeit des Volkes, sich selbst
zu regieren, ist das Ausgangsaxiom. Es ist entweder zu dumm dazu oder
die einzelnen Volksmitglieder sind zu egoistisch ... dagegen setzt alles
demokratische oder konstitutionelle Denken ... das entgegengesetzte
Axiom: im Volk steckt Weisheit oder wenigstens die Anlage dazu,
Egoismen kénnen im Verhandlungswege oder durch Unterwerfung unter
den Mehrheitswillen ausgeglichen werden» 2. Nach «demokratischem
Modell» ist man der Uberzeugung, da3 die Wahrheit um so eher erkannt
wird, je mehr Menschen nach ihr suchen. Diese Sicht bringt sicher nicht
alle Momente der Wahrheitsfindung zur Sprache. Aber sie hat Erheb-
liches fiir sich. Besonders in Sachen unseres SittlichkeitsbewuBtseins und
seiner Entwicklung wird sie durch die geschichtlichen Tatsachen viel-
faltig bestidtigt. Hier ist der Weg zur gré8eren Humanitit und einem
entsprechenden WahrheitsbewuBtsein eindeutig die Frucht eines gesamt-
menschlichen Prozesses aus der Kommunikation von gewonnenen Ein-
sichten, nicht zuletzt durch Leid- und Gliickserfahrung ganzer Volker
in ihrer Geschichte.

12 'W. StrzeLEWICZ, Industrialisierung und Demokratisierung der modernen
Gesellschaft. Hannover 1964, 64



Innerkirchlicher Protest und Synode 357

Wahrheitsfindung ist somit eindeutig ein sozialer (und zugleich so-
ziativer!) ProzeB. Das gilt auch fiir die Kirche. Diese hat darin in hohem
MaB von Entwicklungen der Gesellschaft profitiert und ist keineswegs
immer als die vorweg Wissende in der Vergangenheit wirksam geworden.
Zudem ist in der Kirche das « Demokratische Modell» auf diesem Gebiet
lingst in Funktion. Denn auf allen Konzilien wurde auch iitber Wahrheits-
fragen abgestimmt. Man weil noch zu gut, dafl jene Krifte in Rom zur
Zeit des II. Vatikanums, die mehr oder weniger im Papst allein den
Garant der Glaubenswahrheit sehen wollten, von der Zustdndigkeit vieler
Bischofe sehr wenig hielten und das Ende des Konzils als dessen bestes
Ereignis taxierten. Die Bischéfe haben dem wenig Rechnung getragen
und ihre theologische Zustdndigkeit kirchenpolitisch und -praktisch gel-
tend gemacht. Entsprechendes mufl nun durch das «Volk Gottes» in
seinen iibrigen Gliedschaften geschehen. Die theologischen Prinzipien
dafiir sind, wie erwdhnt, durchaus vorhanden. Sie harren darauf, ins
konkrete Leben iibertragen und «politisch» durchgesetzt zu werden.

Diese Hinweise mogen geniigen, um zu zeigen, dafl die angeblich
im «gottlichen Recht» begriindete einseitig hierarchische Struktur der
Kirche dringend untersucht und von ihren ideologischen Elementen be-
freit werden miil3te.

2.6 Alte Kirchenstruktur wmit neuzeitlichem Autonomiebewufisein des
Menschen unvereinbar

Daf} sich inzwischen so vielfiltige Spannungen in der Kirche ent-
wickelt und es dabei unter anderem zu erheblichem Autoritdtsverlust
in ihr gekommen ist, liegt mit einiger Sicherheit an dem Konflikt, der
zwischen alten Kirchenstrukturen einerseits und dem inzwischen ent-
wickelten PersonbewufBitsein des Individuums andererseits entstanden
ist. Der Mensch der Neuzeit ist sich in neuartiger Weise seiner Person-
und Menschenwiirde bewuf3t geworden und nicht mehr bereit, davon ab-
zugehen. Er ertrigt es nicht mehr, als Objekt behandelt und nicht als
Subjekt vorausgesetzt zu werden, ob das nun unter familidren, pidago-
gischen, politischen oder religiésen Vorzeichen geschehen mag. Wie weit
der «Untertan» in der absolutistischen Gesellschaft monarchischer oder
oligarchischer Priagung behandeltes Objekt und nicht handelndes Sub-
jekt war, geht aus fritheren Auffassungen von Machtzustindigkeiten her-
vor. Das Volk und seine Glieder waren nicht die Machttréiger, die ihre
Zustdndigkeiten im politischen Bereich — etwa durch Wahlen — ihren
Mandanten delegierten und diese in der Ausiibung ihrer Macht kontrol-



358 Innerkirchlicher Protest und Synode

lierten. Autonome Macht- und Herrschaftstriger waren allein die Ange-
horigen der Herrschaftsgruppen: der Adel oder die Monarchen. Die
Untertanen waren «Gefiihrte», « Behandelte», sie durften allenfalls an der
Macht der Fiihrenden partizipieren, sofern und soweit diese es gewihrten.

Auf der gesellschaftlichen Ebene hat sich das nun grundlegend ver-
dndert. In ihr hat sich bei allen Modifikationen innerhalb der westlichen
und der 6stlichen Demokratien das BewuBtsein durchgesetzt, daBl jeder
Biirger fiir sich selbst zustindig und verantwortlich ist und ihm ent-
sprechende Rechts- und Handlungsvollmachten zustehen. Gesellschafts-
politisch hat sich das in der Lehre vom «status activus» des Einzelnen
niedergeschlagen 3. Danach ist die aktive Gestaltung und Mitbestim-
mung des politischen Lebens bis hin zur Gesetzgebung nicht mehr Pri-
vileg eines besonderen Standes, etwa des Adels oder der Feudalherren,
sondern ein Grundrecht des Biirgers, das er selbst direkt oder wenigstens
auf dem Weg der Wahl seines Mandanten indirekt wahrnehmen kann.
Der Einzelne beansprucht mitzuentscheiden, wie die Gemeinschaft, in
der er lebt und die er trigt, aussieht. Von dieser gewonnenen Position
kann und darf es auf der Ebene des Gesellschaftspolitischen kein Zuriick
mehr geben. Wir miissen helfen und unbeirrt dafiir eintreten, dafl der
Mensch immer mehr Subjekt sein kann, und alle, die Macht verwalten,
immer mehr aufhéren, ihn als Objekt einzustufen.

Was bedeutet das aber auf der Ebene des kirchlichen Lebens? Hier
verbirgt sich unter dem Titel einer von Gott kommenden Autoritdt bzw.
des religiosen Gehorsams meines Erachtens noch viel zu viel, was sich
bei niherem Hinsehen als ungerechtfertigte Herrschaft von Menschen
iiber Menschen oder als selbstverschuldete Unmiindigkeit entpuppt. Auch
in der Kirche muB3 mit der Auffassung gebrochen werden, man kénne
— sei es als Beichtvater oder Ordensoberer, sei es als Pfarrer, Bischof
oder Papst — Menschen autoritir Direktiven erteilen. Das heit immer,
sie als Objekte behandeln und zu reinen Ausfiihrungsorganen machen.
Auch in Sachen des Heilslebens will der neuzeitliche Mensch fiir sich
selbst verantwortliches Subjekt sein und will dementsprechend das Leben
der Gemeinde gestalten konnen. Er ist durchaus bereit, Rat oder auch
mahnendes Gotteswort zu vernehmen und sich dadurch kritisch in Frage
stellen zu lassen. Der neuzeitliche Mensch in seinem AutonomiebewuBt-
sein unterwirft sich, sofern er Glaubender ist, durchaus theonomer Ver-

13 Zum Thema des «Status activus des Einzelnen in Staat und Kirche» ist zur
Zeit von H.-W. DAIGELER eine Dissertation in Vorbereitung. Ich verdanke seinen
Untersuchungen einige wichtige Anregungen.



Innerkirchlicher Protest und Synode 359

bindlichkeit und ist dazu bereit, aus freier Selbstbestimmung, sich in die
Kirche als die Gemeinschaft frei Glaubender einzugliedern und ihre ein-
sichtigen Ordnungen zu respektieren. Er lehnt es aber ab, daB eine
menschliche Instanz fiir sich beansprucht, autoritativ fiir seine religitse
Existenz zustdndig zu sein und autoritativ die Ordnungen der Gemein-
schaft festzulegen, in der er zu leben hat. Vom Subjekt- und Person-
bewuftsein kommt somit ein neuer Mitbestimmungsanspruch aller
Glieder in unser Kirchenleben, bis hin zu Fragen der Finanzverwaltung,
der Gottesdienst- und Fastenordnung.

Die Synode mub es als einen hervorragenden Auftrag ansehen, dieses
Autonomie- und PersonbewuBtsein des Menschen von heute in die
Kirche einzubringen und sich zu seiner Legitimitdt zu bekennen. Es gilt,
das inzwischen iiberholte Modell des « Oberhirten», dem das der « Herde»
und «Schafe» entspricht, ebenso abzubauen, wie falsche Implikate des
«Episkopos» — des «Aufsehers» — gegeniiber den zu Beaufsichtigenden
oder zu Bewachenden. Die Synode muf3 helfen, ein neues «Leitbild» des
Bischofs zu entwerfen als desjenigen, der sich wirklich im Ministerium
— im Dienstauftrag — fiir die anderen versteht, herausragend durch
Engagement und iiberzeugende Zustdndigkeit im Sachlichen, mehr als
Koordinator und Mitsuchender, Mittragender denn als einer, der auf
seine von Gott kommende Autoritit pocht. Der demokratische Politiker
braucht seinen Auftrag keineswegs weniger als ein von Gott her kom-
mendes Amt zu verstehen und zu verwalten als der frithere Monarch
«von Gottes Gnaden». Ebensowenig besagt eine Demokratisierung in der
Kirche einen Widerspruch zur gottlichen Herkunft des Amtes in ihr.
Vor allem muB es endlich zu einem Abbau des Personenkultes in unserer
Kirche kommen, in der aus einem ideologisierten Amtsverstindnis mit
zahlreichen verzweigten MaBnahmen bisweilen immer noch ein unzumut-
barer «Kultaufbau» bestimmter Personlichkeiten getrieben wird. Was
sich bei uns, angefangen von Titeln {iber massenpsychologisch zwar
wirksam distanzierende, gesellschaftlich zugleich aber auch absondernde
Kleidung bis zur Platzreservierung noch tut, macht es dem Amtstriger
beinahe unmoglich, einfach Mensch unter Menschen zu sein. Er wird
bestdndig von einem geheimnisvollen Ehrfurchtsnimbus umgeben, der
ihn ebenso von dem «iibrigen Volk» isoliert wie psychosozial die frag-
wiirdigsten Formen von AmtsbewuBtsein in ihn projiziert. Man braucht
nur einmal zu beobachten, wie sich das im gruppendynamischen Pha-
nomen dullert, wenn in gewissen kirchlichen Schichten Kleriker — zumal
hoheren Ranges — in Laienkreisen auftauchen.



360 Innerkirchlicher Protest und Synode

Mag sein, daB3 all dieses hier besonders akzentuiert wurde. Es ge-
schah, um zu verdeutlichen. Ohne Zweifel ist in diesem Zusammenhang
auch theologisch noch erheblich zu arbeiten, um die wirklich unaufgeb-
baren Bestandteile des kirchlichen Amtes herauszustellen und zu er-
halten. Aber ebenso sicher ist es, dal3 das neue Humanitidts- und Person-
bewuBtsein, das sich seine Ausprdgung im gesellschaftlichen und poli-
tischen Raum gesucht hat, an den Grenzen der Kirche nicht haltmacht.
Man kann von dem selben Menschen nicht erwarten, daf3 er sich einer-
seits im gesamten nichtkirchlichen Raum als Subjekt versteht und ent-
sprechende Grundrechte einfordert — Rechte, die zu verlangen die Kirche
ihn etwa im Elternrecht oder im Recht auf Religionsfreiheit zu fordern
ermuntert —, und daB er sich andererseits in der Kirche als Objekt ver-
stehen mufB. Die Losung, ihn hier durch begrenzte Teilnahme an der
Amtsvollmacht zu erheben und zu verséhnen, wird an allen Erfahrungen
besonders im politischen Raum scheitern. Denn solche Gnadenerweise
sind immer ins Belieben der Voll-Machtigen gestellt. Wenn es ihnen
nicht mehr paBit, meinen sie, die anderen auf ihre Unzustidndigkeit ver-
weisen und sie zum Objekt ihrer Direktiven machen zu kénnen. Hier
miissen Grundsatzlésungen gefunden werden. Ihr sicherer Ausgangs-
punkt muB} die Wiirde des Menschen und das daraus erwachsende Recht
sein, selbst das tragende Subjekt von Macht und Recht zu sein. Dieses
HumanitidtsbewuBtsein entspricht zutiefst jener Berufung des Menschen
zur Freiheit und Wiirde, die das Evangelium geschichtsmachtig gemacht
hat. Es muB daher auch als theologischer und ekklesiologischer Ausgangs-
punkt veranschlagt werden.

Fiir die Zukunft der Kirche wird Entscheidendes davon abhidngen,
ob diese dem autonom gewordenen Menschen eine Form der Kirchen-
verbundenheit und Glaubensexistenz anbietet, mit der er sich als sikular
eroffnetes, freiheitlich gesonnenes und zur Eigenverantwortung berufenes
Wesen identifizieren kann. Es wird sich zeigen miissen, ob sie den ihm
zukommenden «Status activus» mit entsprechenden Grundrechten auch
in ithrem Raum gewdhren oder den Menschen im Grunde doch nicht real
emanzipieren, also nicht aus Uberwachung und Dirigismus entlassen will.
Welche Motive hierbei auch immer eine Rolle spielen mégen, ob Angst
vor dem Risiko der Freiheit, unaufgearbeitete Vorstellungen von kirch-
lichen Strukturen mit Berufung auf ihre «gottliche Herkunft» oder auch
unbewuBtes Machtstreben (bewuBtes mdéchte ich nicht einmal veran-
schlagen), kann dahingestellt bleiben. Entscheidet sie sich nicht zum
selbst- und mitverantwortlichen Menschen und zur Anerkennung seiner



Innerkirchlicher Protest und Synode 361

Zustdndigkeiten, dann wird sie die Gesellschaft von morgen ebenso ver-
lieren, wie sie die Arbeiterschaft von gestern verloren hat. In den ver-
gangenen Gesellschaftsprozessen hatte sie es ebenfalls nicht geniigend
ernstgenommen, wie sehr es dem Arbeiter um den berechtigten Protest
gegen seine Selbstentfremdung ging. Mit Sicherheit wird der Biirger der
neuen Industrie- und Bildungsgesellschaft der autonom und frei verant-
wortliche Mensch sein wollen. Er wird sich nie mit einer Gefiihrten-Rolle
in der Kirche identifizieren kénnen.

2.7 Reform der kirchlichen Sexualmoral

Die Synode mul} schliefllich der jungen Generation das Angebot
einer glaubwiirdigen Sexualmoral oder wenigstens einen entsprechenden
Reformauftrag unterbreiten. Es geht nicht an, dafl der junge Mensch
aufgrund nicht zur Kenntnis genommener sexualbiologischer, -psycho-
logischer und -soziologischer Daten weiterhin mehr oder weniger unaus-
weichlich aus der Sakramentsgemeinschaft herausgedringt wird oder in
ihr nur mit dem Preis schwerer Unwiirdigkeitsgefiihle verbleiben kann.
Es muf} ihm eine Sexualethik angeboten werden, die er in Einklang mit
seinen Wertiiberzeugungen und seiner biographischen wie interperso-
nellen Entwicklung anzunehmen vermag.

Ich spreche ganz konkret die Fragen der vorehelichen Geschlecht-
lichkeit und der Masturbation, aber auch der homoerotischen Verhal-
tensformen an. Die empirischen Sexualwissenschaften haben hier in
groBer Schnelligkeit innerhalb der letzten 30 Jahre Tatsachenforschung
getrieben und Tatsachenaufklirung geleistet. Die kirchliche Ethik hat
sie noch nicht im entferntesten verarbeitet. Es geht keineswegs darum,
das Faktische zum schlechthin Normativen zu machen. Aber diese Ethik
geht immer noch von dem fragwiirdigen Prinzip aus, daB nicht sein
kann, was nicht sein darf — konkret: dal der Mensch unméglich ein
sexuelles Wesen sein kann, bevor er eines sein darf. Das «Diirfen» ist der
Ehe vorbehalten — also ist es unmdglich, dafl der Mensch auch schon
vorher Sexuelles erleben, erfahren oder in Funktion bringen darf. Er hat
eigentlich bis zum Eheschlufl unsexuell zu leben. Sexualitit und ihre
Aktivitdt ist somit in ihrer moralischen Erlaubtheit exklusiv vom ver-
heirateten Erwachsenen und vom Sinnziel der Fortpflanzung konzipiert.
Wie aber, wenn der Mensch schon vorher ein Geschlechtswesen ist? Wie,
wenn sich die entsprechenden Funktionen schon vorher — wie alle unsere
Funktionen - durch Aktivitit einiiben, erlernen, ausbilden wollen? Wie,
wenn die umfassendste Funktion menschlicher Geschlechtlichkeit nicht



362 Innerkirchlicher Protest und Synode

die Fortpflanzung, sondern die Kontaktaufnahme und die Entfaltung
der Wir-Bildung, also eine sozialisierende Funktion ist? All das sind
Fragen, die bisher an dem entscheidenden Axiom kirchlicher Sexual-
moral zerschellten, wonach jede frei gewollte (zugelassene oder provo-
zierte) sexuelle Lusterfahrung auBerhalb der Ehe «schwere Siinde» ist.
Nach einer pipstlichen Erklirung aus dem 17. Jahrhundert * gibt es
im sexuellen Bereich keine «parvitas materiae» — keine Materie, die
moralisch geringfiigig wire.

Hier muf3 endlich ein neuer Entwurf versucht werden — mit viel
Mut. Es darf unmdoglich wie mit den fritheren diesbeziiglichen Bemii-
hungen gehen. Zu ihnen hat W. Bokler in seinem Kommentar fiir «Die
sexualpiddagogischen Richtlinien in der Jugendpastoral» aufschluBreich
berichtet, wie schwer die Vorarbeiten dafiir waren. Prilat Wolker hatte
bereits in den dreiBiger Jahren einen AnstoB gegeben, neue Unterla-
gen fiir diesen Bereich zu erarbeiten. Eine Kommission wurde damit
betraut, arbeitete einen Text «Uber die Pflicht und Art der geschlecht-
lichen Aufklarung» aus — der von der Fuldaer Bischofskonferenz seiner-
zeit verworfen wurde: «Das Schicksal dieser Eingabe, die zunédchst eine
Vorklarung bezweckte, brachte die Arbeit der Kommission zum Er-
liegen», schreibt Bokler. «Es wurde nicht mehr weitergeforscht, es
wurde durch Fliisterpropaganda das wichtige Thema sogar zu einer Art
Tabu gestempelt. Es gab einschldgige Zeitschriften, die es ablehnten,
Artikel aus diesem Sachbereich abzudrucken, ‘weil sie mit den Behorden
nicht in Konflikt kommen wollten’. Wie es aber der heranwachsenden
Jugend erging, das schien weniger zu beunruhigen» 3. Ich habe den Ein-
druck, daB3 wir zur Zeit durchaus in einer sehr dhnlichen Situation sind.
Es gibt kaum ein Thema im kirchlichen Raum, bei dem offene Diskus-
sion und «Befreiungsbewegungen» so sehr mit Argusaugen beargw6hnt
werden wie Fragen der Jugendsexualitit. Wehe, wenn hier ein Theologe
Uberlegungen frei duBert, die von der geltenden kirchlichen Auffassung
abweichen. Dabei sind die erarbeiteten Richtlinien, die in vielen Punkten
sehr begriit wurden, inzwischen wieder neu zu redigieren. Vor allem
miissen offene Forschungen im kirchlichen Raum hierzu ermdglicht wer-
den — unter Zusammenarbeit mit den zustdndigen Erfahrungswissen-
schaften sowie der philosophischen und theologischen Ethik als Norm-

14 Vgl. DENZINGER - SCHONMETZER Nr. 2013.
15 W. BoKLER - H. FLECKENSTEIN, Die sexualpddagogischen Richtlinien in
der Jugendpastoral. Mainz 1967, 22.



Innerkirchlicher Protest und Synode 363

wissenschaft. Ich wage zu sagen, daB es gut ist, daB3 sich die jungen Men-
schen nicht mehr durch bestindige Schuldindoktrination ihre auBer-
gewohnlich groBe Siindhaftigkeit einreden lassen, und zwar letztlich
deshalb, weil man nicht will, daB} sie so sind, wie sie sind — namlich auch
schon als Pubeszenten oder Unverheiratete Geschlechtswesen.

So sehr ein neues Ethos von Zucht, Keuschheit oder humaner Kultur
der Geschlechtlichkeit freigelegt und um seine Verwirklichung gerungen
werden mul}, dieses Ethos muf} ein glaubwiirdiges sein. Eine kirchliche
Moral, die immer noch gemil zahlreicher Kontexte nicht bereit ist, ihre
Zusammenhdnge mit Sexualangst oder -pessimismus vergangener Epo-
chen deutlich aufzugeben, besitzt nicht in den Augen der jungen Genera-
tion diese Glaubwiirdigkeit.

Es sei nur angedeutet, daBl hierher auch das Thema «Frau in der
Kirche» und «Zolibat des Amtspriesters» gehort. Mit einem geschérften
Sinn fiir tatsiachliche Verhiltnisse, fiir Wahrhaftigkeit und Echtheit
glaubt der junge Mensch all dem nicht, was als ideologischer Uberbau
oder aus sonstigen unerledigten Komplexen theoretisch dazu vertreten
wird. Er mochte beide Themen in unvoreingenommener Wissenschaft-
lichkeit und offener Sachlichkeit erértert und verarbeitet wissen.

2. 8 Interkommunion und das Konzil der ganzen Christenheit

Die Synode sollte sich von der Jugend neue Impulse und Hoffnungen
fiir die eime Christenheit geben lassen. Allenthalben droht dem 6kume-
nischen Aufbruch Gefahr. Der charismatische Atem der groBen Gestalten
— eines Soderblom oder Visser’t Hooft, eines Johannes XXIII. oder Kar-
dinals Bea — droht auszugehen. Kleinarbeit, Administration, Organisa-
tion — viele Faktoren und Elemente, die z. T. verstindlich und nétig
sind, ldhmen. Im Sinne des eingangs Gesagten muf} es das gute Recht
des jugendlichen Mutes in der Kirche bleiben, auf Zukunft und auch auf
das schier Unglaubliche hin zu leben und das Leben dorthin zu bewegen.
DaB junge Menschen einfach nicht mehr von denen beim Mahl des Herrn
getrennt sein wollen, mit denen sie sich in briiderlicher und menschlicher
Nihe als Christen erfahren, sollte ernsthafter bedacht werden als ein
abstraktes theologisches Argument von gestern. Die junge Generation
setzt unbeschwerter Einheit als die dltere. Sie glaubt nicht daran, daB
die unzihligen Distinktionen und Entzweiungen der Viter, Gelehrten und
Administratoren wichtiger seien als ihr eigenes BewulBtsein und deut-
licher Wille zueinander.

Sie hat damit vielleicht instinktiv richtiger als mancher Fachmann



364 Innerkirchlicher Protest und Synode

in Kirchenfragen erfafit, daBl eine Glaubensgemeinschaft wesentlich
dort ist, wo gemeinsame Uberzeugungen und die Entscheidung fiir ein-
ander tragen. Einst haben Uberzeugungshaltungen getrennt. Nun sollten
sie auch wieder verbinden. Theoretische Fragen miissen aufgrund dieses
Willens zueinander im Nachhinein, und an diesem Willen orientiert, ge-
16st werden. Die Interkommunion soll meines Erachtens — ich schlieBe
mich hierin Alfons Kirchgdssner 1© oder Wolfhart Pannenberg 17 an —
vorbereiteten Kreisen nicht mehr verweigert werden, sofern sie im Glau-
ben an die Gegenwart des auferstandenen Christus verbunden sind. Denn
die dogmatischen Differenzen oder Angste zeigen sich angesichts des
gemeinsamen Heilsglaubens immer mehr als vordergriindige Verschrin-
kungen. Die Kirchenleitungen der jeweils zogernden Konfessionen sollten
im Grunde froh sein, daBl sie derartige Impulsgruppen haben und eher
danach trachten, die von ihnen ausgehenden Initiativen zu festigen,
statt sie auf bisherige Festlegungen und korporative Einheitlichkeit zu-
riickzuschrauben. — In dhnlicher Weise miilten 6kumenische Inter-
aktionen auf Pfarr-, Bistums- und Landesebene von der Synode zum
ausdriicklichen Inhalt ihrer Willenserkldrung gemacht und den Bischéfen
als solche unterbreitet werden. Sollte ein einseitiges Autoritits- und
Amtsverstindnis sie immer noch daran hindern, in dieser Willensduf3e-
rung ein « Mandat Gottes» zu sehen? Vox populi — vox Dei: in der Stimme
des Volkes ist die Stimme Gottes vernehmbar. Dieses altkirchliche Prin-
zip konnte, wenn auch stets mit kritischem Sinn zu benutzen, hier eine
geeignete Anwendung finden.

Vor allem aber sollte die Synode in Deutschland, das als Ursprungs-
land der Reformation der iibrigen Christenheit wahrhaftig einiges schul-
det, die Idee des einen, wirklich dkumenischen Konzils aller Kirchen
zum deklarierten Ziel kiinftiger Kirchenarbeit machen — so wie es Jo-
hannes XXIII. spontan und unkonventionell trotz aller spiteren Be-
teuerungen seiner kirchenrechtlich denkenden Verbesserer urspriinglich
vorgeschwebt hatte 18. Inzwischen hat Lukas Vischer vom Okumenischen
Rat der Kirchen in Genf erneut eine derartige umfassende Kirchenver-
sammlung als wiinschenswert hingestellt *°. Zur Stunde noch eine Utopie?

16 Kommunion und Interkommunion. Diakonia 4 (1969) 92-106.

17 Das Abendmahl — Sakrament der Einheit. Publik vom 30. Okt. 1970, 23.

18 Vgl. M. ZIEGLER, Das rémische Verstindnis des Okumenismus zwischen
der Ankiindigung und dem Beginn des II. Vatikanischen Konzils. Kerygma und
Dogma 11 (1965) 195-207.

19 1. ViscHER, A Genuinely Universal Council ...? Ecumenical Review, Genf



Innerkirchlicher Protest und Synode 365

Ein Vergleich sei erlaubt: John F. Kennedy gab seiner Nation den
Flug zum Mond als Ziel — und was niemand zu glauben wagte : der Wille
der Menschen einte sich, und sie brachten diese gigantische Leistung zu-
stande. Die Christenheit zieht zur Stunde einigermaBen ratlos und rdso-
nierend durch die Tage. Alle Kirchen sind mit sich und ihren innerkirch-
lichen No6ten wie Glaubens- und Autoritdtskrisen, Kirchenaustritten oder
Hilflosigkeiten gegeniiber einer sdkularisierten Gesellschaft beschiftigt.
Seltsame atmosphirische Strémungen aus Resignation, Unsicherheiten
und dngstlichem Bewahrungswillen breiten sich aus. Und doch braucht
die Christenheit angesichts der dringenden Weltaufgaben einende Zu-
versicht aus einem grofen geschichtsméchtig werdenden Impuls, damit
sie das Evangelium Gottes glaubwiirdig bezeugen kann. Das wahrhaft
O6kumenische Konzil der ganzen Christenheit kénnte zum Triger dieses
Impulses werden und der Gesellschaft zeichenhaft bedeuten, daB die
geeinte Menschheit keine leere Utopie, sondern real maglich ist.

22 (1970) Nr. 2. Deutsche Ubersetzung mit dem Titel «... ein wirklich universales
Konzil?» Una Sancta, Meitingen 24 (1969), 247-254. Diskussion zum Vorschlag:
Parthenios-Aris, C., I. Reactions to «A Genuinely Universal Council». Ecumenical
Review ebd. 107-108; MEHL R., II. Reactions to « A Genuinely Universal Council»,
ebd. 109-112.



	Innerkirchlicher Protest und Synode

