
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Innerkirchlicher Protest und Synode

Autor: Pfürtner, Stephanus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephanus Pförtner

Innerkirchlicher Protest und Synode*

I. ZUR NÜTZLICHEN ENTZWEIUNG IN DER KIRCHE

«Gegenkräfte in der Synode formieren sich» - «Priester und Laien
wollen die Geschäftsordnung ändern» - «Mehr Freiheit für die Synode»:
Diese und ähnliche Überschriften gehen als Schlagzeilen durch unsere

Zeitungen. Wir hören von der «Arbeitsgemeinschaft Synode», einem
Zusammenschluß von 26 Priester- und Laiengruppen, die sich mit den

Vorbereitungsarbeiten der Synode bzw. mit bestimmten inzwischen

vollzogenen Fixierungen einfach nicht zufrieden geben wollen. Bischöfe

widersprechen. Sie reden von überspannten Demokratisierungstendenzen
bestimmter Protestgruppen, machen auf die unverzichtbare und
unverwechselbare Verantwortung des Episkopates für Glaubens- und Sittenlehre

sowie für die kirchliche Gesetzgebung aufmerksam. Es herrschen

Spannungen und Widersprüche in der Kirche.
Wir sind inzwischen einiges gewöhnt und werden deshalb nicht mehr

allzusehr davon beunruhigt. Aber die Tatsache, daß es so ist, bedeutet
noch keine Rechtfertigung der Vorgänge. Darf Zwist und Entzweiung
in der Kirche sein? Diese Frage muß, nicht zuletzt im Hinblick auf die

Synode und ihre gute Wirksamkeit, einmal grundsätzlich gestellt und

grundsätzlich beantwortet werden. Andernfalls bleibt den Protestierenden

doch ein schlechter Nachgeschmack im Anschluß an ihre Aktionen,

* Der Artikel stellt ein Referat dar, das auf einer Tagung der Jugendakademie
Walberberg im November 1970 zum Thema «Jugend und Synode» gehalten wurde.
Dieser Anlaß hat die Art der Behandlung bestimmt, die hier belassen wurde.
Obwohl durch den guten Verlauf der ersten Sitzung in Würzburg inzwischen einiges
gegenstandslos ist, dürfte manches von bleibendem Interesse und grundsätzlicher
Bedeutung sein. Es soll daher einer breiteren Diskussion zugeführt werden. Ich freue
mich, den Beitrag M. D. Koster widmen zu dürfen, hat doch sein Lebenswerk nicht
zuletzt den Fragen um die Kirche und ihr glaubwürdiges Wirken gegolten.



Innerkirchlicher Protest und Synode 335

und denen, die ihr Widerspruch traf, am Ende nichts als ihre gestärkte
Selbstbestätigung. Wer nicht auf der großen Heerstraße zieht, wer die
Kreise der ruhig Dahinlebenden durch seine Unruhe stört, wer sich mit
den Geltenden anlegt und Ärgernis gibt, weil er ihre Geltung nicht
unbesehen walten läßt, ist psychologisch und gesellschaftlich zunächst
stigmatisiert. Die Gruppe, die er stört, wird ihn zum Störenfried erklären.
Und er selbst, der aus der Reihe tanzt, wird seinen Alleingang zunächst

mit einem angefochtenen Gewissen bezahlen müssen. Ob er Recht oder
Unrecht hat, es gibt genug in der Kirche, die ihn erst einmal zum Schuldigen

machen werden: im Namen des Gehorsams, im Namen des

Liebesgebotes, im Namen der kirchlichen Einheit und der Vollmacht des Amtes.

1. 1 Ecclesia est communio

Wer wollte bezweifeln, daß hiermit gewichtige Gründe ins Feld
geführt werden Zwar finden wir das Phänomen des Widerspruchs gegen
geltende Ordnungen und ihre Verantwortlichen nicht nur oder vorrangig
in der Kirche. Der Protest durchzieht die Gesellschaft heute in fast
allen ihren Organismen. Kritische Opposition bis hin zur militanten
Aggression sind weithin als legitime Mittel unseres politischen Lebens
anerkannt. Nur die Gewaltanwendung wird noch hinsichtlich ihrer
Berechtigung diskutiert. Dennoch kann nicht bezweifelt werden, daß
generelle Urteile über diese verschiedenen Erscheinungen leicht irreführen.
Die parlamentarische Opposition und die außerparlamentarische haben

in unserem Staat nicht die gleichen Funktionen und damit nicht die

gleichen Rechte. Was sich in Quebec ereignete, hat einen anderen

Zusammenhang als das in Südafrika. Deshalb erhebt sich die Frage nach
der Berechtigung der Protestfunktion und kritischen Opposition in der
Kirche. Was soll dieser neue zweite Organismus «Arbeitsgemeinschaft
Synode» neben der eigentlichen «Synode 72»? Was in der nichtkirchlichen

Gesellschaft geschieht und dort seinen Platz haben mag, muß
nicht schon für die Kirche richtig sein.

Das Problem geht deshalb so tief, weil Kirche und kirchliches Leben
sich vom Evangelium richten lassen müssen. Trotz aller Versuche, Jesus

unter die Sozialrevolutionäre seiner Zeit einzugliedern, ist seine Botschaft
auf deren Wünsche nicht zu reduzieren. Die Kirche ist Communio - sie

ist Austausch des Geistes, ist Einheit des Handelns, ist das immer neue
Zusammen ihrer Glieder 1. Das Evangelium hat kraft seines Liebes-

1 Vgl. J. Hamer, L'Eglise est une communion. Paris 1962.



336 Innerkirchlicher Protest und Synode

mandats eine vornehmliche Funktion für Geschichte und Gesellschaft:
immer größere Einheiten zwischen Menschen und Völkern herzustellen.

«Selig die Friedenstifter - besser ist Unrecht leiden als Unrecht tun!»
Die Erweckung des Brudergeistes - nicht zuletzt durch Vergebung des

erlittenen Unrechts - gehört zu jenen Imperativen der christlichen
Botschaft, die ebenso unaufgebbar für sie wie provozierend für unser
Wertbewußtsein bleiben müssen. Die Kirche selbst - und die Vorgänge in ihr -
sollten zudem modelltypisch für die Gesellschaft sein. Was wird «die

Welt» von den Christen sagen, deren Streit sie erlebt? Die Frage wird man
auch dann beachten müssen, wenn man von der Richtigkeit und
Dringlichkeit des Widerspruchs überzeugt ist. «Die Gläubigen hielten alle zusammen»,

wird von den ersten Gemeinden berichtet (Apg2,44). Die dringliche

Mahnung des Paulus ist bis auf den heutigen Tag unüberhörbar : « Seid

alle einig! Laßt keine Spaltungen unter Euch aufkommen!»(1 Kor 1,10).

Gibt es überhaupt ein Recht auf entzweienden Protest in der Kirche?

1. 2 Um der Wahrheit willen widerstehen

In der letzten Frage liegt etwas wie eine Versuchung der Liebe.
Derselbe Apostel, der die Spaltungen wegmahnte, berichtete von sich,
daß er «dem Kephas, als er nach Antiochien kam, ins Angesicht
widerstanden habe», «weil er durch sein eigenes Verhalten sich schuldig
gemacht hat» (Gal 2,11). Er scheute sich nicht, gegen die falschen Brüder,
die ihn herabsetzten, Stellung zu nehmen. Er stellte Petrus und die

anderen, «weil sie nicht wandelten nach der Wahrheit des Evangeliums»
(Gal 2,14). Damit aber werden wir mit einem Prinzip konfrontiert, das

keineswegs nur das profan-gesellschaftliche Leben bestimmt, sondern
auch das der Kirche. Es kennzeichnet eine (bleibende?) Dialektik
zwischen dem Anspruch der Wahrheit und dem Anspruch der Liebe, zwei

Ansprüche von höchstem Rang. Es geht in ihnen um theologischen, d. h.

vom christlichen Gottesverständnis kommenden Auftrag. Dabei muß

man zur Kenntnis nehmen, daß das Wort der Wahrheit oft zunächst
entzweit und dem Gebot der Liebe entgegen zu stehen scheint. Liebe
könnte - etwa hier durch Vergebung, dort durch Ertragen - den Streit
überdecken. «Die Liebe deckt eine Menge Sünden zu». Die Wahrheit - als

Wahrhaftigkeit - deckt Mißliches auf.
Die Geschichte - auch der Christenheit und Kirche - hat dieses

Modell der Konflikt-Konfrontation in vielfältigen und erregenden Formen

dargestellt. Die Reformation ist für uns eines der auffälligsten
Beispiele. Luther glaubte, im Namen des Evangeliums widerstehen zu müs-



Innerkirchlicher Protest und Synode 337

sen. Wir kennen die Kritik, die er in der Vergangenheit katholischer
Tradition erfahren hat. Gemäß einem ausgeprägten Sinn für Einheit und
Ordnung, der das Katholische von jeher bestimmt, hat man es ihm lange
nicht geglaubt, daß er von Gott kommen könne. «Er hat die Kirche
gespalten», sagte ein bretonischer Geistlicher vor einigen Jahren in einer

Diskussion, «eine größere Schuld gibt es nicht». Typisch für
römischkatholisches Denken Die Einheit steht über allem. Daher die Betonung
des Gehorsams in ihr (man kann als katholischer Theologe bei der

Kirchenleitung kaum mehr in Ungnade fallen als durch geäußerten
Nonkonformismus mit den von ihr vertretenen Auffassungen, zumal wenn die

Art und Weise des Widerspruchs noch unbequem sein sollte), die

Verteidigung von bestehenden Kirchenstrukturen, die Beachtung und Festigung

des Amtes. Wer diese Realitäten schlechthin mißachtet, ist
einseitig und unverständig. Im Grunde setzt sich in ihnen die petrinische
Tradition fort, die in Polarität zur paulinischen bereits in den neutesta-
mentlichen Gemeinden nachweisbar ist und ihre große kirchenbildende

Leistung durch die Geschichte erwiesen hat. Aber - so ging die erwähnte
Diskussion über Luther durch einen anderen Theologen damals weiter - :

«Er ist einem inneren Auftrag gefolgt, wie er ihn glaubte, von Gott
empfangen zu haben. Einen größeren Gehorsam als den gegenüber der
erkannten Gotteswahrheit gibt es nicht». Welcher Katholik möchte ernsthaft

ohne den wachen Widerspruch der Protestanten in Geschichte und
Gegenwart leben, trotz aller erfahrenen Konflikte? Natürlich gilt die

Frage auch in umgekehrter Richtung. Jedenfalls scheinen die konfessionell

homogenen Regionen wie die mediterranen oder die skandinavischen

Länder nicht in jeder Hinsicht die kirchlich günstigsten
Landschaften zu sein.

Nein, die Einheit ist nicht alles und steht nicht über allem! Die
Wahrheit muß sie begründen, soll das vorfindbare Miteinander nicht in
einen mauschligen Klüngel mit faulem Frieden oder einen unerträglichen
Protektionismus der Einflußreichen münden. Einheit wird immer dann

überbewertet, wenn sie auf Kosten von Recht und Wahrheit geht. Das

paulinische Element ist nicht weniger als das petrinische in der Kirche
erforderlich. Die Dialektik zwischen ihnen ist geradezu konstitutiv für
die Kirche. Man muß die Bestimmung des II. Vatikanums unter anderem

in diesem Licht lesen. Kirche wird konstituiert durch Glauben, Taufe
und Gemeinschaft. Sie findet sich «im Bekenntnis des einen Glaubens,
in der gemeinsamen Feier der göttlichen Liturgie und in der brüderlichen
Eintracht der Familie Gottes» (Ökumenismus-Dekret Nr. 2). Die Einheit

22



338 Innerkirchlicher Protest und Synode

von Bischöfen und Volk in der Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom
ist nach katholischem Verständnis ein konstitutives Element von Kirche,
ja. Aber eben nur eines! Ein anderes ist der Glauben dieser Kirche, und
in ihm geht es um Wahrheit. Die Einheit über alles zu stellen oder zu

sagen, Wahrheit könne den Hütern der Einheit nicht auch von anderen

statt von ihnen selbst herkommen, ist bereits eine Auswirkung jenes
geistigen Schrumpfprozesses, den die katholische Ekklesiologie im Konzil
dringend überwinden mußte, wollte sie nicht in ihrer nachtridentinischen
Sackgasse verbleiben.

Wir haben einen neuen Sinn dafür erhalten, daß Wahrheit in der
Kirche an vielen Stellen aufbrechen und gesagt werden kann und gesagt
werden muß. Daß der Geist Gottes auch in denen wirken kann, die nicht
in der Kirche «beamtet» oder nicht einmal Glieder dieser Kirche sind,

- daß das Gottesvolk als ganzes am prophetischen Amt Christi
teilnimmt - daß der Heilige Geist seine Gaben austeilt, wie er will: diese

und ähnliche Einsichten sind im Konzil zurückgewonnen und haben eine

biblische Universalität des Denkens eröffnet. Der Sinn für Echtheit,
Wahrhaftigkeit und Offenheit, den gerade die jüngere Generation der

gegenwärtigen Gesellschaft will, mag hierbei geholfen haben. Wir sind
nicht mehr bereit, Halbheit, Heuchelei, Formalismus, Trägheit des

Geistes, ideologische Verbrämung oder was es sonst immer sei, in der Kirche
um der korporativen Geschlossenheit dieser Kirche oder ihres «guten
Eindrucks» willen gegenüber «der Welt» zu akzeptieren. Vielleicht haben

Publicity und Massenmedien auch der Kirche entsprechende Zwänge
auferlegt. Journalistische Aktivitäten mögen bisweilen die Grenzen des

legitimen Intimraumes verletzen. Daß sich nicht nur politische Kräfte und
Gruppen, sondern auch die Kirche dem wachsam-kritischen Auge der
Öffentlichkeit stellen muß, wo immer sie Öffentlichkeitseinfluß ausübt,
ist dieser Kirche selbst nur dienlich. Es sollte uns unwohl werden, wenn
die Liebe allzu viel Sünden in der Kirche zudeckt. Wie sollte sich dabei
in ihr ein Läuterungsprozeß entfalten können Das verdrängte schlechte
Gewissen gefährdet nicht nur die Selbstidentität des Individuums,
sondern auch die einer Gemeinschaft. Es nimmt den Mitgliedern die
Möglichkeit, sich mit ihr ungeteilt identifizieren zu können.

1. 3 Marcuse in der Kirche?

In dem Zusammenhang kann die Gesellschaftskritik von Herbert
Marcuse nicht mehr totgeschwiegen werden. Zahlreiche Kreise reagieren

bei seinem Namen allergisch. Man fürchtet Dynamit im Kirchen-



Innerkirchlicher Protest und Synode 339

schiff, assoziiert studentische Apo, linkeste Linke oder permanente
Revolution als «l'art pour l'art» der ewig Frustrierten. Die Assoziationen
bestehen nicht völlig zu Unrecht. Aber die pauschale Abwehr auch Nehmen
wir einmal an, es gäbe Herrschaftsstrukturen in der Gesellschaft, gäbe
auch Unterprivilegierte und Überprivilegierte in der Kirche, nicht
aufgrund von wirklichen leistungs- oder sach- und menschengerechten
Funktionsverhältnissen (das ist mit Unter- und Überprivilegierten nicht
gemeint), sondern aufgrund von Unsachlichkeit und Unrechtsverhältnissen.
Was dann? Die Beteiligten haben die verständliche Neigung, sich in
ihrem Verhältnis zu etablieren, die ersteren, um nicht noch mehr an
Freiheits- und Lebensraum zu verlieren, die letzteren, um ihre gewonnenen
Positionen zu halten. Was geschieht, wenn diese Etablierung ein
unvertretbares Maß erreicht Es ist ein seltsames Gesetz, daß sich die beiden Seiten

nicht nur gegenseitig einpendeln, sondern sich gegenseitig eskalieren.
Es kann kaum bezweifelt werden, daß es zu den wohltätigen Funktionen

der kritischen Entzweiung gehört, im Sinne einer kollektiv-analytischen

Therapie, den Unterprivilegierten ihre Unterdrückung bewußt zu
machen und ihren Druck zur Beseitigung der Unrechtsverhältnisse zu
intensivieren. Man könnte hier bereits sagen, diese Gesetze des «profanen»
Gesellschaftslebens träfen in der Kirche nicht zu. Aber Forschungen über
die gegenseitigen Einwirkungen von Kirche und Gesellschaft, die zwar
noch weitgehend am Anfang stehen, lassen bereits mit ziemlicher Sicherheit

erkennen, daß die Kirche viel mehr den Funktions- und Strukturgesetzen

der jeweiligen Gesellschaft in einer Zeit mit ihren Arten und
Abarten folgt, als wir Katholiken es bisher wahrhaben wollten. Wir
wollen die Kirche - zu Recht - vornehmlich als Heilsgemeinschaft. Das

I. Vatikanum hat die Heiligkeit der Kirche daher als ein Zeichen ihrer
Glaubwürdigkeit erklärt, für alle Welt weithin sichtbar. Aber das Mysterium

der Heiligkeit dürfte ein verborgenes in ihr sein, mehr im Glauben

zu erfassen als durch Empirie zu beweisen. Ich fürchte, daß man so

wenig Sprecher zur Synode zuließ, die die Gefahr bieten, unangepaßt zu
reden, Unliebes zu sagen und freizulegen, ist eines der Zeichen, wie sehr

sich auch in der Kirche Etablierte gegenseitig abschirmen und die
bestehenden Machtverhältnisse nicht stören lassen wollen. Natürlich meist
aus gutem Glauben! Aber das hindert nicht daran, daß man der
kritischen Konfrontation mit der eigenen «Vormacht» ausweicht. Es ist nur
zu hoffen, daß es dennoch genügend Synodale gibt, die den Mut - und
die Fähigkeit - haben, gegebenenfalls unangepaßt zu sprechen und latent
Kritisches ins Bewußtsein zu heben.



340 Innerkirchlicher Protest und Synode

1. 4 Konflikt im Dienst von Pluralismus und Emanzipation

Die Nützlichkeit kritischer Kräfte liegt nicht nur in ihrer
therapeutischen Funktion eines psycho-sozialen Organismus. Die kritische
Entzweiung setzt darüber hinaus Kräfte individueller Prägung frei und
fördert den gesellschaftlichen Pluralismus. Die unitive Funktion ist
keineswegs alles in einer Gemeinschaft. Vorausgesetzt, daß eine letzte
Gemeinsamkeit nicht aufgegeben wird, sondern bei aller Kritik aneinander

eine Solidarität miteinander, also kritische Solidarität verbleibt,
hat die entzweiende Funktion ebenso wie die Aggression ihren Rang.
Sie hat eine provokativ-schöpferische Wirksamkeit zur Bildung vielfältiger

Standpunkte, Aspekte und verschiedener Dienste und Charismen.
Es ist schon so in der biographischen Entwicklung. Beim Kleinkind führt
das Trotzen zur Ich-Bildung. Wer sagt, daß entsprechendes nicht auch

für die Erwachsenen-Gesellschaft gilt? Man kann ruhig von Trotzen
reden. Denn wo steht geschrieben, daß wir der Uniformierung, der
Unterwürfigkeit und einer bestimmten Form von unwahrhaftiger
Ergebenheitshaltung in der Kirche nicht Trotz bieten dürften, um nur die
gelindesten Übel in diesem Zusammenhang zu nennen. Wie einseitig in der

Vergangenheit die kirchliche Erziehung zum Obrigkeitsdenken bei uns
in Deutschland war, haben sachkundige pastoraltheologische
Untersuchungen der katechetischen Literatur unserer jüngsten Vergangenheit
nachgewiesen 2. Die Ausbildung von Selbstand, Autonomiebewußtsein
und Eigenverantwortung verlangt ebenso die Entfaltung der Konflikt-
und Protestkräfte, wie jeder Sozialisationsprozeß die Fähigkeit zur
Anpassung fordert. Das gilt für die Ich-Bildung des Einzelnen wie für die

Wir-Bildung von Gruppen. Das gilt für Prozesse in der bürgerlichen
Gesellschaft nicht weniger wie für Individuation und Sozialisation in der
Kirche.

Mit diesem sozialpsychologischen und -anthropologischen Hinweis,
der auf gesicherten Ergebnissen der einschlägigen empirischen
Wissenschaften fußt, ist das Thema übrigens aus einem rein kirchlichen oder

theologischen Blickfeld heraus genommen und in einer breiten
Erfahrungsbasis verankert. Damit ist aber auch zugleich angedeutet, daß bei

Mündigkeit einerseits und kirchlichem Gehorsam andererseits immer
auch nach Unmündigkeit durch kirchlichen Gehorsam oder Mündigkeit

2 Vgl. Th. Filthaut (Hrsg.), Politische Erziehung aus dem Glauben. Mainz 1965.



Innerkirchlicher Protest und Synode 341

durch kirchlichen Ungehorsam gefragt werden muß. Es ist weiterhin
darauf verwiesen, daß die Begriffe «Mündigkeit», «Gehorsam»,
«Ungehorsam» nicht mehr ausreichen, um das recht ins Wort zu bringen, worum
es heute geht. Wir sind der Worte nicht nur deshalb müde, weil sie - wie

etwa der Begriff des «mündigen Christen » - abgegriffen zu werden drohen,
sondern vor allem deshalb, weil sie inzwischen zu kurz greifen. Wer
Gehorsamfordert und Ungehorsam angreift, setzt im Rahmen eines Kirchen-
und Menschenverständnisses an, das uns fraglich geworden ist. Er glaubt,
mangelnden Einordnungswillen verklagen und die Spannungen auf der
Ebene des Moralischen lösen zu können. Natürlich geht es immer auch

um Moral, aber um eine neue, umfassendere Form von Moralität. Den

Aggressionskräften freieres Spiel geben, ist ohne Zweifel gefährlich. Nur
ist das Heil ähnlich wie im Bereich der sexuellen Emanzipation nicht in
rein restaurativen Tendenzen zu finden. Vielmehr muß eine größere

Synthese von emotionalen Kräften, die nach Freiheit verlangen, und
rationalen Ordnungsfunktionen gesucht werden. Vorhandene Energien
dürfen nicht verloren gehen, sie müssen ihren legitimen Lebensraum
erhalten, dürfen aber nicht ins Ungebärdige oder Chaotische führen.
Insofern gehen wir auch in der Kirche einen gefährlichen Weg - ja. Aber
können wir aus Angst davor noch zum alten Domestikationsritual
zurück, das z. B. die Umgangs- und Lebensformen zwischen dem «gläubigen

Volk» und dem «Pfarrherrn» bis vor kurzem noch bestimmte? Der
«Abschied von Hochwürden» ist endgültig. Wir müssen eine neue Balance
der dialektischen Kräfte in Kirche und Gesellschaft suchen.

Hiermit ist ein weiteres deutlich: Mit der hier gemeinten
Entzweiung in einer Gruppe geht es immer auch um die Schaffung eines

größeren Freiheitsraumes für ihre Glieder. Die Einheitlichkeit engt ein,
normiert durch Nivellierung, schafft Zwänge durch Anpassungspflichten.
Wie dringend aber brauchen wir nach wie vor Freiheit in der Kirche,
Freiheit der Meinungsäußerung, Freiheit der theologischen Forschung,
Freiheit des Betens und des Gemeindelebens. Kein Vernünftiger wird
behaupten, diese Freiheit müsse sich als völlige Ungebundenheit oder

Ordnungslosigkeit ereignen. Über ein derartiges Freiheitsverständnis
brauchen wir hier nicht zu diskutieren, es schwebt gelegentlich Pubes-

zenten vor. Wer jedoch die jüngsten Ausführungsbestimmungen aus
Rom zur Liturgie liest, muß einigermaßen bestürzt sein. Kommen denn
die Geister, die beim Großreinemachen des Hauses durch das Konzil
ausgefegt worden waren, in Hochzahlen wieder nach so kurzer Zeit durch
die geöffneten Fenster oder Türen zurück?



342 Innerkirchlicher Protest und Synode

1. 5 Konflikte durchtragen
' Nur allzu leicht träumen wir von dem konfliktfreien Zustand in der

Kirche. Aber das Liebesgebot und gute Einverständnis hat in ihr nicht
selten eine einschläfernde Wirkung. Man erlebt sich so einig, als «eine

schöne Gemeinschaft», im Genuß von Geborgenheit und Eintracht. Was

Wunder, daß man den Konflikt scheut, ihn flieht, oder jedenfalls hofft,
er werde einmal im großen konfliktfreien Elysium enden, jenem Land
der Millionen Selig-Umschlungenen. So großartig Beethoven seine Hymne
musikalisch konzipiert hat, wenn, dann ist ihre Idee transzendente Wahrheit,

liegt als Synthesis im Hintergrund dessen, was aus Konflikt und
konfliktlösender Entspannung sich in der Realität immer neu zu
vollziehen hat. Eine konfliktfreie Gesellschaft - wage ich zu sagen - ist eine

spannungslose Gesellschaft. Der Konflikt ist kein Ausnahmezustand. Das

gilt auch für das Einzelleben. Er ist vielmehr eine normale Lebensäußerung,

ein Zeichen von Vitalität, von Kräften, die zur Entwicklung drängen,

von vorhandener Projektionsdynamik und Fähigkeit zur Utopie.
Konfliktstoff ist - in rechter Dosis freilich! wer wollte zu viel von ihm
zu verkraften haben? - eine Art Lebenselixier. Er ist unerläßlich. Aus

unserer übrigen Gesellschaftserfahrung haben wir Vergleiche : die

Regierungen der großen Koalitionen sind keineswegs von sich aus schon die

besseren, und wo gar keine Opposition mehr waltet, wird die Sache

verdächtig.

Dabei soll das Thema hier keineswegs psychologisiert werden, so als

ob der Einzelne oder die Gesellschaft den Konflikt als Therapeutikum
für eine gute Triebökonomie bräuchten und ihn sogar produzieren müßten,

wenn er nicht da wäre. Wer die Augen aufmacht, wird nicht
übersehen können, wie viel unbewältigter Konfliktstoff durch ideologische
Befangenheiten oder ungereimte Machtverteilungen auch in der Kirche
vorhanden ist. Es ist bereits ein Mangel an wachem Sinn, das nicht
wahrzunehmen. Oder es ist ein Rest der alten «Theologiae gloriae», die nicht
wahrhaben wollte, daß an der «heiligen Kirche» etwas «Unheiliges» zu
finden sei. Der heutige Mensch kann und will mit einer derartigen
Voreinstellung nichts zu tun haben. Das verbietet ihm allein schon die

geschichtliche Wahrhaftigkeit und ein geschärfter Realitätssinn. Wer
von der konfliktfreien Christenheit träumt, muß sich fragen, ob er nicht
vorschnell das bequeme Leben sucht. Das gilt übrigens auch für die

Begegnung der Konfessionen. Sollen wir wirklich unter allen Umständen
und mit oberster Zielsetzung auf den Ausgleich unserer konfessions-



Innerkirchlicher Protest nnd Synode 343

bedingten Spannungen hinarbeiten? Nach den jahrhundertelangen
Streitereien könnten wir ihrer zu Recht müde geworden sein. Aber vielleicht
könnten die Kirchen miteinander aus einigen Daten der Friedens- und

Konfliktforschung auf psychosozialer Ebene profitieren.
Alexander Mitscherlich hat in seiner Arbeit über «Die Idee des Friedens

und die menschliche Aggressivität» geäußert: «An den Triebbedürfnissen

hat weder die (Lebensform der) Industriegesellschaft noch das

massenhafte Dasein irgend etwas zu ändern vermocht. Nach wie vor
regeneriert sich die aufgestachelte aggressive Energie rasch und über
einen langen Zeitraum hin, ehe die Phase der Erschöpfung eintritt3. »

Es scheint daher, daß die Pazifizierung unserer Verhältnisse nicht von
der Paralyse oder Verödung dieser Energien zu erwarten - aber auch

nicht zu wünschen ist Vielmehr dürfte sie in ihrer Rationalisierung mit
dem Ziel liegen, unsere Konfliktpotenzen in einem Balance-Level mit
möglichst hohem Niveau zu halten, hoch sowohl hinsichtlich der kämpferischen

Energie wie hinsichtlich der Kraft zur Rationalisierung. Es gilt
also nicht, die Aggressionskräfte in der Kirche zu eliminieren oder aus

ihr herauszudrängen. Wohl ist auf ihre Rationalisierung zu dringen.
Diese Herausforderung sollten sich die Protestler auch gefallen lassen.

Dabei muß man ihnen freilich zugestehen, ihren Kontrahenten ebenfalls
eine Rationalisierung ihrer Positionen abzuverlangen. Sie haben recht,
sich nicht damit zufrieden zu geben, daß die anderen sich auf Ideologien,
leer gewordene Begriffssysteme oder nicht mehr funktionsbegründete
Vorrechte zurückziehen.

Übrigens braucht es für Konflikte langen Atem. Es ist eine Eigenart
der Aggressionsdynamik, daß sie sich anstachelt, einem Höhepunkt und
auf ihm der Entladung zudrängt und dann zurücksinkt, um bei
Mißerfolg nur allzu leicht zu resignieren. Das ist die Stunde des «Gegners».

Es gehört zur Rationalisierung des Prozesses, das zu kalkulieren. Die

Spontaneität des Angriffselans ist erfrischend. Doch dürfen Energien dabei

nicht unrationell investiert werden, sich nicht grundlos aufreizen

lassen, müssen sich für langes Ringen aufsparen. Man braucht auch beim

Kämpfen Verstand. Man braucht zuerst eine Übersicht des anfallenden

Konfliktstoffes, ein kluges Abwägen seiner verschiedenen Bedeutung.
Das gilt nicht zuletzt für die Materialien der Synode. Nicht gleich sich

ins taktische Getümmel werfen ohne vorher eine Strategie für das Ganze

zu machen! Bei der Vielzahl der anstehenden Gegenstände möchte man

3 Frankfurt/M. 1969, 16.



344 Innerkirchlicher Protest und Synode

allen, die von Konzentration auf das Wichtige etwas halten, eine Art
strategischer Meditation empfehlen. Die Synode hat Großes zu leisten.
Das sollte auch im Hinblick auf die Kraftreserven mit kundiger Klugheit
kalkuliert werden.

II. WOFÜR ES SICH ZU STREITEN LOHNT

Der Konfliktstoff der Synode ist beglückend reichhaltig. Es lohnt
sich, für vieles zu kämpfen. Die Vielfalt der Materie darf jedoch nicht
dazu führen, daß Wichtiges «unter anderem» behandelt wird. Es gilt,
den Stoff zu sondieren und deutliche Akzente zu setzen. Es muß
herausprofiliert werden, was zu den unaufgebbaren Zielen der Kirchenversammlung

gehören sollte. In diesem Sinn werden die folgenden Vorschläge
unterbreitet. Sie erheben keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Ich
verzichte dabei auch auf Inhalte, die in sich wichtig sind, die aber als

Behandlungsthemen hinreichend intensiv von anderen Seiten genannt
wurden.

Eine beachtenswerte Hilfe bildet hierbei das vorhandene Schrifttum
über die Synode. Einiges daraus sei hier herausgehoben. Die deutschen
Katholiken sollten den Holländern mit ihren Initiativen und
Erfahrungen nicht wenig dankbar sein. Erwin Kleine hat durch seine

Veröffentlichungen über die Plenarsitzungen des niederländischen Pastoralkonzils

den deutschen Katholiken einen bedeutenden Informationsdienst

erwiesen 4. Die «Herder-Korrespondenz» berichtet in regelmäßigen
Abständen über die einschlägigen Vorgänge. Besonders ist der
Wochenzeitschrift «Publik» für die drei Dokumentationsbände «Synode 72» zu
danken (ein vierter soll in Vorbereitung sein). Aus dieser Dokumentation
hebe ich die Stellungnahmen des BDKJ (Alternativ-Entwurf zum
Synodenstatut), der KDSE (Resolutionen), die Umfrageergebnisse bei 1200

Jugendlichen der Diözese Würzburg und die Einzelbeiträge von Christa
Höhn und Klaus Lang hervor, und zwar nicht nur, weil sie das aktive
Engagement der jungen Generation zum kirchlichen Leben der Gegenwart

zeigen, oder weil einzelne der genannten Autoren gerade hier an
der Tagung mitwirken. Sondern sie sind des hohen Niveaus wegen zu

nennen, das in Inhalt und Diktion zum Ausdruck kommt.

4 Sie sind unter den Titeln «Welt zwischen Hunger und Heil», «Primat des
Gewissens», «Glaube im Umbruch» und «Es geht um mehr als Zölibat» als Berichte
zur 2., 3., 4. und 5. Plenarsitzung des Pastoralkonzils der niederländischen Kirchen
im Verlag J. Pfeiffer, München, erschienen.



Innerkirchlicher Protest und Synode 345

2. 1 Jugend muß stärker präsent werden

Damit sind wir bei der ersten Protestinitiative. Wer das Engagement

jener Gruppen kennt, die aus der jüngeren Generation am
kirchlichen Leben interessiert sind (und ihre relative Beteiligung dürfte kaum
kleiner als die der Erwachsenen sein), der muß außerordentlich
bedauern, daß die Jugend oder junge Generation auf der Synode nicht
stärker repräsentiert ist. Dabei zeigen allein schon die genannten
Veröffentlichungen, daß es den Jüngeren keineswegs um leere
Protestaktionen geht, sondern daß von ihnen Entscheidendes gesehen wird.
Gleichzeitig finden sich unter ihnen hoch qualifizierte Kräfte, die auch

das, was ihnen auf den Fingern brennt, verbalisieren können. Man hat
in unseren Landen offenbar von der Idee Roger Schutz', des Priors von
Taizé, wenig Anregungen angenommen. Der französische Ökumeniker
hat mit seinem «Konzil der Jugend» etwas begriffen, was auch uns endlich

bewußt werden muß : daß die Kirche zwar viel um die Jugend wirbt,
aber sehr wenig bereit ist, diese Generation von morgen schon heute zur
Mitbestimmung und Mitverantwortung hinreichend zuzulassen. Schon

allein dadurch kann sie keinen genügenden Beitrag zur Lösung des

Generationsproblems, eines der vordringlichsten Konflikte unserer
Gesellschaft, leisten. Die Kirche ist zur Zeit zu sehr eine Kirche der
Erwachsenen oder gar der Veteranen, als daß sie dem jüngeren Menschen

in breiter Front das Angebot einer Zukunft in ihr zu machen vermag.
Damit berühren wir eine Strukturfrage der Kirche, die das II. Vati-

kanum aufgegriffen hat, die aber in der Praxis sehr ungenügend gelöst
ist: die Überalterung der kirchlichen Führungskräfte in der Hierarchie.
In den Augen der jungen Generation ist diese Führungsspitze als Geronto-
kratie, als Herrschaftsgruppe von Greisen, stigmatisiert. Dieser Vorwurf
muß ernsthaft geprüft werden, und zwar nicht von denen, die selbst

davon betroffen sein würden. Denn sie werden sich verständlicherweise

unter viel Vorwänden an ihre Zuständigkeiten klammern. Wir haben es

erlebt, wie wenige unter ihnen zu der Größe und Beweglichkeit wie
Kardinal Frings fähig waren, freiwillig von ihrem Amt zurückzutreten, trotz
mehrfacher Mahnungen des Papstes.

Die Gerontologie, die Wissenschaft vom alternden Menschen, gibt
inzwischen einige Aufschlüsse. Sie ist in diesem Zusammenhang meist

um vieles mehr heranzuziehen als Theologie. (Wie wenig einigen
Kurienkardinälen das sonst von ihnen sehr in Anspruch genommene Dogma
der päpstlichen Primatialgewalt in dem Augenblick bedeutet, wo der



346 Innerkirchlicher Protest und Synode

Papst davon gegen ihre eigene Machtstellung Gebrauch macht, haben
ihre Reaktionen gezeigt, als ihnen durch die neue Verfügung Pauls VI.
das PapstWahlrecht genommen wurde - vergleiche den Bericht der

F.A.Z. vom 27.11.1970 «Kardinal Tisserant: Der Papst sehr krank
Ottaviani übt scharfe Kritik an Paul VI»), Tübinger Professoren haben

für die Bischöfe - was auf alle Amtsträger im kirchlichen Dienst natürlich

auszudehnen wäre - eine Altersgrenze vorgeschlagen, die

Erfahrungen und Maßnahmen in anderen Gebieten unserer Gesellschaft

entsprechen. Die junge Generation hat für Gegenargumente, etwa aufgrund
des Weihecharakters der Amtsträger und entsprechender Privilegien,
keinen Sinn. Für sie ist das Sakramentsideologie. Sie verlangt funktions-
und leistungsgerechte Verhältnisse. Bei den sonstigen Einwänden der
Älteren, der junge Mensch sei zu großen folgenschweren Positionen noch
nicht reif, verweist sie auf Erfahrungen etwa in der Politik und
Wirtschaft. Sie hat J. F. Kennedy vor Augen, der als junger Mann die

Verantwortung für eine Weltmacht zu verwalten in der Lage war, und fragt,
warum in der Kirche die meisten für Entsprechendes erst dann als

vertrauenswürdig erachtet werden, wenn sie längst den Zenit ihres Lebens
und damit die Abschnitte ihrer besten Arbeits- und Leistungskraft
überschritten haben. In einer Zeit, die einen so deutlichen Wandel von der
romantischen zur Leistungsgesellschaft gemacht hat, muß auch die

Kirche diese Forderungen endlich ernst nehmen. Welches Maß von
physisch-nervlicher Kraft wird heute vom Menschen in einer
Spitzenfunktion gefordert Welche Lernfähigkeit, intellektuelle Beweglichkeit
und gesamtmenschliche Elastizität ist nötig, um die schnellen
Wandlungsprozesse wahrnehmen und ihnen gerecht werden zu können Nun
hegt hier bekanntlich ein vielverzweigtes Problem. Denn Jugend ist
keineswegs eine Sache des biologischen Alters - das haben gerade in
unserer Epoche hervorragende Persönlichkeiten des kirchlichen und
politischen Lebens demonstriert. Dennoch werden im Beamtentum, von den

Hochschulen oder in der Politik Lösungsmodelle praktiziert, die einerseits

den emeritierten Persönlichkeiten bei vorhandenen Kräften noch

vielfältige Arbeitsfelder anbieten, andererseits aber Amtsverhaftungen
wie in unserer Kirchenleitung bis in die hohen siebziger oder sogar achtziger

Jahre nicht mehr zulassen. Die Synode muß hier einen spürbaren
Schritt voran machen und ein deutliches Mandat erteilen.



Innerkirchlicher Protest und Synode 347

2. 2 Hoffnung muß in die Kirche einziehen

Mit dem Schwergewicht der allzu Erwachsenen oder sogar derjenigen
die altersmäßig nur noch wenige Jahre vor sich haben, kommt eine

bestimmte Mentalität in unsere Kirchenführung. Wer viel Vergangenheit
und wenig Zukunft hat, lebt natürlicherweise auf Bewahrung hin,
rückwärts gewandt, ohne großen Veränderungswillen. Überwiegen diese

Kräfte, dann kommen entgegengesetzte Impulse nur schwer zum Zug.
Sie können sich nicht artikulieren oder solidarisieren. Das aber besagt,

Kräfte, die noch zur Realutopie mit großen zielgebenden Erwartungen
fähig sind, werden nicht maßgebend. Vielmehr ist es die Stunde der

Ängstlichen und Skeptiker. Größere Bewegungen werden gar nicht erst
ins Auge gefaßt, geschweige denn betrieben, werden als Sache jugendlicher

Phantasten oder Schwärmer abgetan. Großes, Zukünftiges muß

gewagt werden, und Wagnis ist gefährlich. Davor scheut sich der alte
Mensch.

Man zieht sich von vornherein auf das Gesicherte zurück. Bei allem

Respekt vor dem Sinn für das Realisierbare wäre ein solcher Weg der

Ausverkauf der Kirche im Fahrwasser der Hoffnungslosen. Wir müßten
in einer kollektiven Gewissenserforschung uns einmal ernstlich fragen,
wieviel theologischer Unglaube in dieser Skepsis und Ängstlichkeit
bestimmter Kreise in der Kirche herrscht. Warum können wir nicht «an
die Hoffnung, als an eine Weltstelle, die bewohnt ist wie das beste Kulturland

und unerforscht wie die Antarktis», unsere ganze Aufmerksamkeit
und unsere Gedanken bringen? Ernst Bloch hat von seiner Herkunft her

nur als Philosoph sprechen können 5. Wir haben Glauben und Verheißung.
Sollten wir nicht Theologie an die «Weltstelle Hoffnung» bringen Gewiß,
das fordert den Blick nach vorn. «Das Novum verlangt seinen Frontbegriff

». Dann können wir uns nicht nur auf das immer schon Kultivierte
zurückziehen und vor dem Unbekannten - der Antarktis - flüchten. Dann
müssen wir bereit sein zu neuen Wegen, zum Experiment, zur
Beweglichkeit und zum Wagnis.

Wir dürfen die Zukunft der Kirche in Deutschland nicht einfach
und überwiegend den administrativen Geistern überlassen, die jedenfalls
von sich aus keine großen Ziele entwickeln und anstreben. Die junge
Generation will es sich einfach nicht einreden lassen, daß sie keine
Zuversicht auf eine gute Entwicklung in Kirche und Gesellschaft haben

5 Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt/M. 1959, 5.



348 Innerkirchlicher Protest und Synode

dürfte, sondern kirchliche Gesinnung sich vornehmlich als Lamentatio
über das sich allenthalben regende Böse dartun müsse. Sie glaubt nicht
daran, daß man nicht an das Gute im Menschen glauben dürfe und die

Kirche in allem deshalb zuerst eine Angst- und Bremsfunktion habe,

statt aus Hoffnung auf eine vor uns stehende gute Zukunft selbst unter
den ersten Bewegenden zu sein. Man sollte noch einmal Ernst Bloch
hören und seine Aussicht auf die Philosophie für unser kirchliches Denken
und Reden beachten: Theologie wird entweder «Gewissen des Morgen,
Parteilichkeit für die Zukunft, Wissen der Hoffnung haben, oder sie

wird kein Wissen mehr haben»6.

2. 3 Noch einmal: Freiheit für die Synode!

Es sieht so aus, als gehe es im eben Gesagten um sehr Abstraktes.
Hier ein konkreter Bezug jener zähen Hoffnung, die auch noch waltet,
wo scheinbar Unveränderliches geschaffen ist Das Statut legt die Arbeit
der Synode bekanntlich auf das II. Vatikanum fest, auf die Anwendung
und Durchführung dessen, was dort gedacht und beschlossen wurde.
Wenn das recht verstanden wird, ist der Rahmen sehr weit. Denn das

Konzil hat sich als Aufbruch verstanden, der von der nachkommenden
Zeit zu leisten sei, als Eröffnung neuer Wege, nicht als neue einengende

Festlegung oder als einen Abschluß. Ein Textvergleich macht das
sofort deutlich7. Das Konzil hat - um das vielzitierte Bild Johannes' XXIII.
aufzugreifen und hierfür zu modellieren - die Kirchentüren aufgemacht,
aber nicht um das Gottesvolk in einen neuen Saal zu führen, etwas größer
zwar als der frühere, aber doch wieder mit festverschlossenen Fenstern
und Türen, sondern ins Freie! Es gibt zwar unerhört viel Möglichkeiten,
Initiativen des Konzils aufzugreifen und zu realisieren. Aber wo steht
geschrieben, daß der Geist Gottes der Synode keine eigenen Impulse und
Initiativen eingeben wolle? Daß also die dort versammelten Gläubigen
nur nach-denken aber nicht vor-denken dürften Daß sie es nicht wagen
dürften, Neuland zu betreten oder als Teilkirche eine Bewegung in die
Gesamtkirche einzubringen? Wo steht geschrieben, daß die vom Konzil
gesetzten Grenzen nicht überschritten werden dürfen? Das Gesetz der

Angst und der Haftung am Gesicherten, auf dem Konzil zwar kühn z. T.

von den Bischöfen selbst zerbrochen, läßt sich nicht deutlicher artiku-

6 Ebenda.
7 Vgl. S. Pfürtner, Der ökumenische Gedanke auf dem Zweiten Vaticanum.

Ökumen. Rundschau 15 (1966), 163 ff.



Innerkirchlicher Protest und Synode 349

lieren. «Nur nicht noch mehr Bewegung, nur nicht noch einmal Neues.

Schließlich hat Holland genügend gezeigt, wie gefährlich es ist, wenn
eine Synode auf Landesebene in dieser Zeit zusammentritt» - so oder
ähnlich ließe sich die Sorge ausdrücken, die eine Gruppe im Episkopat
zu erfüllen scheint.

In diesem Zusammenhang ist offenbar die Festlegung der Statuten
und der Tagesordnung zusammen mit dem Vetorecht der Bischöfe zu
verstehen - und in Frage zu stellen. Darüber ist inzwischen soviel
geschrieben und gemahnt, daß es ermüdend zu wirken droht. Und doch
muß man hier unermüdlich bewußtseinsbildend wirken, bis den Synodalen

klar geworden ist, um welche grundsätzliche Sache es geht, und
sie zu dem unaufgebbaren Willen gekommen sind, der Synode die ihr
unerläßliche Freiheit von vornherein einzubringen. Man macht inzwischen

zwar geltend, das Statut sei beschlossen und von Rom approbiert.
Daran sei nun nichts mehr zu ändern. Man müsse jetzt das beste daraus

zu machen versuchen. Aber das ist durchaus unzutreffend. Gegebenenfalls

müssen die Synodalen in der Eröffnungssitzung auf ihre Weise eben

das tun, was die Bischöfe am 13. Oktober 1962 auf Antrag der Kardinäle
Liénart, Frings, König und Döpfner zu Beginn des Konzils taten: Sie

brachen die 1. Generalversammlung ab und vertagten die anstehende

Wahl der Konzilskommissionen, um sich das Gesetz des Handelns nicht
von den römischen Behörden vorschreiben zu lassen, ihre eigenen
Wahlvorschläge hinreichend ausarbeiten zu können und gleich am Anfang
zu beweisen, daß sie das Recht der selbständigen Handlung in Anspruch
zu nehmen gedächten 8.

Welche Zusammenhänge hier noch weiter im Hintergrund standen,
ist mir nicht bekannt. Das ist m. E. auch nicht so wichtig. Entscheidend

war, daß in dieser ersten Sitzung dem Konzil der Durchbruch zur
Redefreiheit und gleichzeitig zum Selbstand gelang - in einer hoch rationalisierten

aber doch nicht weniger deutlichen Form des Protestes seitens

der Synodalen. Sie bekundeten, daß sie nicht gewillt seien, sich der ihnen

zuständigen Freiheit berauben und die Entwicklung des Konzils durch
eine manipulierte Wahl der Kommissionsmitglieder präjudizieren zu
lassen. Dieser Protestakt hat entscheidend zur Wir-Bildung des Konzils
geführt und die Weichen zugunsten jener Freiheit gestellt, die gewisse
kuriale Kreise in Rom zwar beständig fürchteten, die aber dem II. Vati-
kanum erst die Voraussetzung seiner geistigen Dynamik und Fruchtbar-

8 Vgl. Herder-Korrespondenz 17 (1962) 97.



350 Innerkirchlicher Protest und Synode

keit einbrachte. Die Synode 72 darf hinter diesen entscheidenden Ansatz
nicht zurück gehen

Nun wurde ohne Zweifel bei der Ausarbeitung um die Beratungs-,
Beschluß- und Gesetzgebungsvollmacht auch seitens der Bischofskonferenz

viel gerungen und der Versuch gemacht, diese Vollmachten in der

Synode selbst in irgend einer Form zu verankern. Die Kritiker des Statuts
weisen jedoch m. E. mit vollem Recht darauf hin, daß die beiden

maßgeblichen Stellen des Statuts, Art. 12 und 13, für kritische Situationen
oder Konfliktfälle unverkennbar Vorentscheidungen treffen und die Freiheit

der Synode unvertretbar beschränken. In Art. 12 heißt es: «Vor

jeder Lesung ist der Deutschen Bischofskonferenz Gelegenheit zu einer

Stellungnahme zu den Vorlagen zu geben. Bedenken der Deutschen

Bischofskonferenz, die in der Lehrautorität oder im Gesetzgebungsrecht
der Bischöfe begründet sind, werden der Vollversammlung spätestens
während der zweiten Lesung mit entsprechender Begründung
bekanntgegeben». Man muß noch das Vorbehaltsrecht der Bischöfe Art. 13

hinzunehmen, um die ganze Einschränkung zu haben : «Erklärt die Deutsche

Bischofskonferenz, daß sie einer Vorlage aus Gründen der verbindlichen
Glaubens- und Sittenlehre der Kirche nicht zustimmen kann, so ist zu
dieser Vorlage eine Beschlußfassung der Vollversammlung der Synode
nicht möglich». Nun ist hier zwar nur ein sehr substanzieller Bereich

(«der verbindlichen Glaubens- und Sittenlehre») als Reservat angegeben.
Aber man weiß, wie weit dessen Probleme sich in sehr konkrete Fragen
von Liturgie, theologischer Problematik oder des Gemeindelebens
verflechten. Hinzu kommt das «Gesetzgebungsrecht der Bischöfe» und die

Vorlagepflicht der Synode. Damit ist diese nicht frei, ihre
Beratungsgegenstände einzubringen, ihre eigene Geschäftsordnung festzusetzen
oder eine eigene Beschlußfassung selbst nur als Empfehlung, schon gar
nicht mit Gesetzgebungsvollmacht herbeizuführen, wenn die Bischöfe

es nicht wollen.

2. 4 Episkopalismus oder Kirche als Volk Gottes?

Papst Johannes XXIII. hat als Papst den Papalismus unserer
Epoche durchbrochen. Wo ist im deutschen Episkopat die Gruppe von
Bischöfen, die den Episkopalismus zu beseitigen bereit ist und die endlich

die dogmatische Theorie von der Kirche als «Volk Gottes» 9 in Praxis

9 Bekanntlich hat M. D. Koster in seiner Arbeit «Ekklesiologie im Werden»
(Paderborn 1940) die Deutung der Kirche als «Volk Gottes» in unserer Epoche als



Innerkirchlicher Protest und Synode 351

und Funktion zu überführen vermag? Es sieht inzwischen leider für
viele so aus, als ob auf der einen Seite der Episkopat und auf der anderen
Seite das « Kirchenvolk» stehe. Jedenfalls ist bei einem Teil der jungen
Generation, und zwar nicht zuletzt in ihren aktiven und kirchlich
engagierten Gruppen dieser Eindruck entstanden. Vielleicht fühlen sich die
Bischöfe isoliert und verunsichert, in ihren eigenen Kirchen angegriffen,
und reagieren ihrerseits reiz-inadäquat. Vielleicht gibt es ganz
ungerechtfertigte Angriffe seitens der Protestgruppen. Aber man muß sich

fragen, woher das kommt. Allein die Bildung dieser Gruppen muß doch
den Bischöfen zu denken geben. Zum mindesten fehlt es an genügender
Kommunikation zwischen ihnen und den Basiskräften. Sie müssen wissen,

daß sich durch verschiedene Faktoren bei vielen über sie das Bild
einer autoritären Oligarchen-Gruppe gebildet hat. Das dürfte weder
ihrem eigenen Selbstverständnis entsprechen noch von den meisten
ihrer engsten Mitarbeiter bestätigt werden. Aber das ändert nichts an
der Tatsache, daß es vorhanden ist und seine rollenpsychologische
Wirksamkeit entfaltet. Es muß durch beharrliche Kommunikationsarbeit
abgebaut werden. Es müssen vor allem neue Bewußtseinsstrukturen von
Kooperation in der Kirche entwickelt werden. Ihre Basis muß die Partner-
schaftlichkeit sein, von der das Amtsbewußtsein und die Amtsfunktion
neu zu prägen sind. Das Synodalstatut gibt dem Eindruck Vorschub,
als hätten sich die Bischöfe zum Modell der Episkopalkirche entschieden

statt mit der Kirche als «Volk Gottes» und mit einem neuen Verständnis

von «Volkskirche» ernst zu machen.
Was soll eigentlich dieses Gegenüber von Episkopat und Synode,

das sich im Statut spiegelt? Welche Angst muß die deutschen Bischöfe
erfüllen, wenn sie meinen, die genannten Reservate behalten zu müssen.

Denn man bedenke, mit welchem Anteil sie selbst und die von ihnen in
eigener Vollmacht zu ernennenden Synodalen vertreten sind! Er macht
rund ein Drittel der Gesamtsynode aus. Anders als die übrigen
Synodenmitglieder kennen sie sich, z. T. durch jahrzehntelange gemeinsame
Arbeit, haben einen funktionierenden Administrationsapparat im Hintergrund

und gegebenenfalls ihre personellen und finanziellen Hilfsmittel.
Fürchten sie wirklich, daß ihre Auffassungen keine hinreichende
Überzeugungskraft entfalten werden, so daß es ihrer autoritativen Restrik-

einer der ersten vertreten, und zwar zu einer Zeit, als es aufgrund der vorherrschenden

Auffassungen und der «offiziellen» Interpretation durch Pius XII. mit seinem
zentralen Begriff vom «Corpus Christi mysticum» noch ausgesprochen «unangepaßt»
war.



352 Innerkirchlicher Protest und Synode

tionen bedarf, um sich durchzusetzen? Was halten sie von den
Synodalen? Glauben sie, diese würden sich der inneren Werbekraft der
größeren Wahrheit im Ringen um die anstehenden Probleme nicht genügend
zugänglich zeigen und nicht aus hinreichendem Glaubenssinn oder
Sachverstand zu ihrer Urteilsbildung kommen Wir haben noch gut die

Enttäuschungen in Erinnerung, die die Bischöfe und mit ihnen die
Weltöffentlichkeit erlebten, als Paul VI. auf dem II. Vatikanum zu seinen

einsamen Eingriffen schritt. Im Nachhinein läßt sich sagen, daß sie so

gut wie nichts zur inhaltlichen Klärung der Probleme beigetragen und
die wirkliche Autorität des Papsttums eher gemindert als gefördert
haben. Möchten die Bischöfe in Deutschland sich ernsthaft ähnlichen
Krisen unterziehen?

Schon jetzt hört man von engagierten Gläubigen auf Pfarr- und
Bistumsebene nicht selten: «Man möchte unsere Mitarbeit, verspricht
uns in Gemeinderäten oder sonstigen Gremien Spielraum, gibt sie uns
auch und nimmt unsere Aktivität in Anspruch. Wenn es aber gewichtige

Entscheidungen zu fällen gilt, erwacht beim Klerus immer wieder
ein seltsames Amtsbewußtsein. Dann wird mit einem Mal hinter
verschlossenen Türen verhandelt und uns Laien anschließend erklärt, hier
hätten wir nur noch zu hören und auszuführen. Hier seien die Amtsträger

allein zuständig.» Offenbar muß man in unserer Kirche in allen

Führungsschichten einen Umlernprozeß von autoritativer zu kollegialer
oder kooperativer Führung durchmachen. Die dazu fähigen Bischöfe
sollten ihn selbst einleiten. Die Hirten werden dadurch mit Sicherheit

zwar weniger gehorsame Schafe bekommen, aber sie werden als kirchliche

Führungspersönlichkeiten um so mehr aktive und selbstverantwortliche

Mitarbeiter gewinnen. Das neue Selbst- und Gesellschaftsbewußtsein

macht keineswegs unfähiger zur Zusammenarbeit oder zum
Engagement aus Glauben als ein früheres. Nur ist es jeder Form von
Personenkult abhold, will Sachgerechtigkeit und Basisgleichheit der

Beteiligten. Wo Angehörige des Klerus dieses Bewußtsein sich nicht
aneignen können, reagieren sie oft mit Furcht um ihre Autorität. Aber sie

merken nicht, daß nur ein bestimmter Autoritätsstil angegriffen wird,
nicht das Amt oder die Autorität als solche, wo diese von der Person

funktionsgerecht gedeckt werden.
Die genannte Angst wird in unserer Kirche weiter durch ein

Amtsverständnis gefördert, das aus einem ganzen Komplex ekklesiologischer
Verengungen heraus kommt und leider auch vom II. Vatikanum nicht
genügend durch biblische und ökumenische Dimension überwunden



Innerkirchlicher Protest und Synode 353

wurde. Jeder Fachtheologe weiß, daß zwischen dem 1. und 2. Kapitel
der Konstitution über die Kirche einerseits und dem 3. Kapitel anderseits

eine unaufgearbeitete Gegensätzlichkeit waltet. Vereinfacht gesagt:
In den beiden ersten Kapiteln wird allen Gliedern der Kirche der Heilige
Geist zugesprochen und mit ihm ein urteilsfähiger Glaubenssinn, wird
betont, daß alle Getauften zusammen die Kirche bilden und berufen
sind, aktiv zu ihrem Aufbau das Ihre beizutragen. Dort ist also das
Gemeinsame das Grundlegende. Im zweiten Teil werden wesentliche
Unterschiede von Hierarchie und Volk geltend gemacht, wird den Hirten
allein das Amt zu lehren und zu leiten zugesprochen, hat das Volk passiv
zu hören und aktiv zu gehorchen. Die beiden Positionen spiegeln die

neuere kollegiale und die ältere autoritäre Kirchenkonzeption
unverkennbar wieder. Man hat zwischen ihnen einen Kompromiß versucht,
der das Unerledigte jedoch nicht zu überdecken vermochte. Das Synodalstatut

zeigt in gewissem Sinn den gleichen Widerspruch. Bei den hier
kritisierten Verordnungen stand im Grunde immer noch das alte Konzept

Pate, das Yves Congar in seinem bahnbrechenden Buch über die

Stellung des Laien in der Kirche schon in den fünfziger Jahren mit
beißender Ironie durch seine Anekdote mit Kardinal Gasquet
karikierte 10: «Ein Taufbewerber fragte einen katholischen Geistlichen nach
der Stellung des Laien in seiner Kirche. Die Stellung des Laien in unserer
Kirche, erwiderte der Priester, ist eine zweifache: er kniet vor dem

Altar und er sitzt unter der Kanzel. Der Kardinal fügt hinzu: Seine

dritte vergaß man zu nennen: er greift nach seinem Geldbeutel».
Inzwischen dürfen die Laien zwar schon um den Altar stehen, aber unter
der Kanzel haben sie, sofern es ernst zu werden beginnt, immer noch zu
sitzen und sich belehren zu lassen - und den Geldbeutel müssen sie auch

noch ziehen. Sollte es der Synode wirklich nicht möglich sein, ein
besseres Modell der Kooperation zu entwerfen und damit auch Priestern
und Bischöfen eine Möglichkeit anzubieten, aus ihrer konstitutionellen
Isolierung in die unterstützende Gemeinsamkeit mit allen zu kommen?
Die ersten zwei Kapitel der Kirchenkonstitution mit ihren ekklesiologi-
schen Prinzipien bieten durchaus die dogmatischen Voraussetzungen
dafür. Die Synodalen brauchen ihnen nur den entsprechenden Stellenwert
zu geben, wie die Bischöfe auf dem Konzil jenem Prinzip des I. Vatika-
nums ein entsprechendes Gewicht gegeben haben, wonach sie ihr Amt
nicht vom Papst, sondern von Christus selbst empfangen. Dadurch ist

10 Der Laie. Stuttgart 1952, 7.

23



354 Innerkirchlicher Protest und Synode

das bischöfliche Kollegialitätsprinzip herausgehoben worden. Nun sollte
die allgemein kirchliche Kollegialität eröffnet werden. Die Laien und
Priester haben ihre Teilnahme am Amt Christi auch nicht durch Papst
und Bischöfe, sondern durch den Heiligen Geist selbst. Die Meißener

Synode bietet für die Erweiterung des Kollegialitätsprinzips auf alle

Gläubigen bereits ein beachtenswertes Modell an n.

2. 5 Überspannte Demokratisierungstendenzen in der Kirche?

Damit sind wir bei kirchlichen Strukturveränderungen. So unglaublich

oder unzumutbar es manchem klingen mag: die Synode soll sie

anstreben. Dem müßte endlich die Erarbeitung dessen vorausgehen, was

unter dem Stichwort der Demokratisierung in der Kirche so oft genannt
und so unkontrolliert verworfen wird. Hier stehen wir vor einem wichtigen

Komplex unerläßlicher theologischer Reflexionen und kirchlicher
Praxis. Wenn die Synode nicht einen entscheidenden Schritt zugunsten
der sogenannten Demokratisierung der Kirche vorankommt, dann - so

wage ich zu behaupten - hat sie ihren geschichtlichen Auftrag in unserer
Epoche und in der zentraleuropäischen Gesellschaft verfehlt.

Ich weiß natürlich, daß man in gewissen Kreisen schon beim Wort
«Demokratie» oder «Demokratisierung der Kirche» abwehrt. Der Slogan,
der sich dabei herausgebildet hat, ist im Grundtenor immer der gleiche

- und weil er so oft wiederholt wird, halten ihn die meisten auch bereits
für bewiesen. Er lautet: Die Kirche kann nicht einfach mit einer
profanen oder bürgerlichen Gesellschaft gleichgesetzt werden, deshalb ist
das demokratische Modell auf sie nicht anwendbar. Und man begründet
etwa: Ihre hierarchische Grundstruktur mit der unverwechselbaren

Zuständigkeit von Papst und Bischöfen für Glaubens- und Sittenlehren wie

für kirchliche Gesetzgebung ist «göttlichen Rechts» weil göttlicher
Einsetzung, an ihr kann menschlicherseits nicht gerüttelt werden. Oder:
Über Glaubenswahrheit kann man nicht verhandeln oder durch
Mehrheitsbeschluß entscheiden wie in politischen Fragen. Oder: In Sachen

des Heils weiß das Volk nicht aus sich heraus, was ihm wirklich förderlich

ist, denn die Menschheit ist erbsündlich oder durch sonstige
fragliche Neigungen vom eigenen Geschmack befangen; dafür hat Gott
besondere Männer ins Amt berufen; sie allein sind die berufenen Lehrer
und Hirten in Heilsfragen, von denen die anderen sich führen zu lassen

11 Vgl. «Das Meißener Synodaldekret I». Herder-Korrespondenz 24 (1970)
576 ff.



Innerkirchlicher Protest und Synode 355

haben. - Nun berühren wir hier einen umfassenden Komplex. Kein
katholischer Theologe wird behaupten, daß in der Beweisführung soeben alles

rundherum falsch sei. Aber ich behaupte, daß sich in die angesprochenen
Wahrheiten ein gut Stück Ideologie gemischt habe und beides nun
schiedlich-friedlich durcheinander walte. Dieses Ineinander oder genauer
die Ideologie in diesem Komplex muß endlich freigelegt werden. Ich
fürchte, es wird sich bei genaueren Forschungen über das Verhältnis von
Gesellschaft und Kirche in der Geschichte bald zeigen, daß das genannte
hierarchische Modell nichts anderes als eine Dogmatisierung vergangener
Gesellschaftsordnungen und -auffassungen ist und monarchistisch-patri-
archale oder oligarchische Gesellschaftsstrukturen früherer Epochen
unvermerkt in die Kirchentheorie übernommen sind. Man hat diese Strukturen

dann unkritisch als «immer schon vorgegeben» und damit «göttlich»

ausgelegt - ein Bewußtseinsprozeß, den wir auch auf anderen
Gebieten von Sitte, Recht und sozialen Ordnungen hinreichend kennen.

Hier nur einige Daten als Hinweise, die freilich noch der
gründlicheren Bearbeitung harren: Es ist erstaunlich, daß die neutestament-
lichen Gemeinden in ihrer Frühzeit mit Sicherheit keine «hierarchische»

Struktur in der jetzigen römisch-katholischen Ausprägung haben,
sondern ein viel offeneres Miteinander von petrinischen und paulinischen
Traditionen, eine Dialektik von «Amt» und «Charisma», von
institutionalisierten und spontan-prophetisch wirksamen Kräften zu finden ist.
Es ist auffällig, daß die papal-episkopalen Ordnungen der katholischen
Kirche die Beamten- und Regierungsstrukturen wiederspiegeln, die das

Imperium Romanum und später Byzanz aufzuweisen hatten, und daß

sich diese mit besonderer Deutlichkeit im kirchlichen Raum nach der
Konstantinischen Wende ausprägen, also in einer Zeit, da die Kirche
und Bischöfe zum Teil staatsbeamtliche Funktionen zu übernehmen

begannen. Nicht weniger fällt auf, daß Piaton die Oligarchie mit dem

Philosophenkönig an der Spitze als geeignetste Regierungsform der
«Polis» ansah und gleichzeitig platonisch-neuplatonische Strömungen die

Kirche der Antike und des Mittelalters bis in die Neuzeit vorrangig
bestimmt haben.

Noch größere Aufschlüsse erhalten wir aber aus den Krisen, mit
denen sich die Demokratie in unserer bürgerlichen Gesellschaft durchsetzte

und die Monarchie ablöste. Daß die Monarchie «göttlichen Rechts»
sei und die Rede davon, daß «alle Macht vom Volke komme», eine

Anmaßung der Volksmassen gegen die göttlich gesetzte Ordnung bilde, ist
von früheren kirchlich gesonnenen Staatsrechtlern in zahlreichen Varia-



356 Innerkirchlicher Protest und Synode

tionen begründet worden. Man ging dabei durchaus von einer theologisch

richtigen Einsicht aus, sofern man die Gesellschaftsordnung aus
Glauben heraus deutete : daß nämlich alle Macht von Gott stammt. Aber
man merkte nicht, wie einseitig man dieses Prinzip «von oben» aus
zeitgebundenen Gesellschaftsvorstellungen anwandte. Man meinte daher

munter, die Monarchie oder die Feudalherrschaft sei die einzig
gottgewollte Staatsordnung, denn nur der König oder die Fürsten wären

«von Gottes Gnaden» zur Regierung bestellt. Die Begründungen, die
damals für die göttliche Herkunft der Monarchie oder Adelsherrschaft
gegeben wurden, klingen denen so verblüffend ähnlich, die heute für die

Verteidigung der «Hierarchie» in ihrem konkreten Verständnis unserer
Kirche bis zur Stunde gegeben werden, daß allein schon deshalb
Verdacht und kritische Überprüfung dringend angezeigt sind.

Entsprechendes gilt auf der Ebene der Wahrheitsfindung und der

Führungsfähigkeiten. Auch hier finden wir in der alten Gesellschaftslehre

erstaunliche Parallelen zu kirchlichen Vorstellungen über die besondere

Zuständigkeit der Amtsträger und die Unzuständigkeit des «Laos», des

Volkes. «Man beachte den Grundzug alles absolutistischen Denkens ob

alt oder neu», sagt Strzelewicz (mit anderen, ähnlich urteilenden
Fachwissenschaftlern dieses Gebietes) : «die Unfähigkeit des Volkes, sich selbst

zu regieren, ist das Ausgangsaxiom. Es ist entweder zu dumm dazu oder
die einzelnen Volksmitglieder sind zu egoistisch dagegen setzt alles

demokratische oder konstitutionelle Denken das entgegengesetzte
Axiom: im Volk steckt Weisheit oder wenigstens die Anlage dazu,

Egoismen können im Verhandlungswege oder durch Unterwerfung unter
den Mehrheitswillen ausgeglichen werden»12. Nach «demokratischem
Modell» ist man der Überzeugung, daß die Wahrheit um so eher erkannt
wird, je mehr Menschen nach ihr suchen. Diese Sicht bringt sicher nicht
alle Momente der Wahrheitsfindung zur Sprache. Aber sie hat Erhebliches

für sich. Besonders in Sachen unseres Sittlichkeitsbewußtseins und
seiner Entwicklung wird sie durch die geschichtlichen Tatsachen
vielfältig bestätigt. Hier ist der Weg zur größeren Humanität und einem

entsprechenden Wahrheitsbewußtsein eindeutig die Frucht eines
gesamtmenschlichen Prozesses aus der Kommunikation von gewonnenen
Einsichten, nicht zuletzt durch Leid- und Glückserfahrung ganzer Völker
in ihrer Geschichte.

12 W. Strzelewicz, Industrialisierung und Demokratisierung der modernen
Gesellschaft. Hannover 1964, 64



Innerkirchlicher Protest und Synode 357

Wahrheitsfindung ist somit eindeutig ein sozialer (und zugleich so-

ziativer Prozeß. Das gilt auch für die Kirche. Diese hat darin in hohem
Maß von Entwicklungen der Gesellschaft profitiert und ist keineswegs
immer als die vorweg Wissende in der Vergangenheit wirksam geworden.
Zudem ist in der Kirche das «Demokratische Modell» auf diesem Gebiet

längst in Funktion. Denn auf allen Konzilien wurde auch über Wahrheitsfragen

abgestimmt. Man weiß noch zu gut, daß jene Kräfte in Rom zur
Zeit des II. Vatikanums, die mehr oder weniger im Papst allein den

Garant der Glaubenswahrheit sehen wollten, von der Zuständigkeit vieler
Bischöfe sehr wenig hielten und das Ende des Konzils als dessen bestes

Ereignis taxierten. Die Bischöfe haben dem wenig Rechnung getragen
und ihre theologische Zuständigkeit kirchenpolitisch und -praktisch
geltend gemacht. Entsprechendes muß nun durch das «Volk Gottes» in
seinen übrigen Gliedschaften geschehen. Die theologischen Prinzipien
dafür sind, wie erwähnt, durchaus vorhanden. Sie harren darauf, ins
konkrete Leben übertragen und «politisch» durchgesetzt zu werden.

Diese Hinweise mögen genügen, um zu zeigen, daß die angeblich
im «göttlichen Recht» begründete einseitig hierarchische Struktur der
Kirche dringend untersucht und von ihren ideologischen Elementen
befreit werden müßte.

2.6 Alte Kirchenstruktur mit neuzeitlichem Autonomiebewußtsein des

Menschen unvereinbar

Daß sich inzwischen so vielfältige Spannungen in der Kirche
entwickelt und es dabei unter anderem zu erheblichem Autoritätsverlust
in ihr gekommen ist, liegt mit einiger Sicherheit an dem Konflikt, der

zwischen alten Kirchenstrukturen einerseits und dem inzwischen
entwickelten Personbewußtsein des Individuums andererseits entstanden
ist. Der Mensch der Neuzeit ist sich in neuartiger Weise seiner Person-

und Menschenwürde bewußt geworden und nicht mehr bereit, davon
abzugehen. Er erträgt es nicht mehr, als Objekt behandelt und nicht als

Subjekt vorausgesetzt zu werden, ob das nun unter familiären,
pädagogischen, politischen oder religiösen Vorzeichen geschehen mag. Wie weit
der «Untertan» in der absolutistischen Gesellschaft monarchischer oder

oligarchischer Prägung behandeltes Objekt und nicht handelndes Subjekt

war, geht aus früheren Auffassungen von Machtzuständigkeiten
hervor. Das Volk und seine Glieder waren nicht die Machtträger, die ihre
Zuständigkeiten im politischen Bereich - etwa durch Wahlen - ihren
Mandanten delegierten und diese in der Ausübung ihrer Macht kontrol-



358 Innerkirchlicher Protest und Synode

Herten. Autonome Macht- und Herrschaftsträger waren allein die
Angehörigen der Herrschaftsgruppen: der Adel oder die Monarchen. Die
Untertanen waren «Geführte», «Behandelte», sie durften allenfalls an der
Macht der Führenden partizipieren, sofern und soweit diese es gewährten.

Auf der gesellschaftlichen Ebene hat sich das nun grundlegend
verändert. In ihr hat sich bei allen Modifikationen innerhalb der westlichen
und der östlichen Demokratien das Bewußtsein durchgesetzt, daß jeder
Bürger für sich selbst zuständig und verantwortlich ist und ihm
entsprechende Rechts- und Handlungsvollmachten zustehen. Gesellschafts-

poütisch hat sich das in der Lehre vom «status activus» des Einzelnen

niedergeschlagen 13. Danach ist die aktive Gestaltung und Mitbestimmung

des politischen Lebens bis hin zur Gesetzgebung nicht mehr
Privileg eines besonderen Standes, etwa des Adels oder der Feudalherren,
sondern ein Grundrecht des Bürgers, das er selbst direkt oder wenigstens
auf dem Weg der Wahl seines Mandanten indirekt wahrnehmen kann.
Der Einzelne beansprucht mitzuentscheiden, wie die Gemeinschaft, in
der er lebt und die er trägt, aussieht. Von dieser gewonnenen Position
kann und darf es auf der Ebene des Gesellschaftspolitischen kein Zurück
mehr geben. Wir müssen helfen und unbeirrt dafür eintreten, daß der
Mensch immer mehr Subjekt sein kann, und alle, die Macht verwalten,
immer mehr aufhören, ihn als Objekt einzustufen.

Was bedeutet das aber auf der Ebene des kirchlichen Lebens Hier
verbirgt sich unter dem Titel einer von Gott kommenden Autorität bzw.
des religiösen Gehorsams meines Erachtens noch viel zu viel, was sich
bei näherem Hinsehen als ungerechtfertigte Herrschaft von Menschen
über Menschen oder als selbstverschuldete Unmündigkeit entpuppt. Auch
in der Kirche muß mit der Auffassung gebrochen werden, man könne

- sei es als Beichtvater oder Ordensoberer, sei es als Pfarrer, Bischof
oder Papst - Menschen autoritär Direktiven erteilen. Das heißt immer,
sie als Objekte behandeln und zu reinen Ausführungsorganen machen.
Auch in Sachen des Heilslebens will der neuzeitliche Mensch für sich

selbst verantwortliches Subjekt sein und will dementsprechend das Leben
der Gemeinde gestalten können. Er ist durchaus bereit, Rat oder auch
mahnendes Gotteswort zu vernehmen und sich dadurch kritisch in Frage
stellen zu lassen. Der neuzeitliche Mensch in seinem Autonomiebewußtsein

unterwirft sich, sofern er Glaubender ist, durchaus theonomer Ver-

13 Zum Thema des «Status activus des Einzelnen in Staat und Kirche» ist zur
Zeit von H.-W. Daigeler eine Dissertation in Vorbereitung. Ich verdanke seinen
Untersuchungen einige wichtige Anregungen.



Innerkirchlicher Protest und Synode 359

bindlichkeit und ist dazu bereit, aus freier Selbstbestimmung, sich in die

Kirche als die Gemeinschaft frei Glaubender einzugliedern und ihre
einsichtigen Ordnungen zu respektieren. Er lehnt es aber ab, daß eine

menschliche Instanz für sich beansprucht, autoritativ für seine religiöse
Existenz zuständig zu sein und autoritativ die Ordnungen der Gemeinschaft

festzulegen, in der er zu leben hat. Vom Subjekt- und
Personbewußtsein kommt somit ein neuer Mitbestimmungsanspruch aller
Glieder in unser Kirchenleben, bis hin zu Fragen der Finanzverwaltung,
der Gottesdienst- und Fastenordnung.

Die Synode muß es als einen hervorragenden Auftrag ansehen, dieses

Autonomie- und Personbewußtsein des Menschen von heute in die

Kirche einzubringen und sich zu seiner Legitimität zu bekennen. Es gilt,
das inzwischen überholte Modell des «Oberhirten», dem das der «Herde»
und «Schafe» entspricht, ebenso abzubauen, wie falsche Implikate des

«Episkopos» - des «Aufsehers» - gegenüber den zu Beaufsichtigenden
oder zu Bewachenden. Die Synode muß helfen, ein neues «Leitbild» des

Bischofs zu entwerfen als desjenigen, der sich wirklich im Ministerium

- im Dienstauftrag - für die anderen versteht, herausragend durch
Engagement und überzeugende Zuständigkeit im Sachlichen, mehr als

Koordinator und Mitsuchender, Mittragender denn als einer, der auf
seine von Gott kommende Autorität pocht. Der demokratische Politiker
braucht seinen Auftrag keineswegs weniger als ein von Gott her
kommendes Amt zu verstehen und zu verwalten als der frühere Monarch

«von Gottes Gnaden». Ebensowenig besagt eine Demokratisierung in der
Kirche einen Widerspruch zur göttlichen Herkunft des Amtes in ihr.
Vor allem muß es endlich zu einem Abbau des Personenkultes in unserer
Kirche kommen, in der aus einem ideologisierten Amtsverständnis mit
zahlreichen verzweigten Maßnahmen bisweilen immer noch ein unzumutbarer

«Kultaufbau» bestimmter Persönlichkeiten getrieben wird. Was
sich bei uns, angefangen von Titeln über massenpsychologisch zwar
wirksam distanzierende, gesellschaftlich zugleich aber auch absondernde

Kleidung bis zur Platzreservierung noch tut, macht es dem Amtsträger
beinahe unmöglich, einfach Mensch unter Menschen zu sein. Er wird
beständig von einem geheimnisvollen Ehrfurchtsnimbus umgeben, der
ihn ebenso von dem «übrigen Volk» isoliert wie psychosozial die

fragwürdigsten Formen von Amtsbewußtsein in ihn projiziert. Man braucht
nur einmal zu beobachten, wie sich das im gruppendynamischen
Phänomen äußert, wenn in gewissen kirchlichen Schichten Kleriker - zumal
höheren Ranges - in Laienkreisen auftauchen.



360 Innerkirchlicher Protest und Synode

Mag sein, daß all dieses hier besonders akzentuiert wurde. Es
geschah, um zu verdeutlichen. Ohne Zweifel ist in diesem Zusammenhang
auch theologisch noch erheblich zu arbeiten, um die wirklich unaufgebbaren

Bestandteile des kirchlichen Amtes herauszustellen und zu
erhalten. Aber ebenso sicher ist es, daß das neue Humanitäts- und
Personbewußtsein, das sich seine Ausprägung im gesellschaftlichen und
politischen Raum gesucht hat, an den Grenzen der Kirche nicht haltmacht.
Man kann von dem selben Menschen nicht erwarten, daß er sich einerseits

im gesamten nichtkirchlichen Raum als Subjekt versteht und
entsprechende Grundrechte einfordert - Rechte, die zu verlangen die Kirche
ihn etwa im Elternrecht oder im Recht auf Religionsfreiheit zu fordern
ermuntert -, und daß er sich andererseits in der Kirche als Objekt
verstehen muß. Die Lösung, ihn hier durch begrenzte Teilnahme an der
Amtsvollmacht zu erheben und zu versöhnen, wird an allen Erfahrungen
besonders im politischen Raum scheitern. Denn solche Gnadenerweise

sind immer ins Belieben der Voll-Mächtigen gestellt. Wenn es ihnen
nicht mehr paßt, meinen sie, die anderen auf ihre Unzuständigkeit
verweisen und sie zum Objekt ihrer Direktiven machen zu können. Hier
müssen Grundsatzlösungen gefunden werden. Ihr sicherer Ausgangspunkt

muß die Würde des Menschen und das daraus erwachsende Recht
sein, selbst das tragende Subjekt von Macht und Recht zu sein. Dieses

Humanitätsbewußtsein entspricht zutiefst jener Berufung des Menschen

zur Freiheit und Würde, die das Evangelium geschichtsmächtig gemacht
hat. Es muß daher auch als theologischer und ekklesiologischer Ausgangspunkt

veranschlagt werden.

Für die Zukunft der Kirche wird Entscheidendes davon abhängen,
ob diese dem autonom gewordenen Menschen eine Form der
Kirchenverbundenheit und Glaubensexistenz anbietet, mit der er sich als säkular
eröffnetes, freiheitlich gesonnenes und zur Eigenverantwortung berufenes

Wesen identifizieren kann. Es wird sich zeigen müssen, ob sie den ihm
zukommenden «Status activus» mit entsprechenden Grundrechten auch
in ihrem Raum gewähren oder den Menschen im Grunde doch nicht real

emanzipieren, also nicht aus Überwachung und Dirigismus entlassen will.
Welche Motive hierbei auch immer eine Rolle spielen mögen, ob Angst
vor dem Risiko der Freiheit, unaufgearbeitete Vorstellungen von
kirchlichen Strukturen mit Berufung auf ihre «göttliche Herkunft» oder auch
unbewußtes Machtstreben (bewußtes möchte ich nicht einmal
veranschlagen), kann dahingestellt bleiben. Entscheidet sie sich nicht zum
selbst- und mitverantwortlichen Menschen und zur Anerkennung seiner



Innerkirchlicher Protest und Synode 361

Zuständigkeiten, dann wird sie die Gesellschaft von morgen ebenso

verlieren, wie sie die Arbeiterschaft von gestern verloren hat. In den

vergangenen Gesellschaftsprozessen hatte sie es ebenfalls nicht genügend
ernstgenommen, wie sehr es dem Arbeiter um den berechtigten Protest

gegen seine Selbstentfremdung ging. Mit Sicherheit wird der Bürger der

neuen Industrie- und Bildungsgesellschaft der autonom und frei
verantwortliche Mensch sein wollen. Er wird sich nie mit einer Geführten-Rolle
in der Kirche identifizieren können.

2. 7 Reform der kirchlichen Sexualmoral

Die Synode muß schließlich der jungen Generation das Angebot
einer glaubwürdigen Sexualmoral oder wenigstens einen entsprechenden
Reformauftrag unterbreiten. Es geht nicht an, daß der junge Mensch

aufgrund nicht zur Kenntnis genommener sexualbiologischer,
-psychologischer und -soziologischer Daten weiterhin mehr oder weniger
unausweichlich aus der Sakramentsgemeinschaft herausgedrängt wird oder in
ihr nur mit dem Preis schwerer UnWürdigkeitsgefühle verbleiben kann.
Es muß ihm eine Sexualethik angeboten werden, die er in Einklang mit
seinen Wertüberzeugungen und seiner biographischen wie interpersonellen

Entwicklung anzunehmen vermag.
Ich spreche ganz konkret die Fragen der vorehelichen Geschlechtlichkeit

und der Masturbation, aber auch der homoerotischen
Verhaltensformen an. Die empirischen Sexualwissenschaften haben hier in
großer Schnelligkeit innerhalb der letzten 30 Jahre Tatsachenforschung
getrieben und Tatsachenaufklärung geleistet. Die kirchliche Ethik hat
sie noch nicht im entferntesten verarbeitet. Es geht keineswegs darum,
das Faktische zum schlechthin Normativen zu machen. Aber diese Ethik
geht immer noch von dem fragwürdigen Prinzip aus, daß nicht sein

kann, was nicht sein darf - konkret: daß der Mensch unmöglich ein
sexuelles Wesen sein kann, bevor er eines sein darf. Das «Dürfen» ist der
Ehe vorbehalten - also ist es unmöglich, daß der Mensch auch schon

vorher Sexuelles erleben, erfahren oder in Funktion bringen darf. Er hat
eigentlich bis zum Eheschluß unsexuell zu leben. Sexualität und ihre
Aktivität ist somit in ihrer moralischen Erlaubtheit exklusiv vom
verheirateten Erwachsenen und vom Sinnziel der Fortpflanzung konzipiert.
Wie aber, wenn der Mensch schon vorher ein Geschlechtswesen ist Wie,
wenn sich die entsprechenden Funktionen schon vorher - wie alle unsere
Funktionen - durch Aktivität einüben, erlernen, ausbilden wollen Wie,
wenn die umfassendste Funktion menschlicher Geschlechtlichkeit nicht



362 Innerkirchlicher Protest und Synode

die Fortpflanzung, sondern die Kontaktaufnähme und die Entfaltung
der Wir-Bildung, also eine sozialisierende Funktion ist? All das sind

Fragen, die bisher an dem entscheidenden Axiom kirchlicher Sexualmoral

zerschellten, wonach jede frei gewollte (zugelassene oder provozierte)

sexuelle Lusterfahrung außerhalb der Ehe «schwere Sünde» ist.
Nach einer päpstlichen Erklärung aus dem 17. Jahrhundert14 gibt es

im sexuellen Bereich keine «parvitas materiae» - keine Materie, die

moralisch geringfügig wäre.

Hier muß endlich ein neuer Entwurf versucht werden - mit viel
Mut. Es darf unmöglich wie mit den früheren diesbezüglichen
Bemühungen gehen. Zu ihnen hat W. Bokler in seinem Kommentar für «Die

sexualpädagogischen Richtlinien in der Jugendpastoral» aufschlußreich

berichtet, wie schwer die Vorarbeiten dafür waren. Prälat Wolker hatte
bereits in den dreißiger Jahren einen Anstoß gegeben, neue Unterlagen

für diesen Bereich zu erarbeiten. Eine Kommission wurde damit
betraut, arbeitete einen Text «Über die Pflicht und Art der geschlechtlichen

Aufklärung» aus - der von der Fuldaer Bischofskonferenz seinerzeit

verworfen wurde: «Das Schicksal dieser Eingabe, die zunächst eine

Vorklärung bezweckte, brachte die Arbeit der Kommission zum
Erliegen», schreibt Bokler. «Es wurde nicht mehr weitergeforscht, es

wurde durch Flüsterpropaganda das wichtige Thema sogar zu einer Art
Tabu gestempelt. Es gab einschlägige Zeitschriften, die es ablehnten,
Artikel aus diesem Sachbereich abzudrucken, 'weil sie mit den Behörden
nicht in Konflikt kommen wollten'. Wie es aber der heranwachsenden

Jugend erging, das schien weniger zu beunruhigen» 15. Ich habe den

Eindruck, daß wir zur Zeit durchaus in einer sehr ähnlichen Situation sind.
Es gibt kaum ein Thema im kirchlichen Raum, bei dem offene Diskussion

und «Befreiungsbewegungen» so sehr mit Argusaugen beargwöhnt
werden wie Fragen der Jugendsexualität. Wehe, wenn hier ein Theologe
Überlegungen frei äußert, die von der geltenden kirchlichen Auffassung
abweichen. Dabei sind die erarbeiteten Richtlinien, die in vielen Punkten
sehr begrüßt wurden, inzwischen wieder neu zu redigieren. Vor allem
müssen offene Forschungen im kirchlichen Raum hierzu ermöglicht werden

- unter Zusammenarbeit mit den zuständigen Erfahrungswissenschaften

sowie der philosophischen und theologischen Ethik als Norm-

14 Vgl. Denzinger-Schönmetzer Nr. 2013.
15 W. Bokler - H. Fleckenstein, Die sexualpädagogischen Richtlinien in

der Jugendpastoral. Mainz 1967, 22.



Innerkirchlicher Protest und Synode 363

Wissenschaft. Ich wage zu sagen, daß es gut ist, daß sich die jungen
Menschen nicht mehr durch beständige Schuldindoktrination ihre
außergewöhnlich große Sündhaftigkeit einreden lassen, und zwar letztlich
deshalb, weil man nicht will, daß sie so sind, wie sie sind - nämlich auch

schon als Pubeszenten oder Unverheiratete Geschlechtswesen.
So sehr ein neues Ethos von Zucht, Keuschheit oder humaner Kultur

der Geschlechtlichkeit freigelegt und um seine Verwirklichung gerungen
werden muß, dieses Ethos muß ein glaubwürdiges sein. Eine kirchliche
Moral, die immer noch gemäß zahlreicher Kontexte nicht bereit ist, ihre

Zusammenhänge mit Sexualangst oder -pessimismus vergangener Epochen

deutlich aufzugeben, besitzt nicht in den Augen der jungen Generation

diese Glaubwürdigkeit.
Es sei nur angedeutet, daß hierher auch das Thema «Frau in der

Kirche» und «Zölibat des Amtspriesters» gehört. Mit einem geschärften
Sinn für tatsächliche Verhältnisse, für Wahrhaftigkeit und Echtheit
glaubt der junge Mensch all dem nicht, was als ideologischer Überbau
oder aus sonstigen unerledigten Komplexen theoretisch dazu vertreten
wird. Er möchte beide Themen in unvoreingenommener Wissenschaftlichkeit

und offener Sachlichkeit erörtert und verarbeitet wissen.

2. 8 Interkommunion und das Konzil der ganzen Christenheit

Die Synode sollte sich von der Jugend neue Impulse und Hoffnungen
für die eine Christenheit geben lassen. Allenthalben droht dem
ökumenischen Aufbruch Gefahr. Der charismatische Atem der großen Gestalten

- eines Söderblom oder Visser't Hooft, eines Johannes XXIII. oder
Kardinals Bea - droht auszugehen. Kleinarbeit, Administration, Organisation

- viele Faktoren und Elemente, die z. T. verständlich und nötig
sind, lähmen. Im Sinne des eingangs Gesagten muß es das gute Recht
des jugendlichen Mutes in der Kirche bleiben, auf Zukunft und auch auf
das schier Unglaubliche hin zu leben und das Leben dorthin zu bewegen.
Daß junge Menschen einfach nicht mehr von denen beim Mahl des Herrn
getrennt sein wollen, mit denen sie sich in brüderlicher und menschlicher
Nähe als Christen erfahren, sollte ernsthafter bedacht werden als ein

abstraktes theologisches Argument von gestern. Die junge Generation
setzt unbeschwerter Einheit als die ältere. Sie glaubt nicht daran, daß

die unzähligen Distinktionen und Entzweiungen der Väter, Gelehrten und
Administratoren wichtiger seien als ihr eigenes Bewußtsein und
deutlicher Wille zueinander.

Sie hat damit vielleicht instinktiv richtiger als mancher Fachmann



364 Innerkirchlicher Protest und Synode

in Kirchenfragen erfaßt, daß eine Glaubensgemeinschaft wesentlich
dort ist, wo gemeinsame Überzeugungen und die Entscheidung für
einander tragen. Einst haben Überzeugungshaltungen getrennt. Nun sollten
sie auch wieder verbinden. Theoretische Fragen müssen aufgrund dieses

Willens zueinander im Nachhinein, und an diesem Willen orientiert,
gelöst werden. Die Interkommunion soll meines Erachtens - ich schließe

mich hierin Alfons Kirchgässner 16 oder Wolfhart Pannenberg 17 an -
vorbereiteten Kreisen nicht mehr verweigert werden, sofern sie im Glauben

an die Gegenwart des auferstandenen Christus verbunden sind. Denn
die dogmatischen Differenzen oder Ängste zeigen sich angesichts des

gemeinsamen Heilsglaubens immer mehr als vordergründige Verschränkungen.

Die Kirchenleitungen der jeweils zögernden Konfessionen sollten
im Grunde froh sein, daß sie derartige Impulsgruppen haben und eher

danach trachten, die von ihnen ausgehenden Initiativen zu festigen,
statt sie auf bisherige Festlegungen und korporative Einheitlichkeit
zurückzuschrauben. - In ähnlicher Weise müßten ökumenische
Interaktionen auf Pfarr-, Bistums- und Landesebene von der Synode zum
ausdrücklichen Inhalt ihrer Willenserklärung gemacht und den Bischöfen
als solche unterbreitet werden. Sollte ein einseitiges Autoritäts- und
Amtsverständnis sie immer noch daran hindern, in dieser Willensäußerung

ein «Mandat Gottes» zu sehen? Vox populi - vox Dei: in der Stimme
des Volkes ist die Stimme Gottes vernehmbar. Dieses altkirchliche Prinzip

könnte, wenn auch stets mit kritischem Sinn zu benutzen, hier eine

geeignete Anwendung finden.
Vor allem aber sollte die Synode in Deutschland, das als Ursprungsland

der Reformation der übrigen Christenheit wahrhaftig einiges schuldet,

die Idee des einen, wirklich ökumenischen Konzils aller Kirchen
zum deklarierten Ziel künftiger Kirchenarbeit machen - so wie es

Johannes XXIII. spontan und unkonventionell trotz aller späteren
Beteuerungen seiner kirchenrechtlich denkenden Verbesserer ursprünglich
vorgeschwebt hatte18. Inzwischen hat Lukas Vischer vom Ökumenischen

Rat der Kirchen in Genf erneut eine derartige umfassende Kirchenversammlung

als wünschenswert hingestellt19. Zur Stunde noch eine Utopie

16 Kommunion und Interkommunion. Diakonia 4 (1969) 92—106.
17 Das Abendmahl - Sakrament der Einheit. Publik vom 30. Okt. 1970, 23.
18 Vgl. M. Ziegler, Das römische Verständnis des Ökumenismus zwischen

der Ankündigung und dem Beginn des II. Vatikanischen Konzils. Kerygma und
Dogma 11 (1965) 195-207.

19 L. Vischer, A Genuinely Universal Council... Ecumenical Review, Genf



Innerkirchlicher Protest und Synode 365

Ein Vergleich sei erlaubt: John F. Kennedy gab seiner Nation den

Flug zum Mond als Ziel - und was niemand zu glauben wagte : der Wille
der Menschen einte sich, und sie brachten diese gigantische Leistung
zustande. Die Christenheit zieht zur Stunde einigermaßen ratlos und
räsonierend durch die Tage. Alle Kirchen sind mit sich und ihren innerkirchlichen

Nöten wie Glaubens- und Autoritätskrisen, Kirchenaustritten oder

Hilflosigkeiten gegenüber einer säkularisierten Gesellschaft beschäftigt.
Seltsame atmosphärische Strömungen aus Resignation, Unsicherheiten
und ängstlichem Bewahrungswillen breiten sich aus. Und doch braucht
die Christenheit angesichts der drängenden Weltaufgaben einende
Zuversicht aus einem großen geschichtsmächtig werdenden Impuls, damit
sie das Evangelium Gottes glaubwürdig bezeugen kann. Das wahrhaft
ökumenische Konzil der ganzen Christenheit könnte zum Träger dieses

Impulses werden und der Gesellschaft zeichenhaft bedeuten, daß die

geeinte Menschheit keine leere Utopie, sondern real möglich ist.

22 (1970) Nr. 2. Deutsche Übersetzung mit dem Titel «... ein wirklich universales
Konzil?» Una Sancta, Meitingen 24(1969), 247-254. Diskussion zum Vorschlag:
Parthenios-Aris, C., I. Reactions to «A Genuinely Universal Council». Ecumenical
Review ebd. 107-108; Mehl R., IX. Reactions to «A Genuinely Universal Council»,
ebd. 109-112.


	Innerkirchlicher Protest und Synode

