
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Liturgische und mystagogische Predigt

Autor: Einig, Maternus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maternus Einig

Liturgische und mystagogische Predigt

Von jeher ist das in der Kirche weiterklingende Wort Gottes nicht
an eine Form, an eine Ausdrucksgestalt gebunden gewesen. Schon im
Neuen Testament treten uns verschiedene Möglichkeiten entgegen. Das

Wort erscheint als Botschaft (euangelion), als Heroldsruf (kérygma)
und als direkte Heilszusage. Es hat aber auch die Form der lehrenden

Unterweisung und der lebensgetaltenden Forderung. Bei all den
verschiedenen Ausdrucksmöglichkeiten bleibt aber immer deutlich, daß das

Evangelium nicht in erster Linie «Lehre» ist, sondern Heilszuspruch.
Von diesem urkirchlichen Ansatz her gab und gibt es in der

kirchlichen Verkündigung die katechetische Unterweisung, die missionarische

Predigt, die gottesdienstliche Verkündigung, das theologische Wort
in Schrift und Sprache und das praktische Zeugnis der täglich gelebten
Christusverbundenheit 2.

In gewisser Weise spiegeln die Aussagen der Liturgiekonstitution
des II. Vatikanums über die Verkündigung alle diese Möglichkeiten
wider. Besonders bedeutsam erscheinen folgende Stellen :

In dem Kapitel über das Wesen der Liturgie heißt es, die Apostel
seien von Christus gesandt, «nicht nur das Evangelium aller Kreatur
zu verkünden, sondern auch das von ihnen verkündete Heilswerk zu
vollziehen durch Opfer und Sakrament, um die das ganze liturgische
Leben kreist» 1.

Auf den ersten Blick scheint hier ein Unterschied gemacht zu sein

zwischen Verkündigung und Liturgie. Bei näherem Hinsehen aber ist
das eine bedeutsame Aussage, die nämlich, daß Liturgie vollzogene, also

tatgewordene Verkündigung ist. Noch wird nichts darüber ausgesagt,

1 L. Scheffczyk, Von der Heilsmacht des Wortes. Grundzüge einer Theologie
des Wortes. München 1966, 259.

2 Konstitution des II. Vatikanischen Konzils über die heilige Liturgie, Artikel 6.



Liturgische und mystagogische Predigt 323

daß innerhalb dieser im Tun vollzogenen Verkündigung auch

Wortverkündigung ihren Platz haben kann und in welchem Verhältnis sie zur
Liturgie stehen sollte. Daß ein Unterschied zwischen Liturgie und
Verkündigung durchaus möglich ist, wird deutlich in Artikel 9 der
Konstitution, in dem von der mehr «missionarischen» Predigt die Rede ist,
die zum Glauben ruft und so zur Liturgie erst einmal hinführen muß
und in dem von der Verkündigung an die bereits Gläubigen gesprochen
wird. Die Spezifizierung der ersten Art der Predigt durch den Zusatz:
«ehe sie zur Liturgie hintreten können» scheint nahe zu legen, daß mit
der zweiten gekennzeichneten Form der Verkündigung eine Predigt
innerhalb der liturgischen Feier gemeint ist3.

In Artikel 35 wird dann ausdrücklich gesagt, daß in der Liturgie
Ritus und Wort auf's engste miteinander verbunden sind. In erster Linie
ist bei dieser Aussage an das Wort der Schrift gedacht. Aber unmittelbar

danach wird von der Predigt gesprochen, die als Teil der liturgischen
Feier gekennzeichnet wird. Quellen dieser Predigt sind die Schrift -
gemeint ist wohl das unmittelbar in der jeweiligen Feier verkündete Wort
der Schrift - und die Liturgie selbst. Warum diese Quellen? Weil die

Predigt innerhalb des liturgischen Vollzugs, also die Predigt an die
bereits Gläubigen, Botschaft «von den Wundertaten Gottes in der
Geschichte des Heiles, Botschaft des Mysteriums des hier und jetzt
gegenwärtigen und handelnden Christus» sein soll 4.

Zugleich aber wird noch auf eine weitere Form der Predigt
hingewiesen, nämlich auf die den Ritus oder die Handlung erklärende und
erläuternde Hinführung zur tätigen Mitfeier 5.

Hier wird grundsätzlich deutlich, was liturgische Predigt ist. Alles

zusammengenommen, ergeben sich folgende Gesichtspunkte:

1. Die Predigt innerhalb der liturgischen Feier ist Bestandteil der

Liturgie, und als solcher ist sie immer schon lituigische Predigt.
2. Diese Predigt kann zum Inhalt haben:

a) Das Christusgeheimnis dieser konkreten Feier;
b) Die Schriftworte oder andere Texte dieser Handlung;
c) Die liturgische Handlung oder einzelne Riten;
d) Anregungen zum fruchtbaren Vollzug der Liturgie, näherhin

Grundhaltungen, die zur Mitfeier erforderlich sind.

3 Ebda, Artikel 9.
4 Ebda Artikel 35.
5 Ebda, Artikel 35.



324 Liturgische und mystagogische Predigt

Für die Fragenach der liturgischen Predigt ist also zuerst erforderlich,
sie als Teil der liturgischen Handlung zu begründen. Aus der Geschichte

wissen wir, daß die Predigt immer zum Gottesdienst der Kirche gehörte, ja
daß sie auch zu den Formelementen vorchristlicher Gottesdienste zählte.
Im sabbatlichen Synagogengottesdienst folgte auf die Schriftlesung die

erklärende Ansprache (Lk4,16ff; Mkl,21). Es war einfach folgerichtig,
wenn die urchristliche Gemeinde, die ja auch andere Elemente des syna-
gogalen Gottesdienstes übernommen hatte, auf die Lesung aus der Schrift
die Homilie folgen ließ. Das bezeugt schon Justin 6. Diese Homilie
erscheint bald als unerläßlicher Bestandteil des gottesdienstlichen
Geschehens. Erst seit dem beginnenden Mittelalter ist ein Rückgang in
der Wortverkündigung allgemein zu beobachten. Das hohe Mittelalter
bringt dann allerdings, vor allem durch die Mendikantenorden begründet,

eine neue Blütezeit der Predigt. Jetzt war aber nicht mehr die
Homilie die Normalform der Predigt, sondern die thematische Ansprache.

Der ursprüngliche Ansatz der christlichen Verkündigung aber war
dieser : Die Predigt sollte zum Wort Gottes, das aus der Schrift erklungen
war, hinzukommen und es in das hic et nunc hinein weiterführen und
auslegen. Das heißt: Die Predigt war das in die liturgische Feier

«hineingenommene Wort der Kirche als Bezeugung jener höheren Welt, in der
sie steht» 7.

Dieser kurze historische Hinweis macht schon deutlich, daß die

Predigt von Anfang an nicht als ein Einschub in die Liturgie verstanden
wurde, sondern daß sie als ein spezifisches Bauelement derselben galt.

Aber nicht nur die Geschichte zeigt diesen Zusammenhang.
Das Neue Testament ist in sehr vielen seiner Teile ja nichts anderes,

als der schriftliche Niederschlag des mündlichen Christuszeugnisses, das

die Apostel vornehmlich in den gottesdienstlichen Versammlungen der

frühen Christenheit abgelegt haben. Wenn die Christen zusammenkamen

zu Gebet und sakramentaler Feier, dann empfingen sie auch die
Botschaft von Christus als die Botschaft von der Erfüllung der alttesta-
mentlichen Verheißungen, als Bezeugung und als feierliche Ansage der

Christusgegenwart. Die in der liturgischen Feier gesprochene Botschaft
galt als Hinweis, Versinnbildlichung und Interpretation des kultischen
Geschehens durch die Worte und Taten Christi mit den daraus folgenden

Forderungen für die christliche Existenz. Da nun das kultische Ge-

6 Justinus, Apol. I, 67.
7 J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia. Bd. I, Freiburg 51962, 588.



Liturgische und mystagogische Predigt 325

schehen Anamnese war, Tun im Andenken an Christus und damit
Vergegenwärtigung seines Tuns in die jeweilige Gegenwart, sollte dieses

Gedächtnis durch den Wortbericht, durch die Botschaft von Christus näher-
hin verdeutlicht und proklamiert werden. Beides ist demnach Anamnese,
die nicht parallel nebeneinander hergeht, sondern in der gegenseitigen

Erhellung und Deutung ihren letzten Sinn hat. Wortverkündigung und
kultisches Geschehen gehören damit innerlich zusammen. Das Wort legt
die Handlung aus und auf ihren eindeutigen Sinn hin fest. Es erklärt,
verdeutlicht und zieht die Konsequenz für die jeweilige Gegenwart.
Wenn aber die urchristliche Predigt in diesem Sinne Anamnese war,
dann war sie auch Heilspredigt, das heißt, sie führte zum Heil. Dabei

lag der Akzent auf dem Urheber des Heils und seinem Tun, also auf
Christus. Sie war also Christuspredigt. Das bezeugen uns die neutesta-
mentlichen Aussagen immer wieder. Der Kern des Apostelamtes wird
als «Dienst am Wort» bezeichnet, als Zeugnis und Botschaft vom
fleischgewordenen Wort 8.

Dabei ist das Bild des Auferstandenen das Zentralstück apostolischer

Verkündigung. Verbunden damit ist zwar sein Leiden und sein

Tod, aber immer im Zusammenhang mit der Auferstehung als Quelle
des Heiles und der Erlösung für die Welt. Dieser Blick wird noch ausgeweitet

durch die Einbeziehung seiner Verherrlichung und - besonders

bei Paulus - durch die Erwartung des Richters der Lebenden und der
Toten. Erst diese Gesamtschau der Erlösung und des Erlösers führte
zum Kyrios. Im Letzten haben demnach die Apostel nichts anderes
verkündet als die Epiphanie des «Wortes Gottes», d. h. Jesus Christus in
seiner ganzen Heilswirklichkeit. Ihre Predigt ist deshalb nicht in erster
Linie ein Vortragen der Lehren und Gebote Jesu - das ergab sich fast
von selbst -, sondern die Verkündigung der erlösenden Heilstat des

Auferstandenen. Es ist letztlich das Wort vom Kreuz, von der

Versöhnung, von der Wahrheit, vom Leben und vom Heil.
Damit wird aber die apostolische WortVerkündigung zur

Vergegenwärtigung des ganzen Heilswerkes Christi in der mündlichen und
dennoch nicht unverbindlichen Heilsansage. Sie wird zu einer pneumatischen

Vergegenwärtigung.
Im kultischen Geschehen begibt sich nun nichts anderes, als die

Vergegenwärtigung des gleichen Heilswerkes unter sinnenfälligen Zei-

8 J. A. Jungmann, Glaubensverkündigung im Lichte der Frohbotschaft.
Innsbruck 1963, 67.



326 Liturgische und mystagogische Predigt

chen und Handlungen. Der innere Zusammenhang verdichtet sich noch

mehr: In Wort und Ritus geschieht Ansage und Gegenwärtigsetzen des

Heils.
Eine solche Verkündigung ist mehr als bloßes menschliches Wort.

Es ist im Auftrag Gottes gesprochenes Wort und damit Gottes

Heilszusage selbst. Als solches aber ist es im Hörer wirksam, ist es Kraft
zum Heil (Rom 1,16; 1 Kor 1,18). Das Wort bewirkt, was es besagt.
In ihm begibt sich Erscheinen und damit Begegnung mit dem, der es

erstlich gesprochen hat. Sicherlich ist das im sakramentalen Vollzug noch

konkreter. Aber es geschieht auch im Wort. Ein Wort der Huld ist Gottes

Huld. Ein Wort der Liebe und des Erbarmens ist seine Liebe und
sein Erbarmen. Damit aber wird die Verkündigung selbst zum liturgischen

Tun, die vergegenwärtigt, was sie verkündet; die zuspricht, was
sie beinhaltet. Das Wort ergeht mit dem Anspruch der Vergegenwärtigung

des Selbstwortes Gottes, als Zusage seines Heils. Es ist nicht mehr

nur vorbereitendes, deutendes, erklärendes Wort, sondern wirkmächtiges
Wort. Das scheint die engste Verbindung zwischen Liturgie und
Verkündigung zu erstellen.

Eine so geartete Wortverkündigung innerhalb der Liturgie ist
notwendig Bestandteil der liturgischen Feier selbst. Damit ist sie immer
schon liturgische Predigt, weil sie Liturgie ist. Allerdings gilt das nur,
wenn sie in irgendeiner tatsächlichen Beziehung zu der augenblicklich
gefeierten Liturgie steht. Gilt es aber nur dann? Hier stellt sich für
jeden Seelsorger die ernste Frage: Soll in der liturgischen Feier nur so

gepredigt werden?
Es ist relativ einfach, diese Frage zu beantworten, wenn es sich

um eine Taufe, eine Trauung oder um eine Beerdigung handelt. Es ist
kaum denkbar, daß ein Prediger in einer solchen Feier ganz am
Feierinhalt vorbeigeht. Andernfalls würde jeder sagen: Was soll das denn

jetzt?
Aber wie ist es bei der Messe? Die Feier ist, bis auf einige Texte

immer die gleiche. Die Gläubigen sind allsonntäglich verpflichtet. Es

sind fast immer die gleichen, die daran teilnehmen. Kann man in einer

solchen Situation immer nur über den Inhalt dieser konkreten Feier

sprechen Hinzu kommt noch eine Schwierigkeit. Für die meisten Gläubigen

ist es fast ausschließlich die einzige Möglichkeit, über ihren Glauben,

über die Stellung der Kirche zu aktuellen Fragen der Moral oder

der Ethik, über die Probleme der christlichen Lebensbewältigung etwas



Liturgische und mystagogische Predigt 327

zu hören. Es muß also auch im Gottesdienst darüber gesprochen werden,

jedenfalls heute! Es bieten sich folgende Möglichkeiten dabei an:

1. Man kann Schwerpunkte im Kirchenjahr setzen: Adventszeit und
Fastenzeit bieten sich an für Zyklen thematischer Natur. Das ist deshalb

möglich, weil solche Themen zum zeitlichen Ansatz der Feier gehören.

2. Der Weihnachtskreis und der Osterfestkreis bieten ähnliche Möglichkeiten.

Hinzu käme eine - selbst nach der heutigen Perikopenordnung -
bewegliche Auswahl der Schrifttexte.

3. Die Einrichtung von Wortgottesdiensten und Bußgottesdiensten in
den Gemeinden würde eine weitere Hilfe sein, thematische Reihen
durchzuführen.

Auf diese Weise könnte man die Gläubigen, ohne die Liturgie zu
vergewaltigen, an brennende Probleme heranführen. Es kann und sollte
auch thematisch gepredigt werden, nur müßte man ein wenig variieren
und sich die Freiheit der Auswahl der Texte nehmen. Dann wäre auch
eine solche thematische Predigt eine liturgische Predigt.

Es stellt sich nun die Frage, ist jede im oben gekennzeichneten
Sinne liturgische Predigt auch eine mystagogische Predigt? Im weitesten
Sinne könnte man eine solche Frage bejahen, denn eine jede so geartete
Predigt wird in irgendeiner Form in Bezug stehen zur Heilstat Christi,
sei es vergegenwärtigend, deutend oder den Hörer dafür aufschließend.

Im engeren Wortsinn handelt es sich aber nicht um eine mystagogische
Predigt.

Die heutige Sakramententheologie zeigt uns einen Ansatz zur wirklich

mystagogischen Verkündigung. Die Schrift bietet uns den Beweis

für den Verkündigungscharakter des Sakramentes. Vor allem bedeutsam

ist in diesem Zusammenhang die paulinische Aussage vom
Brotbrechen (1 Kor 11,26).

Unter «Verkünden» ist hier wohl nicht an eine begleitende und
erklärende Rede gedacht. Vielmehr wird das Mahl selbst als Verkündigung
des Herrentodes hingestellt. Deshalb nennt ja auch Schmaus den Vollzug

der Sakramente insgesamt : Christuspredigt9. Der gesamte zeichenhafte

Vollzug ist Verkündigung und nicht das vom Handeln und vom
Zeichen getrennte Wort allein. Hier kommt also der Charakter der Ver-

9 M. Schmaus, Katholische Dogmatik. Bd. IV/1, München 51957, 40.



328 Liturgische und mystagogische Predigt

kündigung als Geschehen und als Tat am reinsten zum Ausdruck 10. Für
die Eucharistie gilt das selbstverständlich in besonderer Weise, da dort
das zentralste Christusereignis gegenwärtig wird, das selbst WORT in
höchster Form war. So kann man also im sakramentalen Vollzug von
ausgesprochener mystagogischer Verkündigung reden.

Aber noch etwas anderes wird deutlich. Diese mystagogische
Verkündigung ist Wort und Zeichen. Wort und Zeichen bilden ja das Sakrament.

Dabei ist das Wort das das materielle Zeichen belebende
Element und damit im Sakramentalen das höhere Konstitutiv u. Wie der
Mensch vom Geist her bestimmt wird, so wird das materielle Zeichen

vom geistigen Wort her bestimmt. Wort und Zeichen stehen in dauerndem

dynamischen Wechselverhältnis zueinander. Von hier her kann man
schließen, daß in den Deuteworten der Sakramente eine mystagogische

Predigt katexochen vorliegt. Diese Worte haben wirkmächtigen Charakter.

Sie führen in das Geheimnis hinein, bestimmen das Zeichen und
bewirken die Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens. Sie stehen also

nicht nur in Bezug zum Zeichen, das sie bestimmen, sondern auch zum
Hörer, dem sie das Heil zusprechen. Von der so gekennzeichneten mysta-
gogischen Verkündigung, wie sie in den Deuteworten vorliegt, läßt sich

relativ leicht die Eigenart der mystagogischen Predigt überhaupt ableiten :

a) Sie muß sich, wie die Deuteworte, ganz in den Vollzug der
liturgischen Handlung einfügen. Sie ist nur dann wirklich mystagogisch,
wenn sie ganz auf den jeweiligen Vorgang bezogen ist und in ihn
hineinspricht. Sie kann deshalb auch nicht beliebig angesetzt werden, sondern

ist nur vom Vollzug her gerechtfertigt. Die Gelegenheiten dazu sind
allerdings zahlreich: die Messe, die Taufe, die Trauung, die Beerdigung, die

Buße und die Krankensalbung ; ferner die Karwoche und die Osternacht,
die großen Feste des Kirchenjahres und ihre Vorbereitungszeiten; selbst

Heiligenfeste könnten dann und wann ein Anlaß dazu sein.

b) Wie die Deuteworte darf sie nicht «lehrhafte» Predigt sein. Sie

vermittelt nicht Wissen, Lehren und Forderungen, sondern proklamiert
das Christusereignis dieser Stunde. Sie gibt Zeugnis vom Heilswerk Christi,

seiner Wirklichkeit und seiner Gegenwart in dieser liturgischen Handlung.

Gerade das ist heute wohl notwendiger denn je. Der ganze
Impuls zur Erneuerung der Liturgie und zur echten Mitfeier der Gläubigen
wird im Sande verlaufen, wenn es nicht gelingt, das deutlich zu machen.

10 Scheffczyk, a. a. O. 267.
11 A. a. O. 268.



Liturgische und mystagogische Predigt 329

Das heutige Christusverständnis ist zu geschichtlich und moralisch
bestimmt, als daß die vielen imperativischen Aufforderungen der Liturgie
zur Epiphanie des Kyrios noch wirklich ernst genommen werden. Christus

lebt für viele nur noch in der geschichtlichen Vergangenheit. Was
noch von ihm da ist, sind einige seiner Lehren und seine Forderungen.
Das Bewußtsein seiner kultischen Gegenwart ist weithin auf die Wandlung

und die Kommunion eingeschränkt und wird dort viel zu subjektiv
und personalistisch gefaßt: Mein Heiland und ich!

Es ist selbstverständlich, daß bei einer solchen Auffassung fast
ausschließlich das Lehrhafte und Gebotsmäßige der Botschaft Jesu in
den Vordergrund getreten ist. Einzelelemente der Botschaft des Herrn
sind im Bewußtsein geblieben, aber nicht mehr das Ganze des

Heilsgeschehens, das hier und jetzt für alle Gegenwart und Angebot wird.
Erschwerend kommt noch hinzu, daß ja auch von vielen Predigern

der Kult weitaus mehr unter dem Gesichtspunkt des Gottesdienstes und
damit der pflichtmäßigen Erfüllung gesehen wird. Man übersieht dabei -
Zumindestens wird es bislang zu wenig betont -, daß Liturgie zuerst
und zutiefst der Liebes-Dienst Gottes an der versammelten Gemeinde

ist, also im wahrsten Sinne des Wortes ein leiton ergon, ein Werk, getan
für das Volk.

Hier muß die mystagogische Predigt heute ansetzen. Sie muß wieder

zum Verständnis hinführen, daß sich in der liturgischen Feier Heil
ereignet und daß dieses Heil eine Person, nämlich der gegenwärtig
handelnde Christus ist.

c) Noch etwas läßt sich an den Deuteworten ablesen. Die
mystagogische Predigt spricht nicht nur deutend in das Geheimnis hinein,
sondern führt aus ihm heraus zur Neugestaltung des Lebensvollzuges.
Viele stoßen sich an dem Wort «mystogagisch», weil sie glauben, es handele

sich dabei um eine sehr weltfremde und rein auf das Übernatürliche

bezogene Predigt. Genau das aber wäre ja das Gegenteil von dem, was
hier geschieht. Das Heil ist für das Leben. Die Begegnung mit dem

heilspendenden Christus, die durch die echte mystagogische Predigt
erleichtert, vielleicht sogar erst erschlossen wird, führt ja zur Umgestaltung

des Lebens, so daß das Pauluswort Wirklichkeit werden kann:
Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir! Aus einer solchen

Predigt kann ein größerer Impuls ausgehen als aus Einzelforderungen.
Vielleicht ist gerade deswegen für viele das christliche Leben so

fragwürdig geworden, weil sie nicht mehr das Ganze sehen, sondern in
Einzelheiten und Geboten zu ersticken drohen.



330 Liturgische und mystagogische Predigt

d) Vom Formalen her läßt sich noch folgendes sagen: Die
mystagogische Predigt darf nicht zu lang sein. Dadurch könnte nämlich nur
zerredet werden, was eigentlich als Zuspruch und Angebot treffen sollte.
Sie muß klar und nüchtern sein. Gibt es eine natürlichere und nüchternere
Rede als die Worte: Das ist mein Leib für euch gegeben? Gerade diese

Art Predigt sollte das Überschwängliche und Überästhetische vermeiden.
Zweifellos hängt dem Wort «mystagogisch» für viele dieser Geruch an.
Aber eine solche Predigt hat nichts mit mystischer Sprache zu tun,
sondern soll für die Wirklichkeit Gottes aufschließen, das Geheimnis der

Christusgegenwart deutlich machen. Jede allzu gekonnte Rhetorik würde

hier nicht nur stören, sondern geradezu verstellen. Wenn das schon

für jede Predigt gilt, dann besonders für die mystagogische Predigt.

Bei der inhaltlichen Bestimmung geht es also um die Ansage und
die Deutung des gegenwärtigen Christus. Nun erscheint aber gerade das

besonders schwierig. Es bedarf der näheren Bestimmung und der Vorbereitung.

Deshalb könnte eine mystagogische Predigt an den gleichen Stellen

ansetzen, wie die weiter oben benannte liturgische Predigt ganz allgemein :

a) Schon in großen Teilen der apostolischen Verkündigung galten
die Worte und Taten Jesu als Auslegung und Deutung des kultischen
Geschehens, so z. B. das Johannes-Evangelium, die Passionsgeschichte
und ein Teil der Wunderberichte. Es legt sich also nahe, daß die
mystagogische Predigt in erster Linie die in der konkreten Feier verkündeten
Texte der Schrift zum Ausgangspunkt nimmt. Dabei muß es sich
allerdings um eine wirkliche Interpretation dieser Texte handeln, um ein

Auslegen und Ausweiten der Botschaft auf den konkreten Anlaß hin.
Eine solche Predigt würde teilnehmen am Rufcharakter des Evangeliums.

In ihr kommt dem Hörer das rettende und richtende Wort Christi

nahe, trifft ihn und wird zum Heil oder Unheil. Dabei ist sie immer
Frohbotschaft. Sie soll zur Umkehr auffordern, wenn es nötig ist, aber

nicht in die Verzweiflung treiben. Gleichzeitig muß sie aber den

Zusammenhang mit dem im Augenblick gefeierten Kultgeschehen und dem

darin sich ereignenden Heil Ausdruck verleihen. Die sehr oft als lästig
empfundenen «mystagogischen Wurmfortsätze», die gewaltsam am Ende
noch einen Bezug zum Geschehen herstellen sollen, müssen wegfallen.
Wenn es sich nicht organisch aus der ganzen Predigt ergibt, sollte man
sich lieber mit einer einfachen liturgischen oder thematischen Predigt
begnügen. Die um jeden Preis mystagogische Predigt würde nur eine

Verengung bedeuten und Krampf sein.



Liturgische und mystagogische Predigt 331

b) Eine weitere inhaltliche Möglichkeit bieten die anderen, nicht
der Schrift entnommenen Texte der Feier. Auch hier besteht die
Möglichkeit der im weiteren Sinn liturgischen Predigt und der mystagogi-
schen. Nicht bei allen diesen Texten ist es möglich, den konkreten
Heilsvollzug unmittelbar von ihnen her zu deuten. Es wäre aber denkbar

vom Kyrie, vom Herrengebet, von Texten des Kanons und von den Prä-
fationen her eine wirklich mystagogische Predigt zu halten. Auch eine

Predigt über die Deuteworte ist hier denkbar, also eine mystagogische
Predigt über eine mystagogische Predigt.

c) Eine dritte Möglichkeit bieten auch hier die liturgischen
Handlungen, die Riten und Symbole. Gerade von hier her ist eine Erschließung

und Hinführung leicht zu verwirklichen. Besonders heute ist das

eine große Notwendigkeit. Wir leben zwar in einer Zeit, die sehr stark
vom Bild her bestimmt wird. Dennoch kann man eine eigenartige
Entfremdung gegenüber dem Zeichen und dem Symbol feststellen.
Hinzukommt noch, daß viele liturgische Symbole dem heutigen Menschen
überhaupt nichts mehr sagen. Man müßte also solche Symbole einfach fallen
lassen. Eine Deutung würde am Lebensverständnis des Menschen von
heute einfach vorbeigehen. Zum anderen müßte man aber wieder das

Verständnis für Symbole und Zeichen wecken, wenn sie überhaupt noch
etwas bezeigen sollen. Allerdings darf das nicht in einer rein historisierenden

Erklärung stecken bleiben. Hier ist es besonders wichtig, den
inhaltlichen Bezug dieses Tuns zum geschehenden Heil durchsichtig zu
machen. Nicht umsonst hat ja beim Durchbruch der liturgischen
Bewegung in Deutschland Guardinis Büchlein von den heiligen Zeichen
eine solche Bedeutung gehabt.

d) Die liturgischen Grundhaltungen, die erforderlich sind, um die

Feier richtig mitzufeiern, könnten ein weiterer Ansatz sein. Besonders

wichtig scheinen folgende zu sein :

Die innere Ruhe und Ausgeglichenheit : Die Gläubigen, die heute zum
Gottesdienst kommen, tauchen plötzlich in eine andere Welt ein, eine

Welt, die nichts von der Hast, dem Getriebensein und der Unruhe der
Woche atmet, die gerade hinter ihnen liegt. Sie kommen, um es noch
schärfer zu sagen, von der Straße. Sie müssen erst langsam an die neue

Atmosphäre gewöhnt werden und sich auf sie hin bereiten. Hier sollte

man allerdings zuerst einmal den Pfarrern eine Predigt halten, deren
Gottesdienste nicht Ruhe, sondern eine Exerzierplatz-Atmosphäre
verbreiten. Die innere Ruhe und Stille, die nicht unbedingt Schweigen sein

muß, ist sicherlich eine der Grundvoraussetzungen für die Mitfeier und



332 Liturgische und mystagogische Predigt

die wirkliche Christusbegegnung im Gottesdienst. Das zu wecken, wäre
zweifellos eine der wichtigsten Aufgaben der mystagogischen Predigt.

Ein anderer Gesichtspunkt ist die Erwartung: Sie ergibt sich fast

zwangsläufig aus dem ersten. Wer ruhig geworden ist, wer sich innerlich

geöffnet hat, der ist bereit und wartet. Dieser Ansatzpunkt ist um
so leichter, weil die Menschen heute ja alles mögliche erwarten und sich

von allen Seiten erhoffen. Die Bereitschaft dazu ist also schon da. Man
braucht sie nur auf das entscheidende Objekt hinzuwenden. Unsere
Gottesdienste sind ja wahrscheinlich für die meisten deshalb so langweilig,
weil sie in ihnen nichts erwarten, weil niemand ihnen sagt, daß der Herr
nahe ist, daß sie hier wirklich etwas zu erwarten haben.

e) Eine weitere Grundhaltung ist die Dankbarkeit : Das würde
bedeuten, den Gottesdienst zuerst einmal wieder aus dem Blickwinkel der
reinen Pflichterfüllung zu erlösen und seinen Geschenkcharakter deutlich

zu machen. Ausgehend von den alltäglichen Dingen, die so
selbstverständlich hingenommen werden, müßte man den Blick öffnen für das

Geschenk des Lebens, das uns durch Christus in dieser Feier erneut
gemacht wird. Dabei ist es allerdings unerläßlich, daß vom Prediger selbst
dieses Geschenk klar als solches gesehen wird.

/) Die Folge davon könnte sein, und das ist sicher eine der
wesentlichsten Grundhaltungen der Liturgie, die Freude zu wecken. Wenn man
sich die lustlosen Gesichter im Gottesdienst anschaut, muß man sich
ehrlicherweise fragen, was denn da eigentlich los ist.

Schon diese wenigen Stichworte zeigen, daß die mystagogische Predigt

durchaus nichts mit falsch verstandener Mystik zu tun hat.
Vielmehr geht es darum, den konkreten Menschen aus seiner jeweiligen
Situation an das Geheimnis des gegenwärtig handelnden Christus
heranzuführen, ihn für eine echte Christusbegegnung aufzuschließen, damit
er von da aus Antwort und Kraft für sein Leben in der Welt erhält.

Einige wenige Schlußfolgerungen mögen das Ganze abrunden:

1. Die eigentliche mystagogische Predigt ist zu situationsgebunden, als

daß sie zur Normalform werden könnte. Man sollte sehr sorgfältig die
Anlässe zu einer solchen Predigt auswählen. Sie bildet zweifellos den

Höhepunkt der Verkündigung und kann schon deshalb nicht der
Normalfall sein.

2. Die einfache liturgische Predigt, die die gleichen Ansatzmöglichkeiten

hat, wie die mystagogische Predigt, ist besonders eine Aufgabe heute,



Liturgische und mystagogische Predigt 333

weil die meisten Gemeinden erst wieder in ein echtes Verhältnis zur
Liturgie gebracht werden müssen. Tätige Teilnahme ist nur dort möglich,

wo das Tun auch verstanden wird.

3. Die Schriftpredigt sollte eigentlich die Normalform und der Idealfall
der Predigt in einer Gemeinde sein. In diesem Zusammenhang scheint
es durchaus legitim zu sein, eine Stelle herauszugreifen und von ihr aus
eine mehr thematische Predigt zu halten. Nur Amateurexegeten werden
das verurteilen. Übrigens haben die Kirchenväter das auch gemacht und
die jüdische Predigt bezeugt viele Beispiele dafür.

Im weitesten Sinne ist jede echte Verkündigung mystagogisch. Sie

führt in das Geheimnis ein, macht es gegenwärtig, kann es aber nie

ganz umgreifen. Das Mysterium wird nicht aufgehoben. Der Hörer wird
mit ihm konfrontiert und in die Entscheidung gestellt. Ob es für ihn
zum Heil wird oder nicht, liegt bei ihm selbst. Es ist letztlich wie bei
der Predigt des Herrn selbst: Wer Ohren hat zu hören, der höre!


	Liturgische und mystagogische Predigt

