
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Besinnung auf die Sakramente

Autor: Pesch, Otto Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Hermann Pesch

Besinnung auf die Sakramente

Historische und systematische Überlegungen
und ihre pastoralen Konsequenzen *

Wenn wir heutzutage über die Sakramente nachdenken, tun wir
es unter dem Eindruck einer wachsenden Fremdheit. Diese Fremdheit
der Sakramente ist auch da nicht zu verkennen, wo Priester und Gläubige

sie in lauterem Gehorsam gegenüber der Stiftung Christi spenden
und empfangen; wo Theologen und Prediger alle Schätze großer
Sakramententheologie der Vergangenheit und Gegenwart aufbieten, um die
Sakramente zu verstehen und sie in mustergültiger Liturgie zu vollziehen.

Daß der Eindruck dieser Fremdheit keine pessimistische Einbildung

ist, kommt in der Seelsorge an einigen charakteristischen Phänomenen

heraus. Z. B. daran, daß der Seelsorger oft und oft fast schon in
die Rolle des Einpeitschers gerät, der immer wieder nötigen und drängen

muß, daß die Gläubigen zu den Sakramenten kommen. Oder daran,
daß die Kirche Minimalforderungen aufstellen mußte, um überhaupt
ein Mindestmaß an regelmäßiger Sakramentenpraxis durchzusetzen, und
daß demgemäß als praktizierender Christ gilt, wer getreulich dieses selten

wirklich spontane Tun durchhält. Gewiß, infolge des wachsenden

* Das Folgende ist der überarbeitete Text eines Zyklus von drei
Gastvorlesungen, die am 25., 26. und 27. Mai 1970 an der Katholisch-Theologischen Fakultät
der Universität Fribourg gehalten wurden. Sie gehen zurück auf Vorlesungen an
der Philosophisch-Theologischen Hochschule der Dominikaner in Walberberg und
auf Vorträge, die ich mehrfach auf Priestertagungen zu halten hatte. Diese
Vorlesungen meinem Lehrer P. Koster zu Ehren zu veröffentlichen ist mir eine besondere

Freude. Sie berühren gleich mehrere Themen seiner theologischen Lebensarbeit:

Sakrament, Wort, Kirche und, last not least, das augustinische Erbe in der
Theologie des hl. Thomas.



Besinnung auf die Sakramente 267

Priestermangeis scheint es heute mit dem Einpeitschen etwas ruhiger
geworden zu sein. Es ist ein bitterer, aber wahrer Scherz: Wollten die

Gläubigen einer nach Tausenden von Seelen zählenden Großstadtgemeinde
bei zwei bis drei Pfarrseelsorgern alle tatsächlich auch tun, was ihnen

von der Kirche nahegelegt wird, nämlich jeden Sonntag zur Messe zu
kommen und zu kommunizieren und alle vier bis sechs Wochen zu beichten

- die Folgen für Leib und Leben der Seelsorger wären verheerend!
Aber daß sich die Verhältnisse faktisch eingependelt haben 1, ändert
nichts an der prinzipiellen Lage der Dinge: Der Seelsorger kann nicht
mit selbstverständlichem Zutritt zu den Sakramenten rechnen, er muß
immer wieder dazu drängen. Das Kirchenvolk aber, wenn das nicht
falsch beobachtet ist, lebt vielfach in dem Bewußtsein : Die Hauptsache
ist der Glaube und das dem Glauben entsprechende sittliche Leben; die

Sakramente werden als eine Zutat zum Glauben empfunden, vielleicht

gar als etwas ganz besonders dem Glauben Dienliches, als Steigerung, als

Höhepunkt des Glaubens und des Lebens aus dem Glauben, aber nicht als

etwas, was mit dem Glauben wesensnotwendig verbunden ist. Ein Wort
etwa wie das der Liturgiekonstitution, die Eucharistie sei «Quelle und
Höhepunkt» des ganzen christlichen Lebens und des Tuns der Kirche z,

erscheint als schöne, poetische Verklärung des sakramentalen Tuns der

Kirche, aber es kann nicht als treffende Zusammenfassung der faktischen
Verhältnisse gelten. Trotz mancher begeisternder Predigten zur Sache

und trotz guter, breitenwirksamer Literatur dazu3 kann man nicht guten
Gewissens sagen, die Sakramente seien die fraglose und selbstverständliche

Basis und das Rückgrat heutigen gläubigen Daseins. Im Gegen-

1 Von diesen «eingependelten Verhältnissen» kann man sich ein Bild machen
in: Was glauben die Deutschen? Die Emnid-Umfrage. Ergebnisse und Kommentare.
Hrsg. von W. Harenberg. München-Mainz 1968, bes. 50-60 ; 100 (Fragen und
Ergebnisse); 123-151 (Kommentar).

2 Konstitution über die heilige Liturgie, Nr. 10.
3 Hier nur einige Titel — in der Reihenfolge ihres Erscheinens - zur allgemeinen

Sakramentenlehre und zu Fragen der Liturgie : E. Schillebeeckx, Christus, Sakrament

der Gottbegegnung. Mainz 1960; B. Fischer, Volk Gottes um den Altar.
Trier 1960 ; K. Rahner, Sendung und Gnade. Innsbruck 31961, 128-231 ; vom
selben Verf. die vielen sakramententheologischen Aufsätze in seinen Schriften zur
Theologie; W. Dürig, Die Zukunft der liturgischen Bewegung. Mainz 1962;
H. Schmidt, Die Konstitution über die heilige Liturgie. Text — Vorgeschichte -
Kommentar. Freiburg /Br. 1965; M. Einig, Der heutige Mensch und die Liturgie.
Augsburg 1968; Glaubensverkündigung für Erwachsene. Deutsche Ausgabe des
Holländischen Katechismus. Freiburg/Br. 1969, 272-291; 361^-57; E. Schielebeeckx,
Gott - die Zukunft des Menschen. Mainz 1969, 80-99.



268 Besinnung auf die Sakramente

teil: Fragt man im Sinne der klassischen Definition des Sakramentes

heute nach den möglichen «Wirkzeichen des Heils», so werden nicht
wenige dem Gottesdienst der Kirche diese Qualität absprechen und sie im
Gegensatz dazu ins politische und soziale Engagement verlegen 4.

Diese Situation gibt Anlaß, sich neu auf das Wesen des Sakramentes

zu besinnen. Wenn die Sakramente propter homines 5 sind, dann ist das

die ständige Anweisung, das theologische Verständnis der Sakramente
auf die (sich wandelnde) Situation und die (sich wandelnden) Verstehens-

bedingungen des zu ihnen hinzutretenden Menschen zu beziehen. Kaum
ein theologischer Traktat erträgt es weniger, abseits vom Leben des

Glaubens und vom wirklichen Leben und Erleben der Gläubigen
abgehandelt zu werden als der Traktat von den Sakramenten. Wir versuchen
eine solche Neubesinnung anhand zweier Themen, die zugleich chronische

Probleme der Theologie in Vergangenheit und Gegenwart markieren

und in der heutigen seelsorglichen Situation von besonderer Aktualität

sind. Die beiden Themen lauten:

1. Die «Notwendigkeit» der Sakramente.
2. Wort und Sakrament.

Das erste Thema ist Gegenstand eines ersten Überlegungsganges,
das zweite Thema, noch einmal aufgeteilt in eine historische und eine

systematische Überlegung, wird uns im zweiten und dritten Abschnitt
beschäftigen.

4 Vgl. auch dazu Schillebeeckx, a. a. O., 80-85. Kennzeichnend für die
Situation ist die Diskussion um das sog. «Politische Nachtgebet» in Köln. Vgl. dazu
E. Höflich-M. Veit-M. Dohle-D. Solle, «Politisches Nachtgebet» als Modell.
Zu einer Veranstaltung des Ökumenischen Arbeitskreises in der ev. Antoniter-
kirche am 1. Oktober 1968 in Köln. Blätter für deutsche und internationale Politik,
Heft 11/1968, 4—15; Politisches Nachtgebet in Köln. Hrsg. im Auftrag des
ökumenischen Arbeitskreises von D. Solle und F. Steffensky. Mainz-Stuttgart 1969.

5 Mit dieser Kurzformel faßt die Moraltheologie herkömmlicherweise die
Einsicht der Dogmatik zusammen, daß die Sakramente nicht um Gottes, sondern um
der Menschen willen eingesetzt wurden und auch für den Menschen nicht eine
absolute, sondern nur konditionale Notwendigkeit besitzen (vgl. w. u. S. 270), um
von daher spezifisch moraltheologische Fragen der Sakramentenverwaltung zu
lösen, z. B. die Frage, in welchen besonderen Fällen auch eine nicht völlig sichere
sakramentale Materie angewandt werden dürfe : Da die Sakramente propter homines
seien und nicht umgekehrt, dürfe ein Sakrament auch mit einer nicht zweifelsfrei
sicheren Materie gespendet werden, wenn ein Mensch dringend des Sakramentes
bedarf und eine sichere Materie nicht rasch genug zu beschaffen ist. Ein älteres
Beispiel der Berufung auf dieses Prinzip zu solchem Zweck: D. Prümmer, Manuale
Theologiae Moralis. Bd. III, Barcelona-Freiburg/Br.-Rom 131958,14; ein jüngeres
Beispiel; B. Häring, Das Gesetz Christi. Bd. I, Freiburg/Br. 81967, 229.



Besinnung auf die Sakramente 269

I. DIE «NOTWENDIGKEIT» DER SAKRAMENTE

1. Fixpunkte aus Praxis und Pastoraltheologie

Das Stichwort «Notwendigkeit der Sakramente» läßt uns gewisse

«Fixpunkte» in den Sinn kommen, für die Pastoraltheologie und
seelsorgliche Erfahrung und im Hintergrund die dogmatische Sakramentenlehre

gleicherweise haften. Diese Fixpunkte bilden gewissermaßen eine

praktische Axiomatik der Sakramentenlehre, einen Komplex von
Lehrsätzen und Verhaltensanweisungen, der durchschnittlich das Verhalten
und die Verkündigung im Bereich der Sakramente auch dann noch steuert,

wenn daran theoretisch manches fragwürdig sein mag. Es erscheint

nützlich, diese Fixpunkte eingangs einmal - ohne sonderliche Mühe um
logische Verknüpfung - zusammenzustellen 6. Denn sie sind, wenn es

dahin kommt, der unmittelbare Bezugspunkt theologischen und pasto-
ralen Unbehagens und darum der günstigste Ausgangspunkt einer
Neubesinnung, wie wir sie uns vorgenommen haben.

a) Ein erster solcher Fixpunkt sind einige, anscheinend eindeutige
und gar massive Worte der Heiligen Schrift. «Wer glaubt und sich taufen

läßt, wird gerettet werden. Wer nicht glaubt, wird verdammt
werden», ist ein solches Wort (Mk 16,16). «Wenn einer nicht wiedergeboren
wird aus dem Wasser und dem Heiligen Geist, kann er nicht in das

Reich Gottes eingehen» (Jo 3,5), ist ein anderes. Das sind scharfe Texte
zur Notwendigkeit der Taufe - in der Tradition wird überhaupt die

Notwendigkeit der Sakramente und ihre Problematik am intensivsten

am Fall der Taufe durchgefragt, viel weniger am Fall des Bußsakramentes

und der Eucharistie und fast gar nicht bei den anderen
Sakramenten 7. Seit Luther ist allerdings der Hinweis in der Welt, daß in

6 Für den dogmatischen Hintergrund konsultiere man den allgemeinen
Sakramententraktat in den dogmatischen Handbüchern. Die Handbücher der
Moraltheologie und Pastoraltheologie behandeln diese «Fixpunkte» hinsichtlich ihrer
praktischen Bedeutung in den Abschnitten über die Sakramente. Vgl. pars pro toto,
Prümmer, a. a. O., bes. 2-72; Häring, a. a. O., Bd. II, s1967, 148-193. Das
Gemeinschaftswerk Handbuch der Pastoraltheologie. Hrsg. von F. X. Arnold u. a.,
behandelt die Sakramente in Bd. 3, Freiburg/Br. 1968, und Bd. 4, 1969.

7 Für die Tradition vgl. Thomas, Summa Theologiae STh), III 65,4
(allgemein); 68,1-4.9-12 (Taufe); 73,3 (Eucharistie); 84,5-10 (Buße); für Firmung
und Krankensalbung wird die Frage nur indirekt behandelt; vgl. a. a. O., III 72,



270 Besinnung auf die Sakramente

der negativen Alternativformulierung von Mk 16,16 die Taufe
bezeichnenderweise fehle. Es heißt zwar: «Wer glaubt und sich taufen läßt,
wird gerettet werden»; aber Luther beobachtet aufmerksam, daß es im
Fortgang des Satzes nur noch heißt: «Wer nicht glaubt, wird verdammt
werden» - von der Taufe ist hier nicht mehr die Rede 8. Wer meint, so

dürfe man diesen Text nicht pressen, den muß immerhin die andere

Tatsache nachdenklich machen, daß die formgeschichtliche Erforschung
des Neuen Testamentes uns darüber in Zweifel versetzt, ob wir es in
den beiden genannten Schriftworten mit der ipsissima vox Jesu zu tun
haben. Es ist dies bei beiden Texten sehr fraglich, wenn nicht
ausgeschlossen. Haben wir es doch bei dem ersten Text mit dem
nicht-authentischen Markus-Schluß zu tun. Und daß die Jesusworte bei Johannes
weithin literarische Gestaltung des Evangelisten, Theologie in
Erzählungsform sind, bestreitet heute auch kein katholischer Exeget mehr 9.

Wir müssen also damit rechnen, daß sich in beiden Texten bereits Praxis

und Anschauung der jungen Kirche spiegeln. Immerhin kann man
sie nur unter der Voraussetzung als nicht im Sinne Jesu gesagt ansehen,

wenn man von dem hyperkritischen und darum, gemessen an den

Spielregeln des Historikers, unkritischen Apriori ausgeht, die Auffassung der

jungen Kirche könne (hier wie anderswo) natürlich nur die erste gründ-

7-9; Suppl 30,1. Für die modernen Handbücher der Dogmatik vgl., pars pro toto,
M.Schmaus, Katholische Dogmatik, Bd. IV/1. München 61964, 203-206; 241 f.;
510-516; 664-670; 709-723.

8 Vgl. Weimarer Ausgabe WA) 7/321,9: Grund und Ursach aller Artikel
D. M. Luthers, so durch römische Bulle unrechtlich verdammt sind, 1521. - Der
Übung in der Lutherforschung entsprechend zitieren wir Luther im folgenden
nach der genannten Gesamtausgabe Weimar 1883 ff., und zwar Bandzahl (evtl.
Halbband und Abteilung), Seitenzahl und Zeilenzahl, in der der Belegtext beginnt
(so daß dahinter jeweils ein «f» bzw. «ff» zu denken ist); der oft sehr lange Titel
der Schrift wird in Kurzform vermerkt und das Entstehungsjahr der Schrift
beigefügt. Die WA zählt die Bände getrennt nach : Werke, Tischreden, Deutsche Bibel,
Briefe. WA ohne Zusatz bedeutet Werke, sonst wird hinzugesetzt TR, DB oder Br.
Aus praktischen Gründen wird jeweils auch der Fundort in der (Auswahl-)
Schulausgabe von O. Clemen, 8 Bde., Berlin 61966 Cl) vermerkt, wenn der zitierte
Text sich dort findet. Der angeführte Text findet sich Cl 2/66,33. - Vgl. ferner
WA 6/533,37; Cl 1/468,1 : «Quo monstrat [Christus Mk 16,16], fidem in sacramento
adeo necessariam, ut etiam sine sacramento salvare possit» (De captivitate Baby-
lonica, 1520). Allgemeiner und ohne Berufung auf Schriftstellen; WA 2/694,19;
Cl 1/170,25: Sermon von der Bereitung zum Sterben, 1519; WA 10 111/142,18:
Predigt, 1522; WA 38/231,9; Cl 4/271,27: Von der Winkelmesse und Pfaflen-
weihe, 1533.

9 Für beide Behauptungen kann man heute jede katholische Einleitung in
das NT vergleichen. Vgl. die Zusammenfassungen in LThK2, 5, 1101 f.; 7,97.



Besinnung auf die Sakramente 271

liehe Verfälschung des Willens Jesu sein. Verfällt man diesem Fehler
nicht, dann führt kein Weg daran vorbei, daß wir es hier mit
Formulierungen der primären Urkunde des Glaubens zu tun haben, die, im
Einklang mit dem Willen Christi, die absolute Notwendigkeit der Taufe

aussagen. Sie lassen uns allerdings im Stich, wenn wir nach näheren

Angaben über die Art dieser Notwendigkeit fragen.

b) Ein zweiter Fixpunkt ist dieser: Es geht hier nicht um eine

beliebige Notwendigkeit, sondern, wie die scholastische Theologie und die

Handbücher bis auf unsere Tage sagen, um eine Notwendigkeit der
Sakramente ex suppositione finis, also um eine Notwendigkeit, die sich

aus der Forderung ergibt, ein bestimmtes Ziel zu erreichen. Das Gegenteil

wäre z. B. eine Notwendigkeit, die sich aus der Wirkung einer
Wirkursache ergibt, die, wenn sie wirkt, unvermeidlich etwas Bestimmtes
wirkt. Damit nicht genug - und das eben ist der zweite Fixpunkt -,
wird jetzt weiterhin unterschieden zwischen nécessitas medii und nécessitas

praeeepti. Nécessitas medii liegt dann vor, wenn es im Wesen eines

Zieles begründet ist, daß man es nur mit diesem bestimmten Mittel
erreichen kann. Wendet man es nicht an, dann erreicht man das Ziel nicht,
gleichgültig, ob man völlig schuldlos oder durch eigene Schuld das Mittel

außer acht läßt. Nécessitas praeeepti ist dann gegeben, wenn die

Anwendung eines bestimmten Mittels zur Erlangung des Zieles nicht auf
einem inneren Zusammenhang zwischen diesem Mittel und dem Ziel
beruht, sondern auf dem Gebot eines Gesetzgebers, dieses und kein
anderes Mittel zu benutzen.

Was bedeutet diese Unterscheidung für die Notwendigkeit der
Sakramente? Sicher sind die Sakramente notwendig necessitate praeeepti,
denn der Herr hat sie als Mittel zum Heil gestiftet und damit geboten.
Sind sie aber auch notwendig necessitate medii? Durchschnittlich sagt
man das, vor allem in den älteren Handbüchern - Michael Schmaus

allerdings vermeidet im Sakramententraktat seiner «Katholischen Dog-
matik» diese Kennzeichnung! 10 Aber wie dem auch sei, jedermann ist
heute wohl überzeugt, daß Gott mit einem Menschen auch ohne die

10 Vgl. Schmaus, ebd. (s. Anm. 7). Das hängt bei Schmaus mit dem sehr
berechtigten Bestreben zusammen, die Lehre von den Sakramenten aus einer
heilsindividualistischen Schau zu befreien, die um den Begriff des «Heilsmittels» kreist.
Seine Grundkategorie für die Sakramente lautet: «Wirksames Heilszeichen».
Demgemäß spricht Schmaus da, wo man sonst von «Heilsnotwendigkeit» redet, von der
«Ueüsbedeutung» des Sakramentes.



272 Besinnung auf die Sakramente

Sakramente zum Ziel des Heiles kommen kann. Thomas von Aquin
schon formuliert bündig und ohne Einschränkung: «Gott hat seine Kraft
nicht so an die Sakramente gebunden, daß er die Wirkung der Sakramente

nicht auch ohne die Sakramente verleihen könnte»11. Und in
«aussichtslosen Fällen», dort also, wo Verhältnisse unter Christen in
der sakramentalen Ordnung (aufgrund der einschlägigen kirchenrechtlichen

Bestimmungen) nicht zu regeln sind, pflegt der Seelsorger
vielleicht zu sagen: «Empfiehl dich der Barmherzigkeit Gottes»! Und wir
sind überzeugt: Wenn ein Mensch das ernsthaft tut, wenn er sich mit
all seiner Ohnmacht, Schwäche und Ausweglosigkeit dem Erbarmen Gottes

anheimgibt, dann weiß Gott Wege, einen solchen Menschen nicht
verloren gehen zu lassen. Gott weiß Wege des Heils und verfügt über

Möglichkeiten seiner Gnade, deren Verwaltung er der Kirche und ihrem
Amt nicht übertragen hat. Das gilt für das Heil der Nichtevangelisier-
ten 12 ebenso wie für den mit der kirchlichen Institution in Konflikt
lebenden Christen.

c) Unter dem Zwang der Sachlage unterscheidet die Tradition noch
einmal : Auch die - einmal unterstellte - nécessitas medii der Sakramente

besteht nicht unter allen Umständen für den realen Empfang der

Sakramente, sondern gegebenenfalls nur für das ernsthafte votum sacra-
menti. Wir müssen ja heute allenthalben damit rechnen (und tun es

auch), daß nicht erst der reale Empfang eines Sakramentes den
Menschen in das Heil führt, sondern u. U. schon das Verlangen nach dem

Sakrament. Wir unterscheiden also zwischen nécessitas rei und nécessitas

voti. Wenn man ein wenigstens einschlußweise erwecktes votum sa-

cramenti für heilsnotwendig necessitate medii hält - wir kommen noch
darauf zurück -, dann deshalb, weil man der Überzeugung ist, mit einer
noch weiter gehenden Auffassung eigenmächtig an der von Gott
verfügten konkreten Heilsordnung vorbeizugehen.

d) Aber damit werden wir der komplizierten Sachlage noch immer
nicht vollständig gerecht. Die Unterscheidung zwischen res und votum

wird nämlich gleichsam überkreuzt von der Unterscheidung zwischen
«Sakramenten der Lebenden» und «Sakramenten der Toten», zwischen

11 STh III 64,7 c.; vgl. 64,3 c. (in fine); 76,6 ad 1.
12 Vgl. dazu jetzt die einschlägigen Dokumente des Zweiten Vatikanischen

Konzils, vor allem die Kirchenkonstitution, Nr. 16, und die Erklärung über das
Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, bes. Nr. 1-2.



Besinnung auf die Sakramente 273

solchen Sakramenten also, die die Rechtfertigung des Sünders und den

Gnadenstand voraussetzen, vor allem der Eucharistie, aber auch

Firmung, Ehe, Priesterweihe, und solchen, die die Rechtfertigung und den

Gnadenstand, die Befreiung von der Sünde allererst vermitteln, vor
allem der Taufe und der Buße. Selbstverständlich sind nur diese letzteren,

die «Sakramente der Toten», wenn überhaupt, dann notwendig
necessitate medii, nicht aber die «Sakramente der Lebenden». Jeder Mensch

kann das ewige Heil erlangen, auch wenn er nicht die Firmung, die

Eucharistie oder gar Ehe oder Priesterweihe empfangen hat.

e) In der Praxis muß man die via tutior gehen. Dieses Prinzip
stammt bekanntlich aus den moraltheologischen «Systemen» des XVII.
und XVIII. Jahrhunderts 13. Man argumentiert hier so: In moralischen

Fragen kann man der Meinung sein, daß schon eine wahrscheinliche,
eine «probable» Meinung ein sittlich verantwortliches Handeln gewährleistet,

selbst wenn Gegengründe bestehen. Aber es gibt einige wenige
Fälle, wo man nicht schon auf eine probable Meinung hin handeln darf,
sondern immer den sichersten Weg gehen muß, und zu diesen wenigen
Fällen gehören auch an hervorragender Stelle die Sakramente 14. Auch
der leiseste Zweifel, ob die Materie (Brot und Wein) konsekrabel sei,

verpflichtet, andere, neue Materie zu beschaffen. Der leiseste Zweifel
an der gültigen Taufe verpflichtet zur bedingungsweise vollzogenen
Wiederholung - und zur ad cautelan zu erteilenden Dispens vom Hindernis
der disparitas cultus bei Mischehen 15. Verbindet sich dieses Prinzip mit
dem anderen Grundsatz : In extremis extrema tentanda sunt16, so haben
wir die Begründung für die heute noch übliche Sakramentenpraxis in
Grenzfällen: Spendung der Krankensalbung und der Absolution auch

nach eingetretenem Tod - und beim Autounfall auch ohne daß man
weiß, ob es sich überhaupt um einen Katholiken handelt; Spendung
der interuterinen Taufe; Taufe eines Abortus, einer Fehlgeburt, usw.
Das alles geschieht aus dem manchmal nur dumpfen Gefühl: Die «Sa-

13 Darstellung und Charakterisierung der moraltheologischen «Systeme» bei
Häring, a. a. O., Bd. I, 58-61 ; 224-236.

14 Vgl. Denzinger-Schönmetzer DS) 2101. Ähnlich ist es in allen anderen
Fällen, wo außer der Rechtheit des Gewissens noch ein anderes Gut zu wahren
oder ein Übel zu vermeiden ist, z. B. und vor allem bei Gefährdung des Heils oder
bei Gefahr schweren Schadens für den Nächsten oder die Gemeinschaft.

15 Vgl. Eichmann-Mörsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts. Bd. II, Paderborn

61950, 184.
16 Vgl. Häring und Prümmer an den in Anm. 5 angegebenen Stellen.

18



274 Besinnung auf die Sakramente

kramente der Toten» sind so sehr heilsnotwendig, daß man sie auch
im Grenzfall am besten auf Verdacht hin spendet, denn man weiß ja
nicht, «wozu es noch gut sein kann». Und man hält sich nicht für
berechtigt, in diesem Falle allzu eilfertig zu sagen: Gott wird schon Mittel

und Wege wissen 17.

/) Und schließlich ein letzter Fixpunkt: Selbst wenn alle heilsnotwendige

Gnade völlig unabhängig von den Sakramenten und ohne sie

zu erlangen wäre, ist man doch überzeugt, der Empfang der Sakramente

gewähre mehr und größere Gnade, stelle den Menschen intensiver

in das Gottesverhältnis hinein. Man hat es vor einigen Jahren in
einer instruktiven Studie so ausdrückt, der reale Sakramentenempfang
habe eine «komparativische Funktion» gegenüber allen anderen

Formen der Erlangung der Gnade Gottes 18. Thomas von Aquin formuliert,
daß die Sakramente auf jeden Fall eine «plenior gratia» vermitteln 19.

Soweit die «Fixpunkte» aus Praxis und Pastoraltheologie. Es ist
bereichend, daß sich alle auf die Notwendigkeit der Sakramente
hinsichtlich ihres Empfanges beziehen. Das entspricht einer unguten, mini-
malistischen Denkweise - derselben, die z. B. auch meint, das Wesen
des Sakramentes sei am reinsten im Grenzfall der Kindertaufe verwirklicht,

als ob nicht dies der höchst problematische Sonderfall wäre, wenn
er auch in der Praxis das kirchliche Leben beherrscht! 20 Dieser
Minimalismus, der das Wesen der Sache vom Grenzfall her anleuchtet,
entspringt gewiß der Rücksicht auf solche Gläubigen, die fragen: Was müssen

wir denn unbedingt tun?, und die wir nicht immer gleich mit dem

17 Noch aus jüngster Zeit haben wir römische Warnungen, man dürfe nicht
im Namen neuer Ideen über das Schicksal der ungetauft sterbenden Kinder einem
Taufaufschub das Wort reden, denn solche neuen Ideen «entbehren jeder Grundlage».

Vgl. das Monitum des S. Officium vom 18. Februar 1958. Acta Ap. Sedis,
50 (1958) 114. — Wie weit die Praxis der interuterinen Taufe heute noch geübt wird,
mag dahingestellt bleiben. K. Mörsdorf, Taufe. Kirchenrechtlich. LThK2, 9 (1964)
1320—1322, scheint sie noch vorauszusetzen (1321).

18 Vgl. H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament. Theologische Deutung

der geistlichen Kommunion. Freiburg/Br. 1959, 51 f.
19 STh III 68,2; vgl. 66,11 ad 1; 69,1 ad 2 (zur Taufe); 84,7 ad 2.8 ad 1;

86,2 c. 6 c. ad 3 (zur Buße). Vgl. weitere Texte an den in jeder Ausgabe der STh
angegebenen Parallelstellen.

20 Vgl. dazu die Bemerkungen bei K. Rahner, Personale und sakramentale
Frömmigkeit. In: Schriften zur Theologie, Bd. II, Einsiedeln-Zürich-Köln 1954,
115-141: 119; 123.



Besinnung auf die Sakramente 275

Ideal überfordern dürfen. Pastoral ist ein solches Vorgehen nicht selten

berechtigt und nötig. Aber pastorale Rücksicht darf nicht dazu führen,

von (durchaus legitimen) Minimalforderungen aus das Wesen der
Sache bestimmen zu wollen. So müssen wir die Frage der Notwendigkeit

der Sakramente aus der Fülle der sakramentalen Wirklichkeit heraus

zu beantworten suchen. Ehe wir die Frage nach der Notwendigkeit
des Sakramentenemp/a»ges aufwerfen, müssen wir uns daher der anderen

Frage zuwenden: Besteht überhaupt eine Notwendigkeit, daß es

Sakramente gibt, daß sie eingesetzt wurden, und welche Art Notwendigkeit

ist das?

2. Die «Notwendigkeit» der Einsetzung der Sakramente

Eine Notwendigkeit, daß es Sakramente gibt, besteht nicht. Sie

besteht nicht einmal unter Voraussetzung von Inkarnation und Kreuz.
Dafür, daß Gott Sakramente wollte, daß Christus Sakramente eingesetzt

hat, kann man nur Angemessenheiten, «Konvenienzgründe» anführen.

Wenn die Scholastik, und zwar von der Frühscholastik an bis hin
zu Thomas, in diesem Zusammenhang sachlich und gar terminologisch
von einer nécessitas der Sakramente spricht und diese nécessitas vor
allen Fragen nach der Notwendigkeit des Sakramentenempfanges behandelt,

dann meint sie in einer übersteigernden Ausdrucksweise sachlich
in diesen wie in ähnlichen Fällen die Angemessenheit, den guten Sinn
dessen, daß es Sakramente gibt 21.

Gott ist also - das ist Überzeugung der ganzen Tradition - frei,
Sakramente zu wollen, anzuordnen oder nicht anzuordnen. Das bedingt,
um das von vornherein hinzuzufügen, einen letzten «positivistischen»
Zug der Sakramentenlehre, der mit keinen, noch so einleuchtenden
theologischen Instruktionen des sakramentalen Kosmos je ganz einzuholen
und auszuschalten ist. Die Sakramente der Kirche haben in ihrem Grunde

immer etwas an sich, was zunächst einfach Gehorsam fordert; was
im Gehorsam gegen die Weisheit der Verfügung Gottes anzunehmen

ist, auch da, wo das theologische Denken nicht bis zur Einsicht in
zwingende Gründe der Sache gelangen kann. Es ist das Privileg der Schwärmer

aller Zeiten - nicht nur derer z. Z. Luthers -, aus der Freiheit Got-

21 Vgl. Thomas, STh III 61 ; 65,1-3. Zum Gebrauch des Wortes «nécessitas»

vgl. die Hinweise bei M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin (Deutsche
Thomas-Ausgabe, Erg.-Bd. 2). Heidelberg-Graz 1960, 203-210.



276 Besinnung auf die Sakramente

tes, Sakramente zu verfügen oder nicht, abzuleiten, sie seien daher im
Grunde überflüssig und nur irgend welche beliebigen Zeichen des Glaubens

für die, die solcher Zeichen bedürfen 22.

Für die Einsetzung der Sakramente lassen sich also nur Angemes-
senheitsgründe finden 23. Das Problem solcher Angemessenheitsgründe

22 Das Problem ist in der mittelalterlichen Theologie verdeckt. Der Grund
ist vor allem die selbstverständliche Kirchlichkeit dieser Theologie, die eine
immanente Kirchenkritik in einem für unsere Verhältnisse staunenerregenden Maße
zuläßt, nicht aber eine kritische Grundsatzfrage nach der Funktion der Kirche für
den Glauben überhaupt. Ist aber die Kirche selbstverständlich und fraglos, so sind
es auch die Sakramente: Der Sakramententraktat versieht ja in der mittelalterlichen

Theologie die Funktion des späteren fundamentaltheologischen und dogmatischen

Traktates De Ecclesia - zuzüglich des kanonistischen Stoffes, den Thomas
bekanntlich in seine dogmatischen Abhandlungen einbaut. Die Selbstverständlichkeit

von Kirche und Sakramenten kommt bezeichnend heraus in der Tatsache eines
allgemeinen Sakramententraktates und in der Art seiner Gestaltung. Thomas etwa
greift in STh III 60,1-2 mehrfach auf die kirchlichen Selbstverständlichkeiten
zurück: Das Wort sacramentum kann vom Sprachgebrauch und vom Sachsinn her
viel mehr bedeuten als die kirchlichen «Sakramente», und viel mehr Dinge in der
Kirche sind signum rei saerae als nur die sieben Sakramente; die Festlegung des
Wortes auf die sieben Sakramente entnimmt Thomas allein dem Sprachgebrauch
und der Praxis der Kirche, die nur die bekannten sieben Riten « Sakrament » nennt.

Das Problem der späteren Kontroverse mit gewissen Strömungen der
Reformation kommt im Mittelalter allerdings indirekt zur Sprache in der beginnenden
Reflexion auf die Siebenzahl: In der Praxis ist sie geläufig; wo Thomas nach ihr
fragt, antwortet er sogleich mit der Erörterung ihrer « Konvenienz », und nicht mit
exegetischen Nachweisbemühungen (III 65). Und doch hatten ein Jahrhundert vorher die
Waldenser zum erstenmal die Siebenzahl zur Debatte gestellt, so daß imWaldenser-Eid
erstmalig in einem kirchlichen Dokument die Gläubigen auf diese sieben Sakramente
und nur auf diese sieben eingeschworen wurden (vgl. DS 793-794). Mit der Frage
nach der Siebenzahl war auf die Dauer die grundsätzliche Frage nach der positiven,
also biblischen Begründung der Sakramente nicht mehr aufzuhalten, vor allem dann
nicht, wenn ohnehin die institutionelle Seite der Kirche unter kritischen Beschuß
geriet. Scheidet man sich bei der Beantwortung dieser Frage in zwei Parteien, von
denen die eine die Sakramente ablehnt und die andere sie bejaht, dann wird für
den Anhänger der Sakramente höchstens die Siebenzahl kritisch sein, im übrigen
aber die «positivistische» Begründung der Sakramente im Wort der Schrift die
unterste Basis der Erörterung und gegebenenfalls der Verteidigung der Sakramente
sein. In dieser Situation befindet sich Luther gegenüber dem «linken Flügel» der
Reformation, dessen Parteigänger er selbst «Schwärmer» oder «Schwarmgeister»
nennt. Vgl. mehr dazu w. u. S. 288 ff.

23 Bekanntlich sieht man weithin in dieser Tatsache, daß es für die
Einsetzung der Sakramente nur Konvenienzargumente gibt, ein Indiz dafür, daß in
der STh des hl. Thomas die Betrachtungsweise von den notwendigen Strukturen
des menschlichen Gottesverhältnisses in Ia und IIa Pars zu den geschichtlich-
kontingenten" Gaben Gottes in der Heilsgeschichte übergewechselt sei, die Gegenstand

der lila Pars seien. Wir halten diese Auffassung nur im Grundsatz für richtig,
ansonsten aber für zu undifferenziert. Einmal reden Ia und IIa Pars keineswegs
nur abstrakt von den «notwendigen Strukturen», sondern von der konkreten, um



Besinnung auf die Sakramente 277

ist nun tiefer, als es auf den ersten Blick scheint. Wie entstehen denn
solche Konvenienzargumente Sie sind immer das Resultat eines

gläubigen Nachdenkens, das in engstem Kontakt mit dem persönlichen und
kollektiv-kirchlichen Umgang mit dem fraglichen Gegenstand steht. Der
Theologe, der Konvenienzargumente erarbeitet, versucht sich gewissermaßen

hineinzudenken in die Gedanken der Weisheit Gottes, und zwar
aufgrund dessen, was sein Glaube ihm sagt 24. Die Folge ist, daß Kon-
venienzgründe nicht nur nie stringent sind - das ohnehin !25 -, sondern
darüber hinaus, daß sie niemals gefunden werden ohne ein außerordentliches

existentielles Beteiligtsein. Dieses aber entspricht naturgemäß dem

je eigenen Glaubensverständnis, sozusagen dem persönlich oder kollektiv

geprägten «Stil» des Gottesverhältnisses. Konvenienzgründe spie-

Christus zentrierten Heilsgeschichte, zum anderen handelt die lila Pars durchaus
auch von «notwendigen Strukturen». Wahr ist jedoch, daß das conretissimum der
faktischen Heilsgeschichte, das Kreuz, in Ia und IIa Pars ausgespart ist; seine

Behandlung ist das Besondere an der lila Pars; der Übergang zur lila Pars ist der
Ubergang zur thematischen Rede vom Kreuz. Sofern die Sakramente Zeichen und
Applikationsform der Frucht des Kreuzes sind, sofern die Sakramente wirken «ex
fide passionis Christi» (vgl. III 60,3; 60,7 ad 1; 62,5 ad 2; 79,7 ad 2; und schon

III 48,6 ad 2; 49,3 ad 1. 5 c. ; 62,6 c.) und sofern das Kreuz tatsächlich auch aus
keiner Grundstruktur von Heilsgeschichte mehr abgeleitet werden kann (vgl. III
46,1-2), fallen die Sakramente tatsächlich außerhalb jeder «notwendigen Struktur»,
ihre Einsetzung ist nur noch durch Konvenienzargumente als sinnvoll zu erweisen.
Auf den theologischen Sinn dieser Architektur der STh kann hier nicht
eingegangen werden. Wir verweisen auf die jüngsten Berichterstattungen und kritischen
Stellungnahmen zu der lebhaften Diskussion: M. Seckler, Das Heil in der
Geschichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas von Aquin. München 1964,
33-47 ; O. H. Pesch, Um den Plan der Summa Theologiae des hl. Thomas von
Aquin. Zu Max Secklers neuem Deutungsversuch. Münchener Theologische
Zeitschrift 16 (1965) 128—137 ; ders., Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther
und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen Dialogs. Mainz
1967, 921-933.

24 Vgl. Thomas, STh I 1,8 ad 2; 32,1 ad 2; II-II 1,5 ad 2; Summa contra
Gentiles I, 9 (n. 54) ; Quodl IV q. 9 a. 3.

25 Zu beachten bleibt freilich, daß der Begriff der «Konvenienz» sozusagen
in sehr verschiedener «Dichte» gebraucht werden kann und sogar die Ebene
wirklicher «Notwendigkeit» erreicht. Es ist ein Unterschied, ob ich nach der Konvenienz
der Inkarnation frage und sie mit dem Hinweis auf Gottes sich notwendig verströmende

Güte bejahe (STh III 1,1), oder ob ich nach der Konvenienz der Kreuzigung
Jesu zwischen zwei Räubern frage (III 46,11). Im ersteren Fall besagt «Konvenienz»,
daß Gott zwar nicht handeln muß, aber, wenn er handelt, notwendig gemäß seinem
Wesen handelt, das reine Güte ist; die Konvenienz impliziert eine notwendige
Struktur eines kontingenten göttlichen Handelns. Im zweiten Falle besagt
«Konvenienz», daß absolut keine Notwendigkeit vorliegt, daß es vielmehr auch ganz
anders hätte zugehen können, sinnvollerweise aber so zuging, wie es zuging. Vgl.
dazu Seckler, a. a. O., 44-H7.



278 Besinnung auf die Sakramente

geln darum immer ein persönlich oder kollektiv geprägtes Glaubensleben

und seine speziellen Akzente.
Daher ist es auch erklärlich, daß Konvenienzgründe, die früher

einmal zündend waren, heute dem Leser nur ein mildes Lächeln, wenn
nicht gar ein schallendes Gelächter entlocken. Jeder sein Brevier
betende Kleriker weiß davon ein Lied zu singen. Man denke etwa an die

Zahlenmystik bei den Kirchenvätern, z. B. bei Augustinus 26. Warum
wurden die Jünger von Jesus zu zweit zur Predigt geschickt? Antwort
des hl. Gregor: weil es zwei Gebote der Liebe gibt und Jesus deutlich
machen wollte, daß niemand predigen dürfe, der nicht das Gebot der

Liebe erfüllt27. Warum wurde Jesus von einer Jungfrau geboren? Antwort

des hl. Johannes Chrysostomos : weil das weibliche Geschlecht
solches dem männlichen Geschlecht schuldig war; denn der Mann hatte
am Anfang der Schöpfung ohne Zutun der Frau eine Frau hervorgebracht,

und so war das weibliche Geschlecht nun schuldig, ohne Zutun
eines Mannes einen Mann zu gebären2S. So finden wir auch noch bei Thomas
ein Konvenienzargument für die Notwendigkeit der Sakramente, das heute
mehr erheitern als überzeugen dürfte : Dadurch, daß das Heil an sinnenhafte

Symbole gebunden wird, sollte der Mensch gedemütigt werden,
weil er ja auch durch sein Verfallensein an die sinnenhafte Welt gesündigt

hatte 29. Sakramente also als Strafe - auf diesen Gedanken dürfte
heute kaum jemand verfallen.

Neben solchen Kuriositäten stehen freilich in der großen Tradition
der mittelalterlichen Theologie der Sakramente Konvenienzargumente,
die bis heute beachtenswert bleiben. So vor allem das Argument aus
der Logik der Inkarnation: Wie sich Gott in der Inkarnation sichtbar
und sinnfällig greifbar machte und so den Menschen nahe kam, so wird
bei den Sakramenten die Gnade Gottes sichtbar, greifbar im sinnfälligen
Symbol. So auch das andere Argument aus der Struktur des menschlichen

Wesens: Weh der Mensch eine Wesenseinheit aus Leib und Seele

26 Vgl. etwa Augustinus, Tract, in Joannem 17,4-6: PL 35, 1529-1531: Der
Kranke am Bethesda-Teich war 38 Jahre krank, weil angedeutet werden sollte,
daß die Vollkommenheit der Gesetzeserfüllung, die in der Schrift durch die Zahl 40

symbolisiert ist, nicht ohne das zweifache Gebot der Gottes- und Nächstenliebe zu
erreichen ist (Quatember-Freitag in der Fastenzeit).

27 Gregor I., Horn. 17 in Evangelium: PL 76, 1139 A-B (Commune unius
Confessoris non Pontificis).

28 Johannes Chrysostomos, Horn, in Nativ. Domini: PG 56, 389 f. (Officium
B. Mariae Virginis in Sabbato, Lesung für Monat Mai).

29 STh III 61,1 c.; vgl. auch 65,1 c. (in fine).



Besinnung auf die Sakramente 279

ist, ist es sinnvoll, daß das Heil in einer Ganzheit aus leiblichem,
sinnenhaftem Symbol und geistnahem Wort den Menschen berührt, daß

es, m. a. W., sakramentale Erscheinungsweise annimmt30.
Aber auch für diese Argumente gilt wie für alle anderen: Konve-

nienzgründe können aus ihrer Natur heraus, nämlich wegen ihrer
prinzipiellen Bindung an eine bestimmte, durch die geschichtliche Stunde

geprägte Glaubensexistenz, keine überzeitliche Geltung haben. Die beiden

großen Argumente der Tradition, die wir nannten, das Argument
aus der Logik der Inkarnation und das andere aus der Struktur des

menschlichen Wesens, sind uns heute weithin fremder, als wir uns
vielleicht eingestehen. Denn einerseits ist die christologische Grundaussage:
«göttliche und menschliche Natur in der einen göttlichen Person des

Logos», trotz ihrer (scheinbaren!) Klarheit uns heute in dieser Sprachgestalt

und der dahinter stehenden Denk- und Vorstellungswelt keineswegs

so einfach nachsprechbar wie den Christen früherer Zeiten 31, und
anderseits ist die aristotelische Anthropologie mit ihrer schematischen

Scheidung von Leib und Geistseele unter den Ergebnissen der empirischen

Wissenschaften fragwürdig geworden 32. Dieses Fremdwerden auch

30 Beide Argumente in STh III 60,6 c.
31 Auch dazu gibt die in Anm. 1 genannte Umfrage: Was glauben die

Deutschen? interessante und beunruhigende Auskünfte. Die katholische systematische
Christologie reagiert auf diesen Tatbestand bislang nur in dem Maße, als sie sich
im Zuge hermeneutischer Besinnung auf Wesen, Funktion und Grenze des Dogmas
in der Kirche in eine kritisch-weiterfragende Distanz selbst zum Dogma von Chal-
kedon zu begeben wagt, das heißt: sie reagiert sehr zaghaft. Ein Beispiel dieses

Zögerns: J. Ratzinger, Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das
Apostolische Glaubensbekenntnis. München 51968, 173-185. Weitertreibende
Versuche : H. Küng, Menschwerdung Gottes. Eine Einführung in Hegels theologisches
Denken als Prolegomena zu einer künftigen Christologie. Freiburg/Br. 1970;
P. Schoonenberg, Ein Gott der Menschen. Skizzen zur Christologie. Einsiedeln-
Zürich-Köln 1969. - Weniger zaghaft ist die evangelische Theologie. Exponent
solcher Bemühungen ist seit Jahrzehnten R. Bultmann. Aus jüngster Zeit vgl. die
von seinem Denken angeregten und sich zugleich mit ihm kritisch auseinandersetzenden

Arbeiten von G. Ebeling, DasWesen des christlichen Glaubens. Tübingen
1959 (u. ö.) ; ders., Was heißt: Ich glaube an Jesus Christus? In: Was heißt: Ich
glaube an Jesus Christus. Zweites Reichenau-Gespräch der Evangelischen Landessynode

Württemberg. Stuttgart 1968, 38-77 ; D. Solle, Stellvertretung. Ein Kapitel
Theologie nach dem «Tode Gottes». Stuttgart 51968; W. Pannenberg, Grundzüge
der Christologie. Gütersloh 21966.

32 Bekantlich haben u. a. K. Rahner und J. B. Metz die aristotelische Dichotomie

mit den Mitteln der Transzendentalphilosophie in Richtung auf eine stärkere
Herausstellung der Wesensganzheit des Menschen vertieft. Vgl. K. Rahner, Geist
in Welt. München 21957 ; Zum theologischen Begriff der Konkupiszenz. In: Schriften
zur Theologie, I, 377-4-14; J. B. Metz, Konkupiszenz. In: Handbuch Theologischer



280 Besinnung auf die Sakramente

noch der großen alten Konvenienzgründe für die Einsetzung der Sakramente

dürfte nun gerade mit dem heute festzustellenden Wandel des

existentiellen Verhältnisses zu den Sakramenten und ihren Voraussetzungen

überhaupt zusammenhängen. Dieser Wandel scheint einbegriffen
in dem seit Luther zum Problem gestellten Thema «Wort und
Sakrament». Von dort aus wird daher das Problem der Konvenienz der
Sakramente noch einmal neu zu bedenken sein 33. Wir wenden uns hier
zunächst dem zweiten Aspekt unseres Teilthemas zu:

3. Die «Notwendigkeit» des Empfanges der Sakramente

Der Blick auf die «Fixpunkte» aus Praxis und Theologie zeigte: Die
Aussage, nach ihrer Einsetzung durch Gott sei der Empfang wenigstens
einiger Sakramente nowendig necessitate medii, glaubt man dem Rang
der Sakramente schuldig zu sein, weil Gott eine rein willkürliche Anordnung

der Sakramente, die nicht auch einen inneren Zusammenhang
zwischen Sakrament und Ziel des Sakramentes herstellt, nicht zugetraut
werden können. Die komplizierte Sachlage auf seiten der Adressaten
der Sakramente zwang zu der doppelten Einschränkung, daß schon das

votum des Sakramentes als Mittel des Heiles genüge, und daß dieses

votum im (gar nicht seltenen) Grenzfall keineswegs ein ausdrückliches

Verlangen nach dem Sakrament sein müsse, daß sich vielmehr ein
votum sacramenti schon in jedem guten Gedanken, in jeder ethisch guten
Tat, vor allem im mitmenschlichen Dienst, einschlußweise und
unausdrücklich ereigne.

Mit dieser doppelten Einschränkung läßt sich zwar auch noch dem

Heil des Nichtevangelisierten ein Platz im sakramentalen Kosmos
zuweisen. Zugleich zeigt sich hier aber auch die geschichtliche Bedingtheit

der ganzen Votum-Theorie, und es fragt sich, ob die Decke nicht
zu kurz ist, mit der man hier die Blöße von der strengen Lehre von der

Grundbegriffe. Hrsg. von H. Fries. Bd. I, München 1962, 843-851. Diese
Bemühungen sind sachlich sehr beachtlich, aber sie sind ja erst möglich, wenn man
Aristoteles und Thomas liest mit den Einsichten der empirischen Wissenschaften
und der Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts im Kopf, und sie verdecken
daher, daß der genuine Aristotelismus und die ihn rezipierende mittelalterliche
Theologie sich das Verhältnis von Leib und Seele doch einfältiger vorgestellt haben.
Eine ganze Reihe von Äußerungen über den Primat des Geistes, über «höhere» und
«niedere» Kräfte im Menschen und vor allem eine ganze Reihe moraltheologischer
und aszetischer Konsequenzen wären sonst nicht erklärlich.

33 W. u. S. 311 ff.



Besinnung auf die Sakramente 281

nécessitas medii zudecken will34. Man prüfe einmal die Belege aus den

Kirchenvätern, die in den Handbüchern für die Lehre vom votum sacra-
menti beigebracht werden 35. Man wird dabei bald feststellen, daß diese

Lehre vom votum sacramenti in einem ganz bestimmten historisch-theologischen

Kontext entstand, nämlich vor dem Hintergrund einer rigo-
ristischen Auffassung des Satzes: «Außerhalb der Kirche kein Heil.»
Diesen Satz verstand man im Sinne von: «Außerhalb der Sakramente

der Kirche kein Heil» - und war dann gezwungen, sich vor allem
hinsichtlich einer bestimmten Gruppe von Menschen ein Trostwort
auszudenken, nämlich der Katechumenen, die während des Katechumenats,
vor Empfang der Taufe, nicht durch Martyrium, sondern eines natürlichen

Todes starben. Sollen die, die schon auf dem Weg zur Taufe
waren, ewig verloren gehen, nur, weil sie real die Taufe noch nicht empfangen

haben? Um eine verneinende Antwort zu begründen, entwickelt man
den Gedanken des votum baptismi. Darüber hinaus erhob dieser Gedanke
keine weiteren theologischen Ansprüche, und es gibt auch heute keinerlei
Grund zur Beanstandung, solange er innerhalb dieser Grenzen verbleibt.

Immerhin war damit ein Problem aufgeworfen, das die konkrete
Situation der sterbenden Katechumenen weitgehend überschritt. Das

Mittelalter verdeckte zunächst dieses Problem, weil es für das Bewußtsein

der Theologen des Mittelalters praktisch keine Heiden mehr gab.
Die Frage nach dem Heil der Nichtevangelisierten - also nach Heil ohne

Sakramente der Kirche! - entstand für die mittelalterlichen Theologen
bis frühestens zu Thomas hin nur in der Gestalt, daß man mit der

Ausnahmemöglichkeit rechnete, irgendwo in einem Wald könne ein Mensch

aufwachsen, ohne mit der menschlichen Gesellschaft und damit mit der

Kirche in Kontakt zu kommen. Die Routine-Antwort der Theologie auf
die Frage nach dem Heil eines solchen Menschen lautete: Gott wird
Abhilfe schaffen, indem er ihm entweder einen Missionar oder einen Engel

oder eine innere Erleuchtung schickt, die ihn belehren, so daß er

34 Diese Frage bleibt auch dann noch bestehen, wenn man die Einwände
G. Marons gegen die Ablösung der alten Fotem-Lehre durch die Lehre von den
«Elementen» der Kirche auf dem Zweiten Vatikanum nicht teilt. Vgl. G. Maron,
Kirche und Rechtfertigung. Eine kontroverstheologische Untersuchung, ausgehend
von den Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils. Göttingen 1969, 107-110. Zu
Marons kritischem Buch vgl. O. H. Pesch, Aus der Lutherforschung. 453 Jahre
Reformation. Theol. Quartalschrift (Tübingen) 150 (1970) 417^-32: 425 ff.

35 Als Beispiele etwa: Diekamp-Jössen, Katholische Dogmatik nach den
Grundsätzen des heiligen Thomas. Münster 131954 ff., Bd. III, 89; Schmaus, Katholische

Dogmatik. Bd. IV/1, § 239, II.



282 Besinnung auf die Sakramente

glauben und damit wenigstens das votum sacramenti erwecken kann 36.

Diese Routine-Lösung bröckelt aber im XIII. Jahrhundert - bei Thomas

klar erkennbar 37 - ab, und zwar durch den verstärkten Kontakt
mit der islamischen und den beginnenden Kontakt mit der fernöstlichen

Welt, nicht zuletzt auch durch die Beobachtung, was für seltsame

Leute Kaiser Friedrich II. in seinem Heere hatte. Damals hat der christliche

Mitteleuropäer vielleicht zum erstenmal Neger gesehen 38. Man
erkannte allmählich, daß der größere Teil der Menschheit noch nicht
zur Kirche gehörte. Statt daraufhin in voller Schärfe und in vollem Umfang

die Frage nach der Heilsmöglichkeit der Nichtevangelisierten zu
stellen, sind die Theologen wie gelähmt - Thomas wäre wieder ein
Schulbeispiel. Sie wagen nicht mehr, die frühere Routine-Antwort zu geben,
denn soviel Missionare und Engel wird man ja doch nicht aufbieten
können, um alle Mohren im Heere Friedrichs II. nach dem Modell des

nutritus in silva bekehren zu können. So weiß man nur den Rat, sich
wieder auf den augustinischen Prädestinationspessimismus zu verlegen
und begnügt sich mit der grausamen Auskunft : Wenn diese Menschen

verloren gehen, dann ist es Erweis der Gerechtigkeit Gottes, wenn sie

gerettet werden, ist es Erweis seines Erbarmens; denn die Gnade ist nicht
einklagbar, sie wird aus Erbarmen gegeben und aus Gerechtigkeit
verweigert. So zu lesen beispielsweise beim späten Thomas 39.

In einem Punkt allerdings scheint die Position der mittelalterlichen

Theologie zur Frage des votum sacramenti weiter als die der alten
Kirche. Wir begegnen hier nämlich der ausdrücklichen These, die vor
allem in bezug auf das Bußsakrament aufgestellt wird, daß im Regelfall
der Mensch schon vor Empfang des (Büß-) Sakramentes die Verzeihung
der Sünden von Gott erlangt hat 40. Aber diese Theorie gilt ja inner-

36 Vgl. dazu M. Seckler, Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin.
Mainz 1961, 232-240.

37 Der junge Thomas übernimmt noch die frühscholastische Routine-Antwort;

vgl. Sentenzenkommentar SK) 3 dist. 25: 2,1 qla. 1 ad 1; 2,2 qla. 2; De
veritate Ver) 14,11 ad 1. Der ältere Thomas streicht bei der Beantwortung
derselben Frage die Erleuchtung und den Engel; vgl. in Rom 10,18: lect. 3 (n. 849) -
das Mirakel, so hat Thomas wohl begriffen, hätte zur Regel werden müssen. Der
Vorgang ist übrigens bezeichnend für die Bedeutung, die Thomas der ordentlichen
Wortverkündigung beimißt. Vgl. dazu O. H. Pesch, Theologie des Wortes bei
Thomas von Aquin. Zeitschrift für Theologie und Kirche, 66 (1969) 437-465 ; 457 f.

38 Vgl. Chenu, Das Werk des hl. Thomas (s. Anm. 21), 3-6.
39 Vgl. STh II-II 2,5 ad 1; 10,1. Vgl. aber die latenten Ansätze einer

weitergehenden Lösung bei Thomas, die M. Seckler, a. a. O., 240-258, aufgedeckt hat.
40 Vgl. STh III 84,7 ad 2. 8 ad 1; 86,2 c. 6 c. ad 3; 90,2 ad 1; Ver 28,8 ad 2.



Besinnung auf die Sakramente 283

halb des christlichen, kirchlichen Raumes, sie gilt für gläubige Christen
und wird gerade nicht auf das Heil der Nichtevangelisierten angewandt.

Erst im Gefolge der großen geographischen Entdeckungen der Neuzeit

tritt das Problem in voller Schärfe ins allgemeine Bewußtsein 41.

Kann die Votum-Lehre dieser ins Ungemessene ausgeweiteten
Fragestellung noch standhalten? Wenn es dahin kommt, daß es als votum,
als «Verlangen» nach dem Sakrament genügt, einen guten Gedanken

zu hegen, eine gute Tat zu vollbringen, sein Menschsein anzunehmen,
oder wie die Formulierungen im Umkreis der These von den «anonymen
Christen» sonst lauten mögen 42, ohne dabei von den Sakramenten auch

nur zu wissen, geschweige denn sie aktuell zu begehren, dann dürfen

am Ende die Worte nicht mehr sagen, was sie sagen. Das Postulat, um
der göttlichen Stiftung der sakramentalen Ordnung willen müsse jeder
Weg zum Heil als wenigstens einschlußweise sakramental aufgefaßt werden,

reicht kaum hin, diese terminologischen Gewaltsamkeiten zu
legitimieren. Da die Interpretation der Heilsnotwendigkeit der Kirche
spätestens seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil entschieden neue Wege

geht, bei denen der alte Satz: Extra ecclesiam nulla salus sich schlicht
in sein Gegenteil verkehrt : Extra ecclesiam salus 43, gibt es kein Hindernis

mehr, die These von der Notwendigkeit des Sakramentenempfanges

41 Nikolaus von Kues mit seinem Konzept von der Una religio in varietate
rituum angesichts der ihm bewußtgewordenen Vielfalt der Religionen und der
Aussichtslosigkeit, sie alle zum christlichen Glauben zu bekehren, ist wie ein
weitblickender Vorläufer der neuen Fragestellung. Vgl. W. P. Eckert, Nikolaus von
Kues. Für die Eintracht bei Wahrung der Gegensätze. Wort und Antwort 10 (1969)
149-153, bes. 150-152.

42 Vgl. K. Rahner, Die anonymen Christen. In: Schriften zur Theologie,
Bd. VI, 545-554; dort sind die weiteren Äußerungen Rahners zur Sache verzeichnet.
Vgl. auch K. Riesenhuber, Der anonyme Christ nach K. Rahner. Zeitschrift für
kath. Theol., 86 (1964) 286-303.

43 Spätestens seit dem Zweiten Vatikanum! Die Gedanken des Konzils zum
Heil der Nichtchristen sind vorher schon vorgeformt gewesen in der Auseinandersetzung

mit der Enzyklika Mystici Corporis. Vgl. - wiederum pars pro toto -
K. Rahner, Die Gliedschaft in der Kirche nach der Lehre der Enzyklika Pius' XII.
«Mystici Corporis Christi». In : Schriften zur Theologie, Bd. II, 7-94: 40-75 ; Schmaus,
Katholische Dogmatik. Bd. III/l, § 177a; J. Ratzinger, Über die christliche
Brüderlichkeit. München 1960, 88-124. - Schon lange vor dem Konzil hatte eine
römische Stellungnahme den Satz Extra ecclesiam nulla salus im alten Verständnis
aufgehoben. Veranlaßt durch Mystici Corporis, hatte der kanadische Jesuit Feeney
den zuletzt noch durch das Konzil von Florenz im scharfen alten Verständnis
hochgehaltenen Satz (vgl. DS 1351) vertreten und — wurde dafür vom S. Officium gemaßregelt;

vgl. DS 3866-3873; dazu A. Hoffmann, Die Heilsnotwendigkeit der Kirche
nach einer authentischen Erklärung des Hl. Offiziums. Die Neue Ordnung, 7 (1953)
90-99.



284 Besinnung auf die Sakramente

necessitate medii aufzugeben und im Einklang sowohl mit den Faktizi-
täten als auch mit den Wegen heutiger Ekklesiologie zu sagen : Der Empfang

der Sakramente ist notwendig necessitate praecepti für diejenigen, die

in der Kirche zum Glauben kommen und also um die Sakramente wissen.

Damit ist allerdings unsere Frage noch nicht am Ende. Denn :

welcher Art ist dieses praeceptum? Wir dürfen nun nicht erneut dem
naheliegenden Fehler anheimfallen, einzuschränken und einzuschränken, bis
nichts Ernsthaftes mehr übrig bleibt, sondern haben zunächst
festzuhalten: Gott will den Menschen die Heilswirkung des Kreuzes Christi
in der Tat durch Taufe, Eucharistie, Buße usw. mitteilen. Nécessitas

praecepti heißt daher auf jeden Fall dies, daß die Kirche verpflichtet
ist, die Sakramente überall, wo es möglich ist, anzubieten, auszuteilen,
dazu einzuladen.

Aber wie steht es mit dem Gebot, Sakramente zu empfangen, für
den Empfänger? Wir dürfen jetzt eines nicht tun: dieses Gebot, die

göttliche Anordnung der Sakramente, isolieren und als ein Gebot
einer Reihe anderer Gebote hinzuzählen. Das führt nicht nur in einen

unfruchtbaren Legalismus, sondern auch in falsche Konsequenzen
hinsichtlich des Verständnisses der Sakramente und ihrer Bedeutung.
Vielmehr ist das Gebot, Sakramente zu empfangen, einzuordnen in den

Gesamtzusammenhang der Forderung des Evangeliums. Und nun kann
kein Zweifel sein: Die Grundforderung des Evangeliums, die alles
andere einschließt, heißt Glaube.

Wenn man die Texte des Neuen Testamentes auf das Verhältnis
von Glaube und Sakrament hin durchsieht, wird eines bald auffallen : Von
den Sakramenten ist im Neuen Testament bedeutend selbstverständlicher
die Rede als vom Glauben. Der Glaube und die Glaubensforderung wird
von den Synoptikern ebenso wie von Paulus und Johannes herausgestellt

als das große Neue, das die ganze Existenz des Menschen vor Gott
auf eine neue Basis stellt, das man jedenfalls in dieser Grundsätzlichkeit

und Ausschließlichkeit bisher nicht gewußt hat. Die Einladung zum
Glauben und zum Glauben allein ist, trotz aller Vorbildungen im Alten
Testament, die große neue Grundaussage des Neuen Testamentes, mit
der das Neue Testament steht und fällt44. Die Sakramente - genauer:

44 Vgl. die Zusammenstellung des Stellenbefundes bei G. Ebeling, Jesus und
Glaube. In: Wort und Glaube. Tübingen 21962, 203-254, bes. 228-238; O. Kuss,
Der Römerbrief. 1. Lieferung Regensburg 1957, 131-154 Der Glaube in den



Besinnung auf die Sakramente 285

die kirchlichen Vollzüge, die später mit dem Sammelnamen «Sakrament»
bezeichnet wurden - laufen ziemlich selbstverständlich mit. Sie werden

gedeutet, in große Gesamtperspektiven des Handelns Gottes in der
Geschichte eingerückt, es werden praktische Anweisungen dazu gegeben 45,

es wird auch gelegentlich ihre Notwendigkeit betont46, aber daß man
sagen könnte, wie man vom Glauben sagen muß : Sie sind Zentrum und
Herzstück der neutestamentlichen Botschaft, davon kann keine Rede
sein. Man vergleiche einmal nur die einschlägigen Abschnitte in Rom 6

und 1 Kor 11 mit den Aussagen über den Glauben, etwa in den

Heilungsgeschichten bei den Synoptikern, in den Aussagen Jesu selbst über den

Glauben und seine Macht, oder in den Worten des Römer- und Gala-
terbriefs über den Glauben! Die Sakramente sind für den Christen des

Neuen Testamentes offenbar problemlos, von ihnen wird nicht im
entferntesten mit jenem Rathos geredet, mit dem die neutestamentlichen
Autoren vom Glauben sprechen.

Heute scheint es umgekehrt zu stehen. Wenn man sich überhaupt
auf die Zumutung des Glaubens einläßt, dann scheint es ziemlich
problemlos, daß nur der Glaube uns zum Heil bringt, und nicht etwa allerlei

Anstrengungen des Menschen aus eigener Kraft 47. Die Sakramente

dagegen sind keineswegs selbstverständlich, sie können geradezu als

zusätzliche Belastung des Glaubens auf den Plan treten - wie die Kirche
als Ganzes überhaupt -, sie sind mindestens, wie schon festgestellt, in

paulinischen Hauptbriefen. In: O. Kuss, Auslegung und Verkündigung. Regensburg

1963, 187-212).
45 Vgl. etwa die Abendmahlsberichte; Joh 6,48-59; Apg 2,38-42.46 u. ö.;

Rom 6,1-6; 1 Kor 1,11-16; 11,17-34; Gal 3,27; Eph 4,5; Kol 2,11-13.
46 Vgl. Joh3,5; 6,53; Apg 2,37 f.; Mk 16,16. Zum Ganzen vgl. Kuss, Der

Römerbrief, a. a. O., 307-319 und schon 146 f.
47 Darüber belehrt ein nur flüchtiger Blick in die unabsehbare, für ein breites

Publikum geschriebene Kleinliteratur zur gegenwärtigen Glaubenssituation und
Glaubensproblematik: Die Grundtendenz dieser Bücher und Aufsätze ist stets, die
Möglichkeit des Glaubens in der heutigen Welt und seine Heilskraft nur ja nicht
durch allerlei Zusatzprobleme und Zusatzforderungen zu verstellen. Dementsprechend

ist ausführlich die Rede von der einfachen Grundstruktur des Glaubens, von
seinem anthropologischen Ort, von der glaubenden Gottbegegnung in aller Wirklichkeit,

von der «ganz einfachen» Botschaft Jesu, vom gläubigen Weltverständnis,
vom Handeln aus dem Glauben u. a. m. Was die Sache kompliziert erscheinen
läßt, z. B. die Dogmen, bestimmte Lebensformen der Kirche, wird «erklärlich»
gemacht, wenn nicht gar entschuldigt. Im Zuge solcher Gedankenführung wird fast
durchweg über die Sakramente geschwiegen: auch sie sind ja zunächst etwas, was
den « einfachen » Glauben kompliziert machen könnte. Wir haben auch unsererseits
einen Beitrag zu dieser Literatur zu leisten versucht: O. H. Pesch, Rechenschaft
über den Glauben. Mainz 1970.



286 Besinnung auf die Sakramente

ihrer Bedeutung für den Glauben und den Weg zum Heil recht fremd

geworden.
Man kann daraus einen falschen Schluß ziehen: Wir können dann

vom Glauben etwas problemloser reden, möglichst bald zu den Inhalten
und Vollzugsweisen übergehen, brauchen jedenfalls die Grundforderung
des Glaubens selbst nicht mehr so einzuschärfen, wie es etwa Paulus
im Widerstand gegen seine judaistischen Gegner tun mußte; dagegen
müssen wir denn je die Pflicht einschärfen, die von Gott gebotenen
Sakramente zu empfangen. Dieser Schluß ist deshalb falsch, weil wir, so

sehr sich auch die Umstände und die pastorale Situation heute geändert

haben mögen, das existentielle Gefälle des Verhältnisses von Glaube
und Sakramente, wie es uns im Neuen Testament begegnet, nicht
umkehren können, ohne die Grundforderung des Neuen Testamentes, nämlich

den Glauben selbst in Gefahr zu bringen und damit die neutesta-
mentliche Botschaft zu verraten. Denn der Glaube ist im Neuen Testament

gewiß Forderung, Zumutung, aber nach dem Tenor aller einschlägigen

Aussagen die Forderung, die Zumutung, sich befreien zu lassen.

Wie man den Sachverhalt im einzelnen auch ausdrücken mag, darin
kommen alle Aussagen des Neuen Testamentes überein, daß dem Glauben

wesenhaft Befreiungswirkung eignet48. Das deutlichste Zeugnis dafür

ist der Galaterbrief, aber er ist nicht das einzige Dokument in dieser

Sache. Forderung ist der Glaube in Konsequenz nur, soweit ihm
der Selbstbehauptungskrampf des Menschen entgegensteht, soweit der
Mensch also sich nicht befreien lassen, sondern lieber sich selbst vor
Gott befreien, biblisch gesprochen: durch Werke des Gesetzes gerecht
werden will. Wird dem Glauben diese befreiende, Zuversicht und Freude
schaffende Kraft genommen, z. B. durch belastende Ergänzungsforderungen,

dann sind Evangelium und Verkündigung um ihr Wesen
gebracht. Daraus folgt: Die Sakramente dürfen in ihrer Deutung und in
der Art, wie sie in die Glaubensexistenz einbezogen werden, nicht dahin
führen, daß sie dem Glauben seine Befreiungskraft nehmen. Im Neuen

Testament ist das nicht der Fall. Eben deshalb ist ja von den Sakramenten

nicht als Forderung die Rede, weil man sie gar nicht fordern mußte,
weil sie vielmehr selbstverständlich waren als die von Gott gestiftete
Form, in der sich gewissermaßen der Glaube in der Kirche verleiblichte.
Mit a. W. : Sie wurden gerade nicht als Zwang und Zusatzforderung
empfunden, wie etwa die Werke des mosaischen Gesetzes für Christen nur

48 Vgl. Pesch, a. a. O., 126-138.



Besinnung auf die Sakramente 287

als Zusatzforderung auf den Plan treten. Genau diese Sachstruktur muß
in jeder Deutung der «Gebotenheit» der Sakramente unbedingt
gewahrt bleiben. So ergibt sich hinsichtlich der nécessitas praecepti des

Sakramentenempfanges folgende Grundthese :

Die Sakramente sind in der Weise geboten und entsprechend in der
Weise notwendig, wie sie an der befreienden Kraft des Glaubens an das

Evangelium teilhaben, ja diese befreiende Kraft gerade unterstreichen und

zum Tragen bringen.
Um die theologische und pastorale Aufgabe, die damit gestellt ist,

schärfer zu erkennen, wollen wir auf diese Grundthese hin kurz zwei
klassische Deutungen der Sakramente anleuchten.

a) Thomas. Die Deutung der Sakramente bei Thomas beruht auf der

augustinischen Grunddistinktion zwischen Zeichen und Wirklichkeit,
Signum und res. In der thomanischen Theologie der Sakramente fängt
bekanntlich alles an mit der Einordnung der Sakramente «in genere sig-
ni» 49 - wir kommen noch einmal darauf zurück. In den Sakramenten
bricht gleichsam die Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes in unsere sichtbare

Welt ein. Aller Akzent liegt daher logischerweise auf der inkar-
natorischen Struktur der Sakramente und auf der damit gegebenen
Heiligung der materiellen Welt50. Die Menschwerdung Gottes breitet sich
durch die Sakramente gleichsam über das ganze Leben des Menschen,
über die ganze kirchliche Wirklichkeit, ja über die ganze Welt aus.

Dieses Konzept paßt lückenlos in die thomanische Gesamtdeutung
der christlichen Existenz, wonach alle Geschöpfe und vorzüglich der
Mensch von Gott ausgehen und auf den vielfältigsten Wegen zu Gott als

Endziel aller geschöpflichen Unruhe «heimgeholt» werden. Man erkennt
das große Thema von egressus und regressus, das den Plan der Summa

Theologiae bestimmt hat51. Die Verbindung zwischen dieser Grundperspektive

und der Deutung der Sakramente ist geschaffen durch die

Stellung, die Christus in dieser theozentrischen Theologie und dem damit

49 STh III 60,1. Zur Sakramentenlehre des hl. Thomas verweisen wir auf
O. H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung (s. Anm. 23), 793-814. Dort ist die
Literatur zur thomanischen Sakramentenlehre verzeichnet und ausgewertet, vor
allem das große einschlägige Werk von E. Schillebeeckx, De sacramentele heils-
economie. Theologische bezinning op S. Thomas' sacramentenleer in het licht van
de traditie en van de hedendagse sacramentensproblematiek. Antwerpen 1952.

50 STh III 60,4-6.
51 Vgl. die w. o. in Anm. 23 verzeichneten Arbeiten zum Plan der STh.



288 Besinnung auf die Sakramente

verbundenen Glaubensverständnis einnimmt52. Christus wird gesehen

unter dem beherrschenden Gesichtspunkt des instrumentum, des

Werkzeugs; auch als Gottmensch ist er Werkzeug in der Hand Gottes, mit
dem Gott den Menschen zu sich heim holt. Die Sakramente sind gleichsam

die «Verlängerung» (instrumenta separata) dieses Instrumentseins
Christi (des instrumentum conjunctum) in die Geschichte hinein, und als

solche sind sie das Mittel, durch das die Heimkehr des Menschen zu
Gott geschieht. Gott ist also in allem der Hauptakteur, der mittels der

Werkzeuge seiner Heilsliebe den Menschen zu sich zurückbringt. Der
Grundakt der Heilsannahme durch den Menschen und der Grundakt
seines Gottesverhältnisses überhaupt ist daher die Caritas, das Einschwingen

in das Wirken dieses souverän die Geschichte beherrschenden Gottes,

aufgrund der Freundschaft, die Gott mit dem Menschen begründet
hat. Man erkennt : Wo diese - hier nur ganz rudimentär gekennzeichnete -
Konzeption existentielle Geltung hat, d. h. : wo sie gelebte Glaubensexistenz

spiegelt und auslegt, da können die Sakramente niemals Belastung
und erschwerende Forderung werden. Sie werden ja erlebt als der
selbstverständliche Raum und die Kraftquelle christlicher Existenz, weil sie

ganz von dem einen großen Heilszeichen und Heilswerkzeug Christus
herkommen und von ihm her verständlich sind. Sie sind die vorzüglichen

Geschenke Gottes an die, die ihn lieben.

b) Luther. Ein zweiter, zu Thomas antithetischer Typus im Verständnis

der Sakramente ist die Deutung der Sakramente bei Luther 53. Auch
dazu später noch mehr. In unserem Zusammenhang ist folgendes
anzumerken: Luther denkt über die Sakramente nach aus seiner persönlichen

(und nicht nur persönlichen) Situation der Anfechtung heraus 54.

Ihn treibt die Frage um: Wie stehe ich vor Gott und wie kann ich vor
ihm bestehen? Vieles von der freudvoll-optimistischen mittelalterlichen
Konzeption zerbricht unter der Wucht dieser Frage, die in der Theologie

den Anfang der Neuzeit markiert. Die Sakramente erscheinen daher

Luther als Hilfe in der Anfechtung und werden darauf von ihm befragt :

Der Glaube an Gott, der so rätselhaft handelt, braucht etwas, woran
er sich festhält, und deswegen gibt es Sakramente. So ist etwa die Taufe

52 Vgl. Pesch, Theologie der Rechtfertigung, 581-584; 864-866; ferner ders.,
Die Frage nach Gott bei Thomas und Luther. Die Neue Ordnung 24 (1970) 1-20,
bes. 7 f.

53 Zusammenfassende Darstellung und Auswertung der Literatur bei Pesch,
Theologie der Rechtfertigung, 326-353.

54 Vgl. Pesch, Die Frage nach Gott bei Thomas von Aquin und Luther, 10-14.



Besinnung auf die Sakramente 289

für Luther gleichsam das Dokument, mit dem Gott mich seiner Zusage

gewiß macht, daß er mir zeitlebens meine Sünde verzeiht und daß ich
zeitlebens wegen meiner Schuld vor Gott keine Angst haben muß 55. Das

Abendmahl wird von Luther gedeutet als Testamentseröffnung zugunsten

des Sünders 56. Sakramente sind solchermaßen «Gewißheitsfaktor»
für den Glauben 57. Gewiß wird später, im Streit mit den Schwärmern,
das Konzept Luthers kurzatmiger. Er kann gegen die Schwärmer nur
beschränkt in die mittelalterlich-katholische Konzeption zurück, Weil er
dann die ekklesiologischen Konsequenzen mit übernehmen müßte.
Anderseits kann er auch nicht, wie es die Schwärmer tun, die Sakramente
für beliebig erklären. So rettet er sich in eine Art Positivismus: Gott
hat die Sakramente verordnet, was also hat der Mensch noch dauernd

zu räsonnieren und Widerreden anzumelden 58 Damit wird, wenn ich

55 Vgl. etwa 2/729,30; 731,36; 732,9; 734,3; 735,2; Cl 1/188,3; 190,6.17;
192,11; 193,8 (Taufsermon, 1519); 8/93,1; 96,6 (Wider Latomus, 1521).

56 So vor allem in dem Sermon von dem Neuen Testament, das ist von der
heiligen Messe, 1520: 6/353-378; Cl 1/299-322; und in De captivitate Babylonica,
1520: 6/512-526; Cl 1/443^-59.

57 Vgl. auch die sich auf alle Sakramente beziehenden Texte 2/686,17 ; Cl 1/162,
31 («zeychen, die zum glauben dienen und reytzen»); 2/692,30; Cll/169,2
(«wartzeichen und urkund»); 2/692,37; Cl 1/169,9 («eyn sichtlich zeichen gotlicher mey-
nung, daran man sich halten soll mit eynem festen glauben») ; 2/694,18 ; Cl 1/170,26
(«ein zeychen gottis und zusag, daran er seinen glauben üben und stercken mag»)
(alle Stellen aus dem Sermon von der Bereitung zum Sterben, 1519); 7/323,4;
Cl 2/67,27 («Sacrament, wilche sein gleich wie zeichen odder sygel seiner wort»:
Grund und Urssach aller Artikel, 1521); 10 III/142, 8 («... sein wort mit zeichen
als einem sygel darmit seind bestetiget, das wir ja nicht zweifeltten» : Predigt, 1522) ;

6/529,36; Cl 1/463,19 («Omnia sacramenta ad fidem alendam sunt instituta»: De
captivitate Babylonica, 1520). Weitere Texte bei Pesch, Theologie der
Rechtfertigung, 331, f.; 336 f.

58 Vgl. 18/136,14: «Die eusserlichen stucke sollen und müssen vorgehen...
also das ers [Gott] beschlossen hat, keinem menschen die ynnerlichen stuck zu
geben on durch die eusserlichen stucke» (Wider die himmlischen Propheten [=
Schwärmer], 1525); 30 1/212,30; Cl 4/79,26 Bekenntnisschriften der
evangelischlutherischen Kirche, Göttingen 41956, 692,11): «Denn da ligt die höhiste Macht an,
das man die Tauffe trefflich, herrlich und hoch halte, denn darüber streiten und
fechten wir allermeist, weil die welt itzt so vol rotten ist, die da schreien, die Tauff
sey ein eusserlich ding, eusserlich ding aber sey kein nütz. Aber las eusserlich ding
sein als es ymmer kan, da stehet aber Gottes wort und gebot, so die Tauffe
einsetzet, gründet und bestetigt. Was aber Gott einsetzet und gebeut, mus nicht
vergeblich sondern eitel köstlich ding sein, wenn es auch dem ansehen nach geringer
denn ein strohalm were» (Großer Katechismus, 1529); 50/246,24; C14/317,6
Bekenntnisschriften, 455,31): «Darumb sollen und müssen wir darauff beharren,
daß Gott nicht will mit uns Menschen handeln denn durch sein eusserlich wort und
Sacrament. Alles aber was on solch wort und Sacrament vom Geist gerhümet wird,
das ist der Teufel» (Schmalkaldische Artikel, 1538).

19



290 Besinnung auf die Sakramente

recht sehe, erstmalig in der Theologiegeschichte das Sakrament als

Forderung hingestellt, die zur Not in blindem Gehorsam zu übernehmen

ist, ob mir das fühlbar im Glauben hilft oder nicht. Das mindert freilich

nicht die bleibende Fruchtbarkeit und Kraft in der Sakramentenlehre

des frühreformatorischen Luther, in der er den Mut hat, die
Sakramente als Brief und Siegel der Zusage Gottes zu interpretieren und
sie damit zur Stütze des Glaubens zu erklären - ein Thema, das trotz
aller Umakzentuierung auch beim späten Luther keineswegs fehlt59.

59 In seiner überaus freundschaftlichen und zustimmenden Besprechung
unserer oben genannten Untersuchung hat A. Peters unsere Darstellung der
lutherischen Sakramentsauffassung beanstandet: in einseitigem Blick auf die sakra-
mententheologischen Äußerungen des jungen Luther sei die systematische
Zusammenschau der Sakramente innerhalb der «vier grundlegenden Christusstiftungen
des geistlichen Regimentes » beim- alten Luther (Von den Konziliis und Kirchen ;

Wider Hans Worst!) unerkannt geblieben (Lutherische Rundschau 18 [1968] 300-
306: 301). Den von Peters gerügten Tatbestand als solchen geben wir zu. Zu fragen
bleibt allerdings, ob diese systematische Betrachtung der Sakramente in Luthers
Spätwerk sachlich soviel einbringt, wie Peters nahelegt. Gewiß, mit dem Stichwort
von den «Christusstiftungen» und vom «geistlichen Regiment» ist ein lutherisches
Gesamtverständnis von Gott, Mensch und Welt angesprochen, das sich bis in die
Lehre von den «Zwei Regimenten» Gottes hinein ausweitet. Ob aber die
Sakramentenlehre des späten Luther in ihrem engeren Rahmen, in der Bemühung um
das Verständnis dessen, was «Evangelium» bedeutet, reicher und reifer ist als die
einschlägige Lehre des jungen Luther, erscheint bestreitbar. Wir finden die
aufzählende, etwas «positivistische» Behandlung der Sakramente zusammen mit den
anderen «Heilsmitteln» in den von Peters erwähnten Schriften und schon in den
Schmalkaldischen Artikeln und den Katechismen — worauf wir in unserer
Untersuchung hingewiesen haben (a. a. O., 329 f.) - für ein Verständnis der Eigenart des
Sakramentes keineswegs so anregend und zukunftsweisend, wie die auf Wort und
Glaube konzentrierte Sakramentenlehre Luthers in den Anfängen der Reformation.
Und im übrigen sind diese Ansätze ja auch in den späten Schriften Luthers keineswegs

aufgegeben, sondern durchgehalten. Wir stimmen damit jenen Forschern zu,
die die Bedeutung des Sakramentsverständnisses in der Entwicklung von Luthers
reformatorischer Theologie stärkstens unterstreichen. Vgl. E. Bizer, Die
Entdeckung des Sakramentes durch Luther. Evangelische Theologie 17 (1957) 64—90;

ders., Fides ex auditu. Eine Untersuchung über die Entdeckung der Gerechtigkeit
Gottes durch Martin Luther. Neukirchen 31966; 80-91; O. Bayer, Die reformatorische

Wende in Luthers Theologie. Zeitschrift für Theol. u. Kirche 66 (1969) 115-
150; ders., Promissio. Eine Untersuchung zum Wortverständnis beim frühen
Luther. Diss. (Masch.), Bonn 1970 (die Arbeit wird demnächst, um einen II. Teil
erweitert, in Göttingen erscheinen) ; vgl. auch die Einleitung von K. G. Steck in :

Luther für Katholiken. Hrsg. und eingeleitet von K. G. Steck. München 1969,
11-41. Wir sind der Meinung, daß Luthers neue theologische Ansätze und
Grundpositionen tatsächlich im Sakramentsverständnis erstmalig deutlich herauskommen
und ihre kritische Sprengkraft entfalten. Eine andere Frage ist, ob damit die
«Entdeckung des Sakramentes» identisch ist mit der «reformatorischen Wende» und
infolgedessen alle theologischen Äußerungen Luthers, die zeitlich vorausgehen, für
«vorreformatorisch» anzusehen gebietet; vgl. dazu O. H. Pesch, Zur Frage nach



Besinnung auf die Sakramente 291

Wie nimmt sich unsere Situation aus, verglichen mit diesen beiden

Typen der Sakramentenlehre? Auch für heutiges Verständnis haben die

Sakramente selbstverständlich mit dem Glauben, mit der Glaubensexistenz

zu tun. Aber im Unterschied zu Thomas ebenso wie zu Luther
erleben wir sie weder als Kraftquelle noch als Stütze, sondern bestenfalls

irgendwie als Vollzugsform des Glaubens, jedenfalls nicht als etwas, dessen

Sinn bereits vor dem Glauben schon einleuchtend gemacht werden
könnte. Das ist eine glaubens- und frömmigkeitsgeschichtliche Feststellung,

kein Werturteil über heutiges Denken und Empfinden gegenüber
den Sakramenten. Wir haben uns der Tatsache zu stellen, daß die Sakramente

heute an der radikal gewordenen Glaubensfrage und
Glaubensanfechtung partizipieren. Keine anderen Wege führen zu den
Sakramenten als die Wege, die zum Glauben selbst führen 60.

Und nun gilt es unbedingt konsequent zu bleiben! Wollten wir
angesichts dieser Lage der Dinge in der theologischen Reflexion ebenso wie

in der Seelsorge allzu rasch Glaube und Sakramente koppeln, etwa so,

daß wir sagen: Der Glaube ohne die Sakramente ist ja nichts Halbes
und nichts Ganzes; oder: Der Glaube ist nur und erst die «Vorbereitung»
für den Empfang der Sakramente - wir würden dann weder eine freudige

Sakramentenpraxis noch einen freudigen Glauben erreichen, die

Sakramente würden die fremde Zusatzforderung bleiben. Theologische
Reflexion und Führung der Gläubigen haben vielmehr so zu geschehen,
daß alles auf den Glauben an die befreiende Frohbotschaft abgestellt
wird. Die Sakramente müssen in diesem Zusammenhang als Angebot
offen gehalten werden, als Geschenk ohne Zwang, als Weg des ausdrücklich

kirchlichen Vollzugs des Glaubens, zu dem aber niemand von außen

genötigt wird. Die Sakramente müssen sich aus dem Glauben und aus
seiner befreienden Not-wendigkeit sozusagen spontan ergeben - nur dann

Luthers reformatorischer Wende. Ergebnisse und Probleme der Diskussion um
Ernst Bizer, Fides ex auditu. Catholica 20 (1966) 216-243 ; 264—280, bes. 275 ff.
Noch einmal eine andere Frage ist, ob demnach die Sakramentenlehre und damit
das Kirchenverständnis damals wie heute den entscheidenden Konfessionsgegensatz

und überhaupt die tiefste Originalität der Theologie Luthers als solche zur
Sprache bringen; vgl. dazu unsere kritischen Notizen zu Steck in unserem w. o.
Anm. 34 genannten Bericht.

60 In Anwendung auf Taufe und Eucharistie haben wir das in einigen
kleineren Aufsätzen des näheren darzustellen versucht. Vgl. O. H. Pesch, Taufe und
Ostern. Wort und Antwort 7 (1966) 33-40 ; Sakramentenempfang oder Sakramentenkonsum?

A. a. O., 8 (1967) 8—14; «Wirkliche Gegenwart Christi». Zum Verständnis
der Eucharistie. A.a.O., 8 (1967) 78-83; Taufe und Glaube. A.a.O., 11 (1970)
129-135.



292 Besinnung auf die Sakramente

sind sie nicht das Kodizill, das dem Testament der Verheißung
nachträglich und widerrechtlich hinzugefügt wird. Wann die Sakramente in
einer christlichen Existenz zur konkreten Form des Glaubens werden,
ist theologisch und pastoral sekundär; jedenfalls darf man vor dem

Zeitpunkt, wo es von selbst dazu drängt, nie dazu nötigen. Auch die

Sakramentenpraxis eines Christen ist ein Stück Gnadengeschichte Gottes mit
einem Menschen, und diese muß keineswegs überall gleich und nach dem

gleichen Zeitplan verlaufen.
Wir haben damit noch keine theoretisch-theologische Zuordnung

von Glaube und Sakrament geleistet - das wird im folgenden geschehen
müssen. Aber das Gesagte folgt schon allein aus dem Befreiungscharakter

des Glaubens. Nur wer den Glauben als Befreiung ernst nimmt, hat
in Theologie und Seelsorge für alles übrige die Weichen richtig gestellt.

Was bedeutet also «Notwendigkeit» der Sakramente? Wir können

nun unsere schon formulierte These noch einmal anders formulieren:
Die Notwendigkeit der Sakramente ist eine innere Notwendigkeit des

Glaubens, oder sie ist überhaupt keine Notwendigkeit ; ist sie aber eine

innere Notwendigkeit des Glaubens, dann sind die Sakramente ebenso geboten

wie der Glaube und ebenso frei und unerzwingbar wie der Glaube.

Dieser Glaube aber ist stets das Ganze des Geschehens zwischen

Gott und Mensch, ob es schon zur Ausdrucksform der Sakramente
geführt hat oder noch nicht.

4. Pastorale Konsequenzen

Besinnung auf pastorale Konsequenzen steht einer systematischtheologischen

Bemühung wohl an. Denn systematische Theologie reflektiert

den Glauben konkreter Menschen und wird um seinetwillen
betrieben. Wir versuchen daher am Ende dieses ersten Überlegungsganges,

Schlußfolgerungen für Seelsorge und gläubiges Leben zu ziehen,
soweit sie mit der Frage nach «Notwendigkeit» bzw. «Zwanglosigkeit» der
Sakramente zusammenhängen. Zum Teil können wir sie nur als Frage
formulieren, weil sie in heiß umstrittene aktuelle Probleme hineinführen.

a) Die einzig sachgemäße Formulierung, die hinsichtliche der Sakramente

in Verkündigung und Seelsorge zur Anwendung kommen darf, kann
nicht lauten: Du mußt, sondern: Du darfst. Wenn wir dennoch einmal

von den Sakramenten reden als von etwas, das gefordert ist, müssen

wir stets deutlich machen, daß es sich insoweit um kirchliche, kirchen-



Besinnung auf die Sakramente 293

rechtliche Forderungen handelt, deren theologische Legitimität denn auch
stets zur Debatte stehen können muß. Immerhin, die Sakramente sind
nicht nur individuelles Heilsgeschehen zwischen Gott und Einzelmensch,
sondern auch und sogar zuvor Gemeinschaftshandlung der Kirche.
Sofern die Kirche Gemeinschaft ist, kann es naturgemäß in ihr Verbind-

lichkeiten und also auch Forderungen geben, so etwa die Forderung der

sonntäglichen Teilnahme an der Eucharistiefeier, der Jahresbeichte, der
Osterkommunion. Dies alles sind gleichsam Spielregeln des

Gemeinschaftslebens im Bereich der Sakramente, gewachsen aus oft
jahrhundertealter Erfahrung. Man wird jedoch, bei Gefahr für die Freiheit des

Glaubens selber, stets den eigentlichen ekklesiologischen Sachgrund
solcher Forderungen klarstellen müssen. Der Satz: Wenn du zur Kirche
gehörst, mußt du dich auch durchschnittlich in ihre Lebensformen
einfügen, darf faktisch niemals auf den Satz hinauskommen, der das Wesen

des Glaubens zerstört : Du mußt glauben.

b) Eine zweite Konsequenz kann nur als Frage gestellt werden:
Wann «muß» man beichten? Ist die dem Katholiken vertraute Forderung,

bei schwerer Sünde müsse der Empfang des Bußsakramentes dem

Empfang der Eucharistie vorausgehen, eine dogmatische, also aus dem
Wesen der Sache folgende oder nur eine - wie gut auch immer begründete

- positiv-kirchenrechtliche Verpflichtung? Die Erkenntnisse zur
Geschichte des Bußsakramentes, über die wir heute verfügen, und ebenso

ein Bedenken des Wesens beider Sakramente 61 setzen die Hypothese,
es handle sich hier um eine kirchenrechtliche Verpflichtung, überkommen

aus der altkirchlichen Verknüpfung von Bußsakrament und Ex-
kommunikations- bzw. Rekonziliationsverfahren, keineswegs von
vornherein ins Unrecht. Daß wir mit dieser hier nur angedeuteten Frage
mitten in der Diskussion um das Verhältnis von «Bußandacht» und
Bußsakrament stehen, wird man leicht bemerken - genauer und dogmatisch
gesprochen: mitten in der Frage, ob die seit einem Jahrtausend gewohnte

Form der Ohrenbeichte notwendig die einzige Form des Bußsakramentes

sein und bleiben müsse.

61 Auf folgende grundlegenden Arbeiten muß hier verwiesen werden : B. Poschmann,

Poenitentia secunda. Die kirchliche Buße im ältesten Christentum bis
Cyprian und Origenes. Eine dogmengeschichtliche Untersuchung. Bonn 1940; ders.,
Buße und Letzte Ölung (Handbuch der Dogmengeschichte, IV/3). Freiburg/Br. 1951;
P. Anciaux, La théologie du sacrement de pénitence au XIIe siècle. Louvain 1949;
K. Rahner, Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament. In: Schriften zur
Theologie, Bd. II, 143-183.



294 Besinnung auf die Sakramente

c) Eine weitere Konsequenz in Form einer Frage: Wann «muß»

man kirchlich trauen? In der gegenwärtigen kirchlichen Praxis ist im
Fall der Eheschließung etwas erlaubt, was sonst bei keinem Sakrament
statthaft ist: Man darf es trotz mangelnder Disposition, ja offenkundig
Unwilligen zukommen lassen. Ist es vom Wesen des Sakramentes und
vom Wesen christlicher Existenz her zulässig, unwilligen Brautpaaren
die kirchliche Trauung geradezu nachzuwerfen aus dem einzigen Grunde,
die juristische Gültigkeit der Ehe zu sichern? Ist mit der kirchlich-juristischen

Gültigkeit der Ehe als solcher denn schon etwas zugunsten einer

christlich gelebten Ehe geschafft? Wiederum streng dogmatisch und
sakramententheologisch gefragt: Ist der auf geschichtlichen Entwicklungen

und auf der sogen. Konsenstheorie beruhende Zusammenfall von
Ehevertragsabschluß und Vollzug des Ehesakramentes nicht geeignet,
institutionell das Sakrament dem Mißbrauch, dem unwürdigen Empfang
auszusetzen? Legt es sich nicht nahe, Vertrag (und damit Gültigkeit der

Ehe) und Spendung des Ehesakramentes um des Sakramentes willen
wieder zu trennen? Oder ist etwa die Präsenz der Kirche beim Eheabschluß

- herkömmlicherweise das theologische Argument für den
Zusammenfall von Vertrag und sakramentaler Handlung - nur gegeben,

wenn der Ehevertrag im Rahmen der gottesdienstlichen Handlung
geschlossen wird

d) Eine andere Konsequenz ist nun keine Frage, sondern eine These:

Trotz aller Wandlungen in Praxis und theologischem Denken werden

wir immer noch damit zu tun haben, die Vorstellung abzubauen,
als sei schon etwas geschafft, wenn eine Gemeinde wieder einmal
möglichst vollzählig gebeichtet und kommuniziert hat. Gewiß, soweit kirchliches

Leben und kirchliche Seelsorge auch ihre greifbare Außenseite
haben, ist wirklich etwas geschafft, wenn eine Gemeinde zu lebendigem
sakramentalem Leben geführt werden konnte. Aber was an wirklich
gläubiger Existenz darin zustandekommt, entzieht sich jeglicher Kon-
statierbarkeit, und dieser Umstand verpflichtet zu einem gesunden Maß

an selbstkritischem Mißtrauen. Es kann sich unter einer äußerlich sehr

lebendigen Sakramentenpraxis auch ein gefährlicher Leerlauf verbergen,

der fehlenden Glauben kaschiert. Die Reformation ist nicht an
zuwenig, sondern an zuviel Sakramentenpraxis entstanden.

e) Eine letzte Konsequenz: Vom Priester, vom Amtsträger im
sakramentalen Bereich, ist mehr zu fordern als vom Christen ohne Amt.
Einem Gläubigen muß der Seelsorger mit größter Behutsamheit die We-



Besinnung auf die Sakramente 295

ge zum Sakrament bahnen, darf mit ihm keinen zweiten Schritt vor dem

ersten tun, muß ihn in aller Ehrfurcht seinen eigenen Weg mit Gott gehen
lassen. Vom Priester gilt das nicht schlechthin. Denn der Priester ist
nicht «nur» Christ, sondern auch Diener der Kirche, d. h. Diener der
anderen Christen und muß ihnen zur Verfügung stehen, notfalls ohne

Rücksicht auf seine eigene religiöse Verfassung 62. Selbst da, wo ein

Priester vielleicht in einer extremen Glaubensanfechtung steht, wo ihm
persönlich die Sakramente sehr fremd geworden sein mögen, wird er
daraus nicht das Recht ableiten dürfen, für einige Zeit auf Zelebration,
Beichthören etc. zu verzichten, wenn die Gläubigen seinen Dienst brauchen.

Die Kirche fordert vom Priester in diesem Fall sogar die Zelebration

bei ungebeichteter schwerer Sünde 63. Sie urteilt also hier anders als

im Fall des Gläubigen ohne Amt. Der Priester muß nicht nur, sondern darf
also auch dann, wenn ihm gar nicht danach zumute ist, wenn er meint,

gar nicht das erforderliche persönliche Engagement aufbringen zu können,
trotzdem zelebrieren, absolvieren, seinen Dienst der Sakramente tun.

II. WORT UND SAKRAMENT. HISTORISCHE BEOBACHTUNGEN

Das Thema «Wort und Sakrament» wurde in dieser Form bekanntlich

von den Reformatoren und speziell von Luther gestellt. Es empfiehlt
sich daher, mit einer etwas vereinfachenden Problemskizze unsere
historischen Beobachtungen an dieser Stelle zu beginnen.

7. Luther

Gehen wir aus von drei Texten Luthers. Zunächst
d) von Luthers programmatischer Erklärung, die er 1532 im

Zusammenhang der Auslegung von Ps 51 (50) gibt. Er sagt dort, er wolle

von den Sakramenten so handeln, daß er das Wort «treibt»: «Wir wollen

die Beichte und die Sakramente so behandeln, daß wir das Wort
betonen Das Hauptstück der Beichte, des (Altars-) Sakramentes ist
das, was wir hören» 64.

62 Vgl. O. H. Pesch, Der Priester im Glaubenszweifel. Klerusblatt (München)
50 (1970) 39-42.

63 Vgl. CIC, can. 807 ; auch can. 856.
64 «Nos confessionem, sacramenta sie tractamus, ut ipsum verbum urgeamus...

Caput confessionis, sacramenti sit ipsa vox auditur» (40 11/411,4.8).



296 Besinnung auf die Sakramente

b) In einer - ziemlich gleichzeitigen - Tischrede erklärt Luther, daß

für sein Verständnis die Predigt das Hauptgnadenmittel sei. «Wenn
einer die Vollmacht hat zu lehren, so hat er auch die Vollmacht, die
Sakramente zu spenden, denn wir halten das Sakrament geringer denn
das Predigen» 65. Derselbe Gedanke begegnet wenige Jahre später
erneut in der hochoffiziellen Formulierung der Schmalkaldischen Artikel.
In der Aufzählung der Heilsmittel steht die Predigt an erster Stehe:
«Erstlich [schenkt Gott uns das Heil] durchs mündlich Wort, darin
gepredigt wird Vergebung der Sünde in aller Welt, welches ist das

eigentliche Amt des Evangelii »66. Es folgt dann die Aufzählung der
Sakramente.

c) In Luthers Hauptschrift über die Sakramente, in De captivitate
Babylonica ecclesiae (1520) stellt Luthers Argumentation ganz auf das

Stiftungswort Jesu ab. Und dieses Stiftungswort ist Verheißung und
Zuspruch des Evangeliums 67. Besonders eindringlich wird dieser
Gedanke entwickelt am Fall des Abendmahles 68. Der Akzent auf dem

Stiftungswort kann so stark werden, daß das Zeichen, das, was Luther
das «Sakrament» nennt, notfalls entbehrlich wird 69. Einmal macht
Luther sogar die Aussage, wer im Abendmahl die Stiftungsworte gläubig
hört, der hat schon das Sakrament empfangen, auch wenn er das
Zeichen nicht empfängt70. Das Zeichen, das sakramentale Element, ist
entbehrlich, das Wort nie.

Was bedeutet in diesen drei Texten jeweils «Wort»? Zum ersten
Text : Wenn hier nicht das Wort gegen die Sakramente ausgespielt werden

soll - was Luther keinesfalls willl -, wenn also der Text nicht meint :

Wir wollen über die Sakramente so handeln, daß wir sie zugunsten des

Wortes hintansetzen, dann kann der Sinn nur der sein, daß das Wort
hier etwas ist, was im Sakrament zur Sprache kommt. Im zweiten Text
handelt es sich um den Vergleich zweier gottesdienstlicher Handlungen,
von denen eine, die Predigt, für wichtiger erklärt wird. Im Gegensatz

65 TR 1/234,11.
66 50/240,27; Cl 4/314,4 Bekenntnisschriften, 449,6).
67 Vgl. 6/512 ff.; 527 ff.; Cl 1/443 ff.; 461 ff.
68 Vgl. 6/513-519; Cl 1/444-451.
69 Vgl. 6/518,10; Cl 1/449, 36-450,12. Vgl. auch 38/231,9; Cl 4/271, 27:

«... denn die Sacrament on das Wort nicht sein können, aber wol das Wort on die
Sacrament. Und zur not einer on Sacrament, aber nicht on das Wort kündte selig
werden, als die, so da sterben, ehe sie die begerte Tauffe erlangen» (Von der Winkelmesse,

1533).
70 An den in Anm. 69 angegebenen Stellen aus De captivitate Babylonica.



Besinnung auf die Sakramente 297

zum ersten Text ist also hier das Wort nicht etwas, was im Sakrament

zum Ausdruck kommt, sondern ein Gegenbegriff, ein Gegenüber zum
Sakrament. Sehr eng dagegen ist das «Wort» gefaßt in dem dritten Text:
Hier ist es speziell das Stiftungswort, insonderheit beim Abendmahl -
nicht von ungefähr schließt sich ja dann die Interpretation des Abendmahls

als Testamentseröffnung zugunsten des Sünders an 71. Das «Wort»
ist also hier das rezitierte Einsetzungswort Christi.

Diese vielschichtige Bedeutung von «Wort» in den einschlägigen
Texten bei Luther warnt uns also von vornherein vor einer
schematischen Gegensatzführung zwischen Wort und Sakrament.
Gemeinsam ist all diesen Bedeutungen von «Wort» in unserem Zusammenhang

dies, daß es sich um jenes Sprachgeschehen handelt, in dem
verständlich und wirksam Heil zugesprochen wird, Vergebung der Sünde,
Gotteskindschaft usw., sei es im rezitierten Wort Jesu, sei es in seiner

Auslegung durch die Predigt, sei es in der sakramentalen Handlung
selbst unter der beherrschenden Funktion des Stiftungswortes.

Nun kommt alles darauf an, daß wir hier das Wort in seiner

Vielschichtigkeit nicht als bloße Information verstehen. Dann wäre Luthers
Lehre allerdings eine «Verdünnung», verglichen mit dem, was die katholische

Theologie herkömmlicherweise dem Sakrament zuerkennt. Luther
schreibt dem Wort, auch und gerade dem Predigtwort, so ziemlich all
das zu, was die Tradition dem Sakrament zuzuschreiben pflegt. Das

Wort wirkt nach Luther kraft des Heiligen Geistes das Heil. Es deutet
die Geschichte Jesu, vor allem Kreuz und Auferstehung, setzt sie

gegenwärtig, appliziert sie hier und jetzt. Ohne das Wort gibt es kein
wirksames Angebot und keine wirkliche Mitteilung der Gnade Gottes 72.

Warum verlagert Luther all diese Qualitäten gerade in das Wort?
Eine befriedigende Antwort könnte nur ein umfassender Blick auf
Luthers Theologie des Wortes sein. Hier ist nur eine thetische Zusammenfassung

dessen möglich, was wir dabei im einzelnen zu sehen bekämen.

Auf die exegetischen Gründe, die Luthers Betonung des Wortes
veranlassen, kommen wir noch kurz zurück. Der unmittelbare Grund liegt
zunächst in Luthers eigener theologischer Entwicklung 73 : Die Konzentration

seines Denkens auf die Korrelation von Wort und Glaube, ge-

71 Vgl. w. o. S. 289 (Anm. 56).
72 Durchblick durch das einschlägige Textmaterial und die vielschichtigen

Gedankengänge Luthers sowie ihre Verarbeitung in der heutigen lutherischen Theologie

bei Pesch, Theologie der Rechtfertigung, 198-204; 223-231; 257-260; 326 f.
73 Vgl. w. o. S. 290 Anm. 59 und die dort verzeichneten Arbeiten.



298 Besinnung auf die Sakramente

nauer: von Verheißungswort (promissio - im Unterschied zu Gesetzesund

Gerichtswort) und Heilsglaube (im Unterschied zum nur «historischen»

Glauben) ist gerade der Kern seiner reformatorisch-theologischen
Neuorientierung, das, womit er nach eigener Meinung und nach der

Meinung seiner Gegner mit der kirchlichen Lehrüberlieferung brach. Der
Ablaßstreit, also die Auseinandersetzung um das Verständnis des (Büß-)
Sakramentes hat die Präzisierung dieses Kerngedankens provoziert, der
Umbau des Sakramentsverständnisses ist daher die notwendige erste

Konsequenz dessen, was man den «reformatorischen Durchbruch» nennt.
Da Luther nicht daran denkt, die Sakramente zu verwerfen, ist ihre

Deutung vom Verheißungswort her die einzige Alternative. Fragt man
weiter nach dem sachlichen Grund, der diese Entwicklung Luthers gesteuert

hat, so zeigt auch er sich wieder gerade im Blick auf Sakramentenverständnis

und Sakramentenpraxis, die Luther vor sich hatte: Nach
Luthers Meinung sichert allein die Verlegung der Heilsmitteilung in das

Wort, daß das Heil ausschließlich von außen den Menschen zukommt und
in keiner Weise aus den Möglichkeiten des Menschen eduziert wird, eine

Vorstellung, die in Luthers Augen mit der traditionellen Konzeption
von der instrumentalen Vermittlung der Gnade durch die Sakramente

zwangsläufig verbunden ist 74.

So ist das Wesen des Sakramentes für Luther nicht zusammengefaßt

in der augustinischen Formel vom verbum visibile, sondern in der
Formel vom verbum actuate, worin die Lutherforschung den Unterschied
zwischen Augustinus und Luther zum Ausdruck bringt : Das Sakrament
ist ein in eine Handlung gekleidetes Wort75. Warum Gott diesen Weg
des Sakramentes, des Wortes, das sich in eine Handlung kleidet, gewollt
hat, ist letztlich unbefragbarer Wille Gottes. Allerdings kann das gläubige

Nachdenken auch nach Luther einiges von den Gründen dieser

Verfügung Gottes entdecken. Gott hat Sakramente vor allem eingesetzt

74 Auch dies kann nur durch ein ausführliches Eingehen auf Luthers Lehre
von der Gerechtigkeit extra nos und seine Ablehnung der scholastischen Lehre von
der Gnade als qualitas in anima belegt werden. Der Nachweis würde sich zuspitzen
auf Luthers Lehre von Gesetz und Evangelium. Wir müssen uns hier wiederum
begnügen mit dem Hinweis auf unsere größere Untersuchung, 31-66; 141-146;
151-193 ; 231-247. Vgl. auch O. H. Pesch, Gesetz und Evangelium. Luthers Lehre
im Blick auf das moraltheologische Problem des ethischen Normenzerfalls. Theol.
Quartalschrift (Tübingen) 149 (1969) 313-335.

75 Die Formel vom «verbum actuale» bei F. Brundstäd, Theologie der
lutherischen Bekenntnisschriften. Gütersloh 1951, 139; P. Althaus, Die Christliche
Wahrheit, Lehrbuch der Dogmatik. Gütersloh 41958, 542; E. Kinder, Zur
Sakramentslehre. Neue Zeitschr. f. syst. Theol. 3 (1961) 141-174: 156.



Besinnung auf die Sakramente 299

- wir sprachen schon davon - zur Stärkung des Glaubens: Die Sakramente

sind wie das Siegel Gottes unter das Evangelium. Wir begegnen
bei Luther ferner dem traditionellen Argument von der « Leibhaftigkeit »

des Heils : Auch der Leib soll das Heil berühren, soll selbst Heil werden,
und daher soll das Heil in sinnfälligen Symbolen zugeeignet werden.
Und schließlich gibt es noch einen «typisch lutherischen» Grund, über
den wir noch einmal nachdenken müssen: Das Sakrament stellt im
Gegensatz zur mündlichen, an die Allgemeinheit ergehenden Predigt den

einzelnen Christen unausweichlich vor das Gnadenangebot Gottes, spricht
ihm ganz persönlich und unvertretbar das Heil zu, engagiert ganz
individuell seinen Glauben 76.

Soweit zur Problemstellung Luthers! Wieso konnte es eine

Problemstellung sein? Das zeigt sich, wenn wir auf das Urteil der Tradition
in dieser Sache einen Blick werfen.

2. Wort und Sakrament in der Tradition

a) Die Heilige Schrift. Auch hier können wir nur thetisch einige

Bemerkungen machen, die eigentlich durch ausführliche Darstellung des

biblischen Wortverständnisses zu belegen wären 77. Gemeinsamer Nenner

in allem, was mit dem biblischen Wortverständnis zusammenhängt,
ist dies: Vom Verständnis des Wortes als Geschichtsmacht in den
historischen Schriften des Alten Testamentes und bei den Propheten
angefangen über das Wort als kosmische Macht (Schöpfungsbericht) bis

hin zum Verständnis der kirchlichen Verkündigung ist kein Gedanke
dem biblischen Denken fremder als der Gedanke: «Nur» ein Wort, aber

keine Wirklichkeit. Für uns ist ein Gegensatz von Wort und Wirklichkeit

keineswegs fremd, sondern naheliegend. Das Wort, denkt man, ist
dazu da, Wirklichkeit zu bezeichnen, abzubilden. Im biblischen
Verständnis aber ist das Wort in der überwiegenden Zahl der Fälle nicht
da, Wirklichkeit abzubilden, sondern zu schaffen. Auf das Vorverständnis

von Wirklichkeit überhaupt, das in diesem Wortverständnis impli-

76 Textbelege zu all diesen Gedanken Luthers bei Pesch, Theol. der
Rechtfertigung, 331-333; 340.

77 Zum biblischen Wortverständnis vgl. den ausgezeichneten Durchblick bei
H. Schlier, Wort. Biblisch. In: Handbuch Theologischer Grundbegriffe. Hrsg. von
H. Fries. Bd. II, München 1963, 845-867 (Lizenzausgabe im dtv, 1970). Dort
weitere Literatur. Vgl. auch D. Arenhoevel, Die Bedeutung der Heiligen Schrift.
Wort und Antwort 10 (1969) 116-121; 146-148; 173-179; 11 (1970) 13-17; 39^-4;
87—90 (vor allem die beiden letzten Abschnitte).



300 Besinnung auf die Sakramente

ziert ist, kommen wir noch zurück. Jedenfalls haben wir uns der
Tatsache auszusetzen, daß die erdrückende Zahl der Texte, die die Heilige
Schrift uns zum Thema «Wort» an die Hand gibt, es schlechthin
unverständlich erscheinen läßt, wie man die beherrschende Stellung des Wortes

in der Schrift so fast vergessen konnte. Nichts von dem, was uns
herkömmlicherweise am Wort wichtig ist, kommt im biblischen
Wortverständnis zu kurz, weder sein Charakter als Lehre, noch der festum-
rissene Inhalt, noch das Bekenntnis. Aber es kommt viel mehr in ihm
zum Tragen. Das Wort ist sozusagen die Realitätssphäre, in der Gott,
der in Christus an uns handelt, uns während der irdischen Abwesenheit

Jesu begegnet und den Glauben schafft.
Nun ist auffällig, daß es in diesem biblischen und jetzt speziell

neutestamentlichen Wortverständnis an keiner Stelle zu einer Alternative

zwischen Wort und Sakrament kommt. Wir sprachen schon von
der Selbstverständlichkeit, mit der die Sakramente im Neuen Testament

mitlaufen, verglichen mit dem Pathos der Rede vom Glauben 78.

Die Zweiheit von Wort und Sakrament ist also im Neuen Testament
gegeben, aber eben nicht als Problem. Erst als Luther, und, wie wir
eingestehen müssen, zu Recht, die Bedeutung des Wortes in der Schrift
wiederentdeckte und neu zur Geltung brachte, und zwar nun vor dem

Hintergrund einer traditionellen Sakramentenlehre, die die Wortemphase
des Neuen Testamentes nicht aufnahm, kommt es zum Problem von
«Wort und Sakrament». Da das Neue Testament selbst dieses Problem
nicht kennt, bietet es auch zu seiner systematischen Ausarbeitung keine
direkte Hilfe.

Ins Zentrum des Problems führt nun die Frage: Wie kommt es

denn überhaupt zu einem solch wortfernen Sakramentsverständnis? Wir
nannten schon das Stichwort «Vorverständnis». Hier ist nun der schon

zum Schlagwort abgesunkene Hinweis auf den Unterschied zwischen

biblischem und abendländisch-griechischem bzw. griechisch beeinflußtem
Denken zu wiederholen. Biblisches Denken - als semitisches Denken -
ist von vornherein und im vorhinein zu allem konkreten Glaubensbekenntnis

am Hören orientiert. Das Verständnis von Wirklichkeit,
insonderheit das Verständnis des Menschen, ist daher vom Wort, vom Hören
und zuletzt vom Glauben her geprägt. Der Mensch ist Mensch dadurch,
daß er angerufen, angeredet wird und antwortet. Im abendländisch-griechischen

Raum steht nicht das Hören, sondern das Sehen im Vorder-

78 Vgl. w. o. S. 284 f.



Besinnung auf die Sakramente 301

grund. Das Wirklichkeitsverständnis ist daher nicht vom Wort her
geprägt, sondern von der res, von der Sache, von der «Realität» 79.

Mit etwas geistesgeschichtlicher Phantasie kann man sich nun
geradezu ausmalen, was geschehen wird, wenn das Wort von den
Sakramenten aus der Einbettung in ein am Hören orientiertes Wirklichkeits-
verständnis überwechselt in das am Sehen, an der res orientierte Wirk-
lichkeitsverständnis im abendländischen Raum. Die Wirklichkeit, die
die Sakramente bewirken oder mitbewirken sollen, nämlich die von Gott
begnadete Existenz des Menschen, wird nun selbst als res verstanden.
Selbstverständlich differenziert man : nicht irgendeine res, schon gar nicht
eine grob-sinnliche, sondern vielleicht eine Bewegung, eine Kraft, Aktualität,

oder schließlich qualitas in essentia animae. Die Weise der Mitteilung

dieser res an den Menschen wird diskutiert im Verstehensfeld
zwischen productio aus bereits vorgegebener Wirklichkeit und creatio ex

nihilo. Die Sakramente selbst werden Zeichen, aber nicht für ein Wort,
sondern für die res, die sie mitteilen. Sie sollen nicht etwas hörbar,
sondern etwas sichtbar machen. Die starken neutestamentlichen Texte, daß
das Heil durch das Sakrament mitgeteilt wird, legt man konsequent aus
in einer Lehre von der Instrumentalursächlichkeit der Sakramente, wobei

dann in der Scholastik höchstens darum gestritten wird, ob es sich

hierbei um eine «dispositive» oder eine «perfektive» Instrumentalursächlichkeit

handelt, also um eine Ursächlichkeit, die den Menschen nur
vorbereitet auf den Empfang der Gnade, die ihrerseits unmittelbar von Gott
kommt, oder eine solche, die selbst konstitutiv in die Mitteilung der
Gnade eingeht. Entsprechend ist der die Sakramente empfangende Glaube

nicht mehr im neutestamentlichen und übrigens schon alttestament-
lichen Sinne verstanden als Sich-Gründen in den Gott, der uns seine

Verheißung gegeben und in Tod und Auferstehung Jesu das Wort der

Versöhnung in Kraft gesetzt hat; Glaube ist jetzt ganz streng die

Überzeugung von dem, was man nicht sieht (Heb 11,1) ; im Rahmen der
Sakramente heißt das: das Ergreifen des unschaubaren Geheimnisses im
sichtbaren Symbol 80. Das Wort muß unter dem Druck dieser Konzep-

79 Das klassische Buch zu diesem Thema ist nach wie vor: T. Boman, Das
hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen. Göttingen 21954; vgl. jetzt
auch L. Wachinger, Der Glaubensbegriff Martin Bubers. München 1970. Dagegen
halte man die Selbstverständlichkeit, mit der Thomas, STh I 82,3 Sehen und Farbe
für vornehmer als Hören und Ton, den Intellekt für ranghöher als den Willen
erklärt, und die Art und Weise, wie er mit dieser Grundoption den biblisch
bezeugten Vorrang der Liebe harmonisiert.

80 Für all dies ist die allgemeine Sakramentenlehre des hl. Thomas ein tref-



302 Besinnung auf die Sakramente

tion zum «bloßen» Wort werden - zumal dann, wenn auf der anderen
Seite die alte Wunde des pelagianischen Streites noch nicht zugeheilt ist,
indem das Wort in Gegensatzstellung zum innerlichen Wirken der Gnade
Gottes im Menschen geraten war. Die Predigt kann nicht weiter als
heilswirksam verstanden werden, sondern nur als vorbereitende Katechese -
so groß man auch im Mittelalter von derPredigt immer gedacht hat81. Kurz
gesagt : Die Sakramente sind nun, weit entfernt von neutestamentlichen

Vorstellungen, die Überbietung des Wortes. Bezeichnend dafür ist, daß
die Sakramente - wie schon vermerkt - von der Inkarnation her gedeutet

werden: als Verlängerung der Selbsterschließung des unsichtbaren
Gottes in sichtbarer Gestalt in die Geschichte hinein. Man vergleiche
das mit dem Befund im Neuen Testament: Hier werden - man denke
wieder besonders an Rom 6 und 1 Kor 11 - die Sakramente nicht von
der Inkarnation, sondern von Kreuz und Auferstehung her verstanden.
Es gibt keine Stelle im Neuen Testament, wo die Sakramente von der
Inkarnation her interpretiert werden - so groß und fruchtbar dieser

mittelalterliche und übrigens bereits patristische Gedanke auch ist.
So ist also, grob gekennzeichnet, die klassische, die scholastische

Sakramentenlehre entstanden, ausgehend von den augustinischen
Ansätzen. Wie interessant dieser Vorgang nun auch sein mag, so ist er
doch an sich theologisch kaum sonderlich aufregend, vielmehr im höchsten

Grade legitim und selbstverständlich. Jede Zeit - anders ist es gar
nicht möglich - muß die Botschaft der Schrift mit ihren Denkvoraussetzungen

geistig verarbeiten. Denkvoraussetzungen sind nur sehr

bedingt nach Wunsch herstellbar, sie sind geschichtliche Mitgift, mit der

man aufwächst, die geistige Luft, die man einatmet. Zu richten hat
man nicht über diese Denkvoraussetzungen, sondern über die Macht,
mit der sich in ihnen das Evangelium zur Sprache zu bringen vermochte
oder eben - infolge mangelnder selbstkritischer Hörbereitschaft - nicht

zur Sprache zu bringen vermochte. Im übrigen : Nicht die biblische Denk-

fendes Beispiel. Vgl. bes. STh III 60 und 62. Man beachte auch die hervorragende
Stellung von Heb 11,1 im Traktat des hl. Thomas über den Glauben: Heb 11,1 ist
für Thomas die biblische Definition der Tugend des Glaubens schlechthin (STh
II-II 4) - die sachlichen Schwierigkeiten der durch diesen Text erschwerten
Unterscheidung von Glaube und Hoffnung werden brillant und tiefsinnig gemeistert ; die,
gemessen am Anspruch aristotelischer Logik, fehlende formale Korrektheit der
Definition wird gnädig verziehen (II—II 4,1).

81 Vgl. zum theologischen Problem der Predigt bei Thomas vor dem Hintergrund

der Frühscholastik O. H. Pesch, Theologie des Wortes bei Thomas von
Aquin (s. w. o. Anm. 37).



Besinnung auf die Sakramente 303

form ist Offenbarung, sondern das in dieser Denkform ergehende und

uns aufbewahrte Wort Gottes. Wenngleich die biblische Denkform als

Denkform der primären Glaubensurkunde stets eine privilegierte Stellung

einnimmt und alle anderen Denkformen der Theologie zur
ständigen selbstkritischen Aufmerksamkeit anhält, so ist «das Biblische»
nicht einfach identisch mit «dem Christlichen». Es sei denn, das christliche

Wort bestünde in der bloßen Rezitation von Bibelworten 82.

Wozu aber hält die biblische Denkform in Sachen des

Wortverständnisses den Theologen für immer an? Vor allem dazu, nicht aus

dem Auge zu verlieren, daß das Heil des Menschen zutiefst eine personale

Beziehung ist, Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch, biblisch:
der Bund. Daß diese Beziehung auf dem Wort steht, bedeutet, daß sie

unverfügbar bleibt, daß sie nicht wie ein Ding oder auch nur wie ein

geistiger Besitz in meine Verfügungsgewalt übergeht. Umgekehrt ist, wie

man zugeben muß, das scholastisch-abendländische signum-res-Denken
mindestens in der Gefahr, aus dem von Gott geschenkten Heil eine

verfügbare, von Gott heimlich ablösbare Entität zu machen. Diese Gefahr
ist nicht schon dadurch gebannt, daß man mit Recht darauf hinweist,
die großen Repräsentanten dieses Denkens seien dieser Gefahr nicht
erlegen. Die Geschichte des Thomismus, in der aus der bei Thomas überaus

vorsichtig entwickelten These von der Gnade als quaedam quali-
tas 83 die Lehre vom habitus entitativus, aus der Neuschöpfung des

Menschen durch die Gnade die «Hervorbringung» der Gnade im Menschen

wird 84 und in der man, damit ganz im Einklang, das Sakrament als

Signum wieder vor dem Sakrament als causa vergessen hat, ist ein
Schulbeispiel dafür, daß ein noch so großer Ahnherr nicht für seine
Nachfahren haften kann. Gilt dieses schon für die Theologie, dann kann man
sich erst recht nicht wundern, wenn in der spätmittelalterlichen Fröm-

82 Entgegen einem vielfach zu beobachtenden Trend sowohl in der evangelischen

wie in der katholischen Theologie denken wir also nicht daran, mit dem
geistesgeschichtlichen Hinweis auf den Unterschied zwischen semitischem und
abendländischen Denken eine Art «Unterscheidung des Christlichen» zu verbinden
oder in irgendwelche Klagen über die «Hellenisierung des christlichen Glaubens»
einzustimmen. Wir pflichten in dieser Hinsicht vollauf den kritischen Bemerkungen
von M. Seckler bei: Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken
bei Thomas von Aquin. München 1964, 151-153.

83 STh I-II 110,1-2.
84 So etwa in der Katholischen Dogmatik von F. Diekamp (auch noch in der

Neubearbeitung durch K. Jössen) - hier besonders charakteristisch, weil diese
Dogmatik ihrer Absicht nach gemäß den «Grundsätzen des hl. Thomas von Aquin»
gearbeitet ist.



304 Besinnung auf die Sakramente

migkeit (und nicht erst in dieser!) aus dem Heil, aus der Gnade ein

Ding wird, das man am Ende sogar kaufen kann 85.

Entdeckt unter solchen Umständen ein Mann wie Luther neu das

biblische Pathos des Wortes, dann muß Alternative und Gegensatz
entstehen. Luthers Schriftbefund ist ja nicht zu leugnen. Anderseits steht
man in der Kirche seit 1000 Jahren hinsichtlich der Sakramente unter
einer Art Denkzwang. Und vom NT her oder aus der unmittelbar nach-
neutestamentlichen Zeit gibt es keine Hilfe, keine Vorformen einer

Lösung des Problems, die es erlaubt hätten, Luthers Wortemphase als ein

gutes Stück Tradition zu identifizieren. Der Übergang vom Wort zur
res hatte sich zu schnell vollzogen, weil sich der Übergang der christlichen

Botschaft in die hellenistischen Denkvoraussetzungen zu schnell

vollzogen hatte, als daß Zeit geblieben wäre, die Schärfe des Problems

überhaupt zu spüren. Was also heute, wo wir uns der echten Geschichte

des Glaubensverständnisses und des legitimen Pluralismus der
Denkformen bei der Artikulation der Glaubensbotschaft reflex bewußt
geworden sind, Anlaß zu ruhiger, kritischer Besinnung gäbe, das mußte
historisch zwangsläufig im 16. Jahrhundert als Gegenposition erscheinen,

die nur ein Entweder-Oder zuließ 86. Allerdings kann der
katholischen Theologie der damaligen Zeit der Vorwurf nicht erspart werden,
daß sie das Selbstverständlichste jedenfalls nicht tat, nämlich unter dem

Druck der Fragen Luthers, die immerhin die Anfragen der Schrift selbst

waren, die eigene Tradition einmal genauer zu befragen87. Hätte näm-

85 Vgl. die scharfe Polemik Luthers gegen die Kommerzialisierung der Sakramente

in De captivitate Babylonica, 6/512,7; Cl 1/443,6.
86 Das gilt in der theologiegeschichtlichen Würdigung Luthers nicht nur in

der Sakramentenlehre, sondern auch in vielen anderen Problemkreisen. Eine mit
dieser Beobachtung ernst machende - und daher durchaus in einem gewissen Sinne
«präkonfessionelle» und unbefangene - theologiegeschichtliche Würdigung Luthers
käme vermutlich zu ganz anderen theologischen Urteilen über Luther und die
Reformation, als eine herkömmliche Kontroverstheologie, die mit der Urteilsbildung
über Luther immer zugleich die Reflexion auf den Konfessionsgegensatz und das
katholische Kirchenverständnis verbinden zu müssen sich verpflichtet fühlt. Wir
hoffen, uns bald dazu mit einer ausführlicheren Studie zu Wort melden zu können.
Vgl. vorerst O. H. Pesch, Abenteuer Lutherforschung. Wandlungen des Lutherbildes

in katholischer Theologie. Die Neue Ordnung 20 (1966) 417^-30, bes. 423-425 ;

Luthers theologisches Denken — eine katholische Möglichkeit? A. a. O., 22 (1968)
1-19.

87 Das ist jüngst eindrucksvoll zugegeben und belegt worden von J. Lortz,
Wert und Grenzen der katholischen Kontroverstheologie in der ersten Hälfte des

16. Jahrhunderts. In: Um Reform und Reformation. Zur Frage nach dem Wesen
des «Reformatorischen» bei Martin Luther. Hrsg. von A. Franzen. Münster 1968,
9-32.



Besinnung auf die Sakramente 305

lieh das traditionell-scholastische Sakramentsverständnis gar nichts über
die Heilsbedeutsamkeit des Wortes zu sagen, dann allerdings wäre
Luthers Protest voll und ganz im Recht. Aber so liegen die Dinge nicht,
und um das zu zeigen, sei in diesen historischen Beobachtungen zu
unserem Thema Thomas von Aquin als Musterfall herangezogen.

b) Thomas von Aquin. Wir übergehen hier, daß Thomas selbstverständlich

mit seiner Zeit und seiner (frühscholastischen) Tradition vom
Sakrament als causa instrumentalis redet 88. Wir übergehen auch die

damit verbundenen Interpretations- und Sachprobleme gerade bei Thomas

selbst. Sie bestehen vor allem darin, daß Thomas seinen höchst
fruchtbaren Ansatz beim Sakrament als signum beim Übergang zur
Interpretation der instrumentalen Ursächlichkeit der Sakramente nicht
durchhält und nur noch blaß formalisierend vom «hauptursächlichen»
Wirken Gottes und von der «instrumentalursächlichen» actio propria
des Sakramentes spricht, statt die inhaltliche Fülle des Zeichens und
die besondere Wirkweise gerade des Zeichens konkret in den formalen

Begriff der causa instrumentalis einzubringen 89.

Wir konzentrieren uns hier auf die Frage nach dem Wort im
Sakramentsverständnis. Das Wort kommt dort sogleich dadurch zum Zuge,

daß Thomas in der STh den Traktat von den Sakramenten gerade
nicht mit der Frage nach dem Sakrament als causa gratiae eröffnet,
obwohl er von Anfang an diesen Ansatz als möglich und legitim zugibt 90.

Vielmehr wählt er unter Rückgriff auf Augustinus den Einstieg bei der

Betrachtung des Sakramentes als signum, als Zeichen einer heiligen
Sache, signum rei sacrae. Da es aber mehr Zeichen heiliger Dinge
gibt, als in der Kirche von «Sakramenten» gesprochen wird, muß Thomas

präzisieren: Zeichen einer heiligen Sache in Ausübung ihrer
Heiligungswirkung am Menschen - signum rei sacrae inquantum sanctificans
hominem91. Die bezeichnete heilige Sache ist eine dreifache: Christus und
sein Todesleiden, die gegenwärtige Wirklichkeit der Gnade und die

zukünftige Herrlichkeit, und diese drei in ihrer inneren Zuordnung: Christus

und sein Kreuz als Grund der Heiligung, Gnade und Tugend als

Wesen und Wirklichkeit der Heiligung, ewiges Leben als Ziel der Hei-

88 STh III 62,1.3-4-.
89 Vgl. STh III 60,1-3 mit 62,1.
90 STh III 60,1.
91 STh III 60,2.

20



306 Besinnung auf die Sakramente

ligung 92. Zusammengezogen und die eigentlich erforderlichen verbindenden

Gedankenschritte überspringend formuliert : Das Sakrament bezeichnet

das aktuelle Betroffenwerden des Menschen vom Christusmysterium
und ist so Unterpfand der eschatologischen Vollendung 93.

Welche Bedeutung hat gerade dieser Einstieg? Das zeigt sich bei
einem Blick auf die Lehrentwicklung bei Thomas, die in der STh zum
Abschluß kommt. Zwei Punkte seien herausgehoben: Das eine: Wenn
das Sakrament als Signum die je aktuelle Betroffenheit vom Heilswerk
Christi bezeichnet, so setzt es sie auch gegenwärtig - oder das Sakrament

wäre nicht mehr Zeichen eines aktuellen, je jetzt geschehenen
Betroffenwerdens vom Heilswerk Christi. An dieser Stelle führt Thomas -
wie schon vermerkt: nicht ganz ohne Bruch - die sacramentum-causa-
Linie in die sacramentum-signum-Tmie ein: Je jetzt wird kraft der
Allmacht Gottes das damalige Christusereignis Gegenwart, wird der

Sakramentenempfänger, geheimnisvoll Zeit und Raum überwindend, mit Christus

gleichzeitig.
Das andere: Der frühscholastische Gedanke des Sakramentes als re-

medium gegen die Sünde tritt zurück; an seine Stelle tritt der Aspekt
der kultischen Gemeinschaftshandlung. Die Zweiheit cultus et sanctifica-
tio ist als Schlüsselunterscheidung für die Sakramentenlehre jedenfalls
des späten Thomas charakteristisch 94. Man erkennt sofort, daß hier
fundamental der anthropologische, soziale und letztlich ekklesiologische
Aspekt in die Definition des Sakramentes selbst eintritt. Das Auszeichnende

der neutestamentlichen Sakramente liegt also darin: In ihnen
konzentrieren sich Kult als kirchliche Gemeinschaftshandlung, persönliche

Heiligung bzw. Geheiligtwerden - sanctificatio ist bei Thomas in
diesem Zusammenhang identisch mit justificatif)95 - und überzeitliche Präsenz

des geschichtlichen Heilswerkes Jesu in einem einzigen Vorgang.
Wie steht nun in diesem Vorgang das Wort? Thomas fragt, ob zum
Sakrament wesentlich bestimmte Worte, determinata verba gehören. Seine

Antwort96 : Das Sakrament als Zeichen ist eine bestimmte, von Gott

92 STh III 60,3.
93 Hierzu und zum folgenden vgl. die Literaturhinweise w. o. S. 287 Anm. 49.
94 STh III 60,5 c.; 62,5 c.; 63,1 c. 2 c. 3c.4c.; 65,1 c.
95 Das erhellt aus der Beschreibung dessen, was mit sanctificatio gemeint ist:

alle Elemente der iustificatio aus dem Gnadentraktat (I-II 109—114) linden sich
dabei wieder. Vgl. folgende Stellen: STh III 60,2c. ad 1. ad 2. 3c. ad 2. 4c. 5c.
ad 2. ad 3. 6c.; 61,3c.; 66,1c.; 68,2c. 11c.; 72,4 ad 3; 73,1 ad 3. 3c.

96 STh III 60, 6-7.



Besinnung auf die Sakramente 307

angeordnete sinnfällige Handlung. Das Zeichen, wohlgemerkt, ist nicht
nur das Element, sondern die mit dem Element vorgenommene kultische

Handlung 91. Aus drei Gründen bedarf es dazu des bestimmten
Wortes. Einmal aus Gründen der Logik der Inkarnation: Auch in der

Menschwerdung verband sich das göttliche Wort mit der sinnfälligen
Menschennatur. Zum zweiten aus Gründen der Wesensstruktur des

Menschen: Geist und Leib müssen je auf ihre Weise das Heil berühren. Und
drittens aus Gründen der Eindeutigkeit des sakramentalen Zeichens. Der
erste und der zweite Grund sind Angemessenheitsgründe, die eigentlich
für die ganze sakramentale Ordnung überhaupt gelten. Der letzte Grund
hingegen fordert stringent das Wort. Das Wort erst enthebt das

sinnfällige Zeichen aller Vieldeutigkeit. Eine Übergießung mit Wasser kann
vielerlei symbolisieren. Erst die Worte: «Ich taufe dich im Namen des

Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes» machen aus dieser
Übergießung mit Wasser das eindeutige Zeichen des Taufsakramentes. Das
Wort also macht die sinnfällige Handlung unmißverständlich, das heißt
aber: Das Wort macht die Handlung zur Heilsverkündigung, gleichsam
zu konzentriertester Predigt. Mit «Wort» ist im übrigen, wie man sofort
sieht, die sakramentale Formel gemeint, in der Fachsprache: die forma
sacramenti im Unterschied zur sinnfälligen Zeremonie als der materia98.

In dieser Sinndeutung der forma sacramenti steckt in der scholastischen

Sakramentenlehre die Lösung des Problems von Wort und Sakrament.

Einen Gegensatz von Wort und Sakrament kann es hier aus der Struktur

der Sache heraus gar nicht geben, weil es ein Sakrament als Zeichen
ohne das nach Art einer forma wirksame sakramentale Deutewort gar
nicht geben kann.

Zugleich ist damit auch das Grundverhältnis zwischen Sakrament
und Glaube klar. Das sakramentale Wort versteht und empfängt nur
der Glaube. Thomas macht unter Berufung auf ein Augustinuswort eine

Aussage, die einen nachreformatorischen katholischen Theologen
geradezu aufregen muß : Das Wort wirkt im Sakrament nicht, weil es

gesprochen, sondern weil es geglaubt wird ". Welche Nähe zu Luthers
Formulierung in seiner Hebräerbriefvorlesung, nicht das Sakrament

97 Vgl. STh 60,6 ad 2; 84,1 ad 1.
98 Zur Unterscheidung von materia und forma sacramenti vgl. STh 60,6 ad 2.

7c. 8c. ad 2. Anwendung auf die einzelnen Sakramente: 66,3-5 (Taufe); 72,2.4
(Firmung) ; 74; 78 (Eucharistie) ; 84,1 ad 1. ad 2. 3 c. (Buße) ; Suppl 29,4—9 (Krankensalbung);

34,3-5 (Weihe); 42,1 ad 1. ad 2 (Ehe).
99 STh III 60,7 ad 1.



308 Besinnung auf die Sakramente

rechtfertige, sondern der Glaube an das Sakrament100 Nur deswegen

jedenfalls, weil nach Thomas das Sakrament selbst konzentrierteste
Heilsverkündigung auf Glauben hin ist, wirft es keine sachlichen Probleme

auf, wenn er die Prdigt im üblichen Verständnis, also die gottesdienstliche

Predigt nur als vorbereitende Katechese verstehen will101.

An sich ist diese Lösung bedeutend organischer als die Lösung
Luthers. Luther ist in der ständigen Gefahr, das sakramentale Zeichen
abzuwerten bzw. es rein positivistisch zu begründen, und das liegt gerade

daran, weil er sich für die Unterschiede von Materie und Form des

Sakramentes merkwürdig wenig interessiert. Daher ist auch der Begriff sacra-

mentum bei ihm fluktuierend. Innerhalb derselben Schrift De captivitate
Babylonica bedeutet sacramentum bald das sinnfällige Element für sich

genommen, bald das Ganze aus Wort und Element10z. «Wort» ist
dabei, wie schon angedeutet, immer Evangelium, im engsten Sinne
konzentriert im Stiftungswort Jesu, aber eben nicht im Sinne der forma
sacramenti, d. h. des Wortes, wie es im faktischen sakramentalen
Geschehen wirklich vorkommt. Die Deutung des Wortes im Form-Materie-
Schema - es kommt nicht auf dieses Schema an, aber auf die darin
einbegriffene gesamte Problemanalyse - hält jedenfalls Wort und Sakrament

aufs schönste zusammen, und zwar ganz im Sinn der fundamentalen

Anliegen Luthers, daß das Sakrament nichts ist ohne das Wort,
daß das Wort im Sakrament Verkündigung des Evangeliums ist und
daß das Sakrament nichts ist unabhängig vom Glauben: «Non quia
dicitur, sed quia creditur».

Von hier aus können wir nun in die systematischen Überlegungen
überleiten. Die Aufgabe kann nicht, wie heute vielfach in der

katholisch-theologischen Literatur zu beobachten ist, die sein, ausgerechnet
die Schwäche von Luthers Sakramentsverständnis zu honorieren, indem

man auf irgendeine Weise versucht, dem Wort und insbesondere der

100 «Inde fit, ut nullus consequatur graciam, quia absolvitur aut baptizatur
aut communicatur aur inungitur, sed quia credit sie absolvendo, baptizando, com-
municando, inungendo se consequi graciam. Verum enim est illud vulgatissimum
et probatissimum dictum: 'Non sacramentum, sed fides sacramenti iustificat'»
(57 [Heb] / 169,23; vgl. 170,12; 171,3; 291 1, 23; 206,4; Cl 5/359,24; 360,7.15).
Der Text ist ein eindrucksvoller Beleg aus den Anfängen des neuen
Sakramentsverständnisses im Licht der erreichten Konzentration auf Verheißungswort und
Glaube. Vgl. O. Bayer. Die reformatorische Wende (s. o. Anm. 59) 143 Anm. 119.

101 STh III 64,1 ad 1; 67,1 ad 1.
102 Vgl. etwa 6/512, 26 ff.; Cl 1/443, 30 ff. mit 6/518, 15 fi.; Cl 1/450,2 ff.



Besinnung auf die Sakramente 309

Predigt eine eigene quasi-sakramentale Qualität zuzusprechen103. Auch
bei Luther heißt ja solo verbo keineswegs dasselbe wie solo praedicatione.
Die Antwort auf die reformatorische Anfrage zum Thema «Wort und
Sakrament» kann nur darin bestehen, die Worthaftigkeit des

Sakramentes mit allem Nachdruck herauszustellen und eben dadurch allen

halbmagischen und verdinglichenden Vorstellungen a limine zu wehren,
die auch den legitimen Sinn der Lehre vom opus operatum nicht selten

unterhöhlen. Es gilt, das Wort in den Sakramenten als Verkündigung
zu verstehen und die Predigt als Explikation der sakramentalen
Verkündigung, d. h. dessen, was in den sakramentalen Deuteworten gesagt
ist. Einige Schritte solcher Bemühung sind nun zu versuchen 104.

III. WORT UND SAKRAMENT. SYSTEMATISCHE ÜBERLEGUNGEN

1. Zum Ansatz

Wenn die letzten Bemerkungen eine gewisse Kritik an Luther
anzumelden hatten, so soll das nicht heißen, daß seine Verhältnisbestimmung

von Sakrament und Wort uns nichts mehr zu sagen und
weiterzuhelfen hätte. Es steht nicht so, daß Luther lediglich das Opfer eines

degenerierten Sakramentsverständnisses wäre und daß die katholische
Theologie eigentlich, nähme sie nur ihre eigene Tradition ernst, es

immer schon besser gekonnt hätte. Es ist nicht damit getan und sogar
nicht einmal möglich, Luthers neue Problemstellung und seine neuen
Perspektiven einfach in die klassische Sicht zu integrieren. Denn es

wird dabei gegenüber der Tradition immer ein Übergang bleiben, nämlich

die Konzentration auf die beherrschende Funktion des Wortes
überhaupt. Läßt man sich davon anregen und versucht man, sich von daher
auf die Worthaftigkeit des Sakramentes zu besinnen, dann zeigt sich,
daß die Tradition das Ergebnis dieser Bemühung keineswegs immer

103 Hier hätten wir Vorbehalte etwa gegen die Bemühungen von K. Rahner,
Wort und Eucharistie. In: Schriften zur Theologie, Bd. IV, 313—355, bes. 321-348,
oder von L. Scheffczyk, Von der Heilsmacht des Wortes. München 1966, 264-272
(dort weitere Stimmen aus der Literatur, die in die gleiche Richtung gehen) ; oder
jüngstens von A. Brandenburg, Martin Luther gegenwärtig. Katholische
Lutherstudien. Paderborn 1969, 145.

104 Zusammenstellung der wichtigsten katholischen Arbeiten dazu im Handtuch

Theologischer Grundbegriffe. Hrsg. von H. Fries. B. II, München 1963, 768;
876 (überarbeitet und ergänzt in der Lizenzausgabe im dtv, 1970) ; und bei Pesch,
Theol. der Rechtfertigung, 816 Anm. 6.



310 Besinnung auf die Sakramente

schon gewußt hat, vielmehr wird dann aus dem scholastischen Konzept
bei aller gedanklichen Kontinuität doch etwas durchaus Neues. Sich auf
diesen Versuch einzulassen ist im übrigen völlig unbedenklich, wenn man
sich vergegenwärtigt, daß die entscheidenden theologischen Gründe für
Luthers Konzentration auf das Wort in den Sakramenten, die Externi-
tät und die Personalität der Gnade, heute für katholisches Denken kein
Problem mehr bilden: Niemand denkt mehr daran, sich auch die
«geschaffene», innermenschliche Wirklichkeit der Gnade in einer Weise

vorzustellen, bei der der radikale Geschenkcharakter der Gnade in den

Schatten geriete - der Begriff der «geschaffenen Gnade», wenn man ihn

überhaupt für sachgemäß hält, dient der Herausstellung des schöpferischen

Charakters der Heilsliebe Gottes und ist somit eine Frage des

Gottesbildes, und nichts weniger als eine Bekräftigung autonomer menschlicher

Möglichkeiten vor Gott105. Und niemand denkt auch mehr daran,
unter Berufung auf die Gnade als qualitas in essentia animae die
unbedingte Personalität des Heils zu übersehen - der Begriff der qualitas
will in der klassischen Konzeption gerade den anthropologischen Grund
der Möglichkeit des personalen Gottesverhältnisses in Erkenntnis und
Liebe beschreiben 106, er will nichts weniger als die Gnade, mit Luther
zu reden, zu einem «gemalten Brett in der Seele» 107, zu einem

unterpersonalen, leblosen Ding machen. Wenn der theologische Personalismus

heute schon etwas in Mißkredit geraten ist, dann nur, soweit er die

christliche Existenz zur weltlosen reinen Ich-Du-Beziehung zwischen

Gott und Mensch verengt, nicht aber, weil er etwa grundsätzlich mit
einer falschen Kategorientafel arbeitete.

Unseren sakramententheologischen Bemühungen eilt aber Luther
keineswegs allein zu Hilfe. Das theologische Verständnis des Wortes
erfährt heute beträchtliche Hilfe von seifen vielfältiger philosophischer
Bemühung um das menschliche Wesen des Wortes. Eine vertiefte Analyse

zeigt das Wort als Quelle und Motor zwischenmenschlichen
Geschehens 108. Schon das Wort als Vehikel von Information wirkt weit
über die Informationsfunktion hinaus. Jede Information verändert die

105 Vgl. die Analyse der Lehre des hl. Thomas in dieser Sache bei Pesch,
a. a. O., 628-633.

106 Vgl. ebd., 634-659.
107 10 11/114 f., 20 (Weihnachtspostille, 1522); weitere Texte bei Pesch,

a. a. O., 700 Anm. 164; und 187-193.
los Vgl. G. Ebeling, Gott und Wort. Tübingen 1966, bes. 35-52 ; O. H. Pesch,

Sprechender Glaube. Entwurf einer Theologie des Gebetes. Mainz 1970, 45-54;
dort S. 105 f. Hinweise auf weitere philosophische Arbeiten zur Sache.



Besinnung auf die Sakramente 311

Situation, wandelt zwischenmenschliche Verhältnisse. Welche Macht z. B
läßt sich gerade heute durch bloße Informationssteuerung, Informationsmanipulation

ausüben Welche Erlösung oder auch welche Katastrophe
kann das bloße Eintreffen einer Nachricht heraufführen Welche
Auswirkungen für das zwischenmenschliche Miteinander, für die Zusammenarbeit,

für Arbeitsteiligkeit, ja sogar für Zeitersparnis hat etwa der
funktionierende wissenschaftliche Informationsaustausch, selbst noch in der

technisierten, dem Uneingeweihten nicht mehr verständlichen
Kürzelsprache einer Spezialdisziplin

Erst recht erweist sich der zwischenmenschliche Geschehenscharakter,

die situationsschöpferische und situationsverändernde Bedeutung
des Wortes dort, wo es im eigentlichen Sinne in seiner Funktion
zwischenmenschlicher Verständigung auftritt. Man denke etwa an die Funktion

des Wortes im Bereich der Rechtsprechung, an das Gespräch unter
Liebenden, an die Bedeutung des Wortes in der Politik usw.

Mit diesem biblisch und philosophisch zugleich gesicherten Wortverständnis

also wäre das Wesen des Sakramentes und des Wortes im
Sakrament zu befragen. Und es kann, umgekehrt, kein Zweifel sein, daß
das WortVerständnis der mittelalterlichen Theologie das Wort stark auf
seinen informativen und signifikativen Charakter, auf seine

Bezeichnungsfunktion reduziert hat109. Selbst da, wo das Wort einmal
Wirklichkeit schaffenden Charakter hat, im sakramentalen Wort, ist dieser

schöpferische Charakter des Wortes an seine Bezeichnungsfunktion
gebunden: Das Wort ist ja deswegen im Sakrament notwendig, damit das

signum eindeutig ist.
Wie läßt sich nun ein Verständnis des Sakramentes entwickeln, das

die Anregungen aus Luther und aus dem modernen Wortverständnis
aufgreift und damit die heutige Verstehenssituation gebührend ins Spiel

bringt und anderseits auf die Vorzüge der mittelalterlichen Konzeption
nicht verzichtet? Wir versuchen vier Gedankenschritte, die vielleicht
eine Richtung markieren können.

2. Um eine neue Wesensauffassung des Sakramentes

a) Das Sakrament als Geste Gottes. Die erste fundamentale Aufgabe
ist der Versuch, die scholastische Konzeption und die Stellung des

sakramentalen Wortes in ihr auf den neu erkannten personalen Geschehens-

i°9 Vgl. unseren Aufsatz zur Worttheologie bei Thomas (s. w. o. Anm. 37).



312 Besinnung auf die Sakramente

Charakter des Wortes hin aufzuschließen. Das Wort und das sakramentale

Zeichen, besser : das aus Wort und Handlung gebildete sakramentale

Zeichen ist nicht Zeichen einer sachhaften Wirklichkeit - der Gnade,
des Christusmysteriums oder wessen auch immer -, sondern schöpferisches,

Gemeinschaft begründendes Zeichen eines personalen Handelns
Gottes an uns. Natürlich bleibt es dabei: Das Wort klärt den Sinn der

Handlung, die Handlung verleiblicht diesen Sinn. Aber es geschieht
mehr. Die vom Wort beherrschte Gesamthandlung läßt nicht nur etwas
verstehen und erkennen, sondern sie läßt etwas wirklich werden:
Gemeinschaft des Menschen mit Gott. Wir können es mit P. Schoonen-

berg 110 erhellen durch die Unterscheidung zwischen dem bloß dem
Erkennen zugeordneten «Signal» und dem gemeinschaftsstiftenden
Zeichen: Letztere sind nie «nur» Zeichen oder Symbol, sondern stets
Wirklichkeit setzend, und zu dieser Gruppe gehören die Sakramente. Wir
können auch in einer gewagten Formulierung sagen: Die Sakramente
sind Gesten Gottes an uns. So wie ein Blumenstrauß, verbunden mit
einem Glückwunsch, ein intensiveres Freundschaftswort ist als ein
Glückwunsch allein, wie ein Handschlag ein mündlich gegebenes Einverständnis

bekräftigt, so ist das Sakrament als Geste gleichsam einfach die
vollmenschliche Art, wie das Wort Gottes uns begegnet und uns einfordert.
Die glücklichsten Vergleichsfälle haben wir, so merkwürdig es klingen

mag, im Bereich der Rechtsvorgänge. Die Unterzeichnung eines

Vertrages etwa ist ja nicht nur die Information darüber, daß man
einverstanden ist, sondern die durch den Namenszug worthaft gemachte Geste

des jetzt, in diesem Augenblick, beginnenden und verläßlichen
Einverständnisses. Der Ehevertrag wird wirksam durch den Handschlag und
die dabei gesprochenen Worte. Gerade unter dem Aspekt verleiblichter

Worthaftigkeit haben solche Rechtsvorgänge eine bedeutsame Nähe

zum Wesen des Sakramentes.
Schon im Licht dieser, noch ganz auf den göttlichen Pol des

Geschehens konzentrierten Überlegung - die eigentlich nichts anderes ist
als das klassische Verfahren der Analogiensuche 111 - zeigt sich der

Beziehungsreichtum der Sakramente. Das Gesten-Machen ist urmenschlich.
Das «reine» Wort gibt es im Grund gar nicht. Wenn wir uns vergegenwärtigen,

daß schließlich Stimmklang, Tongebung, Tempo ebenso zur

no Vgl. P. Schoonenberg, Inwieweit ist die Lehre von der Transsubstantiation
historisch bestimmt? Concilium 3 (1967) 305-311, bes. 309 ff.
111 Zum Verfahren theologischer Analogie bei Thomas vgl. Pesch, Theol. der

Rechtfertigung, 606-628.



Besinnung auf die Sakramente 313

Gestik des Wortes gehören, wie die vielfältigen bildlichen Assoziationen,
die jedes Wort hervorruft und die wir z. T. sogar direkt anstreben, dann

gibt es grundsätzlich kein Wort ohne seine leibliche Seite in irgendeiner
Form. Wenn wir also das Sakrament als Geste verstehen und diese Geste

als Leib des Wortes aus anthropologischen Gründen für sinnvoll,
wenn nicht gar notwendig erachten, dann haben wir damit das klassische

Konvenienzargument für die Sakramente, das aus der Wesensstruktur
des Menschen heraus argumentiert, sprachphilosophisch neu formuliert.

Ist das Sakrament aber Geste, dann ist es personale Tat auf menschliche

Weise, das heißt es ist personale Beziehungsstiftung, die den
Menschen als Person engagiert. Bedenkt man nun hinzu, daß diese Geste

vollzogen wird in der Kult feiernden Gemeinde und durch sie, und daß

der verstehbare Gehalt dieser Geste, das, was sie ausdrückt, das durch
Christus uns erworbene Heil in seiner aktuellen Präsenz ist, dann zeigt
sich schon von hier aus in einem sachlichen Sinne das Sakrament als

objektiver Höhepunkt der Begegnung Gottes mit dem Menschen, weil
deren objektive Konzentration nach all ihren Sachmomenten.

b) Das Sakrament als Feier. Dem ist nun der subjektive, menschliche

Pol entgegenzuhalten. Haben wir bisher in analoger Weise zu
beschreiben versucht, was Gott im Sakrament tut, so muß nun
phänomenologisch beschrieben werden, wie der Mensch das realisiert. Es

genügt nicht zu sagen: im Glauben. Da der Glaubende überall in seinem

Leben das Nahekommen Gottes in seinem Glauben zu realisieren hat,
wäre dann das ganze Leben Sakrament. Der Versuch, von der menschlichen

Seite her das Spezifische des sakramentalen Geschehens zu
beschreiben, stößt auf den Begriff der Feier. Feiern heißt nicht, aus dem
normalen Leben fliehen und es vergessen, wohl aber, aus dem für kurze
Zeit gewollten Abstand vom Alltag heraus der wahren Tiefe und Bedeutung

des Lebens innewerden, und zwar in einer Gemeinschaftsaktivität.
Auf das Sakrament angewandt heißt das: Der Glaube wird hier

nicht etwa aus der Pflicht des Alltags entlassen, aber er darf in einer

Gemeinschaftshandlung der Glaubensgemeinschaft, also der Kirche, der
wahren Tiefe und Bedeutung seiner selbst inne Werden 112. Der Glaube,
der sonst ständig den Fragen, Anfechtungen und Aufgaben des Lebens

112 Unter diesem Aspekt hat B. Langemeyer eine tiefe Wesendeutung des

Sakramentes und des kirchlichen Gottesdienstes überhaupt vorgelegt: Der Gottesdienst

der Pilger und Fremdlinge. Lebendiges Zeugnis, Oktober 1966, Heft 2/3/4,
124-144.



314 Besinnung auf die Sakramente

ausgesetzt ist, darf in der Sakramentshandlung ganz konzentriert und

fraglos einmal bei sich selber, und das heißt: bei seinem Gegenüber,
bei Gott sein, indem hier zusammenfassend und ohne Verständigungsschwierigkeiten

unter Gleichgesinnten ausgesprochen und im Zeichen

vollzogen wird, worum es im Glauben geht.
Versteht man das Sakrament so als Feier des Glaubens, dann wird

deutlich erstens: daß das Sakrament, wie es Zeichen Gottes ist, so auch

zugleich Glaubenszeichen der Glaubensgemeinschaft ist, ohne daß
schwärmerische Konsequenzen in Richtung auf eine Beliebigkeit dieses

Zeichens die sofortige Folge sein müßten; zweitens: daß das Sakrament
Ausdrucksform des Glaubens in konzentrierter Weise ist, weil hier
ungebrochen und gesammelt das gehört, bekannt, in der Gemeinschaft

vollzogen wird, was des Glaubens ist ; drittens : daß das Sakrament von der

beherrschenden Funktion des Wortes lebt, ohne deshalb je auf die äußere

Symbolik verzichten zu können, denn keine Feier kann auf ihre
Symbolik, ihr Zeremoniell verzichten, und dieses Zeremoniell schafft anderseits

gerade dem Wort die besondere Situation, in der es gesammelter
als sonst laut werden und tiefer als sonst treffen kann; viertens: daß

das Sakrament eine innere Notwendigkeit des Glaubens ist, ohne zur
Zusatzforderung zu werden, denn alle und gerade die tiefgehendsten
menschlichen Grundvollzüge bedürfen von Zeit zu Zeit der Rückbesinnung

auf das eigene Wesen, sozusagen des Urlaubs bei sich selbst, um
den Belastungsproben der Wirklichkeit standhalten zu können. So zeigt
sich das Sakrament auch nach seiner subjektiven Seite als Höhepunkt
der Glaubensexistenz, nicht weil es einer besonders hochgespannten,
affektiven Bewegung zu seinem Empfang bedürfte, sondern weil im Sakrament

in gesammelter Form alles vorkommt, was die Glaubensexistenz
des Menschen ausmacht. Von hierher läßt sich denn auch noch im
Bereich des unausdrücklichen und gar des anonymen Glaubens die

(uninstitutionelle) Sakramentalität entdecken, nämlich in allen Formen von
Symbolik und Feier, in denen sich eben jene Vollzüge auf sich selbst

besinnen, denen die traditionelle Lehre die Qualität des votum sacra-
menti zuspricht113.

c) Sakrament als individualisiertes Heilswort. In diese zunächst auf
die Gemeinschaftshandlung blickende Interpretation des Sakramentes

läßt sich nun mühelos der Gedanke Luthers vom Sakrament als indi-

113 Jede Symbolik der Liebe, des Vertrauens, der Gemeinschaft usw. wäre in
diesem Sinne «anonymes Sakrament».



Besinnung auf die Sakramente 315

vidualisiertem Heilswort aufnehmen. Die Gemeinschaft trägt und
entfaltet zwar die Feier, aber sie tut es zuletzt zugunsten des einzelnen

Teilnehmers als einzelnen: Jeder einzelne tritt zum Sakrament hinzu.
Damit wird in der Tat eine bestimmte Schwäche der Predigt aufgehoben.

In der Predigt kann ich mich innerlich davonstehlen, kann sagen:
Ich bin nicht gemeint, mir gilt das nicht. Empfange ich das Sakrament,
dann kann ich das nicht. Vor der Gemeinde wird mir individuell das

Wort des Heiles zugesprochen, wird es mir im Symbol ganz individuell
zugeeignet. Der Empfänger, den Fall der Fiktion ausgenommen,
vollzieht als Hinzutretender sein individuelles Glaubensbekenntnis, zum Teil
in worthafter Zustimmung - man denke an das Amen beim
Kommunionempfang.

d) Das Sakrament als Interpretation von Wort und Glaube. Nimmt
man das Gesagte zusammen, dann bringen die Sakramente letztverbindlich

das Wesen des Wortes Gottes einerseits und des ihm antwortenden
Glaubens anderseits heraus lu. Sie bringen heraus, daß Wort und Glaube

nicht etwas Allgemeines sind, nicht irgendwo gesagt und irgendwo
in einer Art Kollektivgedächtnis der Kirche aufbewahrt - heiße es nun
Lehramt oder depositum fidei -, sondern sich je und je beim konkreten
Menschen in konkreter Situation ereignend, welche Situation stets eine

zwischenmenschliche Situation ist. Hier trifft das Wort Gottes den
Menschen, stellt ihn und wird so beantwortet oder eben nicht beantwortet.
Fragt man nach der Eigenbedeutung oder nach der «Notwendigkeit» des

Sakramentes neben dem «bloßen» Glauben, dann möchte man im Sinne
des scholastischen Konvenienzbeweises sagen: Wegen dieser Situations-
bezogenheit, auf die es gerade bei Wort und Glaube ankommt, «muß»

es Sakramente geben, weil die Predigt an die Allgemeinheit allein das

noch nicht letztverbindlich deutlich macht.

Diese theoretischen Überlegungen können wir abschließen, indem
wir nun noch einmal die Frage stellen: Bringen die Sakramente eine

plenior gratia? Es muß dies jetzt als eine schlechte Fragestellung
erscheinen. Natürlich kann man sagen: Ceteris paribus: Ja! Aber dieses

ceteris paribus gibt es faktisch nicht. Ein Glaube, der noch nicht von

114 Vgl. dazu G. Ebeling, Erwägungen zum evangelischen Sakramentsverständnis.

In: Wort Gottes und Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der
Konfessionen Gesammelte Aufsätze). Göttingen 1964, 217-226. Wir verdanken
diesem Aufsatz wichtige Anregungen für unseren systematischen Versuch.



316 Besinnung auf die Sakramente

innen heraus zur vertiefenden, sammelnden Form der Feier drängt, wird
eben deshalb auch aus der Sakramentsfeier keine Frucht für eine intensivere

Glaubensexistenz gewinnen können. Weil, wie gezeigt, der Glaube

und überhaupt das gesamte subjektive Mittun des Sakramentenempfängers

nicht etwa nur «Vorbedingung» für den «fruchtbaren Empfang»,
sondern Wesensteil des Sakramentes selbst ist, deshalb ist alles, was
im Sakrament geschieht, in die ganze Unwägbarkeit der Gnadenführung
Gottes an einen Menschen hineingestellt, so daß ich in concreto nie sagen
kann, ob ein Sakramentenempfang einen Menschen auf dem Wege zu
Gott weitergebracht hat, als der Glaube ihn ohnehin schon gebracht
hat. Daß das Sakrament eine größere Gnade gibt als der «bloße» Glaube,

kann ich also nur unter Absehung von der unkonstatierbaren
subjektiven Komponente des Sakramentes sagen. Welchen theologischen
Sinn und welch eine praktische Bedeutung kann aber solch eine
abstrakte Aussage dann noch haben? Wir haben theologisch und seelsorglich

die Sakramente innerhalb der Relation von Wort und Glaube so tief
wie möglich zu verstehen und zu verankern, alles andere ist Gottes Sache.

3. Pastorale Konsequenzen

a) Die richtige Form des Umgangs mit den Sakramenten kann
niemals eine Art «Sakramentenkonsum» sein. Gemeint ist damit jene ge-

langweilt-gleichgültige Routine, die sich die Sakramente, vor allem Buße
und Eucharistie, bei jeder Gelegenheit verschafft, ohne sich viel zu denken

oder sie in persönlichem Mitvollzug buchstäblich zu «empfangen».
Gemeint ist aber auch jene gutgemeinte Geschäftigkeit, die meint, gerade

eine solche Sakramentenpraxis der «Objektivität» der Sakramente

schuldig zu sein. Nicht gemeint ist jene freudige Wertschätzung, die
sich durchaus auch in häufigem Zutritt äußern kann. Gemeint ist nur
der häufige Empfang um jeden Preis. Hinter dem «Sakramentenkonsum»
steht letztlich ein irriges Verständnis von der Objektivität des

Sakramentes. Die objektive Gültigkeit des Sakramentes liegt in seiner
göttlichen Stiftung, die der Mensch auch nicht durch Mißbrauch vereiteln
kann. Sie beruht sozusagen auf der Treue Gottes zu seinen Anordnungen.
«Objektivität» bedeutet aber niemals Dispens vom persönlichen, höchst

«subjektiven» Mittun. Der in diesem Zusammenhang eingeführte
Begriff der Wirksamkeit der Sakramente ex opere operato 115 entbindet nicht

115 Vgl. dazu, was die Lehre der Scholastik angeht, Pesch, Theol. der Rechtf.,



Besinnung auf die Sakramente 317

von der persönlichen Tat im Sakramentenempfang, sondern will den

Empfänger vor dem unwürdigen Spender schützen, will also besagen : Weil
das Sakrament gültiges Zeichen Christi ist, erleidet der Empfänger keine
Einbuße durch eine etwaige schlechte subjektive Verfassung des Spenders.

Ziel der Seelsorge kann also allein ein solcher Zutritt zu den
Sakramenten sein, bei dem der beschriebene sachliche Höhepunkt der
Glaubensexistenz gelingen kann, der das Sakrament selber ist. Das bedeutet

- um einen vielleicht naheliegenden Einwand zugleich mitzubeantwor-
ten Auch die psychologische Seite der Sache kann gar nicht aus der

Debatte herausgehalten werden. Mittun, persönlicher Mitvollzug
geschehen nicht jenseits der psychischen Anlagen und Kräfte eines
Menschen, sondern mit und in ihnen. Und das Maß der psychischen Kräfte
kann verschieden sein von Mensch zu Mensch, ja in einer gewissen
Durchschnittlichkeit von Epoche zu Epoche. Die Frage also: Was kann ich,
als Sakramentenempfänger, schaffen ist gerade im Licht der Situations-
gezieltheit der Sakramente keineswegs des «Subjektivismus» verdächtig,
sondern überaus legitim. Und die Antwort kann sehr verschieden sein.

Es ist Pflicht des Seelsorgers, dabei zu helfen, in Ehrfurcht vor den

Wegen Gottes die rechte Form zu finden und nicht alles über den
Leisten der praktischen Regelmäßigkeit schlagen zu wollen, auch wenn
dadurch der ohnehin nur scheinbar kontrollierbare «Erfolg» wacklig wird.
Vom Wesen des Sakramentes her ist kein Kriterium für die Häufigkeit
des Sakramentenempfanges zu gewinnen.

b) Eine weitere pastorale Konsequenz läßt sich zusammenfassen unter
dem Stichwort «Formechtheit». Wenn die Sakramente all das sein sollen,

was wir beschrieben haben, dann müssen ihre Symbole verständlich sein,
und zwar möglichst spontan, ohne die Notwendigkeit eines langen
Kommentars. Das ist sehr schwer, weil die Riten der Sakramente alt sind
und in ihrer Form, selbst in ihrem rituellen Grundbestand, aus einem
fremden Kulturkreis stammen. Ein Handschlag sagt uns ohne lange
Erklärung etwas, und ein Blumenstrauß sagt mir, was gemeint ist, ohne
daß ich erst seine Bestandteile analysieren muß. Um aber die Symbolik
einer Salbung mit Öl zum Sprechen zu bringen, müßte einem ja erst
einmal im Sonnenbrand der Wüste die Haut ausgedörrt und zersprungen

sein, weil man vergessen hat sich einzucremen. Oder: um die mehr-

805; 815. Dort weitere Literatur und Stellennachweise. Zur Geschichte des
Begriffes vgl. Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 31, Heidelberg-Graz 1962, 465-468.



318 Besinnung auf die Sakramente

schichtige Taufsymbolik zu verstehen, dürften wir ja nicht in wenigen
Stunden den Großen Teich überqueren können, dürfte uns eine

Luxusdampferfahrt über den Ozean nicht als einer der größten Genüsse

gelten; wir müßten vielmehr das Wasser als Inbegriff des Grauens und
des Untergangs erlebt haben; höchstens eine Überschwemmungskatastrophe

jagt uns vielleicht noch Gefühle ein, die denen angesichts des

Meeres ähnlich sind. Umgekehrt - die Taufsymbolik ist ja mehrsichtig -
müßte es etwa, wie z. B. in Formosa, zur normalen Höflichkeit gegenüber

Gästen gehören, ihnen beim Eintritt ins Haus ein erfrischendes
Bad anzubieten, und sei es auch nur durch einen Wasserüberguß
seitens der Dame des Hauses. So aber erleben wir, daß die Sakramente

uns aufgrund ihres Rituals fremd und manchmal geradezu lebensfern
sind. Wir müssen dann «erklären», wir müssen aus Geschichte und Theologie

lange Kommentare zusammenstellen, müssen fragen: Was bedeutet

das? Wir bekommen darauf eine Antwort, und dann «verstehen»

wir. Aber ein Blumenstrauß verliert seinen Reiz, wenn ich erst erklären
muß, was er bedeutet. Und auch einen Liebesbrief analysiere ich ja nicht
erst auf Satzbau und Wortwahl, ehe ich ihn verstehe. So erschwert uns
das Alter und die Fremdheit der Kultsymbole der Sakramente das spontane

Verstehen, das eigentlich solchen Symbolen einzig angemessen wäre.
Hier ist nun einfach nicht alle Not zu beheben - wenngleich die

Tiefenpsychologie uns heute über die erstaunlich tiefe psychische und
archetypische Verankerung der sakramentalen Grundsymbole belehren
und dadurch vor allzuviel Pessimismus hinsichtlich der vielberufenen

«Kultunfähigkeit» des modernen Menschen ebenso warnen kann wie vor
einer Bilderstürmerei innerhalb der Liturgiereform! Immerhin, um der
Kontinuität und Einheit der Kirche willen ist stets einiges an den

Sakramenten, eben vor allem die Grundsymbole - Wasser, Brot, Öl usw.

- auch trotz gewisser Fremdheiten einfach hinzunehmen. Aber viel wäre
erreicht, wenn im übrigen die Form der Symbole so echt wie nur möglich

gemacht werden könnte. Sie ist heute oft so stilisiert, daß es sich

nur noch um Symbole von Symbolen handelt. Die praktischen Probleme,
die hier entstehen, mag man sich ausrechnen. Die Liturgiereform hat
wenigstens den Weg zu ihrer Lösung betreten. Die Fragen erstrecken
sich von der Form und Machart der Hostien über die Gestalt der
Zeremonien, die liturgische Sprache, die Frage ganz neuer Formen
(Hauseucharistie usw.) bis hin jetzt endlich - hier hat Luther seit 1520 ein
wahres Anliegen vergeblich gepredigt - zum landessprachlichen Kanon,
der deshalb von so unabsehbarer Bedeutung ist, weil die Verkündigung



Besinnung auf die Sakramente 319

des Erbarmens Gottes mit den Menschen: «Das ist mein Leib, der für
euch hingegeben wird», endlich wieder hörbar ist U6. Nicht alles ist hier
auf einmal zu erreichen. Es wird auch einen legitimen Pluralismus je
nach Regionen geben müssen. Aber daß die Formechtheit eines der
wichtigsten Probleme sachgemäßen Sakramentenvollzugs ist, kann vom Wesen

des Sakramentsgeschehens her gar nicht bestritten werden. Sonst
bleiben die Sakramente für immer ohne Chance, der Raum zu werden,
in dem sich der Höhepunkt der Glaubensexistenz ereignen kann.

c) Als letzte pastorale Konsequenz nennen wir die Frage der «Insti-
utionalisierung» des Sakramentenempfangs und damit den ganzen Komplex

von Gewohnheit und Herkommen in der Sakramentenpraxis. Nicht
selten wirkt gerade dieses Institutionelle für die Sakramentenpraxis so

belastend. Nicht nur, daß die Sakramente nach festen Vorschriften, nach
«Rubriken» vollzogen werden müssen. Es sind darüber hinaus feste

Regelmäßigkeiten des Empfanges vorgeschrieben und gefordert. Ein
vielfältiges «Du mußt» scheint die Sakramente einzurahmen. Wenigstens
einmal jährlich Kommunionempfang, und zwar zur österlichen Zeit,
heißt die Minimalforderung. Nach schwerer Sünde zuerst Beichte, dann

erst Kommunion, heißt die eiserne Regel. Kirchliche Trauung, bei
Gefahr der Nichtigkeit, sagt das kirchliche Rechtsbuch. Und auch wo nicht
gleich «Nichtigkeiten» auf dem Spiel stehen, gibt es das «Du mußt» und
«Du solltest eigentlich». Sonntäglicher Kommuniongang und 4-6 wöchige
Beichte machen noch immer den «guten Katholiken», sonntäglicher
Meßbesuch immerhin noch den «praktizierenden». Kann das gut sein, die

Sakramente, die die kirchliche Ausdrucksgestalt des unerzwingbaren
Glaubens sind, unter ein «Muß» zu stellen? Kann es gut sein, mit den

Sakramenten so umzugehen, wie man regelmäßig ein Bad nimmt und
nach einigen Tagen die Wäsche wechselt?

Nun, was das «Du mußt» anbelangt, so werden wir uns tatsächlich
an einigen neuralgischen Punkten der Sakramentenpraxis noch einige

mutige theologische Gedanken machen müssen 117. Immerhin, die

Ablehnung jeder Version eines «Du mußt» einerseits und die Zurückweisung
des «Sakramentenkonsums» anderseits soll kein Plädoyer für einen
sakramentalen Minimalismus sein. Wir sagten schon: Die Einsicht, das

116 1520 taucht bei Luther zum erstenmal die Forderung nach dem
landessprachlichen Kanon auf, nämlich im Sermon von dem neuen Testament, d. i. von
der heiligen Messe, WA 6/353-378: 362 («Zum sechzenten») ; Cl 1/299-322: 307 f.

117 Vgl. w. o. S. 292 ff.



320 Besinnung auf die Sakramente

Sakrament sei Höhepunkt der Glaubensexistenz, bedeutet nicht, es dürfe

nur empfangen werden, wenn intensivster seelischer Mitvollzug möglich
ist. Wann ist das schon der Fall, und vor allem: wann wissen wir vorher,

daß es der Fall sein wird? Das Sakrament ist Höhepunkt der
Glaubensexistenz in einen sachlichen Sinne, sofern alle Momente der Begegnung

zwischen Mensch und Gott hier in einem einzigen Vorgang
zusammenlaufen. Auch der nüchtern und ohne seelische Hochgestimmtheit im
Alltag sich bewährende und manchmal schier sich verschleißende Glaube

hat im Sakrament diesen sachlichen Höhepunkt. Es gibt auch einen

alltäglichen Umgang mit den Sakramenten, der mit Sakramentenkonsum

nichts zu tun hat. Für diesen alltäglichen Umgang ist gerade das

Institutionalisierte, die feste Regel in Form und Häufigkeit zuletzt nicht
Last, sondern befreiende Wohltat. Sie befreit von der erdrückenden

Notwendigkeit, jeden Zutritt zu den Sakramenten stets nach allen
Faktoren aus letzter personaler Entscheidung aufbauen zu müssen. Man
kann die Forderung nach solch letzter, personaler Entscheidung, die

«je jetzt» geschehen müsse, mit viel Pathos erheben. Gewachsen ist ihr
kein Mensch. Schon in allgemein menschlichen Dingen nicht und auch

nicht im christlichen Leben. Ehrliche Selbsteinschätzung wird also die

«Entlastungsfunktion der Institution» (A. Gehlen), die entlastende Hilfe
der regelmäßigen Form nicht hochmütig von sich weisen 118. Das scheint

z. B. auch die stärkste Legitimation des Sonntagsgebotes zu sein - nur
darf man dabei im Fall des Zuwiderhandelns nicht gleich mit der Hölle
drohen. Es ist also ein echter Ausgleich zwischen Institution und
personalem Mitvollzug anzuzielen, der jeden «Konsum» ausschließt. Dieser

Ausgleich kann nicht noch einmal institutionalisiert werden. Er muß

in der Freiheit der Kinder Gottes gefunden werden und er kann schon

innerhalb ein und desselben Christenlebens verschiedene Formen annehmen.

Die einzige Orientierung wird immer bleiben müssen; Sakramente
wollen nicht konsumiert, sondern empfangen werden. Nur so stehen
dann die Sakramente selbst am stärksten dafür ein, daß der Mensch

nichts als Empfangender ist, den Gott beschenkt.

Der rote Faden, der unsere ganzen Überlegungen durchzog, war
der Blick auf die moderne, angefochtene Glaubenssituation und daher

118 Zur « Entlastungsfunktion der Institution » vgl. die anthropologischen
Analysen bei A. Gehlen, Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und
Selbstentdeckung des Menschen (rowohlts deutsche enzyklopädie, 138). Hamburg
51965, 69-77.



Besinnung auf die Sakramente 321

die Notwendigkeit, auch das Wort von den Sakramenten auf die Frage
des Glaubenkönnens und Glaubendürfens zu konzentrieren. Die Schärfe

und Ausschließlichkeit, mit der sich christliche Existenz heute auf die

Frage des Glaubenkönnens zuspitzt, hat auf den ersten Blick etwas
Bedrückendes. Man scheint in so etwas wie eine zu dünne Luft zu geraten,
unendlich viel an schöner, gewachsener Tradition und lebendigem
kirchlichem Brauchtum scheint zugrundegehen zu müssen, weil es in der
Konzentration auf die Glaubensfrage keinen rechten Ort mehr hat. Umgekehrt

tauchen Unruhe stiftende neue Fragen auf, die früher keiner auch

nur zu denken gewagt hätte. Man darf als Christ und Theologe nicht
mutlos werden. Man darf vor allem dem Ernst dieser Fragen nicht
ausweichen unter Flinweis darauf, «wie schön es doch früher war». Das

Ende könnte sein, daß das Haus der Kirche, das «voll Glorie schauet»,
sehr leer ist, das Fremdenheim nebenan aber überfüllt.

Wir dürfen sogar umgekehrt sagen: Selbst um den Preis einer
gewissen Distanzierung von viel gewachsener kirchlicher Tradition ist die
Konzentration auf die Frage des Glaubenkönnens auch eine Chance. Wer
möchte denn etwa in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts Christ
oder gar Seelsorger gewesen sein Unsere Chance ist, alles, was der Glaube

zu sagen oder zu bekennen hat, heute zu sagen wie Variationen über
ein einziges großes Thema, das etwa formuliert werden könnte : Zur Freiheit

hat uns Christus befreit. Oder: Gnade und Friede euch - in einer
Welt ohne Frieden; oder ganz einfach: Fürchtet euch nicht! Auch das

Wort von den Sakramenten, von ihrer «Notwendigkeit», von ihrem
worthaften Wesen, muß dieses eine große Thema des Glaubens heute un-
überhörbar zum Klingen bringen.

21


	Besinnung auf die Sakramente

