Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Besinnung auf die Sakramente
Autor: Pesch, Otto Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OtT0 HERMANN PESCH

Besinnung auf die Sakramente

Historische und systematische Uberlegungen
und ihre pastoralen Konsequenzen *

Wenn wir heutzutage iiber die Sakramente nachdenken, tun wir
es unter dem Eindruck einer wachsenden Fremdheit. Diese Fremdheit
der Sakramente ist auch da nicht zu verkennen, wo Priester und Glau-
bige sie in lauterem Gehorsam gegeniiber der Stiftung Christi spenden
und empfangen; wo Theologen und Prediger alle Schitze groBer Sakra-
mententheologie der Vergangenheit und Gegenwart aufbieten, um die
Sakramente zu verstehen und sie in mustergiiltiger Liturgie zu vollzie-
hen. Dall der Eindruck dieser Fremdheit keine pessimistische Einbil-
dung ist, kommt in der Seelsorge an einigen charakteristischen Phéno-
menen heraus. Z. B. daran, daf3 der Séelsorger oft und oft fast schon in
die Rolle des Einpeitschers gerit, der immer wieder notigen und dréin-
gen muB, daB die Gldubigen zu den Sakramenten kommen. Oder daran,
daB die Kirche Minimalforderungen aufstellen muBte, um tberhaupt
ein Mindestmal} an regelmifBiger Sakramentenpraxis durchzusetzen, und
daB demgemil als praktizierender Christ gilt, wer getreulich dieses sel-
ten wirklich spontane Tun durchhilt. Gewil, infolge des wachsenden

* Das Folgende ist der iiberarbeitete Text eines Zyklus von drei Gastvor-
lesungen, die am 25., 26. und 27. Mai 1970 an der Katholisch-Theologischen Fakultit
der Universitdt Fribourg gehalten wurden. Sie gehen zuriick auf Vorlesungen an
der Philosophisch-Theologischen Hochschule der Dominikaner in Walberberg und
auf Vortriage, die ich mehrfach auf Priestertagungen zu halten hatte. Diese Vor-
lesungen meinem Lehrer P. Koster zu Ehren zu veréffentlichen ist mir eine beson-
dere Freude. Sie beriithren gleich mehrere Themen seiner theologischen Lebens-
arbeit: Sakrament, Wort, Kirche und, last not least, das augustinische Erbe in der
Theologie des hl. Thomas.



Besinnung auf die Sakramente 267

Priestermangels scheint es heute mit dem Einpeitschen etwas ruhiger
geworden zu sein. Es ist ein bitterer, aber wahrer Scherz: Wollten die
Gldubigen einer nach Tausenden von Seelen zdhlenden Grofstadtgemein-
de bei zwei bis drei Pfarrseelsorgern alle tatséchlich auch tun, was ihnen
von der Kirche nahegelegt wird, ndmlich jeden Sonntag zur Messe zu
kommen und zu kommunizieren und alle vier bis sechs Wochen zu beich-
ten — die Folgen fiir Leib und Leben der Seelsorger wiren verheerend!
Aber daB sich die Verhdltnisse faktisch eingependelt haben !, dndert
nichts an der prinzipiellen Lage der Dinge: Der Seelsorger kann nicht
mit selbstverstandlichem Zutritt zu den Sakramenten rechnen, er mul
immer wieder dazu driangen. Das Kirchenvolk aber, wenn das nicht
falsch beobachtet ist, lebt vielfach in dem BewuBtsein: Die Hauptsache
ist der Glaube und das dem Glauben entsprechende sittliche Leben; die
Sakramente werden als eine Zutat zum Glauben empfunden, vielleicht
gar als etwas ganz besonders dem Glauben Dienliches, als Steigerung, als
Hohepunkt des Glaubens und des Lebens aus dem Glauben, aber nicht als
etwas, was mit dem Glauben wesensnotwendig verbunden ist. Ein Wort
etwa wie das der Liturgiekonstitution, die Eucharistie sei «Quelle und
Hohepunkt» des ganzen christlichen Lebens und des Tuns der Kirche 2,
erscheint als schone, poetische Verklirung des sakramentalen Tuns der
Kirche, aber es kann nicht als treffende Zusammenfassung der faktischen
Verhiltnisse gelten. Trotz mancher begeisternder Predigten zur Sache
und trotz guter, breitenwirksamer Literatur dazu ® kann man nicht guten
Gewissens sagen, die Sakramente seien die fraglose und selbstverstidnd-
liche Basis und das Riickgrat heutigen glaubigen Daseins. Im Gegen-

! Von diesen «eingependelten Verhdltnissen» kann man sich ein Bild machen
in: Was glauben die Deutschen? Die Emnid-Umfrage. Ergebnisse und Kommentare.
Hrsg. von W. HARENBERG. Miinchen-Mainz 1968, bes. 50-60; 100 (Fragen und
Ergebnisse); 123-151 (Kommentar).

2 Konstitution iiber die heilige Liturgie, Nr. 10,

3 Hier nur einige Titel — in der Reihenfolge ihres Erscheinens — zur allgemeinen
Sakramentenlehre und zu Fragen der Liturgie: E. SCHILLEBEECKX, Christus, Sakra-
ment der Gottbegegnung. Mainz 1960; B. FiscHER, Volk Gottes um den Altar.
Trier 1960; K. RAHNER, Sendung und Gnade. Innsbruck 31961, 128-231; vom
selben Verf. die vielen sakramententheologischen Aufsatze in seinen Schriften zur
Theologie;, W. DtUriGg, Die Zukunft der liturgischen Bewegung. Mainz 1962;
H. Scumipt, Die Konstitution tiber die heilige Liturgie. Text — Vorgeschichte —
Kommentar. Freiburg [Br. 1965; M. Einig, Der heutige Mensch und die Liturgie.
Augsburg 1968 ; Glaubensverkiindigung fiir Evwachsene. Deutsche Ausgabe des Hol-
lindischen Katechismus. Freiburg/Br. 1969, 272-291; 361457 ; E. SCHILLEBEECKX,
Gott - die Zukunft des Menschen, Mainz 1969, 80-99.



268 Besinnung auf die Sakramente

teil: Fragt man im Sinne der klassischen Definition des Sakramentes
heute nach den moglichen « Wirkzeichen des Heils», so werden nicht we-
nige dem Gottesdienst der Kirche diese Qualitdt absprechen und sie im
Gegensatz dazu ins politische und soziale Engagement verlegen *.

Diese Situation gibt Anlaf3, sich neu auf das Wesen des Sakramentes
zu besinnen. Wenn die Sakramente propter homines 3 sind, dann ist das
die stindige Anweisung, das theologische Verstdndnis der Sakramente
auf die (sich wandelnde) Situation und die (sich wandelnden) Verstehens-
bedingungen des zu ihnen hinzutretenden Menschen zu beziehen. Kaum
ein theologischer Traktat ertrigt es weniger, abseits vom Leben des
Glaubens und vom wirklichen Leben und Erleben der Glaubigen abge-
handelt zu werden als der Traktat von den Sakramenten. Wir versuchen
eine solche Neubesinnung anhand zweier Themen, die zugleich chroni-
sche Probleme der Theologie in Vergangenheit und Gegenwart markie-
ren und in der heutigen seelsorglichen Situation von besonderer Aktua-
litdt sind. Die beiden Themen lauten:

1. Die «Notwendigkeit» der Sakramente.
2. Wort und Sakrament.

Das erste Thema ist Gegenstand eines ersten Uberlegungsganges,
das zweite Thema, noch einmal aufgeteilt in eine historische und eine
systematische Uberlegung, wird uns im zweiten und dritten Abschnitt
beschiftigen.

+ Vgl. auch dazu ScHILLEBEECKX, a.a. 0., 80-85. Kennzeichnend fiir die
Situation ist die Diskussion um das sog. «Politische Nachtgebet» in Koln. Vgl. dazu
E. HorFLicH-M. VEIT-M. DoHLE-D. SOLLE, «Politisches Nachtgebet» als Modell.
Zu einer Veranstaltung des Okumenischen Arbeitskreises in der ev. Antoniter-
kirche am 1. Oktober 1968 in K6ln. Blidtter fiir deutsche und internationale Politik,
Heft 11/1968, 4—15; Politisches Nachtgebet in Kéln. Hrsg. im Auftrag des 6kume-
nischen Arbeitskreises von D. SOLLE und F. STEFFENSKY. Mainz-Stuttgart 1969.

5 Mit dieser Kurzformel fa3t die Moraltheologie herkdmmlicherweise die Ein-
sicht der Dogmatik zusammen, daB die Sakramente nicht um Gottes, sondern um
der Menschen willen eingesetzt wurden und auch fiir den Menschen nicht eine
absolute, sondern nur konditionale Notwendigkeit besitzen (vgl. w. u. S. 270), um
von daher spezifisch moraltheologische Fragen der Sakramentenverwaltung zu
losen, z. B. die Frage, in welchen besonderen Féllen auch eine nicht vollig sichere
sakramentale Materie angewandt werden diirfe: Da die Sakramente propter homines
seien und nicht umgekehrt, diirfe ein Sakrament auch mit einer nicht zweifelsfrei
sicheren Materie gespendet werden, wenn ein Mensch dringend des Sakramentes
bedarf und eine sichere Materie nicht rasch genug zu beschaffen ist. Ein ilteres
Beispiel der Berufung auf dieses Prinzip zu solchem Zweck: D. PRUMMER, Manuale
Theologiae Moralis. Bd. ITI, Barcelona-Freiburg/Br.-Rom !31958,14; ein jiingeres
Beispiel: B. HARING, Das Gesetz Christi. Bd. I, Freiburg/Br. 81967, 229.



Besinnung auf die Sakramente 269

I. DIE «NOTWENDIGKEIT» DER SAKRAMENTE

1. Fixpunkte aus Praxis und Pastovaltheologie

Das Stichwort «Notwendigkeit der Sakramente» 163t uns gewisse
«Fixpunkte» in den Sinn kommen, fiir die Pastoraltheologie und seel-
sorgliche Erfahrung und im Hintergrund die dogmatische Sakramenten-
lehre gleicherweise haften. Diese Fixpunkte bilden gewissermallen eine
praktische Axiomatik der Sakramentenlehre, einen Komplex von Lehr-
sdtzen und Verhaltensanweisungen, der durchschnittlich das Verhalten
und die Verkiindigung im Bereich der Sakramente auch dann noch steu-
ert, wenn daran theoretisch manches fragwiirdig sein mag. Es erscheint
niitzlich, diese Fixpunkte eingangs einmal — ohne sonderliche Miithe um
logische Verkniipfung — zusammenzustellen 6. Denn sie sind, wenn es
dahin kommt, der unmittelbare Bezugspunkt theologischen und pasto-
ralen Unbehagens und darum der giinstigste Ausgangspunkt einer Neu-
besinnung, wie wir sie uns vorgenommen haben.

a) Ein erster solcher Fixpunkt sind einige, anscheinend eindeutige
und gar massive Worte der Heiligen Schrift. « Wer glaubt und sich tau-
fen ldaBt, wird gerettet werden. Wer nicht glaubt, wird verdammt wer-
deny, ist ein solches Wort (Mk 16,16). « Wenn einer nicht wiedergeboren
wird aus dem Wasser und dem Heiligen Geist, kann er nicht in das
Reich Gottes eingehen» (Jo 3,5), ist ein anderes. Das sind scharfe Texte
zur Notwendigkeit der Taufe — in der Tradition wird iiberhaupt die
Notwendigkeit der Sakramente und ihre Problematik am intensivsten
am Fall der Taufe durchgefragt, viel weniger am Fall des BuBsakra-
mentes und der Eucharistie und fast gar nicht bei den anderen Sakra-
menten 7. Seit Luther ist allerdings der Hinweis in der Welt, dafl in

6 Fir den dogmatischen Hintergrund konsultiere man den allgemeinen Sakra-
mententraktat in den dogmatischen Handbiichern. Die Handbiicher der Moral-
theologie und Pastoraltheologie behandeln diese «Fixpunkte» hinsichtlich ihrer
praktischen Bedeutung in den Abschnitten iiber die Sakramente. Vgl. pars pro toto,
PRUMMER, a. a. O., bes. 2-72; HARING, a.a. O., Bd. II, 81967, 148-193. Das Ge-
meinschaftswerk Handbuch der Pastoraltheologie. Hrsg. von F.X. ARNOLD u. a.,
behandelt die Sakramente in Bd. 3, Freiburg/Br. 1968, und Bd. 4, 1969.

7 Fir die Tradition vgl. THoMas, Summa Theologiae (= STh), III 65,4
(allgemein); 68,1-4.9-12 (Taufe); 73,3 (Eucharistie) ; 84,5-10 (BuBe); fiir Firmung
und Krankensalbung wird die Frage nur indirekt behandelt; vgl. a. a. O., III 72,



270 Besinnung auf die Sakramente

der negativen Alternativformulierung von Mk 16,16 die Taufe bezeich-
nenderweise fehle. Es heiflt zwar: «Wer glaubt und sich taufen 1403t,
wird gerettet werden»; aber Luther beobachtet aufmerksam, da3 es im
Fortgang des Satzes nur noch heiBt: « Wer nicht glaubt, wird verdammt
werden» — von der Taufe ist hier nicht mehr die Rede 8. Wer meint, so
dirfe man diesen Text nicht pressen, den mufB immerhin die andere
Tatsache nachdenklich machen, da3 die formgeschichtliche Erforschung
des Neuen Testamentes uns dariiber in Zweifel versetzt, ob wir es in
den beiden genannten Schriftworten mit der ipsissima vox Jesu zu tun
haben. Es ist dies bei beiden Texten sehr fraglich, wenn nicht ausge-
schlossen. Haben wir es doch bei dem ersten Text mit dem nicht-au-
thentischen Markus-SchluB3 zu tun. Und daB die Jesusworte bei Johannes
weithin literarische Gestaltung des Evangelisten, Theologie in Erzdh-
lungsform sind, bestreitet heute auch kein katholischer Exeget mehr °.
Wir miissen also damit rechnen, daB sich in beiden Texten bereits Pra-
xis und Anschauung der jungen Kirche spiegeln. Immerhin kann man
sie nur unter der Voraussetzung als nicht im Sinne Jesu gesagt ansehen,
wenn man von dem hyperkritischen und darum, gemessen an den Spiel-
regeln des Historikers, unkritischen Apriori ausgeht, die Auffassung der
jungen Kirche konne (hier wie anderswo) natiirlich nur die erste griind-

7-9; Suppl 30,1. Fiir die modernen Handbiicher der Dogmatik vgl., pars pro toto,
M. Scamavus, Katholische Dogmatik, Bd. IV/1. Miinchen 1964, 203-206; 241 f{.;
510-516; 664-670; 709-723.

8 Vgl. Weimarer Ausgabe (= WA) 7/321,9: Grund und Ursach aller Artikel
D. M. Luthers, so durch réomische Bulle unrechtlich verdammt sind, 1521. — Der
Ubung in der Lutherforschung entsprechend zitieren wir LuTHER im folgenden
nach der genannten Gesamtausgabe Weimar 1883 ff.,, und zwar Bandzahl (evtl.
Halbband und Abteilung), Seitenzahl und Zeilenzahl, in der der Belegtext beginnt
(so daBl dahinter jeweils ein «f» bzw. «ff» zu denken ist); der oft sehr lange Titel
der Schrift wird in Kurzform vermerkt und das Entstehungsjahr der Schrift bei-
gefuigt. Die WA zidhlt die Bande getrennt nach: Werke, Tischreden, Deutsche Bibel,
Briefe. WA ohne Zusatz bedeutet Werke, sonst wird hinzugesetzt TR, DB oder Br.
Aus praktischen Griinden wird jeweils auch der Fundort in der (Auswahl-) Schul-
ausgabe von O. CLEMEN, 8 Bde., Berlin 1966 (= Cl) vermerkt, wenn der zitierte
Text sich dort findet. Der angefithrte Text findet sich Cl 2/66,33. — Vgl. ferner
WA 6/533,37; C1 1/468,1: «Quo monstrat [Christus Mk 16,16], fidem in sacramento
adeo necessariam, ut etiam sine sacramento salvare possit» (De captivitate Baby-
lonica, 1520). Allgemeiner und ohne Berufung auf Schriftstellen: WA 2/694,19;
Cl11/170,25: Sermon von der Bereitung zum Sterben, 1519; WA 10 I1I/142,18:
Predigt, 1522; WA 38/231,9; Cl14/271,27: Von der Winkelmesse und Pfaffen-
weihe, 1533.

9 Fir beide Behauptungen kann man heute jede katholische Einleitung in
das NT vergleichen. Vgl. die Zusammenfassungen in LThK?2, 5, 1101 {.; 7,97.



Besinnung auf die Sakramente , 271

liche Verfilschung des Willens Jesu sein. Verfillt man diesem Fehler
nicht, dann fithrt kein Weg daran vorbei, dafl wir es hier mit Formu-
lierungen der primiren Urkunde des Glaubens zu tun haben, die, im
Einklang mit dem Willen Christi, die absolute Notwendigkeit der Taufe
aussagen. Sie lassen uns allerdings im Stich, wenn wir nach ndheren
Angaben {iiber die A7¢ dieser Notwendigkeit fragen.

b) Ein zweiter Fixpunkt ist dieser: Es geht hier nicht um eine be-
liebige Notwendigkeit, sondern, wie die scholastische Theologie und die
Handbiicher bis auf unsere Tage sagen, um eine Notwendigkeit der Sa-
kramente ex suppositione finis, also um eine Notwendigkeit, die sich
aus der Forderung ergibt, ein bestimmtes Ziel zu erreichen. Das Gegen-
teil wire z. B. eine Notwendigkeit, die sich aus der Wirkung einer Wirk-
ursache ergibt, die, wenn sie wirkt, unvermeidlich etwas Bestimmtes
wirkt. Damit nicht genug — und das eben ist der zweite Fixpunkt —,
wird jetzt weiterhin unterschieden zwischen necessitas mediz und neces-
sitas praecepti. Necessitas medii liegt dann vor, wenn es im Wesen eines
Zieles begriindet ist, daB man es nur mit diesem bestimmten Mittel er-
reichen kann. Wendet man es nicht an, dann erreicht man das Ziel nicht,
gleichgiiltig, ob man véllig schuldlos oder durch eigene Schuld das Mit-
tel auller acht 148t. Necessitas praecepti ist dann gegeben, wenn die An-
wendung eines bestimmten Mittels zur Erlangung des Zieles nicht auf
einem inneren Zusammenhang zwischen diesern Mittel und dem Ziel be-
ruht, sondern auf dem Gebot eines Gesetzgebers, dieses und kein an-
deres Mittel zu benutzen.

Was bedeutet diese Unterscheidung fiir die Notwendigkeit der Sa-
kramente? Sicher sind die Sakramente notwendig necessitate praecepti,
denn der Herr hat sie als Mittel zum Heil gestiftet und damit geboten.
Sind sie aber auch notwendig necessitate medii? Durchschnittlich sagt
man das, vor allem in den idlteren Handbiichern — Michael Schmaus
allerdings vermeidet im Sakramententraktat seiner « Katholischen Dog-
matik» diese Kennzeichnung! 1 Aber wie dem auch sei, jedermann ist
heute wohl iiberzeugt, daB Gott mit einem Menschen auch ohne die

10 Vgl. Scumaus, ebd. (s. Anm. 7). Das hdngt bei Schmaus mit dem sehr
berechtigten Bestreben zusammen, die Lehre von den Sakramenten aus einer heils-
individualistischen Schau zu befreien, die um den Begriff des « Heilsmittels» kreist.
Seine Grundkategorie fiir die Sakramente lautet: « Wirksames Heilszeichen». Dem-
gemdl spricht Schmaus da, wo man sonst von «Heilsnotwendigkeit» redet, von der
«Heilsbedeutung» des Sakramentes.



272 Besinnung auf die Sakramente

Sakramente zum Ziel des Heiles kommen kann. Thomas von Aquin
schon formuliert biindig und ohne Einschrinkung: «Gott hat seine Kraft
nicht so an die Sakramente gebunden, daB3 er die Wirkung der Sakra-
mente nicht auch ohne die Sakramente verleithen koénnte» . Und in
«aussichtslosen Fallen», dort also, wo Verhiltnisse unter Christen in
der sakramentalen Ordnung (aufgrund der einschldgigen kirchenrecht-
lichen Bestimmungen) nicht zu regeln sind, pflegt der Seelsorger viel-
leicht zu sagen: «Empfiehl dich der Barmherzigkeit Gottes»! Und wir
sind iiberzeugt: Wenn ein Mensch das ernsthaft tut, wenn er sich mit
all seiner Ohnmacht, Schwiche und Ausweglosigkeit dem Erbarmen Got-
tes anheimgibt, dann weil Gott Wege, einen solchen Menschen nicht
verloren gehen zu lassen. Gott weill Wege des Heils und verfiigt iiber
Moglichkeiten seiner Gnade, deren Verwaltung er der Kirche und ihrem
Amt nicht iibertragen hat. Das gilt fiir das Heil der Nichtevangelisier-
ten 2 ebenso wie fiir den mit der kirchlichen Institution in Konflikt
lebenden Christen.

¢) Unter dem Zwang der Sachlage unterscheidet die Tradition noch
einmal: Auch die — einmal unterstellte — necessitas medii der Sakramen-
te besteht nicht unter allen Umstinden fiir den realen Empfang der
Sakramente, sondern gegebenenfalls nur fiir das ernsthafte votum sacra-
mentt. Wir miissen ja heute allenthalben damit rechnen (und tun es
auch), daB nicht erst der reale Empfang eines Sakramentes den Men-
schen in das Heil fiithrt, sondern u. U. schon das Verlangen nach dem
Sakrament. Wir unterscheiden also zwischen necessitas rer und necessi-
tas vott. Wenn man ein wenigstens einschluBweise erwecktes volum sa-
cramenti fir heilsnotwendig necessitate medii hilt — wir kommen noch
darauf zuriick —, dann deshalb, weil man der Uberzeugung ist, mit einer
noch weiter gehenden Auffassung eigenméichtig an der von Gott ver-
figten konkreten Heilsordnung vorbeizugehen.

d) Aber damit werden wir der komplizierten Sachlage noch immer
nicht vollstindig gerecht. Die Unterscheidung zwischen res und votum
wird ndmlich gleichsam iiberkreuzt von der Unterscheidung zwischen
«Sakramenten der Lebenden» und «Sakramenten der Toten», zwischen

11 STh III 64,7 c.; vgl. 64,3 c. (in fine); 76,6 ad 1.

12 Vgl. dazu jetzt die einschldgigen Dokumente des Zweiten Vatikanischen
Konzils, vor allem die Kirchenkonstitution, Nr.16, und die Erkldrung iiber das Ver-
héltnis der Kivche zu den wichichvistlichen Religionen, bes. Nr. 1-2.



Besinnung auf die Sakramente : 273

solchen Sakramenten also, die die Rechtfertigung des Siinders und den
Gnadenstand voraussetzen, vor allem der Eucharistie, aber auch Fir-
mung, Ehe, Priesterweihe, und solchen, die die Rechtfertigung und den
Gnadenstand, die Befreiung von der Siinde allererst vermitteln, vor al-
lem der Taufe und der BuBe. Selbstverstiandlich sind nur diese letzte-
ren, die «Sakramente der Toten», wenn iiberhaupt, dann notwendig #ne-
cessitate medit, nicht aber die «Sakramente der Lebenden». Jeder Mensch
kann das ewige Heil erlangen, auch wenn er nicht die Firmung, die
Eucharistie oder gar Ehe oder Priesterweihe empfangen hat.

e) In der Praxis muBl man die via futior gehen. Dieses Prinzip
stammt bekanntlich aus den moraltheologischen «Systemen» des XVII.
und XVIII. Jahrhunderts **. Man argumentiert hier so: In moralischen
Fragen kann man der Meinung sein, daBl schon eine wahrscheinliche,
eine «probable» Meinung ein sittlich verantwortliches Handeln gewdhr-
leistet, selbst wenn Gegengriinde bestehen. Aber es gibt einige wenige
Fille, wo man nicht schon auf eine probable Meinung hin handeln darf,
sondern immer den sichersten Weg gehen mul}, und zu diesen wenigen
TFidllen gehoren auch an hervorragender Stelle die Sakramente *. Auch
der leiseste Zweifel, ob die Materie (Brot und Wein) konsekrabel sei,
verpflichtet, andere, neue Materie zu beschaffen. Der leiseste Zweifel
an der giiltigen Taufe verpflichtet zur bedingungsweise vollzogenen Wie-
derholung — und zur ad cautelan zu erteilenden Dispens vom Hindernis
der disparitas cultus bei Mischehen 5. Verbindet sich dieses Prinzip mit
dem anderen Grundsatz: In extremis extrema tentanda sunt °, so haben
wir die Begriindung fiir die heute noch {iibliche Sakramentenpraxis in
Grenzfillen: Spendung der Krankensalbung und der Absolution auch
nach eingetretenem Tod — und beim Autounfall auch ohne daB man
weill, ob es sich iiberhaupt um einen Katholiken handelt; Spendung
der interuterinen Taufe; Taufe eines Abortus, einer Fehlgeburt, usw.
Das alles geschieht aus dem manchmal nur dumpfen Gefiihl: Die «Sa-

13 Darstellung und Charakterisierung der moraltheologischen «Systeme» bei
HARING, a. a. O., Bd. I, 58-61; 224-236.

14 Vgl. DENZINGER-SCHONMETZER (= DS) 2101. Ahnlich ist es in allen anderen
Fillen, wo auller der Rechtheit des Gewissens noch ein anderes Gut zu wahren
oder ein Ubel zu vermeiden ist, z. B. und vor allem bei Gefihrdung des Heils oder
bei Gefahr schweren Schadens fiir den Nichsten oder die Gemeinschaft.

15 Vgl. EicHMANN-MGORSDORF, Lehrbuch des Kirchenrechts. Bd. II, Pader-
born 61950, 184.

16 Vgl. HARING und PRUMMER an den in Anm. 5 angegebenen Stellen.

18



274 Besinnung auf die Sakramente

kramente der Toten» sind so sehr heilsnotwendig, daBl man sie auch
im Grenzfall am besten auf Verdacht hin spendet, denn man weil} ja
nicht, «wozu es noch gut sein kann». Und man hélt sich nicht fiir be-
rechtigt, in diesem Falle allzu eilfertig zu sagen: Gott wird schon Mit-
tel und Wege wissen 7.

f) Und schlieBlich ein letzter Fixpunkt: Selbst wenn alle heilsnot-
wendige Gnade véllig unabhingig von den Sakramenten und ohne sie
zu erlangen wire, ist man doch iiberzeugt, der Empfang der Sakra-
mente gewdhre mehr und gréBere Gnade, stelle den Menschen intensi-
ver in das Gottesverhdltnis hinein. Man hat es vor einigen Jahren in
einer instruktiven Studie so ausdriickt, der reale Sakramentenempfang
habe eine «komparativische Funktion» gegeniiber allen anderen For-
men der Erlangung der Gnade Gottes 18, Thomas von Aquin formuliert,
daf die Sakramente auf jeden Fall eine «plenior gratia» vermitteln .

Soweit die «Fixpunkte» aus Praxis und Pastoraltheologie. Es ist
bereichend, daB3 sich alle auf die Notwendigkeit der Sakramente hin-
sichtlich ihres Empfanges beziehen. Das entspricht einer unguten, mini-
malistischen Denkweise — derselben, die z. B. auch meint, das Wesen
des Sakramentes sei am reinsten im Grenzfall der Kindertaufe verwirk-
licht, als ob nicht dies der hochst problematische Sonderfall wére, wenn
er auch in der Praxis das kirchliche Leben beherrscht! ?° Dieser Mini-
malismus, der das Wesen der Sache vom Grenzfall her anleuchtet, ent-
springt gewill der Riicksicht auf solche Gldubigen, die fragen: Was miis-
sen wir denn unbedingt tun?, und die wir nicht immer gleich mit dem

17 Noch aus jiingster Zeit haben wir rémische Warnungen, man diirfe nicht
im Namen neuer Ideen iiber das Schicksal der ungetauft sterbenden Kinder einem
Taufaufschub das Wort reden, denn solche neuen Ideen «entbehren jeder Grund-
lage». Vgl. das Monitum des S. Officium vom 18. Februar 1958. Acta Ap. Sedis,
50 (1958) 114. — Wie weit die Praxis der interuterinen Taufe heute noch getibt wird,
mag dahingestellt bleiben. K. M6rsporF, Taufe. Kirchenrechtlich. LThK?2, 9 (1964)
1320-1322, scheint sie noch vorauszusetzen (1321).

18 Vgl. H. R. ScaLETTE, Kommunikation und Sakrament. Theologische Deu-
tung der geistlichen Kommunion. Freiburg/Br. 1959, 51 {.

19 STh III 68,2; vgl. 66,11 ad 1; 69,1 ad 2 (zur Taufe); 84,7 ad 2.8 ad 1;
86,2 c. 6 c. ad 3 (zur BuBe). Vgl. weitere Texte an den in jeder Ausgabe der STh
angegebenen Parallelstellen.

20 Vgl. dazu die Bemerkungen bei K. RAHNER, Personale und sakramentale
Frommigkeit. In: Schriften zur Theologie, Bd. 11, Einsiedeln-Ziurich-Kéln 1954,
115-141:119; 123.



Besinnung auf die Sakramente 275

Ideal iiberfordern diirfen. Pastoral ist ein solches Vorgehen nicht sel-
ten berechtigt und nétig. Aber pastorale Riicksicht darf nicht dazu fiih-
ren, von (durchaus legitimen) Minimalforderungen aus das Wesen der
Sache bestimmen zu wollen. So miissen wir die Frage der Notwendig-
keit der Sakramente aus der Fiille der sakramentalen Wirklichkeit her-
aus zu beantworten suchen. Ehe wir die Frage nach der Notwendigkeit
des Sakramentenempfanges aufwerfen, miissen wir uns daher der ande-
ren Frage zuwenden: Besteht iiberhaupt eine Notwendigkeit, dal3 es
Sakramente gibt, dal} sie eingesetzt wurden, und welche Art Notwendig-
keit ist das?

2. Die « Notwendigkeit» der Einsetzung der Sakramente

Eine Notwendigkeit, daB es Sakramente gibt, besteht nicht. Sie be-
steht nicht einmal unter Voraussetzung von Inkarnation und Kreuz.
Dafiir, daB Gott Sakramente wollte, daB Christus Sakramente einge-
setzt hat, kann man nur Angemessenheiten, « Konvenienzgriinde» anfiih-
ren. Wenn die Scholastik, und zwar von der Friithscholastik an bis hin
zu Thomas, in diesem Zusammenhang sachlich und gar terminologisch
von einer necessitas der Sakramente spricht und diese necessitas vor al-
len Fragen nach der Notwendigkeit des Sakramentenempfanges behan-
delt, dann meint sie in einer iibersteigernden Ausdrucksweise sachlich
in diesen wie in dhnlichen Fillen die Angemessenheit, den guten Sinn
dessen, daf} es Sakramente gibt 2.

Gott ist also — das ist Uberzeugung der ganzen Tradition — frei,
Sakramente zu wollen, anzuordnen oder nicht anzuordnen. Das bedingt,
um das von vornherein hinzuzufiigen, einen letzten «positivistischen»
Zug der Sakramentenlehre, der mit keinen, noch so einleuchtenden theo-
logischen Instruktionen des sakramentalen Kosmos je ganz einzuholen
und auszuschalten ist. Die Sakramente der Kirche haben in ihrem Grun-
de immer etwas an sich, was zunichst einfach Gehorsam fordert; was
im Gehorsam gegen die Weisheit der Verfiigung Gottes anzunehmen
ist, auch da, wo das theologische Denken nicht bis zur Einsicht in zwin-
gende Griinde der Sache gelangen kann. Es ist das Privileg der Schwar-
mer aller Zeiten — nicht nur derer z. Z. Luthers —, aus der Freiheit Got-

21 Vgl. Taomas, STh III 61; 65,1-3. Zum Gebrauch des Wortes «necessitas»
vgl. die Hinweise bei M.-D. CHENU, Das Werk des hl. Thomas von Aquin (Deutsche
Thomas-Ausgabe, Erg.-Bd. 2). Heidelberg-Graz 1960, 203-210.



276 Besinnung auf die Sakramente

tes, Sakramente zu verfiigen oder nicht, abzuleiten, sie seien daher im
Grunde iberfliissig und nur irgend welche beliebigen Zeichen des Glau-
bens fiir die, die solcher Zeichen bediirfen 22.

Fiir die Einsetzung der Sakramente lassen sich also nur Angemes-
senheitsgriinde finden 3. Das Problem solcher Angemessenheitsgriinde

22 Das Problem ist in der mittelalterlichen Theologie verdeckt. Der Grund
ist vor allem die selbstverstdndliche Kirchlichkeit dieser Theologie, die eine im-
manente Kirchenkritik in einem fiir unsere Verhiltnisse staunenerregenden Male
zuldBt, nicht aber eine kritische Grundsatzfrage nach der Funktion der Kirche fiir
den Glauben iiberhaupt. Ist aber die Kirche selbstverstandlich und fraglos, so sind
es auch die Sakramente: Der Sakramententraktat versieht ja in der mittelalter-
lichen Theologie die Funktion des spadteren fundamentaltheologischen und dogma-
tischen Traktates De Ecclesia — zuziglich des kanonistischen Stoffes, den Thomas
bekanntlich in seine dogmatischen Abhandlungen einbaut. Die Selbstverstdndlich-
. keit von Kirche und Sakramenten kommt bezeichnend heraus in der Tatsache eines
allgemeinen Sakramententraktates und in der Art seiner Gestaltung. Thomas etwa
greift in STh III 60,1-2 mehrfach auf die kirchlichen Selbstverstdndlichkeiten zu-
rick: Das Wort sacramentum kann vom Sprachgebrauch und vom Sachsinn her
viel mehr bedeuten als die kirchlichen «Sakramente», und viel mehr Dinge in der
Kirche sind signum vei sacrae als nur die sieben Sakramente; die Festlegung des
Wortes auf die sieben Sakramente entnimmt Thomas allein dem Sprachgebrauch
und der Praxis der Kirche, die nur die bekannten sieben Riten «Sakrament» nennt.

Das Problem der spiteren Kontroverse mit gewissen Stromungen der Refor-
mation kommt im Mittelalter allerdings indirekt zur Sprache in der beginnenden
Reflexion auf die Siebenzahl: In der Praxis ist sie geldufig; wo Thomas nach ihr
fragt, antwortet er sogleich mit der Erorterung ihrer « Konvenienz», und nicht mit exe-
getischen Nachweisbemithungen (I1165). Und doch hatten ein Jahrhundert vorher die
Waldenser zum erstenmal die Siebenzahl zur Debatte gestellt, so dallimWaldenser-Eid
erstmalig in einem kirchlichen Dokument die Glaubigen auf diese sieben Sakramente
und nur auf diese sieben eingeschworen wurden (vgl. DS 793-794). Mit der Frage
nach der Siebenzahl war auf die Dauer die grundsitzliche Frage nach der positiven,
also biblischen Begriindung der Sakramente nicht mehr aufzuhalten, vor allem dann
nicht, wenn ohnehin die institutionelle Seite der Kirche unter kritischen Beschull
geriet. Scheidet man sich bei der Beantwortung dieser Frage in zwei Parteien, von
denen die eine die Sakramente ablehnt und die andere sie bejaht, dann wird fiir
den Anhidnger der Sakramente héchstens die Siebenzahl kritisch sein, im iibrigen
aber die «positivistische» Begriindung der Sakramente im Wort der Schrift die
unterste Basis der Erorterung und gegebenenfalls der Verteidigung der Sakramente
sein. In dieser Situation befindet sich Luther gegeniiber dem «linken Fliagel» der
Reformation, dessen Parteigdnger er selbst «Schwidrmer» oder «Schwarmgeister»
nennt. Vgl. mehr dazu w. u. S. 288 ff.

23 Bekanntlich sieht man weithin in dieser Tatsache, daB es fiir die Ein-
setzung der Sakramente nur Konvenienzargumente gibt, ein Indiz dafiir, daBl in
der STh des hl. Thomas die Betrachtungsweise von den notwendigen Strukturen
des menschlichen Gottesverhdltnisses in Ia und ITa Pars zu den geschichtlich-
kontingenten  Gaben Gottes in der Heilsgeschichte iibergewechselt sei, die Gegen-
stand der I1Ta Pars seien. Wir halten diese Auffassung nur im Grundsatz fiir richtig,
ansonsten aber fir zu undifferenziert. Einmal reden Ia und IIa Pars keineswegs
nur abstrakt von den «notwendigen Strukturen», sondern von der konkreten, um



Besinnung auf die Sakramente 277

ist nun tiefer, als es auf den ersten Blick scheint. Wie entstehen denn
solche Konvenienzargumente? Sie sind immer das Resultat eines gliu-
bigen Nachdenkens, das in engstem Kontakt mit dem persénlichen und
kollektiv-kirchlichen Umgang mit dem fraglichen Gegenstand steht. Der
Theologe, der Konvenienzargumente erarbeitet, versucht sich gewisser-
maBen hineinzudenken in die Gedanken der Weisheit Gottes, und zwar
aufgrund dessen, was sein Glaube ihm sagt 2*. Die Folge ist, dall Kon-
venienzgriinde nicht nur nie stringent sind — das ohnehin! > —, sondern
dariiber hinaus, daf} sie niemals gefunden werden ohne ein auBerordent-
liches existentielles Beteiligtsein. Dieses aber entspricht naturgemifl dem
je eigenen Glaubensverstindnis, sozusagen dem personlich oder kollek-
tiv geprdgten «Stily» des Gottesverhiltnisses. Konvenienzgriinde spie-

Christus zentrierten Heilsgeschichte, zum anderen handelt die I1la Pars durchaus
auch von «notwendigen Strukturen». Wahr ist jedoch, dalB3 das conretissimum der
faktischen Heilsgeschichte, das Kreuz, in Ia und ITa Pars ausgespart ist; seine
Behandlung ist das Besondere an der 111a Pars; der Ubergang zur I11a Pars ist der
Ubergang zur thematischen Rede vom Kreuz. Sofern die Sakramente Zeichen und
Applikationsform der Frucht des Kreuzes sind, sofern die Sakramente wirken «ex
fide passionis Christi» (vgl. I1T 60,3; 60,7 ad 1; 62,5 ad 2; 79,7 ad 2; und schon
111 48,6 ad 2; 49,3 ad 1. 5¢.; 62,6 c.) und sofern das Kreuz tatsachlich auch aus
keiner Grundstruktur von Heilsgeschichte mehr abgeleitet werden kann (vgl. I1I
46,1-2), fallen die Sakramente tatsidchlich auBerhalb jeder «notwendigen Struktury,
ihre Einsetzung ist nur noch durch Konvenienzargumente als sinnvoll zu erweisen.
Auf den theologischen Sinn dieser Architektur der STh kann hier nicht einge-
gangen werden. Wir verweisen auf die jiingsten Berichterstattungen und kritischen
Stellungnahmen zu der lebhaften Diskussion: M. SEcKLER, Das Heil in der Ge-
schichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas von Aquin. Miinchen 1964,
33-47; O. H. PescH, Um den Plan der Summa Theologiae des hl. Thomas von
Aquin. Zu Max Secklers neuem Deutungsversuch. Miinchener Theologische Zeit-
schrift 16 (1965) 128-137; pERs., Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther
und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen Dialogs. Mainz
1967, 921-933.

2+ Vgl. Tauomas, STh I 1,8 ad 2; 32,1 ad 2; 1I-1T 1,5 ad 2; Summa contra
Gentiles I, 9 (n. 54); Quodl IV q. 9 a. 3.

23 Zu beachten bleibt freilich, daB3 der Begriff der « Konvenienz» sozusagen
in sehr verschiedener «Dichte» gebraucht werden kann und sogar die Ebene wirk-
licher « Notwendigkeit» erreicht. Es ist ein Unterschied, ob ich nach der Konvenienz
der Inkarnation frage und sie mit dem Hinweis auf Gottes sich notwendig verstro-
mende Giite bejahe (STh III 1,1), oder ob ich nach der Konvenienz der Kreuzigung
Jesu zwischen zwei Raubern frage (111 46,11). Im ersteren Fall besagt « Konvenienz»,
daB3 Gott zwar nicht handeln muf, aber, wenn er handelt, notwendig gemaf seinem
Wesen handelt, das reine Giite ist: die Konvenienz impliziert eine notwendige
Struktur eines kontingenten gottlichen Handelns. Im zweiten Falle besagt « Kon-
venienz», daf3 absolut keine Notwendigkeit vorliegt, daB es vielmehr auch ganz
anders hdtte zugehen konnen, sinnvollerweise aber so zuging, wie es zuging. Vgl
dazu SECKLER, a. a. O., 44-47.



278 Besinnung auf die Sakramente

geln darum immer ein persénlich oder kollektiv gepriagtes Glaubensle-
ben und seine speziellen Akzente.

Daher ist es auch erklirlich, dal Konvenienzgriinde, die friiher ein-
mal ziindend waren, heute dem Leser nur ein mildes Licheln, wenn
nicht gar ein schallendes Geldchter entlocken. Jeder sein Brevier be-
tende Kleriker weill davon ein Lied zu singen. Man denke etwa an die
Zahlenmystik bei den Kirchenvitern, z. B. bei Augustinus 26. Warum
wurden die Jiinger von Jesus zu zweit zur Predigt geschickt? Antwort
des hl. Gregor: weil es zwei Gebote der Liebe gibt und Jesus deutlich
machen wollte, daB niemand predigen diirfe, der nicht das Gebot der
Liebe erfiillt 7. Warum wurde Jesus von einer Jungfrau geboren? Ant-
wort des hl. Johannes Chrysostomos: weil das weibliche Geschlecht sol-
ches dem minnlichen Geschlecht schuldig war; denn der Mann hatte
am Anfang der Schépfung ohne Zutun der Frau eine Frau hervorge-
bracht, und so war das weibliche Geschlecht nun schuldig, ohne Zutun
eines Mannes einen Mann zu gebdren 28. So finden wir auch noch bei Thomas
ein Konvenienzargument fiir die Notwendigkeit der Sakramente, das heute
mehr erheitern als iiberzeugen diirfte: Dadurch, dal das Heil an sinnen-
hafte Symbole gebunden wird, sollte der Mensch gedemiitigt werden,
weil er ja auch durch sein Verfallensein an die sinnenhafte Welt gesiin-
digt hatte 2. Sakramente also als Sirafe — auf diesen Gedanken diirfte
heute kaum jemand verfallen.

Neben solchen Kuriositdten stehen freilich in der groBen Tradition
der mittelalterlichen Theologie der Sakramente Konvenienzargumente,
die bis heute beachtenswert bleiben. So vor allem das Argument aus
der Logik der Inkarnation: Wie sich Gott in der Inkarnation sichtbar
und sinnfillig greifbar machte und so den Menschen nahe kam, so wird
bei den Sakramenten die Gnade Gottes sichtbar, greifbar im sinnfélligen
Symbol. So auch das andere Argument aus der Struktur des menschli-
chen Wesens: Weil der Mensch eine Wesenseinheit aus Leib und Seele

26 Vgl. etwa AucusTINUS, Tract. in Joannem 17,4-6: PL 35, 1529-1531: Der
Kranke am Bethesda-Teich war 38 Jahre krank, weil angedeutet werden sollte,
daB die Vollkommenheit der Gesetzeserfiillung, die in der Schrift durch die Zahl 40
symbolisiert ist, nicht ohne das zweifache Gebot der Gottes- und Nichstenliebe zu
erreichen ist (Quatember-Freitag in der Fastenzeit).

27 GREGOR 1., Hom. 17 in Evangelium: PL 76, 1139 A-B (Commune unius
Confessoris non Pontificis).

28 JouaNNEs CHRysosToMOS, Hom. in Nativ. Domini: PG 56, 389 {. (Officium
B. Mariae Virginis in Sabbato, Lesung fiir Monat Mai).

29 STh IIT 61,1 c.; vgl. auch 65,1 c. (in fine).



Besinnung auf die Sakramente 279

ist, ist es sinnvoll, dafl das Heil in einer Ganzheit aus leiblichem, sin-
nenhaftem Symbol und geistnahem Wort den Menschen beriihrt, daB
es, m. a. W., sakramentale Erscheinungsweise annimmt 3°.

Aber auch fiir diese Argumente gilt wie fiir alle anderen: Konve-
nienzgriinde kénnen aus ihrer Natur heraus, ndmlich wegen ihrer prin-
zipiellen Bindung an eine bestimmte, durch die geschichtliche Stunde
geprdagte Glaubensexistenz, keine iiberzeitliche Geltung haben. Die bei-
den groBen Argumente der Tradition, die wir nannten, das Argument
aus der Logik der Inkarnation und das andere aus der Struktur des
menschlichen Wesens, sind uns heute weithin fremder, als wir uns viel-
leicht eingestehen. Denn einerseits ist die christologische Grundaussage:
«gottliche und menschliche Natur in der einen go6ttlichen Person des
Logos», trotz ihrer (scheinbaren!) Klarheit uns heute in dieser Sprach-
gestalt und der dahinter stehenden Denk- und Vorstellungswelt keines-
wegs so einfach nachsprechbar wie den Christen fritherer Zeiten 3!, und
anderseits ist die aristotelische Anthropologie mit ihrer schematischen
Scheidung von Leib und Geistseele unter den Ergebnissen der empiri-
schen Wissenschaften fragwiirdig geworden 32. Dieses Fremdwerden auch

30 Beide Argumente in STh III 60,6 c.

31 Auch dazu gibt die in Anm. 1 genannte Umfrage: Was glauben die Deut-
schen? interessante und beunruhigende Auskiinfte. Die katholische systematische
Christologie reagiert auf diesen Tatbestand bislang nur in dem MalBe, als sie sich
im Zuge hermeneutischer Besinnung auf Wesen, Funktion und Grenze des Dogmas
in der Kirche in eine kritisch-weiterfragende Distanz selbst zum Dogma von Chal-
kedon zu begeben wagt, das heiBt: sie reagiert sehr zaghaft. Ein Beispiel dieses
Zogerns: J. RatzINGER, Einfithrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das
Apostolische Glaubensbekenntnis. Miinchen 1968, 173-185. Weitertreibende Ver-
suche: H. KUNG, Menschwerdung Gottes. Eine Einfithrung in Hegels theologisches
Denken als Prolegomena zu einer kiinftigen Christologie. Freiburg/Br. 1970;
P. ScuooNENBERG, Ein Gott der Menschen. Skizzen zur Christologie. Einsiedeln-
Zirrich-Koln 1969. — Weniger zaghaft ist die evangelische Theologie. Exponent
solcher Bemiithungen ist seit Jahrzehnten R. BuLTmANN, Aus jiingster Zeit vgl. die
von seinem Denken angeregten und sich zugleich mit ihm kritisch auseinander-
setzenden Arbeiten von G. EBELING, Das Wesen des christlichen Glaubens. Tiibingen
1959 (u. 6.); DERS., Was heillt: Ich glaube an Jesus Christus? In: Was heifst: Ich
glaube an Jesus Christus. Zweites Reichenau-Gespriach der Evangelischen Landes-
synode Wiirttemberg. Stuttgart 1968, 38-77; D. S6LLE, Stellvertretung. Ein Kapitel
Theologie nach dem «Tode Gottes». Stuttgart 1968; W. PANNENBERG, Grundziige
der Christologie. Giitersloh 21966.

32 Bekantlich haben u. a. K. RAENER und J. B. METz die aristotelische Dicho-
tomie mit den Mitteln der Transzendentalphilosophie in Richtung auf eine stirkere
Herausstellung der Wesensganzheit des Menschen vertieft. Vgl. K. RAHNER, Geist
in Welt. Miinchen 21957 ; Zum theologischen Begriff der Konkupiszenz. In: Schriften
zur Theologie, 1, 377-414; J. B. MEtz, Konkupiszenz. In: Handbuch T heologischer



280 Besinnung auf die Sakramente

noch der grofen alten Konvenienzgriinde fiir die Einsetzung der Sakra-
mente diirfte nun gerade mit dem heute festzustellenden Wandel des
existentiellen Verhdltnisses zu den Sakramenten und ihren Vorausset-
zungen iiberhaupt zusammenhidngen. Dieser Wandel scheint einbegriffen
in dem seit Luther zum Problem gestellten Thema «Wort und Sakra-
ment». Von dort aus wird daher das Problem der Konvenienz der Sa-
kramente noch einmal neu zu bedenken sein 33. Wir wenden uns hier zu-
ndchst dem zweiten Aspekt unseres Teilthemas zu:

3. Die « Notwendigkeit» des Empfanges der Sakramente

Der Blick auf die « Fixpunkte» aus Praxis und Theologie zeigte: Die
Aussage, nach ihrer Einsetzung durch Gott sei der Empfang wenigstens
einiger Sakramente nowendig necessitate medii, glaubt man dem Rang
der Sakramente schuldig zu sein, weil Gott eine rein willkiirliche Anord-
nung der Sakramente, die nicht auch einen inneren Zusammenhang zwi-
schen Sakrament und Ziel des Sakramentes herstellt, nicht zugetraut
werden konnen. Die komplizierte Sachlage auf seiten der Adressaten
der Sakramente zwang zu der doppelten Einschriankung, dafl schon das
volum des Sakramentes als Mittel des Heiles geniige, und daB dieses
votum im (gar nicht seltenen) Grenzfall keineswegs ein ausdriickliches
Verlangen nach dem Sakrament sein miisse, daB sich vielmehr ein vo-
tum sacramenti schon in jedem guten Gedanken, in jeder ethisch guten
Tat, vor allem im mitmenschlichen Dienst, einschluBweise und unaus-
driicklich ereigne.

Mit dieser doppelten Einschrinkung 148t sich zwar auch noch dem
Heil des Nichtevangelisierten ein Platz im sakramentalen Kosmos zu-
weisen. Zugleich zeigt sich hier aber auch die geschichtliche Bedingt-
heit der ganzen Votum-Theorie, und es fragt sich, ob die Decke nicht
zu kurz ist, mit der man hier die BloBe von der strengen Lehre von der

Grundbegriffe. Hrsg. von H. Fries. Bd. I, Munchen 1962, 843-851. Diese Bemii-
hungen sind sachlich sehr beachtlich, aber sie sind ja erst moglich, wenn man
Aristoteles und Thomas liest mit den Einsichten der empirischen Wissenschaften
und der Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts im Kopf, und sie verdecken
daher, daB3 der genuine Aristotelismus und die ihn rezipierende mittelalterliche
Theologie sich das Verhéltnis von Leib und Seele doch einfiltiger vorgestellt haben.
Eine ganze Reihe von AuBerungen iiber den Primat des Geistes, iiber «hhere» und
«niedere» Krifte im Menschen und vor allem eine ganze Reihe moraltheologischer
und aszetischer Konsequenzen wiren sonst nicht erklérlich.
33 'W. u. S. 311 ff.



Besinnung auf die Sakramente 281

necessitas medii zudecken will 3. Man priife einmal die Belege aus den
Kirchenvitern, die in den Handbiichern fiir die Lehre vom votum sacra-
menti beigebracht werden 3°. Man wird dabei bald feststellen, daf3 diese
Lehre vom votum sacramenti in einem ganz bestimmten historisch-theo-
logischen Kontext entstand, ndmlich vor dem Hintergrund einer rigo-
ristischen Auffassung des Satzes: «AuBerhalb der Kirche kein Heil.»
Diesen Satz verstand man im Sinne von: «AuBerhalb der Sakramente
der Kirche kein Heil» — und war dann gezwungen, sich vor allem hin-
sichtlich einer bestimmten Gruppe von Menschen ein Trostwort auszu-
denken, namlich der Katechumenen, die wiahrend des Katechumenats,
vor Empfang der Taufe, nicht durch Martyrium, sondern eines natiir-
lichen Todes starben. Sollen die, die schon auf dem Weg zur Taufe wa-
ren, ewig verloren gehen, nur, weil sie real die Taufe noch nicht empfan-
gen haben? Um eine verneinende Antwort zu begriinden, entwickelt man
den Gedanken des votum baptismi. Dartiber hinaus erhob dieser Gedanke
keine weiteren theologischen Anspriiche, und es gibt auch heute keinerlei
Grund zur Beanstandung, solange er innerhalb dieser Grenzen verbleibt.

Immerhin war damit ein Problem aufgeworfen, das die konkrete
Situation der sterbenden Katechumenen weitgehend tiberschritt. Das
Mittelalter verdeckte zunichst dieses Problem, weil es fiir das BewuBt-
sein der Theologen des Mittelalters praktisch keine Heiden mehr gab.
Die Frage nach dem Heil der Nichtevangelisierten — also nach Heil ohne
Sakramente der Kirche! — entstand fiir die mittelalterlichen Theologen
bis frithestens zu Thomas hin nur in der Gestalt, dal man mit der Aus-
nahmemoglichkeit rechnete, irgendwo in einem Wald konne ein Mensch
aufwachsen, ohne mit der menschlichen Gesellschaft und damit mit der
Kirche in Kontakt zu kommen. Die Routine-Antwort der Theologie auf
die Frage nach dem Heil eines solchen Menschen lautete: Gott wird
Abhilfe schaffen, indem er ihm entweder einen Missionar oder einen En-
gel oder eine innere Erleuchtung schickt, die ihn belehren, so daf3 er

3+ Diese Frage bleibt auch dann noch bestehen, wenn man die Einwédnde
G. Marons gegen die Ablésung der alten Vofum-Lehre durch die Lehre von den
«Elementen» der Kirche auf dem Zweiten Vatikanum nicht teilt. Vgl. G. MARON,
Kirche und Rechtfertigung. Eine kontroverstheologische Untersuchung, ausgehend
von den Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils. Gottingen 1969, 107-110. Zu
Marons kritischem Buch vgl. O. H. PeEscH, Aus der Lutherforschung. 453 Jahre
Reformation. Theol. Quartalschrift (Ttbingen) 150 (1970) 417—432: 425 ff.

35 Als Beispiele etwa: Diexamp-]JUsseEN, Katholische Dogmatik nach den
Grundsitzen des heiligen Thomas. Munster 131954 ff., Bd. 111, 89; Scamaus, Katho-
lische Dogmatik. Bd. IV/1, § 239, II.



282 Besinnung auf die Sakramente

glauben und damit wenigstens das votum sacramenti erwecken kann 36,
Diese Routine-Losung brockelt aber im XIII. Jahrhundert — bei Tho-
mas klar erkennbar 37 — ab, und zwar durch den verstirkten Kontakt
mit der islamischen und den beginnenden Kontakt mit der fernostli-
chen Welt, nicht zuletzt auch durch die Beobachtung, was fiir seltsame
Leute Kaiser Friedrich II. in seinem Heere hatte. Damals hat der christ-
liche Mitteleuropder vielleicht zum erstenmal Neger gesehen 38. Man
erkannte allmihlich, daB der groBere Teil der Menschheit noch nicht
zur Kirche gehorte. Statt daraufhin in voller Schirfe und in vollem Um-
fang die Frage nach der Heilsmoglichkeit der Nichtevangelisierten zu
stellen, sind die Theologen wie gelihmt — Thomas wire wieder ein Schul-
beispiel. Sie wagen nicht mehr, die frithere Routine-Antwort zu geben,
denn soviel Missionare und Engel wird man ja doch nicht aufbieten
kénnen, um alle Mohren im Heere Friedrichs I1. nach dem Modell des
nutritus in silva bekehren zu konnen. So weill man nur den Rat, sich
wieder auf den augustinischen Priddestinationspessimismus zu verlegen
und begniigt sich mit der grausamen Auskunft: Wenn diese Menschen
verloren gehen, dann ist es Erweis der Gerechtigkeit Gottes, wenn sie
gerettet werden, ist es Erweis seines Erbarmens; denn die Gnade ist nicht
einklagbar, sie wird aus Erbarmen gegeben und aus Gerechtigkeit ver-
weigert. So zu lesen beispielsweise beim spidten Thomas 3°.

In einem Punkt allerdings scheint die Position der mittelalterli-
chen Theologie zur Frage des votum sacramenti weiter als die der alten
Kirche. Wir begegnen hier ndmlich der ausdriicklichen These, die vor
allem in bezug auf das BuBsakrament aufgestellt wird, daB im Regelfall
der Mensch schon vor Empfang des (BuB-) Sakramentes die Verzeihung
der Siinden von Gott erlangt hat *°. Aber diese Theorie gilt ja inner-

36 Vgl. dazu M. SECKLER, Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin,
Mainz 1961, 232-240.

37 Der junge Thomas iibernimmt noch die frithscholastische Routine-Ant-
wort; vgl. Sentenzenkommentar (= SK) 3 dist. 25: 2,1 qla. 1 ad 1; 2,2 qla. 2; De
veritate (= Ver) 14,11 ad 1. Der dltere Thomas streicht bei der Beantwortung der-
selben Frage die Erleuchtung und den Engel; vgl. in Rom 10,18: lect. 3 (n. 849) —
das Mirakel, so hat Thomas wohl begriffen, hdtte zur Regel werden miissen. Der
Vorgang ist iibrigens bezeichnend fiir die Bedeutung, die Thomas der ordentlichen
Wortverkiindigung beimiBt. Vgl. dazu O. H. PescH, Theologie des Wortes bei
Thomas von Aquin. Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 66 (1969) 437-465; 4571.

38 Vgl. CueEnu, Das Werk des hl. Thomas (s. Anm. 21), 3-6.

39 Vgl. STh II-1T 2,5 ad 1; 10,1. Vgl. aber die latenten Ansédtze einer weiter-
gehenden Losung bei THomAs, die M. SECKLER, a. a. O., 240-258, aufgedeckt hat.

40 Vgl. STh III 84,7 ad 2.8 ad 1; 86,2c. 6¢c.ad 3; 90,2 ad 1; Ver 28,8 ad 2.



Besinnung auf die Sakramente 283

halb des christlichen, kirchlichen Raumes, sie gilt fiir glaubige Christen
und wird gerade nicht auf das Heil der Nichtevangelisierten angewandt.

Erst im Gefolge der grolen geographischen Entdeckungen der Neu-
zeit tritt das Problem in voller Schirfe ins allgemeine BewulBtsein “.
Kann die Votum-Lehre dieser ins Ungemessene ausgeweiteten Frage-
stellung noch standhalten? Wenn es dahin kommt, dalB3 es als votum,
als «Verlangen» nach dem Sakrament geniigt, einen guten Gedanken
zu hegen, eine gute Tat zu vollbringen, sein Menschsein anzunehmen,
oder wie die Formulierungen im Umkreis der These von den «anonymen
Christen» sonst lauten mégen *2, ohne dabei von den Sakramenten auch
nur zu wissen, geschweige denn sie aktuell zu begehren, dann diirfen
am Ende die Worte nicht mehr sagen, was sie sagen. Das Postulat, um
der gottlichen Stiftung der sakramentalen Ordnung willen miisse jeder
Weg zum Heil als wenigstens einschluBweise sakramental aufgefaBBt wer-
den, reicht kaum hin, diese terminologischen Gewaltsamkeiten zu legi-
timieren. Da die Interpretation der Heilsnotwendigkeit der Kirche spi-
testens seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil entschieden neue Wege
geht, bei denen der alte Satz: Extra ecclesiam nulla salus sich schlicht
in sein Gegenteil verkehrt: Extra ecclesiam salus *3, gibt es kein Hinder-
nis mehr, die These von der Notwendigkeit des Sakramentenempfanges

41 Nikolaus von Kues mit seinem Konzept von der Una religio in varielate
rituum angesichts der ihm bewuBtgewordenen Vielfalt der Religionen und der Aus-
sichtslosigkeit, sie alle zum christlichen Glauben zu bekehren, ist wie ein weit-
blickender Vorldufer der neuen Fragestellung. Vgl. W. P. Eckert, Nikolaus von
Kues. Fiir die Eintracht bei Wahrung der Gegensitze. Wort und Antwort 10 (1969)
149-153, bes. 150-152.

42 Vgl. K. RAENER, Die anonymen Christen. In: Schriften zur Theologie,
Bd. VI, 545-554; dort sind die weiteren AuBerungen Rahners zur Sache verzeichnet.
Vgl. auch K. RIESENHUBER, Der anonyme Christ nach K. Rahner. Zeitschrift fur
kath. Theol., 86 (1964) 286-303.

43 Spitestens seit dem Zweiten Vatikanum! Die Gedanken des Konzils zum
Heil der Nichtchristen sind vorher schon vorgeformt gewesen in der Auseinander-
setzung mit der Enzyklika Mwvstici Corporis. Vgl. — wiederum pars pro toto —
K. RAHNER, Die Gliedschaft in der Kirche nach der Lehre der Enzyklika Pius” XII.
«Mystici Corporis Christi». In: Schriften zur Theologie, Bd. 11, 7-94: 40-75; SCHMAUS,
Katholische Dogmatik. Bd. III/1, § 177a; J. Ratzinger, Uber die christliche
Briiderlichkeit. Miinchen 1960, 88-124. — Schon lange vor dem Konzil hatte eine
rémische Stellungnahme den Satz Extra ecclesiam nulla salus im alten Verstdndnis
aufgehoben. VeranlaBt durch Mystici Corporis, hatte der kanadische Jesuit FEENEY
den zuletzt noch durch das Konzil von Florenz im scharfen alten Verstandnis hoch-
gehaltenen Satz (vgl. DS 1351) vertreten und — wurde dafiir vom S. Officium gemaf-
regelt; vgl. DS 3866-3873; dazu A. HorrFmaNN, Die Heilsnotwendigkeit der Kirche
nach einer authentischen Erklarung des Hl. Offiziums. Die Neue Ordnung, 7 (1953)
90-99.



284 Besinnung auf die Sakramente

necessitate medii aufzugeben und im Einklang sowohl mit den Faktizi-
tdten als auch mit den Wegen heutiger Ekklesiologie zu sagen: Der Emp-
fang der Sakramente ist notwendig necessitate praecepts fiir diejenigen, die
in der Kirche zum Glauben kommen und also um die Sakramente wissen.

Damit ist allerdings unsere Frage noch nicht am Ende. Denn: wel-
cher Art ist dieses praeceptum? Wir diirfen nun nicht erneut dem nahe-
liegenden Fehler anheimfallen, einzuschrinken und einzuschrianken, bis
nichts Ernsthaftes mehr iibrig bleibt, sondern haben zundchst festzu-
halten: Gott will den Menschen die Heilswirkung des Kreuzes Christi
in der Tat durch Taufe, Eucharistie, BuBe usw. mitteilen. Necessitas
praeceptt heilt daher auf jeden Fall dies, da die Kirche verpflichtet
ist, die Sakramente iiberall, wo es moglich ist, anzubieten, auszuteilen,
dazu einzuladen.

Aber wie steht es mit dem Gebot, Sakramente zu empfangen, fiir
den Empfinger? Wir dirfen jetzt eines nicht tun: dieses Gebot, die
gottliche Anordnung der Sakramente, isolieren und als ein Gebot
einer Reihe anderer Gebote hinzuzdhlen. Das fithrt nicht nur in einen
unfruchtbaren Legalismus, sondern auch in falsche Konsequenzen hin-
sichtlich des Verstdndnisses der Sakramente und ihrer Bedeutung. Viel-
mehr ist das Gebot, Sakramente zu empfangen, einzuordnen in den
Gesamtzusammenhang der Forderung des Evangeliums. Und nun kann
kein Zweifel sein: Die Grundforderung des Evangeliums, die alles an-
dere einschlieBt, heiBt Glaube.

Wenn man die Texte des Neuen Testamentes auf das Verhiltnis
von Glaube und Sakrament hin durchsieht, wird eines bald auffallen: Von
den Sakramenten ist im Neuen Testament bedeutend selbstverstindlicher
die Rede als vom Glauben. Der Glaube und die Glaubensforderung wird
von den Synoptikern ebenso wie von Paulus und Johannes herausge-
stellt als das groe Neue, das die ganze Existenz des Menschen vor Gott
auf eine neue Basis stellt, das man jedenfalls in dieser Grundsdtzlich-
keit und AusschlieBlichkeit bisher nicht gewuBt hat. Die Einladung zum
Glauben und zum Glauben allein ist, trotz aller Vorbildungen im Alten
Testament, die groBe newe Grundaussage des Neuen Testamentes, mit
der das Neue Testament steht und féllt *. Die Sakramente — genauer:

4 Vgl. die Zusammenstellung des Stellenbefundes bei G. EBELING, Jesus und
Glaube. In: Wort und Glaube. Tiibingen 21962, 203-254, bes. 228-238; O. Kuss,
Der Romerbrief. 1. Lieferung Regensburg 1957, 131-154 (= Der Glaube in den



Besinnung auf die Sakramente 285

die kirchlichen Vollziige, die spidter mit dem Sammelnamen «Sakrament»
bezeichnet wurden — laufen ziemlich selbstverstdandlich mit. Sie werden
gedeutet, in groBe Gesamtperspektiven des Handelns Gottes in der Ge-
schichte eingeriickt, es werden praktische Anweisungen dazu gegeben %3,
es wird auch gelegentlich ihre Notwendigkeit betont *¢, aber dafl man
sagen konnte, wie man vom Glauben sagen mul: Sie sind Zentrum und
Herzstiick der neutestamentlichen Botschaft, davon kann keine Rede
sein. Man vergleiche einmal nur die einschldgigen Abschnitte in Rém 6
und 1 Kor 11 mit den Aussagen iiber den Glauben, etwa in den Heilungs-
geschichten bei den Synoptikern, in den Aussagen Jesu selbst iiber den
Glauben und seine Macht, oder in den Worten des Rémer- und Gala-
terbriefs iiber den Glauben! Die Sakramente sind fiir den Christen des
Neuen Testamentes offenbar problemlos, von ihnen wird nicht im ent-
ferntesten mit jenem Pathos geredet, mit dem die neutestamentlichen
Autoren vom Glauben sprechen.

Heute scheint es umgekehrt zu stehen. Wenn man sich iiberhaupt
auf die Zumutung des Glaubens einlifBt, dann scheint es ziemlich pro-
blemlos, dafl nur der Glaube uns zum Heil bringt, und nicht etwa aller-
lei Anstrengungen des Menschen aus eigener Kraft 47. Die Sakramente
dagegen sind keineswegs selbstverstédndlich, sie kénnen geradezu als zu-
sdtzliche Belastung des Glaubens auf den Plan treten — wie die Kirche
als Ganzes iiberhaupt —, sie sind mindestens, wie schon festgestellt, in

paulinischen Hauptbriefen. In: O. Kuss, Auslegung und Verkiindigung. Regens-
burg 1963, 187-212).

45 Vgl. etwa die Abendmahlsberichte; Joh 6,48-59; Apg 2,38-42.46 u. 6.;
Rém 6,1-6; 1 Kor 1,11-16; 11,17-34; Gal 3,27; Eph 4,5; Kol 2,11-13.

4% Vgl. Joh 3,5; 6,53; Apg 2,37 {.; Mk 16,16. Zum Ganzen vgl. Kuss, Der
Rémerbrief, a. a. O., 307-319 und schon 146 f.

47 Dariiber belehrt ein nur fliichtiger Blick in die unabsehbare, fiir ein breites
Publikum geschriebene Kleinliteratur zur gegenwirtigen Glaubenssituation und
Glaubensproblematik: Die Grundtendenz dieser Biicher und Aufsitze ist stets, die
Moglichkeit des Glaubens in der heutigen Welt und seine Heilskraft nur ja nicht
durch allerlei Zusatzprobleme und Zusatzforderungen zu verstellen. Dementspre-
chend ist ausfithrlich die Rede von der einfachen Grundstruktur des Glaubens, von
seinem anthropologischen Ort, von der glaubenden Gottbegegnung in aller Wirklich-
keit, von der «ganz einfachen» Botschaft Jesu, vom glaubigen Weltverstindnis,
vom Handeln aus dem Glauben u.a. m. Was die Sache kompliziert erscheinen
1aBt, z. B. die Dogmen, bestimmte Lebensformen der Kirche, wird «erkldrlich»
gemacht, wenn nicht gar entschuldigt. Im Zuge solcher Gedankenfithrung wird fast
durchweg iiber die Sakramente geschwiegen: auch sie sind ja zunéchst etwas, was
den ¢einfachen» Glauben kompliziert machen kénnte. Wir haben auch unsererseits
einen Beitrag zu dieser Literatur zu leisten versucht: O. H. PeEscH, Rechenschaft
itber den Glauben. Mainz 1970.



286 Besinnung auf die Sakramente

ihrer Bedeutung fiir den Glauben und den Weg zum Heil recht fremd
geworden.

Man kann daraus einen falschen SchluB ziehen: Wir kénnen dann
vom Glauben etwas problemloser reden, moglichst bald zu den Inhalten
und Vollzugsweisen iibergehen, brauchen jedenfalls die Grundforderung
des Glaubens selbst nicht mehr so einzuschirfen, wie es etwa Paulus
im Widerstand gegen seine judaistischen Gegner tun mufte; dagegen
miissen wir denn je die Pflicht einschirfen, die von Gott gebotenen Sa-
kramente zu empfangen. Dieser Schluf3 ist deshalb falsch, weil wir, so
sehr sich auch die Umstdnde und die pastorale Situation heute gedn-
dert haben mogen, das existentielle Gefille des Verhiltnisses von Glaube
und Sakramente, wie es uns im Neuen Testament begegnet, nicht um-
kehren konnen, ohne die Grundforderung des Neuen Testamentes, ndm-
lich den Glauben selbst in Gefahr zu bringen und damit die neutesta-
mentliche Botschaft zu verraten. Denn der Glaube ist im Neuen Testa-
ment gewill Forderung, Zumutung, aber nach dem Tenor aller einschla-
gigen Aussagen die Forderung, die Zumutung, sich befreien zu lassen.
Wie man den Sachverhalt im einzelnen auch ausdriicken mag, darin
kommen alle Aussagen des Neuen Testamentes iiberein, dafl dem Glau-
ben wesenhaft Befreiungswirkung eignet *8. Das deutlichste Zeugnis da-
fiir ist der Galaterbrief, aber er ist nicht das einzige Dokument in die-
ser Sache. Forderung ist der Glaube in Konsequenz nur, soweit ihm
der Selbstbehauptungskrampf des Menschen entgegensteht, soweit der
Mensch also sich nicht befreien lassen, sondern lieber sich selbst vor
Gott befreien, biblisch gesprochen: durch Werke des Gesetzes gerecht
werden will. Wird dem Glauben diese befreiende, Zuversicht und Freude
schaffende Kraft genommen, z. B. durch belastende Ergdnzungsforde-
rungen, dann sind Evangelium und Verkiindigung um ihr Wesen ge-
bracht. Daraus folgt: Die Sakramente diirfen in ihrer Deutung und in
der Art, wie sie in die Glaubensexistenz einbezogen werden, nicht dahin
fithren, daB sie dem Glauben seine Befreiungskraft nehmen. Im Neuen
Testament ist das nicht der Fall. Eben deshalb ist ja von den Sakramen-
ten nicht als Forderung die Rede, weil man sie gar nicht fordern mubBte,
weil sie vielmehr selbstverstindlich waren als die von Gott gestiftete
Form, in der sich gewissermaflen der Glaube in der Kirche verleiblichte.
Mit a. W.: Sie wurden gerade nicht als Zwang und Zusatzforderung emp-
funden, wie etwa die Werke des mosaischen Gesetzes fiir Christen nur

48 Vgl. PescH, a. a. 0., 126-138.



Besinnung auf die Sakramente 287

als Zusatzforderung auf den Plan treten. Genau diese Sachstruktur muBl
in jeder Deutung der «Gebotenheit» der Sakramente unbedingt ge-
wahrt bleiben. So ergibt sich hinsichtlich der necessitas praecepti des
Sakramentenempfanges folgende Grundthese:

Die Sakramente sind in der Weise geboten und entsprechend in der
Weise notwendig, wie sie an der befreienden Kraft des Glaubens an das
Evangelium teilhaben, ja diese befreiende Kraft gerade unterstreichen und
2um Tragen bringen.

Um die theologische und pastorale Aufgabe, die damit gestellt ist,
schirfer zu erkennen, wollen wir auf diese Grundthese hin kurz zwei
klassische Deutungen der Sakramente anleuchten.

@) Thomas. Die Deutung der Sakramente bei Thomas beruht auf der
augustinischen Grunddistinktion zwischen Zeichen und Wirklichkeit, sig-
num und res. In der thomanischen Theologie der Sakramente fingt be-
kanntlich alles an mit der Einordnung der Sakramente «in genere sig-
ni» ¥ — wir kommen noch einmal darauf zurtick. In den Sakramenten
bricht gleichsam die Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes in unsere sicht-
bare Welt ein. Aller Akzent liegt daher logischerweise auf der inkar-
natorischen Struktur der Sakramente und auf der damit gegebenen Hei-
ligung der materiellen Welt 3°. Die Menschwerdung Gottes breitet sich
durch die Sakramente gleichsam iiber das ganze Leben des Menschen,
iiber die ganze kirchliche Wirklichkeit, ja iiber die ganze Welt aus.

Dieses Konzept palt liickenlos in die thomanische Gesamtdeutung
der christlichen Existenz, wonach alle Geschépfe und vorziiglich der
Mensch von Gott ausgehen und auf den vielfdltigsten Wegen zu Gott als
Endziel aller geschopflichen Unruhe «heimgeholt» werden. Man erkennt
das groBe Thema von egressus und regressus, das den Plan der Summa
Theologiae bestimmt hat 3!. Die Verbindung zwischen dieser Grundper-
spektive und der Deutung der Sakramente ist geschaffen durch die Stel-
lung, die Christus in dieser theozentrischen Theologie und dem damit

49 STh IIT 60,1. Zur Sakramentenlehre des hl. Thomas verweisen wir auf
O. H. PescH, Theologie der Rechtfertigung (s.’ Anm. 23), 793-814. Dort ist die
Literatur zur thomanischen Sakramentenlehre verzeichnet und ausgewertet, vor
allem das groBe einschligige Werk von E. SCHILLEBEECKX, De sacramentele heils-
economie. Theologische bezinning op S. Thomas’ sacramentenleer in het licht van
de traditie en van de hedendagse sacramentensproblematiek. Antwerpen 1952,

50 STh III 60,4-6.

51 Vgl. die w. o. in Anm. 23 verzeichneten Arbeiten zum Plan der STh.



288 Besinnung auf die Sakramente

verbundenen Glaubensverstindnis einnimmt 2. Christus wird gesehen
unter dem beherrschenden Gesichtspunkt des instrumentum, des Werk-
zeugs; auch als Gottmensch ist er Werkzeug in der Hand Gottes, mit
dem Gott den Menschen zu sich heim holt. Die Sakramente sind gleich-
sam die «Verlingerung» (instrumenta separata) dieses Instrumentseins
Christi (des nstrumentum conjunctum) in die Geschichte hinein, und als
solche sind sie das Mittel, durch das die Heimkehr des Menschen zu
Gott geschieht. Gotft ist also in allem der Hauptakteur, der mittels der
Werkzeuge seiner Heilsliebe den Menschen zu sich zuriickbringt. Der
Grundakt der Heilsannahme durch den Menschen und der Grundakt
seines Gottesverhiltnisses {iberhaupt ist daher die caritas, das Einschwin-
gen in das Wirken dieses souverdn die Geschichte beherrschenden Got-
tes, aufgrund der Freundschaft, die Gott mit dem Menschen begriindet
hat. Man erkennt: Wo diese — hier nur ganz rudimentdr gekennzeichnete —
Konzeption existentielle Geltung hat, d. h.: wo sie gelebte Glaubensexi-
stenz spiegelt und auslegt, da kénnen die Sakramente niemals Belastung
und erschwerende Forderung werden. Sie werden ja erlebt als der selbst-
verstdndliche Raum und die Kraftquelle christlicher Existenz, weil sie
ganz von dem einen groBen Heilszeichen und Heilswerkzeug Christus
herkommen und von ihm her verstdndlich sind. Sie sind die vorziigli-
chen Geschenke Gottes an die, die ihn lieben.

b) Luther. Ein zweiter, zu Thomas antithetischer Typus im Verstdnd-
nis der Sakramente ist die Deutung der Sakramente bei Luther *3. Auch
dazu spiter noch mehr. In unserem Zusammenhang ist folgendes anzu-
merken: Luther denkt iiber die Sakramente nach aus seiner persoénli-
chen (und nicht nur personlichen) Situation der Anfechtung heraus >*.
Ihn treibt die Frage um: Wie stehe ich vor Gott und wie kann ich vor
ihm bestehen? Vieles von der freudvoll-optimistischen mittelalterlichen
Konzeption zerbricht unter der Wucht dieser I'rage, die in der Theolo-
gie den Anfang der Neuzeit markiert. Die Sakramente erscheinen daher
Luther als Hilfe in der Anfechtung und werden darauf von ihm befragt:
Der Glaube an Gott, der so ratselhaft handelt, braucht etwas, woran
er sich festhilt, und deswegen gibt es Sakramente. So ist etwa die Taufe

52 Vgl. PescH, Theologie der Rechtfertigung, 581-584; 864-866; ferner DERS.,
Die Frage nach Gott bei Thomas und Luther. Die Neue Ordnung 24 (1970) 1-20,
bes. 7 f.

53 Zusammenfassende Darstellung und Auswertung der Literatur bei PEscH,
Theologie der Rechtfertigung, 326-353.

5+ Vgl. PEscH, Die Frage nach Gott bei Thomas von Aquin und Luther, 10-14.



Besinnung auf die Sakramente 289

fir Luther gleichsam das Dokument, mit dem Gott mich seiner Zusage
gewill macht, dal} er mir zeitlebens meine Siinde verzeiht und dal} ich
zeitlebens wegen meiner Schuld vor Gott keine Angst haben muf} 5. Das
Abendmahl wird von Luther gedeutet als Testamentserdffnung zugun-
sten des Siinders 3°. Sakramente sind solchermaflen «GewiBheitsfaktor»
fiir den Glauben *7. Gewi3 wird spiter, im Streit mit den Schwirmern,
das Konzept Luthers kurzatmiger. Er kann gegen die Schwirmer nur
beschrdnkt in die mittelalterlich-katholische Konzeption zuriick, weil er
dann die ekklesiologischen Konsequenzen mit iibernehmen miilte. An-
derseits kann er auch nicht, wie es die Schwédarmer tun, die Sakramente
fiir beliebig erkldren. So rettet er sich in eine Art Positivismus: Gott
hat die Sakramente verordnet, was also hat der Mensch noch dauernd
zu rdasonnieren und Widerreden anzumelden? %8 Damit wird, wenn ich

55 Vgl etwa 2/729,30; 731,36; 732,9; 734,3; 735,2; C11/188,3; 190,6.17;
192,11; 193,8 (Taufsermon, 1519); 8/93,1; 96,6 (Wider Latomus, 1521).

56 So vor allem in dem Sermon von dem Neuen Testament, das ist von der
heiligen Messe, 1520: 6/353-378; Cl 1/299-322; und in De captivitate Babylonica,
1520: 6/512-526; Cl 1/443—459.

57 Vgl. auch die sich auf alle Sakramente beziechenden Texte 2/686,17; C11/162,
31 («zeychen, die zum glauben dienen und reytzen»); 2/692,30; C11/169,2 («wart-
zeichen und urkund»); 2/692,37; C11/169,9 («eyn sichtlich zeichen gotlicher mey-
nung, daran man sich halten soll mit eynem festen glauben»); 2/694,18; C11/170,26
(«ein zeychen gottis ... und zusag, daran er seinen glauben uben und stercken magy»)
(alle Stellen aus dem Sermon von der Bereitung zum Sterben, 1519); 7/323,4;
Cl 2/67,27 («Sacrament, wilche sein gleich wie zeichen odder sygel seiner wort»:
Grund und Urssach aller Artikel, 1521); 10 III/142, 8 («... sein wort mit zeichen
als einem sygel darmit seind bestetiget, das wir ja nicht zweifeltten»: Predigt, 1522);
6/529,36; Cl11/463,19 («Omnia sacramenta ad fidem alendam sunt instituta»: De
captivitate Babylonica, 1520). Weitere Texte bei Pesch, Theologie der Recht-
fertigung, 331, f.; 336 f.

58 Vgl. 18/136,14: «Die eusserlichen stucke sollen und miissen vorgehen ...
also das ers [Gott] beschlossen hat, keinem menschen die ynnerlichen stuck zu
geben on durch die eusserlichen stucke» (Wider die himmlischen Propheten [=
Schwirmer], 1525); 30 1/212,30; Cl 4/79,26 (= Bekenninisschviften dev evangelisch-
luthevischen Kivche, Gottingen 41956, 692,11): «Denn da ligt die hohiste Macht an,
das man die Tauffe trefflich, herrlich und hoch halte, denn dariiber streiten und
fechten wir allermeist, weil die welt itzt so vol rotten ist, die da schreien, die Tauff
sey ein eusserlich ding, eusserlich ding aber sey kein niitz. Aber las cusserlich ding
sein als es ymmer kan, da stehet aber Gottes wort und gebot, so die Tauffe ein-
setzet, griindet und bestetigt. Was aber Gott einsetzet und gebeut, mus nicht ver-
geblich sondern eitel kostlich ding sein, wenn es auch dem ansehen nach geringer
denn ein strohalm were» (GroBer Katechismus, 1529); 50/246,24; Cl4/317,6 (=
Bekenntnisschriften, 455,31): «Darumb sollen und miissen wir darauff beharren,
daf3 Gott nicht will mit uns Menschen handeln denn durch sein eusserlich wort und
Sacrament. Alles aber was on solch wort und Sacrament vom Geist gerhitmet wird,
das ist der Teufel» (Schmalkaldische Artikel, 1538).

19



290 Besinnung auf die Sakramente

recht sehe, erstmalig in der Theologiegeschichte das Sakrament als For-
derung hingestellt, die zur Not in blindem Gehorsam zu {ibernehmen
ist, ob mir das fithlbar im Glauben hilft oder nicht. Das mindert frei-
lich nicht die bleibende Fruchtbarkeit und Kraft in der Sakramenten-
lehre des frithreformatorischen Luther, in der er den Mut hat, die Sa-
kramente als Brief und Siegel der Zusage Gottes zu interpretieren und
sie damit zur Stiitze des Glaubens zu erkldren — ein Thema, das trotz
aller Umakzentuierung auch beim spdten Luther keineswegs fehlt 5°.

% In seiner iiberaus freundschaftlichen und zustimmenden Besprechung un-
serer oben genannten Untersuchung hat A. PETERs unsere Darstellung der luthe-
rischen Sakramentsauffassung beanstandet: in einseitigem Blick auf die sakra-
mententheologischen AuBerungen des jungen Luther sei die systematische Zu-
sammenschau der Sakramente innerhalb der «vier grundlegenden Christusstiftungen
des geistlichen Regimentes» beimr alten Luther (Von den Konziliis und Kirchen;
Wider Hans Worst!) unerkannt geblieben (Lutherische Rundschau 18 [1968] 300-
306: 301). Den von Peters geriigten Tatbestand als solchen geben wir zu. Zu fragen
bleibt allerdings, ob diese systematische Betrachtung der Sakramente in Luthers
Spatwerk sachlich soviel einbringt, wie Peters nahelegt. Gewil3, mit dem Stichwort
von den «Christusstiftungen» und vom «geistlichen Regiment» ist ein lutherisches
Gesamtverstindnis von Gott, Mensch und Welt angesprochen, das sich bis in die
Lehre von den «Zwei Regimenten» Gottes hinein ausweitet. Ob aber die Sakra-
mentenlehre des spdten Luther in ihrem engeren Rahmen, in der Bemithung um
das Verstindnis dessen, was «Evangelium» bedeutet, reicher und reifer ist als die
einschldgige Lehre des jungen Luther, erscheint bestreitbar. Wir finden die auf-
zdahlende, etwas «positivistische» Behandlung der Sakramente zusammen mit den
anderen «Heilsmitteln» in den von Peters erwdahnten Schriften und schon in den
Schmalkaldischen Artikeln und den Katechismen — worauf wir in unserer Unter-
suchung hingewiesen haben (a. a. O., 329 {.) — fiir ein Verstindnis der Eigenart des
Sakramentes keineswegs so anregend und zukunftsweisend, wie die auf Wort und
Glaube konzentrierte Sakramentenlehre Luthers in den Anfingen der Reformation.
Und im tbrigen sind diese Ansdtze ja auch in den spaten Schriften Luthers keines-
wegs aufgegeben, sondern durchgehalten. Wir stimmen damit jenen Forschern zu,
die die Bedeutung des Sakramentsverstindnisses in der Entwicklung von Luthers
reformatorischer Theologie stiarkstens unterstreichen. Vgl. E. Bizer, Die Ent-
deckung des Sakramentes durch Luther. Evangelische Theologie 17 (1957) 64-90;
DERS., Fides ex auditu. Eine Untersuchung tiber die Entdeckung der Gerechtigkeit
Gottes durch Martin Luther. Neukirchen 31966; 80-91; O. BAYER, Die reformato-
rische Wende in Luthers Theologie. Zeitschrift fiir Theol. u. Kirche 66 (1969) 115-
150; pEers., Promissio. Eine Untersuchung zum Wortverstindnis beim frithen
Luther. Diss. (Masch.), Bonn 1970 (die Arbeit wird demnichst, um einen II. Teil
erweitert, in Gottingen erscheinen); vgl. auch die Einleitung von K. G. STECK in:
Luther fitr Katholiken. Hrsg. und eingeleitet von K. G. STEckK. Miinchen 1969,
11-41. Wir sind der Meinung, daB8 Luthers neue theologische Ansédtze und Grund-
positionen tatsédchlich im Sakramentsverstiandnis erstmalig deutlich herauskommen
und ihre kritische Sprengkraft entfalten. Eine andere Frage ist, ob damit die «Ent-
deckung des Sakramentes» identisch ist mit der «reformatorischen Wende» und
infolgedessen alle theologischen AuBerungen Luthers, die zeitlich vorausgehen, fiir
«vorreformatorisch» anzusehen gebietet; vgl. dazu O. H. PescH, Zur Frage nach



Besinnung auf die Sakramente 201

Wie nimmt sich wunsere Situation aus, verglichen mit diesen beiden
Typen der Sakramentenlehre? Auch fiir heutiges Verstdndnis haben die
Sakramente selbstverstindlich mit dem Glauben, mit der Glaubensexi-
stenz zu tun. Aber im Unterschied zu Thomas ebenso wie zu Luther er-
leben wir sie weder als Kraftquelle noch als Stiitze, sondern bestenfalls
irgendwie als Vollzugsform des Glaubens, jedenfalls nicht als etwas, des-
sen Sinn bereits vor dem Glauben schon einleuchtend gemacht werden
konnte. Das ist eine glaubens- und frémmigkeitsgeschichtliche Feststel-
lung, kein Werturteil iiber heutiges Denken und Empfinden gegeniiber
den Sakramenten. Wir haben uns der Tatsache zu stellen, daf3 die Sakra-
mente heute an der radikal gewordenen Glaubensfrage und Glaubens-
anfechtung partizipieren. Keine anderen Wege fithren zu den Sakra-
menten als die Wege, die zum Glauben selbst fithren ©°,

Und nun gilt es unbedingt konsequent zu bleiben! Wollten wir an-
gesichts dieser Lage der Dinge in der theologischen Reflexion ebenso wie
in der Seelsorge allzu rasch Glaube und Sakramente koppeln, etwa so,
dal wir sagen: Der Glaube ohne die Sakramente ist ja nichts Halbes
und nichts Ganzes; oder: Der Glaube ist nur und erst die « Vorbereitung»
fiir den Empfang der Sakramente — wir wiirden dann weder eine freu-
dige Sakramentenpraxis noch einen freudigen Glauben erreichen, die
Sakramente wiirden die fremde Zusatzforderung bleiben. Theologische
Reflexion und Fithrung der Gldubigen haben vielmehr so zu geschehen,
daB alles auf den Glauben an die befreiende Frohbotschaft abgestellt
wird. Die Sakramente miissen in diesesmn Zusammenhang als Angebot
offen gehalten werden, als Geschenk ohne Zwang, als Weg des ausdriick-
lich kirchlichen Vollzugs des Glaubens, zu dem aber niemand von aul3en
genotigt wird. Die Sakramente miissen sich aus dem Glauben und aus
seiner befreienden Not-wendigkeit sozusagen spontan ergeben — nur dann

Luthers reformatorischer Wende. Ergebnisse und Probleme der Diskussion um
Ernst Bizer, Fides ex auditu. Catholica 20 (1966) 216-243; 264-280, bes. 275 fi.
Noch einmal eine andere Frage ist, ob demnach die Sakramentenlehre und damit
das Kirchenverstindnis damals wie heute den entscheidenden Konfessionsgegen-
satz und iiberhaupt die tiefste Originalitit der Theologie Luthers als solche zur
Sprache bringen; vgl. dazu unsere kritischen Notizen zu STECK in unserem w. o.
Anm. 34 genannten Bericht.

60 In Anwendung auf Taufe und Eucharistie haben wir das in einigen klei-
neren Aufsitzen des ndheren darzustellen versucht. Vgl. O. H. PescH, Taufe und
Ostern. Wort und Antwort 7 (1966) 33—40; Sakramentenempfang oder Sakramenten-
konsum? A. a. O., 8 (1967) 8-14; « Wirkliche Gegenwart Christi». Zum Verstdndnis
der Eucharistie. A.a.O., 8 (1967) 78-83; Taufe und Glaube. A.a.O., 11 (1970)
129-135.



292 Besinnung auf die Sakramente

sind sie nicht das Kodizill, das dem Testament der Verheiung nach-
trdaglich und widerrechtlich hinzugefiigt wird. Wann die Sakramente in
einer christlichen Existenz zur konkreten Form des Glaubens werden,
ist theologisch und pastoral sekundir; jedenfalls darf man vor dem Zeit-
punkt, wo es von selbst dazu driangt, nie dazu nétigen. Auch die Sakra-
mentenpraxis eines Christen ist ein Stiick Gnadengeschichte Gottes mit
einem Menschen, und diese muf} keineswegs iiberall gleich und nach dem
gleichen Zeitplan verlaufen.

Wir haben damit noch keine theoretisch-theologische Zuordnung
von Glaube und Sakrament geleistet — das wird im folgenden geschehen
miissen. Aber das Gesagte folgt schon allein aus dem Befreiungscharak-
ter des Glaubens. Nur wer den Glauben als Befreiung ernst nimmt, hat
in Theologie und Seelsorge fiir alles iibrige die Weichen richtig gestellt.

Was bedeutet also «Notwendigkeit» der Sakramente? Wir kénnen
nun unsere schon formulierte These noch einmal anders formulieren:

Die Notwendigkeit der Sakramente ist eine innere Notwendigkeit des
Glaubens, oder sie ist iiberhaupt keine Notwendigkeit, ist sie aber eine 1n-
nere Notwendigkeit des Glaubens, dann sind die Sakramente ebenso gebo-
ten wie der Glaube und ebenso frei und unerzwingbar wie der Glaube.

Dieser Glaube aber ist stets das Ganze des Geschehens zwischen
Gott und Mensch, ob es schon zur Ausdrucksform der Sakramente ge-
fithrt hat oder noch nicht.

4. Pastorale Konsequenzen

Besinnung auf pastorale Konsequenzen steht einer systematisch-
theologischen Bemiithung wohl an. Denn systematische Theologie reflek-
tiert den Glauben konkreter Menschen und wird um seinetwillen be-
trieben. Wir versuchen daher am Ende dieses ersten Uberlegungsgan-
ges, Schluf3folgerungen fiir Seelsorge und glidubiges Leben zu ziehen, so-
weit sie mit der Frage nach «Notwendigkeit» bzw. «Zwanglosigkeit» der
Sakramente zusammenhdngen. Zum Teil kénnen wir sie nur als Frage
formulieren, weil sie in heill umstrittene aktuelle Probleme hineinfiihren.

a) Die einzig sachgemife Formulierung, die hinsichtliche der Sakra-
mente in Verkiindigung und Seelsorge zur Anwendung kommen darf, kann
nicht lauten: Du muft, sondern: Du darfst. Wenn wir dennoch einmal
von den Sakramenten reden als von etwas, das gefordert ist, miissen
wir stets deutlich machen, daf3 es sich insoweit um kirchiiche, kirchen-



Besinnung auf die Sakramente 293

rechtliche Forderungen handelt, deren theologische Legitimitdt denn auch
stets zur Debatte stehen konnen muf3. Immerhin, die Sakramente sind
nicht nur individuelles Heilsgeschehen zwischen Gott und Einzelmensch,
sondern auch und sogar zuvor Gemeinschaftshandlung der Kirche. So-
fern die Kirche Gemeinschaft ist, kann es naturgemdl in ihr Verbind-
lichkeiten und also auch Forderungen geben, so etwa die Forderung der
sonntdglichen Teilnahme an der Eucharistiefeier, der Jahresbeichte, der
Osterkommunion. Dies alles sind gleichsam Spielregeln des Gemein-
schaftslebens im Bereich der Sakramente, gewachsen aus oft jahrhun-
dertealter Erfahrung. Man wird jedoch, bei Gefahr fiir die Freiheit des
Glaubens selber, stets den eigentlichen ekklesiologischen Sachgrund sol-
cher Forderungen klarstellen miissen. Der Satz: Wenn du zur Kirche
gehorst, mubBt du dich auch durchschnittlich in ihre Lebensformen ein-
fiigen, darf faktisch niemals auf den Satz hinauskommen, der das We-
sen des Glaubens zerstort: Du mulit glauben.

b) Eine zweite Konsequenz kann nur als Frage gestellt werden:
Wann «muB» man beichten? Ist die dem Katholiken vertraute Forde-
rung, bei schwerer Siinde miisse der Empfang des BuBlsakramentes dem
Empfang der Eucharistie vorausgehen, eine dogmatische, also aus dem
Wesen der Sache folgende oder nur eine — wie gut auch immer begriin-
dete — positiv-kivchenrechtliche Verpflichtung? Die Erkenntnisse zur
Geschichte des Buflsakramentes, iiber die wir heute verfiigen, und eben-
so ein Bedenken des Wesens beider Sakramente ® setzen die Hypothese,
es handle sich hier um eine kirchenrechtliche Verpflichtung, iiberkom-
men aus der altkirchlichen Verkniipfung von BuBsakrament und Ex-
kommunikations- bzw. Rekonziliationsverfahren, keineswegs von vorn-
herein ins Unrecht. Dal wir mit dieser hier nur angedeuteten Frage
mitten in der Diskussion um das Verhédltnis von «BuBandacht» und BuB-
sakrament stehen, wird man leicht bemerken — genauer und dogmatisch
gesprochen: mitten in der Frage, ob die seit einem Jahrtausend gewohn-
te Form der Ohrenbeichte notwendig die einzige Form des BufBlsakra-
mentes sein und bleiben miisse.

61 Auf folgende grundlegenden Arbeiten muB hier verwiesen werden: B. PoscH-
MANN, Poenitentia secunda. Die kirchliche BuBe im #ltesten Christentum bis
Cyprian und Origenes. Eine dogmengeschichtliche Untersuchung. Bonn 1940; DERs.,
BuBe und Letzte Olung (Handbuch der Dogmengeschichte, IV[3). Freiburg/Br. 1951;
P. Anciaux, La théologie du sacrement de pénitence au XIIe siécle. Louvain 1949;
K. RABNER, Vergessene Wahrheiten ober das BufBlsakrament. In: Schriften zur
Theologie, Bd. 11, 143-183.



294 Besinnung auf die Sakramente

¢) Eine weitere Konsequenz in Form einer Frage: Wann «muf»
man kirchlich trauen? In der gegenwdrtigen kirchlichen Praxis ist im
Fall der EheschlieBung etwas erlaubt, was sonst bei keinem Sakrament
statthaft ist: Man darf es trotz mangelnder Disposition, ja offenkundig
Unwilligen zukommen lassen. Ist es vom Wesen des Sakramentes und
vom Wesen christlicher Existenz her zuldssig, unwilligen Brautpaaren
die kirchliche Trauung geradezu nachzuwerfen aus dem einzigen Grunde,
die juristische Giiltigkeit der Ehe zu sichern? Ist mit der kirchlich-juristi-
schen Giiltigkeit der Ehe als solcher denn schon etwas zugunsten einer
christlich gelebten Ehe geschafft? Wiederum streng dogmatisch und
sakramententheologisch gefragt: Ist der auf geschichtlichen Entwick-
lungen und auf der sogen. Konsenstheorie beruhende Zusammenfall von
EhevertragsabschluB und Vollzug des Ehesakramentes nicht geeignet,
institutionell das Sakrament dem Milbrauch, dem unwiirdigen Empfang
auszusetzen? Legt es sich nicht nahe, Vertrag (und damit Giiltigkeit der
Ehe) und Spendung des Ehesakramentes um des Sakramentes willen
wieder zu trennen? Oder ist etwa die Prdsenz der Kirche beim Eheab-
schluB — herkémmlicherweise das theologische Argument fiir den Zu-
sammenfall von Vertrag und sakramentaler Handlung — nur gegeben,
wenn der Ehevertrag im Rahmen der gottesdienstlichen Handlung ge-
schlossen wird?

d) Eine andere Konsequenz ist nun keine Frage, sondern eine The-
se: Trotz aller Wandlungen in Praxis und theologischem Denken wer-
den wir immer noch damit zu tun haben, die Vorstellung abzubauen,
als sei schon etwas geschafft, wenn eine Gemeinde wieder einmal mog-
lichst vollzdhlig gebeichtet und kommuniziert hat. Gewi3, soweit kirch-
liches Leben und kirchliche Seelsorge auch ihre greifbare AuBenseite ha-
ben, ist wirklich etwas geschafft, wenn eine Gemeinde zu lebendigem
sakramentalem Leben gefithrt werden konnte. Aber was an wirklich
gliubiger Existenz darin zustandekommt, entzieht sich jeglicher Kon-
statierbarkeit, und dieser Umstand verpflichtet zu einem gesunden Mal
an selbstkritischem Mi3trauen. Es kann sich unter einer duflerlich sehr
lebendigen Sakramentenpraxis auch ein gefdhrlicher Leerlauf verber-
gen, der fehlenden Glauben kaschiert. Die Reformation ist nicht an zu-
wenig, sondern an zuviel Sakramentenpraxis entstanden.

¢) Eine letzte Konsequenz: Vom Priester, vom Amtstriger im sa-
kramentalen Bereich, ist mehr zu fordern als vom Christen ohne Amt.
Einem Gldubigen muf3 der Seelsorger mit gréBter Behutsamheit die We-



Besinnung auf die Sakramente 295

ge zum Sakrament bahnen, darf mit ihm keinen zweiten Schritt vor dem
ersten tun, muB ihn in aller Ehrfurcht seinen eigenen Weg mit Gott gehen
lassen. Vom Priester gilt das nicht schlechthin. Denn der Priester ist
nicht «nur» Christ, sondern auch Diener der Kirche, d. h. Diener der
anderen Christen und muB ihnen zur Verfiigung stehen, notfalls ohne
Riicksicht auf seine eigene religiose Verfassung 2. Selbst da, wo ein
Priester vielleicht in einer extremen Glaubensanfechtung steht, wo ihm
personlich die Sakramente sehr fremd geworden sein mogen, wird er
daraus nicht das Recht ableiten diirfen, fiir einige Zeit auf Zelebration,
Beichthoren etc. zu verzichten, wenn die Glaubigen seinen Dienst brau-
chen. Die Kirche fordert vom Priester in diesem Fall sogar die Zelebra-
tion bei ungebeichteter schwerer Siinde 3. Sie urteilt also hier anders als
im Fall des Glaubigen ohne Amt. Der Priester mu/ nicht nur, sondern darf
also auch dann, wenn ihm gar nicht danach zumute ist, wenn er meint,
gar nicht das erforderliche persénliche Engagement aufbringen zu kénnen,
trotzdem zelebrieren, absolvieren, seinen Dienst der Sakramente tun.

II. WORT UND SAKRAMENT. HISTORISCHE BEOBACHTUNGEN

Das Thema « Wort und Sakrament» wurde in dieser Form bekannt-
lich von den Reformatoren und speziell von Luther gestellt. Es empfiehlt
sich daher, mit einer etwas vereinfachenden Problemskizze unsere hi-
storischen Beobachtungen an dieser Stelle zu beginnen.

1. Luther

Gehen wir aus von drei Texten Luthers. Zundchst

a) von Luthers programmatischer Erklirung, die er 1532 im Zu-
sammenhang der Auslegung von Ps 51 (50) gibt. Er sagt dort, er wolle
von den Sakramenten so handeln, daB er das Wort «treibty»: « Wir wol-
len die Beichte und die Sakramente so behandeln, dal wir das Wort
betonen ... Das Hauptstiick der Beichte, des (Altars-) Sakramentes ist
das, was wir horen» ¢4,

62 Vgl. O. H. PescH, Der Priester im Glaubenszweifel. Klerusblatt (Miinchen)
50 (1970) 39-42.

63 Vgl. CIC, can. 807; auch can. 856.

64 «Nos confessionem, sacramenta sic tractamus, ut ipsum verbum urgeamus...
Caput confessionis, sacramenti sit ipsa vox auditur» (40 II/411,4.8).



296 Besinnung auf die Sakramente

b) In einer — ziemlich gleichzeitigen — Tischrede erklart Luther, daf3
fiir sein Verstdndnis die Predigt das Hauptgnadenmittel sei. « Wenn ei-
ner die Vollmacht hat zu lehren, so hat er auch die Vollmacht, die Sa-
kramente zu spenden, denn wir halten das Sakrament geringer denn
das Predigen» %°. Derselbe Gedanke begegnet wenige Jahre spiter er-
neut in der hochoffiziellen Formulierung der Schmalkaldischen Artikel.
In der Aufzdhlung der Heilsmittel steht die Predigt an erster Stelle:
«Erstlich [schenkt Gott uns das Heil] durchs miindlich Wort, darin
gepredigt wird Vergebung der Siinde in aller Welt, welches ist das ei-
gentliche Amt des Evangelii» %. Es folgt dann die Aufzihlung der Sakra-
mente.

¢) In Luthers Hauptschrift iiber die Sakramente, in De captivitate
Babylonica ecclesiae (1520) stellt Luthers Argumentation ganz auf das
Stiftungswort Jesu ab. Und dieses Stiftungswort ist VerheiBung und
Zuspruch des Evangeliums ¢’. Besonders eindringlich wird dieser Ge-
danke entwickelt am Fall des Abendmahles %. Der Akzent auf dem
Stiftungswort kann so stark werden, dall das Zeichen, das, was Luther
das «Sakrament» nennt, notfalls entbehrlich wird ¢°. Einmal macht Lu-
ther sogar die Aussage, wer im Abendmahl die Stiftungsworte glaubig
hort, der hat schon das Sakrament empfangen, auch wenn er das Zei-
chen nicht empfingt 7. Das Zeichen, das sakramentale Element, ist ent-
behrlich, das Wort nie.

Was bedeutet in diesen drei Texten jeweils « Wort»? Zum ersten
Text: Wenn hier nicht das Wort gegen die Sakramente ausgespielt wer-
den soll — was Luther keinesfalls willl —, wenn also der Text nicht meint:
Wir wollen iiber die Sakramente so handeln, daB} wir sie zugunsten des
Wortes hintansetzen, dann kann der Sinn nur der sein, dal3 das Wort
hier etwas ist, was #m Sakrament zur Sprache kommt. Im zweiten Text
handelt es sich um den Vergleich zweier gottesdienstlicher Handlungen,
von denen eine, die Predigt, fiir wichtiger erklirt wird. Im Gegensatz

65 TR 1/234,11.

66 50/240,27; Cl 4/314,4 (= Bekenntnisschriften, 449, 6).

67 Vgl. 6/512 ff.; 527 ff.; Cl 1/443 ff.; 461 ff.

68 Vgl. 6/513-519; Cl 1/444—451.

6 Vgl. 6/518,10; Cl1/449, 36—450,12. Vgl. auch 38/231,9; Cl4/271, 27:
«... denn die Sacrament on das Wort nicht sein kénnen, aber wol das Wort on die
Sacrament. Und zur not einer on Sacrament, aber nicht on das Wort kiindte selig
werden, als die, so da sterben, ehe sie die begerte Tauffe erlangen» (Von der Winkel-
messe, 1533).

70 An den in Anm. 69 angegebenen Stellen aus De captivitate Babylonica.



Besinnung auf die Sakramente 297

zum ersten Text ist also hier das Wort nicht etwas, was 4m Sakrament
zum Ausdruck kommt, sondern ein Gegenbegriff, ein Gegeniiber zum
Sakrament. Sehr eng dagegen ist das « Wort» gefaB3t in dem dritten Text:
Hier ist es speziell das Stiftungswort, insonderheit beim Abendmahl —
nicht von ungefdhr schlieft sich ja dann die Interpretation des Abend-
mahls als Testamentserdffnung zugunsten des Siinders an 71. Das « Wort»
ist also hier das rezitierte Einsetzungswort Christi.

Diese vielschichtige Bedeutung von «Wort» in den einschligigen
Texten bei Luther warnt wuns also von vornherein vor einer
schematischen Gegensatzfithrung zwischen Wort und Sakrament. Ge-
meinsam ist all diesen Bedeutungen von « Wort» in unserem Zusammen-
hang dies, daB es sich um jenes Sprachgeschehen handelt, in dem ver-
standlich und wirksam Heil zugesprochen wird, Vergebung der Siinde,
Gotteskindschaft usw., sei es im rezitierten Wort Jesu, sei es in seiner
Auslegung durch die Predigt, sei es in der sakramentalen Handlung
selbst unter der beherrschenden Funktion des Stiftungswortes.

Nun kommt alles darauf an, dall wir hier das Wort in seiner Viel-
schichtigkeit nicht als bloBe Information verstehen. Dann wire Luthers
Lehre allerdings eine « Verdiinnung», verglichen mit dem, was die katho-
lische Theologie herkommlicherweise dem Sakrament zuerkennt. Luther
schreibt dem Wort, auch und gerade dem Predigtwort, so ziemlich all
das zu, was die Tradition dem Sakrament zuzuschreiben pflegt. Das
Wort wirkt nach Luther kraft des Heiligen Geistes das Heil. Es deutet
die Geschichte Jesu, vor allem Kreuz und Auferstehung, setzt sie ge-
genwirtig, appliziert sie hier und jetzt. Ohne das Wort gibt es kein
wirksames Angebot und keine wirkliche Mitteilung der Gnade Gottes 7%

Warum verlagert Luther all diese Qualitdten gerade in das Wort?
Eine befriedigende Antwort kénnte nur ein umfassender Blick auf Lu-
thers Theologie des Wortes sein. Hier ist nur eine thetische Zusammen-
fassung dessen moglich, was wir dabei im einzelnen zu sehen bekdmen.
Auf die exegetischen Griinde, die Luthers Betonung des Wortes veran-
lassen, kommen wir noch kurz zuriick. Der unmittelbare Grund liegt
zunidchst in Luthers eigener theologischer Entwicklung 7: Die Konzen-
tration seines Denkens auf die Korrelation von Wort und Glaube, ge-

T Vgl. w. o. S. 289 (Anm. 56).

72 Durchblick durch das einschligige Textmaterial und die vielschichtigen
Gedankenginge Luthers sowie ihre Verarbeitung in der heutigen lutherischen Theo-
logie bei PescH, Theologie der Rechtfertigung, 198-204; 223-231; 257-260; 326 {.

73 Vgl. w. 0. S. 290 Anm. 59 und die dort verzeichneten Arbeiten.



298 Besinnung auf die Sakramente

nauer: von VerheiBungswort (promissio — im Unterschied zu Gesetzes-
und Gerichtswort) und Heilsglaube (im Unterschied zum nur «histori-
schen» Glauben) ist gerade der Kern seiner reformatorisch-theologischen
Neuorientierung, das, womit er nach eigener Meinung und nach der Mei-
nung seiner Gegner mit der kirchlichen Lehriiberlieferung brach. Der
AblaBstreit, also die Auseinandersetzung um das Verstindnis des (BuB-)
Sakramentes hat die Prizisierung dieses Kerngedankens provoziert, der
Umbau des Sakramentsverstindnisses ist daher die notwendige erste
Konsequenz dessen, was man den «reformatorischen Durchbruch» nennt.
Da Luther nicht daran denkt, die Sakramente zu verwerfen, ist ihre
Deutung vom VerheiBungswort her die einzige Alternative. Fragt man
weiter nach dem sachlichen Grund, der diese Entwicklung Luthers gesteu-
ert hat, so zeigt auch er sich wieder gerade im Blick auf Sakramenten-
verstindnis und Sakramentenpraxis, die Luther vor sich hatte: Nach
Luthers Meinung sichert allein die Verlegung der Heilsmitteilung in das
Wort, dall das Heil ausschlieBlich von auflen den Menschen zukommt und
in keiner Weise aus den Mdoglichkeiten des Menschen eduziert wird, eine
Vorstellung, die in Luthers Augen mit der traditionellen Konzeption
von der instrumentalen Vermittlung der Gnade durch die Sakramente
zwangsldufig verbunden ist 74.

So ist das Wesen des Sakramentes fiir Luther nicht zusammenge-
faBt in der augustinischen Formel vom verbum visibile, sondern in der
Formel vom verbum actuale, worin die Lutherforschung den Unterschied
zwischen Augustinus und Luther zum Ausdruck bringt: Das Sakrament
ist ein in eine Handlung gekleidetes Wort 7>. Warum Gott diesen Weg
des Sakramentes, des Wortes, das sich in eine Handlung kleidet, gewollt
hat, ist letztlich unbefragbarer Wille Gottes. Allerdings kann das gldu-
bige Nachdenken auch nach Luther einiges von den Griinden dieser
Verfiigung Gottes entdecken. Gott hat Sakramente vor allem eingesetzt

™ Auch dies kann nur durch ein ausfithrliches Eingehen auf Luthers Lehre
von der Gerechtigkeit extra nos und seine Ablehnung der scholastischen Lehre von
der Gnade als gualitas in anima belegt werden. Der Nachweis wiirde sich zuspitzen
auf Luthers Lehre von Gesetz und Evangelium. Wir miissen uns hier wiederum
begniigen mit dem Hinweis auf unsere gréfiere Untersuchung, 31-66; 141-146;
151-193; 231-247. Vgl. auch O. H. PescH, Gesetz und Evangelium. Luthers Lehre
im Blick auf das moraltheologische Problem des ethischen Normenzerfalls. Theol.
Quartalschrift (Tiibingen) 149 (1969) 313-335.

75 Die Formel vom «verbum actuale» bei F. BRUNDSTAD, Theologie der luthe-
rischen Bekenntnisschriften. Giitersloh 1951, 139; P. ArtHAUs, Die Christliche
Wahrheit, Lehrbuch der Dogmatik. Giitersloh #1958, 542; E. KINDER, Zur Sakra-
mentslehre. Neue Zeitschr. f. syst. Theol. 3 (1961) 141-174: 156.



Besinnung auf die Sakramente 299

— wir sprachen schon davon — zur Stirkung des Glaubens: Die Sakra-
mente sind wie das Siegel Gottes unter das Evangelium. Wir begegnen
bei Luther ferner dem traditionellen Argument von der « Leibhaftigkeit»
des Heils: Auch der Leib soll das Heil beriihren, soll selbst Heil werden,
und daher soll das Heil in sinnfilligen Symbolen zugeeignet werden.
Und schlieBlich gibt es noch einen «typisch lutherischen» Grund, tiber
den wir noch einmal nachdenken miissen: Das Sakrament stellt im Ge-
gensatz zur miindlichen, an die Allgemeinheit ergehenden Predigt den
einzelnen Christen unausweichlich vor das Gnadenangebot Gottes, spricht
thm ganz personlich und unvertretbar das Heil zu, engagiert ganz indi-
viduell seinen Glauben 76.

Soweit zur Problemstellung Luthers! Wieso konnte es eine Pro-
blemstellung sein? Das zeigt sich, wenn wir auf das Urteil der Tradition
in dieser Sache einen Blick werfen.

2. Wort und Sakrament in der Tradition

a) Die Heilige Schrift. Auch hier konnen wir nur thetisch einige
Bemerkungen machen, die eigentlich durch ausfiihrliche Darstellung des
biblischen Wortverstindnisses zu belegen wiren 77. Gemeinsamer Nen-
ner in allem, was mit dem biblischen Wortverstindnis zusammenhéngt,
ist dies: Vom Verstindnis des Wortes als Geschichtsmacht in den hi-
storischen Schriften des Alten Testamentes und bei den Propheten an-
gefangen iiber das Wort als kosmische Macht (Schépfungsbericht) bis
hin zum Verstidndnis der kirchlichen Verkiindigung ist kein Gedanke
dem biblischen Denken fremder als der Gedanke: «Nur» ein Wort, aber
keine Wirklichkeit. Fiir uns ist ein Gegensatz von Wort und Wirklich-
keit keineswegs fremd, sondern naheliegend. Das Wort, denkt man, ist
dazu da, Wirklichkeit zu bezeichnen, abzubilden. Im biblischen Ver-
stdndnis aber ist das Wort in der iiberwiegenden Zahl der Fille nicht
da, Wirklichkeit abzubilden, sondern zu schaffen. Auf das Vorverstiand-
nis von Wirklichkeit {iberhaupt, das in diesem Wortverstdndnis impli-

76 Textbelege zu all diesen Gedanken Luthers bei PescH, Theol. der Recht-
fertigung, 331-333; 340.

77 Zum biblischen Wortverstindnis vgl. den ausgezeichneten Durchblick bei
H. ScHLIER, Wort. Biblisch. In: Handbuch Theologischer Grundbegriffe. Hrsg. von
H. Fries. Bd. II, Mianchen 1963, 845-867 (Lizenzausgabe im dtv, 1970). Dort
weitere Literatur. Vgl. auch D. ARENHOEVEL, Die Bedeutung der Heiligen Schrift.
Wort und Antwort 10 (1969) 116-121; 146-148; 173-179; 11 (1970) 13-17; 39-44;
87-90 (vor allem die beiden letzten Abschnitte).



300 Besinnung auf die Sakramente

ziert ist, kommen wir noch zuriick. Jedenfalls haben wir uns der Tat-
sache auszusetzen, daB die erdriickende Zahl der Texte, die die Heilige
Schrift uns zum Thema «Wort» an die Hand gibt, es schlechthin unver-
stidndlich erscheinen 14B3t, wie man die beherrschende Stellung des Wor-
tes in der Schrift so fast vergessen konnte. Nichts von dem, was uns
herkémmlicherweise am Wort wichtig ist, kommt im biblischen Wort-
verstindnis zu kurz, weder sein Charakter als Lehre, noch der festum-
rissene Inhalt, noch das Bekenntnis. Aber es kommt viel mehr in ihm
zum Tragen. Das Wort ist sozusagen die Realitdtssphdre, in der Gott,
der in Christus an uns handelt, uns wihrend der irdischen Abwesen-
heit Jesu begegnet und den Glauben schafft.

Nun ist auffdllig, daBl es in diesem biblischen und jetzt speziell
neutestamentlichen Wortverstdndnis an keiner Stelle zu einer Alterna-
tive zwischen Wort und Sakrament kommt. Wir sprachen schon von
der Selbstverstindlichkeit, mit der die Sakramente im Neuen Testa-
ment mitlaufen, verglichen mit dem Pathos der Rede vom Glauben 78,
Die Zweiheit von Wort und Sakrament ist also im Neuen Testament
gegeben, aber eben nicht als Problem. Erst als Luther, und, wie wir
eingestehen miissen, zu Recht, die Bedeutung des Wortes in der Schrift
wiederentdeckte und neu zur Geltung brachte, und zwar nun vor dem
Hintergrund einer traditionellen Sakramentenlehre, die die Wortemphase
des Neuen Testamentes nicht aufnahm, kommt es zum Problem von
«Wort und Sakrament». Da das Neue Testament selbst dieses Problem
nicht kennt, bietet es auch zu seiner systematischen Ausarbeitung keine
direkte Hilfe.

Ins Zentrum des Problems fithrt nun die Frage: Wie kommt es
denn {iberhaupt zu einem solch wortfernen Sakramentsverstindnis? Wir
nannten schon das Stichwort « Vorverstiandnis». Hier ist nun der schon
zum Schlagwort abgesunkene Hinweis auf den Unterschied zwischen
biblischem und abendldndisch-griechischem bzw. griechisch beeinfluBtem
Denken zu wiederholen. Biblisches Denken — als semitisches Denken —
ist von vornherein und im vorhinein zu allem konkreten Glaubensbe-
kenntnis am Hoéren orientiert. Das Verstiandnis von Wirklichkeit, inson-
derheit das Verstindnis des Menschen, ist daher vom Wort, vom Hoéren
und zuletzt vom Glauben her geprigt. Der Mensch ist Mensch dadurch,
dal} er angerufen, angeredet wird und antwortet. Im abendldndisch-grie-
chischen Raum steht nicht das Horen, sondern das Sehen im Vorder-

78 Vgl. w. 0. S. 284 1.



Besinnung auf die Sakramente 301

grund. Das Wirklichkeitsverstdndnis ist daher nicht vom Wort her ge-
pragt, sondern von der res, von der Sache, von der « Realitdt» 7°.

Mit etwas geistesgeschichtlicher Phantasie kann man sich nun ge-
radezu ausmalen, was geschehen wird, wenn das Wort von den Sakra-
menten aus der Einbettung in ein am Hoéren orientiertes Wirklichkeits-
verstindnis iiberwechselt in das am Sehen, an der r»es orientierte Wirk-
lichkeitsverstindnis im abendlindischen Raum. Die Wirklichkeit, die
die Sakramente bewirken oder mitbewirken sollen, namlich die von Gott
begnadete Existenz des Menschen, wird nun selbst als 7es verstanden.
Selbstverstdndlich differenziert man: nicht irgendeine 7es, schon gar nicht
eine grob-sinnliche, sondern vielleicht eine Bewegung, eine Kraft, Aktua-
litdt, oder schlieBlich qualitas in essentia animae. Die Weise der Mittei-
lung dieser res an den Menschen wird diskutiert im Verstehensfeld zwi-
schen productio aus bereits vorgegebener Wirklichkeit und creatio ex
nihilo. Die Sakramente selbst werden Zeichen, aber nicht fiir ein Wort,
sondern fiir die zes, die sie mitteilen. Sie sollen nicht etwas hérbar, son-
dern etwas sichtbar machen. Die starken neutestamentlichen Texte, daf}
das Heil durch das Sakrament mitgeteilt wird, legt man konsequent aus
in einer Lehre von der Instrumentalursiachlichkeit der Sakramente, wo-
bei dann in der Scholastik hochstens darum gestritten wird, ob es sich
hierbei um eine «dispositive» oder eine «perfektive» Instrumentalursdch-
lichkeit handelt, also um eine Ursidchlichkeit, die den Menschen nur vor-
bereitet auf den Empfang der Gnade, die ihrerseits unmittelbar von Gott
kommt, oder eine solche, die selbst konstitutiv in die Mitteilung der
Gnade eingeht. Entsprechend ist der die Sakramente empfangende Glau-
be nicht mehr im neutestamentlichen und iibrigens schon alttestament-
lichen Sinne verstanden als Sich-Griinden in den Gott, der uns seine
VerheiBung gegeben und in Tod und Auferstehung Jesu das Wort der
Versohnung in Kraft gesetzt hat; Glaube ist jetzt ganz streng die Uber-
zeugung von dem, was man nicht sieht (Heb 11,1); im Rahmen der Sa-
kramente heiflit das: das Ergreifen des unschaubaren Geheimnisses im
sichtbaren Symbol 8. Das Wort muf3 unter dem Druck dieser Konzep-

79 Das klassische Buch zu diesem Thema ist nach wie vor: T. Boman, Das
hebriische Denken im Vergleich mit dem griechischen. Gottingen 21954 ; vgl. jetzt
auch L. WAcCHINGER, Der Glaubensbegriff Martin Bubers. Miinchen 1970. Dagegen
halte man die Selbstverstindlichkeit, mit der TuoMmas, STh I 82,3 Sehen und Farbe
fiir vornehmer als Héren und Ton, den Intellekt fur ranghoher als den Willen
erklirt, und die Art und Weise, wie er mit dieser Grundoption den biblisch be-
zeugten Vorrang der Liebe harmonisiert.

80 Fiir all dies ist die allgemeine Sakramentenlehre des hl. THOMAS ein tref-



302 Besinnung auf die Sakramente

tion zum «bloBen» Wort werden — zumal dann, wenn auf der anderen
Seite die alte Wunde des pelagianischen Streites noch nicht zugeheilt ist,
indem das Wort in Gegensatzstellung zum innerlichen Wirken der Gnade
Gottes im Menschen geraten war. Die Predigt kann nicht weiter als heils-
wirksam verstanden werden, sondern nur als vorbereitende Katechese —
so grofl man auch im Mittelalter von der Predigt immer gedacht hat8!. Kurz
gesagt: Die Sakramente sind nun, weit entfernt von neutestamentlichen
Vorstellungen, die Uberbietung des Wortes. Bezeichnend dafiir ist, daB
die Sakramente — wie schon vermerkt — von der Inkarnation her gedeu-
tet werden: als Verlingerung der Selbsterschliefung des unsichtbaren
Gottes in sichtbarer Gestalt in die Geschichte hinein. Man vergleiche
das mit dem Befund im Neuen Testament: Hier werden — man denke
wieder besonders an Rom 6 und 1 Kor 11 — die Sakramente nicht von
der Inkarnation, sondern von Kreuz und Auferstehung her verstanden.
Es gibt keine Stelle im Neuen Testament, wo die Sakramente von der
Inkarnation her interpretiert werden — so gro3 und fruchtbar dieser
mittelalterliche und iibrigens bereits patristische Gedanke auch ist.

So ist also, grob gekennzeichnet, die klassische, die scholastische
Sakramentenlehre entstanden, ausgehend von den augustinischen An-
sitzen. Wie interessant dieser Vorgang nun auch sein mag, so ist er
doch an sich theologisch kaum sonderlich aufregend, vielmehr im héch-
sten Grade legitim und selbstverstidndlich. Jede Zeit — anders ist es gar
nicht moéglich — muf3 die Botschaft der Schrift mit ¢Aren Denkvoraus-
setzungen geistig verarbeiten. Denkvoraussetzungen sind nur sehr be-
dingt nach Wunsch herstellbar, sie sind geschichtliche Mitgift, mit der
man aufwichst, die geistige Luft, die man einatmet. Zu richten hat
man nicht {iber diese Denkvoraussetzungen, sondern iiber die Macht,
mit der sich 4z ihnen das Evangelium zur Sprache zu bringen vermochte
oder eben — infolge mangelnder selbstkritischer Horbereitschaft — nicht
zur Sprache zu bringen vermochte. Im iibrigen: Nicht die biblische Denk-

fendes Beispiel. Vgl. bes. STh III 60 und 62. Man beachte auch die hervorragende
Stellung von Heb 11,1 im Traktat des hl. THoMAs iiber den Glauben: Heb 11,1 ist
fiir Tunomas die biblische Definition der Tugend des Glaubens schlechthin (STh
II-IT 4) — die sachlichen Schwierigkeiten der durch diesen Text erschwerten Unter-
scheidung von Glaube und Hoffnung werden brillant und tiefsinnig gemeistert; die,
gemessen am Anspruch aristotelischer Logik, fehlende formale Korrektheit der
Definition wird gnadig verziehen (II-II 4,1).

81 Vgl. zum theologischen Problem der Predigt bei Thomas vor dem Hinter-
grund der Frithscholastik O. H. PescH, Theologie des Wortes bei Thomas von
Aquin (s. w. 0. Anm. 37).



Besinnung auf die Sakramente 303

form ist Offenbarung, sondern das ¢n dieser Denkform ergehende und
uns aufbewahrte Wort Gottes. Wenngleich die biblische Denkform als
Denkform der primiren Glaubensurkunde stets eine privilegierte Stel-
lung einnimmt und alle anderen Denkformen der Theologie zur stin-
digen selbstkritischen Aufmerksamkeit anhilt, so ist «das Biblische»
nicht einfach identisch mit «dem Christlichen». Es sei denn, das christ-
liche Wort bestiinde in der blofen Rezitation von Bibelworten 82,
Wozu aber hilt die biblische Denkform in Sachen des Wortver-
stindnisses den Theologen fiir immer an? Vor allem dazu, nicht aus
dem Auge zu verlieren, daB3 das Heil des Menschen zutiefst eine perso-
nale Beziehung ist, Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch, biblisch:
der Bund. Daf} diese Beziehung auf dem Wort steht, bedeutet, daBl sie
unverfiighar bleibt, daf3 sie nicht wie ein Ding oder auch nur wie ein
geistiger Besitz in meine Verfiigungsgewalt iibergeht. Umgekehrt ist, wie
man zugeben mub, das scholastisch-abendldndische signum-res-Denken
mindestens in der Gefahr, aus dem von Gott geschenkten Heil eine ver-
fiighare, von Gott heimlich ablésbare Entitdt zu machen. Diese Gefahr
ist nicht schon dadurch gebannt, dal man mit Recht darauf hinweist,
die groBen Reprisentanten dieses Denkens seien dieser Gefahr nicht er-
legen. Die Geschichte des Thomismus, in der aus der bei Thomas iiber-
aus vorsichtig entwickelten These von der Gnade als quaedam (!) quali-
tas 8 die Lehre vom habitus entitativus, aus der Neuschopfung des Men-
schen durch die Gnade die «Hervorbringung» der Gnade ¢m Menschen
wird 8 und in der man, damit ganz im Einklang, das Sakrament als
signum wieder vor dem Sakrament als causa vergessen hat, ist ein Schul-
beispiel dafiir, da ein noch so groBer Ahnherr nicht fiir seine Nach-
fahren haften kann. Gilt dieses schon fiir die Theologie, dann kann man
sich erst recht nicht wundern, wenn in der spatmittelalterlichen From-

82 Entgegen einem vielfach zu beobachtenden Trend sowohl in der evange-
lischen wie in der katholischen Theologie denken wir also nicht daran, mit dem
geistesgeschichtlichen Hinweis auf den Unterschied zwischen semitischem und
abendldandischen Denken eine Art « Unterscheidung des Christlichen» zu verbinden
oder in irgendwelche Klagen tuiber die «Hellenisierung des christlichen Glaubens»
einzustimmen. Wir pflichten in dieser Hinsicht vollauf den kritischen Bemerkungen
von M. SECKLER bei: Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken
bei Thomas von Aquin. Miinchen 1964, 151-153.

8% STh I-IT 110,1-2.

8% So etwa in der Katholischen Dogmatik von F. Diekamp (auch noch in der
Neubearbeitung durch K. JUsseN) — hier besonders charakteristisch, weil diese Dog-
matik ihrer Absicht nach gemdB den «Grundsidtzen des hl. Thomas von Aquin»
gearbeitet ist.



304 Besinnung auf die Sakramente

migkeit (und nicht erst in dieser!) aus dem Heil, aus der Gnade ein
Ding wird, das man am Ende sogar kaufen kann 8.

Entdeckt unter solchen Umstdnden ein Mann wie Luther neu das
biblische Pathos des Wortes, dann muf Alternative und Gegensatz ent-
stehen. Luthers Schriftbefund ist ja nicht zu leugnen. Anderseits steht
man in der Kirche seit 1000 Jahren hinsichtlich der Sakramente unter
einer Art Denkzwang. Und vom NT her oder aus der unmittelbar nach-
neutestamentlichen Zeit gibt es keine Hilfe, keine Vorformen einer Lo-
sung des Problems, die es erlaubt hidtten, Luthers Wortemphase als ein
gutes Stiick Tradition zu identifizieren. Der Ubergang vom Wort zur
res hatte sich zu schnell vollzogen, weil sich der Ubergang der christli-
chen Botschaft in die hellenistischen Denkvoraussetzungen zu schnell
vollzogen hatte, als da Zeit geblieben wire, die Schirfe des Problems
iiberhaupt zu spiiren. Was also heute, wo wir uns der echten Geschichte
des Glaubensverstindnisses und des legitimen Pluralismus der Denk-
formen bei der Artikulation der Glaubensbotschaft reflex bewult ge-
worden sind, AnlaBl zu ruhiger, kritischer Besinnung gédbe, das multe
historisch zwangsldufig im 16. Jahrhundert als Gegenposition erschei-
nen, die nur ein Entweder-Oder zulieB 8. Allerdings kann der katho-
lischen Theologie der damaligen Zeit der Vorwurf nicht erspart werden,
daB sie das Selbstverstindlichste jedenfalls nicht tat, ndmlich unter dem
Druck der Fragen Luthers, die immerhin die Anfragen der Schrift selbst
waren, die eigene Tradition einmal genauer zu befragen®’. Hitte nim-

85 Vgl. die scharfe Polemik LUuTHERS gegen die Kommerzialisierung der Sakra-
mente in De captivitate Babylonica, 6/512,7; Cl 1/443,6.

8 Das gilt in der theologiegeschichtlichen Wiirdigung Luthers nicht nur in
der Sakramentenlehre, sondern auch in vielen anderen Problemkreisen. Eine mit
dieser Beobachtung ernst machende — und daher durchaus in einem gewissen Sinne
«prakonfessionelle» und unbefangene — theologiegeschichtliche Wiirdigung Luthers
kdame vermutlich zu ganz anderen theologischen Urteilen iiber Luther und die
Reformation, als eine herkémmliche Kontroverstheologie, die mit der Urteilsbildung
ttber Luther immer zugleich die Reflexion auf den Konfessionsgegensatz und das
katholische Kirchenverstindnis verbinden zu miissen sich verpflichtet fuhlt. Wir
hoffen, uns bald dazu mit einer ausfiithrlicheren Studie zu Wort melden zu kénnen.
Vgl. vorerst O. H. PescH, Abenteuer Lutherforschung. Wandlungen des Luther-
bildes in katholischer Theologie. Die Neue Ordnung 20 (1966) 417-430, bes. 423-425;
Luthers theologisches Denken — eine katholische Moglichkeit? A. a. O., 22 (1968)
1-19.

87 Das ist jingst eindrucksvoll zugegeben und belegt worden von J. LorTz,
Wert und Grenzen der katholischen Kontroverstheologie in der ersten Hilfte des
16. Jahrhunderts. In: Um Reform und Reformation. Zur Frage nach dem Wesen
des «Reformatorischen» bei Martin Luther. Hrsg. von A. FranzeN. Miinster 1968,
9-32.



Besinnung auf die Sakramente 305

lich das traditionell-scholastische Sakramentsverstdndnis gar nichts iiber
die Heilsbedeutsamkeit des Wortes zu sagen, dann allerdings wire Lu-
thers Protest voll und ganz im Recht. Aber so liegen die Dinge nicht,
und um das zu zeigen, sei in diesen historischen Beobachtungen zu un-
serem Thema Thomas von Aquin als Musterfall herangezogen.

b) Thomas von Aquin. Wir iibergehen hier, da Thomas selbstver-
stdndlich mit seiner Zeit und seiner (frithscholastischen) Tradition vom
Sakrament als causa instrumentalis redet 8. Wir {ibergehen auch die
damit verbundenen Interpretations- und Sachprobleme gerade bei Tho-
mas selbst. Sie bestehen vor allem darin, dal Thomas seinen hochst
fruchtbaren Ansatz beim Sakrament als signum beim Ubergang zur In-
terpretation der instrumentalen Ursdchlichkeit der Sakramente nicht
durchhélt und nur noch blaB formalisierend vom «hauptursidchlichen»
Wirken Gottes und von der «instrumentalursichlichen» actio propria
des Sakramentes spricht, statt die inhaltliche Fiille des Zeichens und
die besondere Wirkweise gerade des Zeichens konkret in den formalen
Begriff der causa instrumentalis einzubringen #°.

Wir konzentrieren uns hier auf die Frage nach dem Wort im Sa-
kramentsverstindnis. Das Wort kommt dort sogleich dadurch zum Zu-
ge, daBl Thomas in der ST/ den Traktat von den Sakramenten gerade
nicht mit der Frage nach dem Sakrament als causa gratiae eréfinet, ob-
wohl er von Anfang an diesen Ansatz als moglich und legitim zugibt °°.
Vielmehr wéhlt er unter Riickgriff auf Augustinus den Einstieg bei der
Betrachtung des Sakramentes als szgnum, als Zeichen einer heiligen
Sache, signum rver (!) sacrae. Da es aber mehr Zeichen heiliger Dinge
gibt, als in der Kirche von «Sakramenten» gesprochen wird, mufl Tho-
mas prazisieren: Zeichen einer heiligen Sache in Ausiibung ihrer Hei-
ligungswirkung am Menschen — signum rei sacrae inquantum sanctificans
hominem °'. Die bezeichnete heilige Sache ist eine dreifache: Christus und
sein Todesleiden, die gegenwirtige Wirklichkeit der Gnade und die zu-
kiinftige Herrlichkeit, und diese drei in ihrer inneren Zuordnung: Chri-
stus und sein Kreuz als Grund der Heiligung, Gnade und Tugend als
Wesen und Wirklichkeit der Heiligung, ewiges Leben als Ziel der Hei-

88 STh III 62,1.3-4.

89 Vgl. STh IIT 60,1-3 mit 62,1.
9 STh III 60,1.

91 STh III 60, 2.



306 Besinnung auf die Sakramente

ligung ?2. Zusammengezogen und die eigentlich erforderlichen verbinden-
den Gedankenschritte tiberspringend formuliert: Das Sakrament bezeich-
net das aktuelle Betroffenwerden des Menschen vom Christusmysterium
und ist so Unterpfand der eschatologischen Vollendung .

Welche Bedeutung hat gerade dieser Einstieg? Das zeigt sich bei
einem Blick auf die Lehrentwicklung bei Thomas, die in der ST/ zum
AbschluBl kommt. Zwei Punkte seien herausgehoben: Das eine: Wenn
das Sakrament als signum die je aktuelle Betroffenheit vom Heilswerk
Christi bezeichnet, so setzt es sie auch gegenwirtig — oder das Sakra-
ment ware nicht mehr Zeichen eines akiuellen, je jetzt geschehenen Be-
troffenwerdens vom Heilswerk Christi. An dieser Stelle fithrt Thomas —
wie schon vermerkt: nicht ganz ohne Bruch - die sacramentum-causa-
Linie in die sacramentum-signum-Linie ein: Je jetzt wird kraft der All-
macht Gottes das damalige Christusereignis Gegenwart, wird der Sakra-
mentenempfinger, geheimnisvoll Zeit und Raum tiberwindend, mit Chri-
stus gleichzeitig.

Das andere: Der frithscholastische Gedanke des Sakramentes als 7e-
medium gegen die Siinde tritt zuriick; an seine Stelle tritt der Aspekt
der kultischen Gemeinschaftshandlung. Die Zweiheit cultus et sanctifica-
tio ist als Schliisselunterscheidung fiir die Sakramentenlehre jedenfalls
des spdaten Thomas charakteristisch . Man erkennt sofort, daf hier
fundamental der anthropologische, soziale und letztlich ekklesiologische
Aspekt in die Definition des Sakramentes selbst eintritt. Das Auszeich-
nende der neutestamentlichen Sakramente liegt also darin: In ihnen
konzentrieren sich Kult als kirchliche Gemeinschaftshandlung, persén-
liche Heiligung bzw. Geheiligtwerden — sanctificatio ist bei Thomas in die-
sem Zusammenhang identisch mit justificatio °> — und {iberzeitliche Pri-
senz des geschichtlichen Heilswerkes Jesu in einem einzigen Vorgang.
Wie steht nun in diesem Vorgang das Wort? Thomas fragt, ob zum
Sakrament wesentlich bestimmte Worte, determinata verba gehoren. Sei-
ne Antwort °: Das Sakrament als Zeichen ist eine bestimmte, von Gott

92 STh III 60, 3.

93 Hierzu und zum folgenden vgl. die Literaturhinweise w. o. S. 287 Anm. 49.

9 STh III 60,5 c.; 62,5 ¢c.; 63,1 ¢c. 2c¢. 3c.4c.; 65,1 c.

95 Das erhellt aus der Beschreibung dessen, was mit sanctificatio gemeint ist:
alle Elemente der iustificatio aus dem Gnadentraktat (I-II 109-114) finden sich
dabei wieder. Vgl. folgende Stellen: STh III 60,2¢c. ad 1. ad 2. 3c. ad 2. 4c. 5c.
ad 2. ad 3. 6¢.; 61,3c.; 66,1c.; 68,2c. 11c.; 72,4 ad 3; 73,1 ad 3. 3c.

9 STh III 60, 6-7.



Besinnung auf die Sakramente 307

angeordnete sinnfillige Handlung. Das Zeichen, wohlgemerkt, ist nicht
nur das Element, sondern die mit dem Element vorgenommene kulti-
sche Handlung ®”. Aus drei Griinden bedarf es dazu des bestimmten
Wortes. Einmal aus Griinden der Logik der Inkarnation: Auch in der
Menschwerdung verband sich das go6ttliche Wort mit der sinnfilligen
Menschennatur. Zum zweiten aus Griinden der Wesensstruktur des Men-
schen: Geist und Leib miissen je auf ihre Weise das Heil beriithren. Und
drittens aus Griinden der Eindeutigkeit des sakramentalen Zeichens. Der
erste und der zweite Grund sind Angemessenheitsgriinde, die eigentlich
fiir die ganze sakramentale Ordnung iiberhaupt gelten. Der letzte Grund
hingegen fordert stringent das Wort. Das Wort erst enthebt das sinn-
fillige Zeichen aller Vieldeutigkeit. Eine UbergieBung mit Wasser kann
vielerlei symbolisieren. Erst die Worte: «Ich taufe dich im Namen des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes» machen aus dieser Uber-
gieBung mit Wasser das eindeutige Zeichen des Taufsakramentes. Das
Wort also macht die sinnfillige Handlung unmifBverstandlich, das heif3t
aber: Das Wort macht die Handlung zur Heulsverkiindigung, gleichsam
zu konzentriertester Predigt. Mit « Wort» ist im iibrigen, wie man sofort
sieht, die sakramentale Formel gemeint, in der Fachsprache: die forma
sacramentt im Unterschied zur sinnfilligen Zeremonie als der materia °®.

In dieser Sinndeutung der forma sacramenti steckt in der scholasti-
schen Sakramentenlehre die Losung des Problems von Wort und Sakrament.
Einen Gegensatz von Wort und Sakrament kann es hier aus der Struk-
tur der Sache heraus gar nicht geben, weil es ein Sakrament als Zeichen
ohne das nach Art einer forma wirksame sakramentale Deutewort gar
nicht geben kann.

Zugleich ist damit auch das Grundverhdltnis zwischen Sakrament
und Glaube klar. Das sakramentale Wort versteht und empfingt nur
der Glaube. Thomas macht unter Berufung auf ein Augustinuswort eine
Aussage, die einen nachreformatorischen katholischen Theologen ge-
radezu aufregen muB3: Das Wort wirkt im Sakrament nicht, weil es ge-
sprochen, sondern weil es geglaubt wird *°. Welche Nidhe zu Luthers
Formulierung in seiner Hebrierbriefvorlesung, nicht das Sakrament

97 Vgl. STh 60,6 ad 2; 84,1 ad 1.

98 Zur Unterscheidung von materia und forma sacramenti vgl. STh 60,6 ad 2.
7c. 8c. ad 2. Anwendung auf die einzelnen Sakramente: 66,3-5 (Taufe); 72,2.4
(Firmung) ; 74; 78 (Eucharistie) ; 84,1 ad 1. ad 2. 3¢c. (Bulle) ; Suppl 29,4-9 (Kranken-
salbung); 34,3-5 (Weihe); 42,1 ad 1. ad 2 (Ehe).

99 STh III 60,7 ad 1.



308 Besinnung auf die Sakramente

rechtfertige, sondern der Glaube an das Sakrament %! Nur deswegen
jedenfalls, weil nach Thomas das Sakrament selbst konzentrierteste Heils-
verkiindigung auf Glauben hin ist, wirft es keine sachlichen Probleme
auf, wenn er die Prdigt im iiblichen Verstdndnis, also die gottesdienst-
liche Predigt nur als vorbereitende Katechese verstehen will 101,

An sich ist diese Losung bedeutend organischer als die Lésung Lu-
thers. Luther ist in der stindigen Gefahr, das sakramentale Zeichen ab-
zuwerten bzw. es rein positivistisch zu begriinden, und das liegt gerade
daran, weil er sich fiir die Unterschiede von Materie und Form des Sakra-
mentes merkwiirdig wenig interessiert. Daher ist auch der Begriff sacra-
mentum bei ihm fluktuierend. Innerhalb derselben Schrift De captivitate
Babylonica bedeutet sacramentum bald das sinnfillige Element fiir sich
genommen, bald das Ganze aus Wort und Element 192, «Wort» ist da-
bei, wie schon angedeutet, immer Evangelium, im engsten Sinne kon-
zentriert im Stiftungswort Jesu, aber eben nicht im Sinne der forma
sacramenti, d. h. des Wortes, wie es im faktischen sakramentalen Ge-
schehen wirklich vorkommt. Die Deutung des Wortes im IForm-Materie-
Schema — es kommt nicht auf dieses Schema an, aber auf die darin
einbegriffene gesamte Problemanalyse — hilt jedenfalls Wort und Sakra-
ment aufs schonste zusammen, und zwar ganz im Sinn der fundamen-
talen Anliegen Luthers, daBl das Sakrament nichts ist ohne das Wort,
daB das Wort im Sakrament Verkiindigung des Evangeliums ist und
dal das Sakrament nichts ist unabhingig vom Glauben: «Non quia
dicitur, sed quia creditur».

Von hier aus kénnen wir nun in die systematischen Uberlegungen
iiberleiten. Die Aufgabe kann nicht, wie heute vielfach in der katho-
lisch-theologischen Literatur zu beobachten ist, die sein, ausgerechnet
die Schwiche von Luthers Sakramentsverstindnis zu honorieren, indem
man auf irgendeine Weise versucht, dem Wort und insbesondere der

100 ¢Inde fit, ut nullus consequatur graciam, quia absolvitur aut baptizatur
aut communicatur aur inungitur, sed quia credit sic absolvendo, baptizando, com-
municando, inungendo se consequi graciam. Verum enim est illud vulgatissimum
et probatissimum dictum: ‘Non sacramentum, sed fides sacramenti iustificat’»
(57 [Heb] [ 169,23; vgl. 170,12; 171,3; 291 {., 23; 206,4; Cl 5/359,24; 360,7.15).
Der Text ist ein eindrucksvoller Beleg aus den Anfingen des neuen Sakraments-
verstindnisses im Licht der erreichten Konzentration auf VerheiBungswort und
Glaube. Vgl. O. BavER. Die reformatorische Wende (s. 0. Anm. 59) 143 Anm. 119.

101 STh ITT 64,1 ad 1; 67,1 ad 1.

102 Vgl. etwa 6/512, 26 ff.; Cl 1/443, 30 ff. mit 6/518, 15 ff.; Cl1 1/450,2 fi.



Besinnung auf die Sakramente 309

Predigt eine eigene quasi-sakramentale Qualitdt zuzusprechen . Auch
bei Luther heilit ja solo verbo keineswegs dasselbe wie solo praedicatione.
Die Antwort auf die reformatorische Anfrage zum Thema «Wort und
Sakrament» kann nur darin bestehen, die Worthaftigkeit des Sakra-
mentes mit allem Nachdruck herauszustellen und eben dadurch allen
halbmagischen und verdinglichenden Vorstellungen a limine zu wehren,
die auch den legitimen Sinn der Lehre vom opus operatum nicht selten
unterhohlen. Es gilt, das Wort #» den Sakramenten als Verkiindigung
zu verstehen und die Predigt als Explikation der sakramentalen Ver-
kiindigung, d. h. dessen, was in den sakramentalen Deuteworten gesagt
ist. Einige Schritte solcher Bemiihung sind nun zu versuchen 1%

III. WORT UND SAKRAMENT. SYSTEMATISCHE UBERLEGUNGEN

1. Zum Ansatz

Wenn die letzten Bemerkungen eine gewisse Kritik an Luther an-
zumelden hatten, so soll das nicht heiBBen, daBl seine Verhiltnisbestim-
mung von Sakrament und Wort uns nichts mehr zu sagen und weiter-
zuhelfen hitte. Es steht nicht so, daBl Luther lediglich das Opfer eines
degenerierten Sakramentsverstindnisses wire und daf3 die katholische
Theologie eigentlich, nihme sie nur ihre eigene Tradition ernst, es im-
mer schon besser gekonnt hitte. Es ist nicht damit getan und sogar
nicht einmal méglich, Luthers neue Problemstellung und seine neuen
Perspektiven einfach in die klassische Sicht zu integrieren. Denn es
wird dabei gegeniiber der Tradition immer ein Ubergang bleiben, nim-
lich die Konzentration auf die beherrschende Funktion des Wortes iiber-
haupt. LaBt man sich davon anregen und versucht man, sich von daher
auf die Worthaftigkeit des Sakramentes zu besinnen, dann zeigt sich,
daB die Tradition das Ergebnis dieser Bemiihung keineswegs immer

103 Hier hitten wir Vorbehalte etwa gegen die Bemiithungen von K. RAHNER,
Wort und Eucharistie. In: Schriften zur Theologie, Bd. IV, 313-355, bes. 321-348,
oder von L. ScHEFFczYK, Von der Heilsmacht des Wortes. Miinchen 1966, 264—272
(dort weitere Stimmen aus der Literatur, die in die gleiche Richtung gehen); oder
jingstens von A, BRANDENBURG, Martin Luther gegenwirtig. Katholische Luther-
studien. Paderborn 1969, 145.

104 Zusammenstellung der wichtigsten katholischen Arbeiten dazu im Hand-
buch Theologischer Grundbegriffe. Hrsg. von H. Fries. B. II, Miinchen 1963, 768;
876 (iiberarbeitet und ergdnzt in der Lizenzausgabe im dtv, 1970); und bei PEscH,
Theol. der Rechtfertigung, 816 Anm. 6.



310 Besinnung auf die Sakramente

schon gewult hat, vielmehr wird dann aus dem scholastischen Konzept
bei aller gedanklichen Kontinuitdt doch etwas durchaus Neues. Sich auf
diesen Versuch einzulassen ist im iibrigen vollig unbedenklich, wenn man
sich vergegenwirtigt, daB die entscheidenden theologischen Griinde fiir
Luthers Konzentration auf das Wort in den Sakramenten, die Externi-
tit und die Personalitit der Gnade, heute fiir katholisches Denken kein
Problem mehr bilden: Niemand denkt mehr daran, sich auch die «ge-
schaffene», innermenschliche Wirklichkeit der Gnade in einer Weise vor-
zustellen, bei der der radikale Geschenkcharakter der Gnade in den
Schatten geriete — der Begriff der «geschaffenen Gnade», wenn man ihn
iiberhaupt fiir sachgemdl hilt, dient der Herausstellung des schopferi-
schen Charakters der Heilsliebe Gottes und ist somit eine Frage des
Gottesbildes, und nichts weniger als eine Bekriftigung autonomer mensch-
licher Méglichkeiten vor Gott 1%, Und niemand denkt auch mehr daran,
unter Berufung auf die Gnade als qualitas in essentia animae die unbe-
dingte Personalitit des Heils zu iibersehen — der Begriff der qualitas
will in der klassischen Konzeption gerade den anthropologischen Grund
der Méglichkeit des personalen Gottesverhiltnisses in Erkenntnis und
Liebe beschreiben 1%, er will nichts weniger als die Gnade, mit Luther
zu reden, zu einem «gemalten Brett in der Seele» 17, zu einem unter-
personalen, leblosen Ding machen. Wenn der theologische Personalis-
mus heute schon etwas in Mifkredit geraten ist, dann nur, soweit er die
christliche Existenz zur weltlosen reinen Ich-Du-Beziehung zwischen
Gott und Mensch verengt, nicht aber, weil er etwa grundsétzlich mit
einer falschen Kategorientafel arbeitete.

Unseren sakramententheologischen Bemiihungen eilt aber Luther
keineswegs allein zu Hilfe. Das theologische Verstandnis des Wortes
erfihrt heute betrichtliche Hilfe von seiten vielfiltiger philosophischer
Bemithung um das menschliche Wesen des Wortes. Eine vertiefte Ana-
lyse zeigt das Wort als Quelle und Motor zwischenmenschlichen Ge-
schehens 1%, Schon das Wort als Vehikel von Information wirkt weit
iiber die Informationsfunktion hinaus. Jede Information verdndert die

105 Vgl. die Analyse der Lehre des hl. Thomas in dieser Sache bei PrscH,
a.a. 0., 628-633.

106 Vgl. ebd., 634-659.

107 10 T 1/114 f., 20 (Weihnachtspostille, 1522); weitere Texte bei PEescHh,
a.a. 0., 700 Anm. 164; und 187-193.

108 Vgl. G. EBELING, Gott und Wort. Tiibingen 1966, bes. 35-52; O. H. PEscH,
Sprechender Glaube. Entwurf einer Theologie des Gebetes. Mainz 1970, 45-54;
dort S. 105 f. Hinweise auf weitere philosophische Arbeiten zur Sache.



Besinnung auf die Sakramente 311

Situation, wandelt zwischenmenschliche Verhéltnisse. Welche Macht z. B
14Bt sich gerade heute durch bloBe Informationssteuerung, Informations-
manipulation ausiiben! Welche Erlésung oder auch welche Katastrophe
kann das bloBe Eintreffen einer Nachricht herauffithren! Welche Aus-
wirkungen fiir das zwischenmenschliche Miteinander, fiir die Zusammen-
arbeit, fiir Arbeitsteiligkeit, ja sogar fiir Zeitersparnis hat etwa der funk-
tionierende wissenschaftliche Informationsaustausch, selbst noch in der
technisierten, dem Uneingeweihten nicht mehr verstindlichen Kiirzel-
sprache einer Spezialdisziplin!

Erst recht erweist sich der zwischenmenschliche Geschehenscharak-
ter, die situationsschopferische und situationsverindernde Bedeutung
des Wortes dort, wo es im eigentlichen Sinne in seiner Funktion zwi-
schenmenschlicher Verstindigung auftritt. Man denke etwa an die Funk-
tion des Wortes im Bereich der Rechtsprechung, an das Gesprach unter
Liebenden, an die Bedeutung des Wortes in der Politik usw.

Mit diesem biblisch und philosophisch zugleich gesicherten Wortver-
stdndnis also wire das Wesen des Sakramentes und des Wortes im Sa-
krament zu befragen. Und es kann, umgekehrt, kein Zweifel sein, dal3
das Wortverstdndnis der mittelalterlichen Theologie das Wort stark auf
seinen informativen und signifikativen Charakter, auf seine Bezeich-
nungsfunktion reduziert hat 1%°. Selbst da, wo das Wort einmal Wirk-
lichkeit schaffenden Charakter hat, im sakramentalen Wort, ist dieser
schopferische Charakter des Wortes an seine Bezeichnungsfunktion ge-
bunden: Das Wort ist ja deswegen im Sakrament notwendig, damit das
signum (!) eindeutig ist.

Wie 148t sich nun ein Verstidndnis des Sakramentes entwickeln, das
die Anregungen aus Luther und aus dem modernen Wortverstindnis
aufgreift und damit die heutige Verstehenssituation gebiithrend ins Spiel
bringt und anderseits auf die Vorziige der mittelalterlichen Konzeption
nicht verzichtet? Wir versuchen vier Gedankenschritte, die vielleicht
eine Richtung markieren kénnen.

2. Um eine neue Wesensauffassung des Sakramentes

a) Das Sakrament als Geste Gottes. Die erste fundamentale Aufgabe
ist der Versuch, die scholastische Konzeption und die Stellung des sa-
kramentalen Wortes in ihr auf den neu erkannten personalen Geschehens-

109 Vgl. unseren Aufsatz zur Worttheologie bei THoOMAS (s. w. 0. Anm. 37).



312 Besinnung auf die Sakramente

charakter des Wortes hin aufzuschlieBen. Das Wort und das sakramen-
tale Zeichen, besser: das aus Wort und Handlung gebildete sakramen-
tale Zeichen ist nicht Zeichen einer sachhaften Wirklichkeit — der Gnade,
des Christusmysteriums oder wessen auch immer —, sondern schépfe-
risches, Gemeinschaft begriindendes Zeichen eines personalen Handelns
Gottes an uns. Natiirlich bleibt es dabei: Das Wort klirt den Sinn der
Handlung, die Handlung verleiblicht diesen Sinn. Aber es geschieht
mehr. Die vom Wort beherrschte Gesamthandlung 143t nicht nur etwas
verstehen und erkennen, sondern sie 1ift etwas wirklich werden: Ge-
meinschaft des Menschen mit Gott. Wir kénnen es mit P. Schoonen-
berg 110 erhellen durch die Unterscheidung zwischen dem blo8 dem Er-
kennen zugeordneten «Signal» und dem gemeinschaftsstiftenden Zei-
chen: Letztere sind nie «nur» Zeichen oder Symbol, sondern stets Wirk-
lichkeit setzend, und zu dieser Gruppe gehoéren die Sakramente. Wir
konnen auch in einer gewagten Formulierung sagen: Die Sakramente
sind Gesten Gottes an uns. So wie ein BlumenstrauBB, verbunden mit
einem Gliickwunsch, ein intensiveres Freundschaftswort ist als ein Gliick-
wunsch allein, wie ein Handschlag ein miindlich gegebenes Einverstind-
nis bekriftigt, so ist das Sakrament als Geste gleichsam einfach die voll-
menschliche Art, wie das Wort Gottes uns begegnet und uns einfordert.
Die gliicklichsten Vergleichsfille haben wir, so merkwiirdig es klingen
mag, im Bereich der Rechtsvorginge. Die Unterzeichnung eines Ver-
trages etwa ist ja nicht nur die Information dariiber, dal man einver-
standen ist, sondern die durch den Namenszug worthaft gemachte Geste
des jetzt, in diesem Augenblick, beginnenden und verldBlichen Einver-
stindnisses. Der Ehevertrag wird wirksam durch den Handschlag und
die dabei gesprochenen Worte. Gerade unter dem Aspekt verleiblich-
ter Worthaftigkeit haben solche Rechtsvorgidnge eine bedeutsame Nahe
zum Wesen des Sakramentes.

Schon im Licht dieser, noch ganz auf den gottlichen Pol des Ge-
schehens konzentrierten Uberlegung — die eigentlich nichts anderes ist
als das klassische Verfahren der Analogiensuche 111 — zeigt sich der Be-
ziehungsreichtum der Sakramente. Das Gesten-Machen ist urmenschlich.
Das «reine» Wort gibt es im Grund gar nicht. Wenn wir uns vergegen-
wirtigen, dafl schlieBlich Stimmklang, Tongebung, Tempo ebenso zur

110 Vgl. P. SCHOONENBERG, Inwieweit ist die Lehre von der Transsubstantia-
tion historisch bestimmt? Concilium 3 (1967) 305-311, bes. 309 ff.

1t Zum Verfahren theologischer Analogie bei Thomas vgl. PEscH, Theol. der
Rechtfertigung, 606-628.



Besinnung auf die Sakramente 313

Gestik des Wortes gehoren, wie die vielfiltigen bildlichen Assoziationen,
die jedes Wort hervorruft und die wir z. T. sogar direkt anstreben, dann
gibt es grundsitzlich kein Wort ohne seine leibliche Seite in irgendeiner
Form. Wenn wir also das Sakrament als Geste verstehen und diese Ge-
ste als Leib des Wortes aus anthropologischen Griinden fiir sinnvoll,
wenn nicht gar notwendig erachten, dann haben wir damit das klassische
Konvenienzargument fiir die Sakramente, das aus der Wesensstruktur
des Menschen heraus argumentiert, sprachphilosophisch neu formuliert.

Ist das Sakrament aber Geste, dann ist es personale Tat auf mensch-
liche Weise, das heiBt es ist personale Beziehungsstiftung, die den Men-
schen als Person engagiert. Bedenkt man nun hinzu, daf diese Geste
vollzogen wird in der Kult feiernden Gemeinde und durch sie, und daf3
der verstehbare Gehalt dieser Geste, das, was sie ausdriickt, das durch
Christus uns erworbene Heil in seiner aktuellen Prisenz ist, dann zeigt
sich schon von hier aus in einem sachlichen Sinne das Sakrament als
objektiver Hohepunkt der Begegnung Gottes mit dem Menschen, weil
deren objektive Konzentration nach all ihren Sachmomenten.

b) Das Sakrament als Feier. Dem ist nun der subjektive, mensch-
liche Pol entgegenzuhalten. Haben wir bisher in analoger Weise zu be-
schreiben versucht, was Gott im Sakrament tut, so mu nun phéino-
menologisch beschrieben werden, wie der Mensch das realisiert. Es ge-
niigt nicht zu sagen: im Glauben. Da der Glaubende iiberall in seinem
Leben das Nahekommen Gottes in seinem Glauben zu realisieren hat,
wire dann das ganze Leben Sakrament. Der Versuch, von der mensch-
lichen Seite her das Spezifische des sakramentalen Geschehens zu be-
schreiben, st6Bt auf den Begriff der Feier. Feiern hei3t nicht, aus dem
normalen Leben flichen und es vergessen, wohl aber, aus dem fiir kurze
Zeit gewollten Abstand vom Alltag heraus der wahren Tiefe und Bedeu-
tung des Lebens innewerden, und zwar in einer Gemeinschaftsaktivitit.

Auf das Sakrament angewandt hei3t das: Der Glaube wird hier
nicht etwa aus der Pflicht des Alltags entlassen, aber er darf in einer
Gemeinschaftshandlung der Glaubensgemeinschaft, also der Kirche, der
wahren Tiefe und Bedeutung seiner selbst inne werden 2. Der Glaube,
der sonst stindig den Fragen, Anfechtungen und Aufgaben des Lebens

112 Unter diesem Aspekt hat B. LANGEMEYER eine tiefe Wesendeutung des
Sakramentes und des kirchlichen Gottesdienstes iiberhaupt vorgelegt: Der Gottes-
dienst der Pilger und Fremdlinge. Lebendiges Zeugnis, Oktober 1966, Heft 2/3/4,
124-144.



314 Besinnung auf die Sakramente

ausgesetzt ist, darf in der Sakramentshandlung ganz konzentriert und
fraglos einmal bei sich selber, und das heit: bei seinem Gegeniiber,
bei Gott sein, indem hier zusammenfassend und ohne Verstindigungs-
schwierigkeiten unter Gleichgesinnten ausgesprochen und im Zeichen
vollzogen wird, worum es im Glauben geht.

Versteht man das Sakrament so als Feter des Glaubens, dann wird
deutlich erstens: daf3 das Sakrament, wie es Zeichen Gottes ist, so auch
zugleich Glaubenszeichen der Glaubensgemeinschaft ist, ohne daBl schwir-
merische Konsequenzen in Richtung auf eine Beliebigkeit dieses Zei-
chens die sofortige Folge sein miillten; zweitens: daBB das Sakrament
Ausdrucksform des Glaubens in konzentrierter Weise ist, weil hier un-
gebrochen und gesammelt das gehort, bekannt, in der Gemeinschaft voll-
zogen wird, was des Glaubens ist; drittens: da das Sakrament von der
beherrschenden Funktion des Wortes lebt, ohne deshalb je auf die dulere
Symbolik verzichten zu kénnen, denn keine Feier kann auf ihre Sym-
bolik, ihr Zeremoniell verzichten, und dieses Zeremoniell schafft ander-
seits gerade dem Wort die besondere Situation, in der es gesammelter
als sonst laut werden und tiefer als sonst treffen kann; viertens: daf}
das Sakrament eine innere Notwendigkeit des Glaubens ist, ohne zur
Zusatzforderung zu werden, denn alle und gerade die tiefgehendsten
menschlichen Grundvollziige bediirfen von Zeit zu Zeit der Riickbesin-
nung auf das eigene Wesen, sozusagen des Urlaubs bei sich selbst, um
den Belastungsproben der Wirklichkeit standhalten zu kénnen. So zeigt
sich das Sakrament auch nach seiner subjektiven Seite als Héhepunkt
der Glaubensexistenz, nicht weil es einer besonders hochgespannten, af-
fektiven Bewegung zu seinem Empfang bediirfte, sondern weil im Sakra-
ment in gesammelter Form alles vorkommt, was die Glaubensexistenz
des Menschen ausmacht. Von hierher 148t sich denn auch noch im Be-
reich des unausdriicklichen und gar des anonymen Glaubens die (un-
institutionelle) Sakramentalitit entdecken, ndmlich in allen Formen von
Symbolik und Feier, in denen sich eben jene Vollziige auf sich selbst
besinnen, denen die traditionelle Lehre die Qualitit des wvotum sacra-
mentt zuspricht 113,

¢) Sakrament als individualisiertes Heilswort. In diese zunédchst auf
die Gemeinschaftshandlung blickende Interpretation des Sakramentes
1aBt sich nun miihelos der Gedanke Luthers vom Sakrament als indi-

113 Jede Symbolik der Liebe, des Vertrauens, der Gemeinschaft usw. wére in
diesem Sinne «anonymes Sakrament».



Besinnung auf die Sakramente 315

vidualisiertem Heilswort aufnehmen. Die Gemeinschaft trigt und ent-
faltet zwar die Feier, aber sie tut es zuletzt zugunsten des einzelnen
Teilnehmers als einzelnen: Jeder einzelne tritt zum Sakrament hinzu.
Damit wird in der Tat eine bestimmte Schwiche der Predigt aufgeho-
ben. In der Predigt kann ich mich innerlich davonstehlen, kann sagen:
Ich bin nicht gemeint, mir gilt das nicht. Empfange ich das Sakrament,
dann kann ich das nicht. Vor der Gemeinde wird mir individuell das
Wort des Heiles zugesprochen, wird es mir im Symbol ganz individuell
zugeeignet. Der Empfidnger, den Fall der Fiktion ausgenommen, voll-
zieht als Hinzutretender sein individuelles Glaubensbekenntnis, zum Teil
in worthafter Zustimmung — man denke an das Amen beim Kommu-
nionempfang.

d) Das Sakrament als Interpretation von Wort und Glauwbe. Nimmt
man das Gesagte zusammen, dann bringen die Sakramente letztverbind-
lich das Wesen des Wortes Gottes einerseits und des ihm antwortenden
Glaubens anderseits heraus 4. Sie bringen heraus, dal Wort und Glau-
be nicht etwas Allgemeines sind, nicht irgendwo gesagt und irgendwo
in einer Art Kollektivgeddchtnis der Kirche aufbewahrt — heile es nun
Lehramt oder depositum fider —, sondern sich je und je beim konkreten
Menschen in konkreter Situation ereignend, welche Situation stets eine
zwischenmenschliche Situation ist. Hier trifft das Wort Gottes den Men-
schen, stellt ihn und wird se beantwortet oder eben nicht beantwortet.
Fragt man nach der Eigenbedeutung oder nach der « Notwendigkeit» des
Sakramentes neben dem «bloBen» Glauben, dann moéchte man im Sinne
des scholastischen Konvenienzbeweises sagen: Wegen dieser Situations-
bezogenheit, auf die es gerade bei Wort und Glaube ankommt, «muB3»
es Sakramente geben, weil die Predigt an die Allgemeinheit allein das
noch nicht letztverbindlich deutlich macht.

Diese theoretischen Uberlegungen kénnen wir abschlieBen, indem
wir nun noch einmal die Frage stellen: Bringen die Sakramente eine
plentor gratia? Es muB dies jetzt als eine schlechte Fragestellung er-
scheinen. Natiirlich kann man sagen: Ceferis paribus: Ja! Aber dieses
ceteris paribus gibt es faktisch nicht. Ein Glaube, der noch nicht von

114 Vgl. dazu G. EBELING, Erwidgungen zum evangelischen Sakramentsver-
stindnis. In: Wort Gottes und Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der Kon-
fessionen (= Gesammelte Aufsitze). Gottingen 1964, 217-226. Wir verdanken
diesem Aufsatz wichtige Anregungen fiir unseren systematischen Versuch.



316 Besinnung auf die Sakramente

innen heraus zur vertiefenden, sammelnden Form der Feier dringt, wird
eben deshalb auch aus der Sakramentsfeier keine Frucht fiir eine inten-
sivere Glaubensexistenz gewinnen kénnen. Weil, wie gezeigt, der Glaube
und {iiberhaupt das gesamte subjektive Mittun des Sakramentenemp-
fangers nicht etwa nur « Vorbedingung» fiir den «fruchtbaren Empfangy,
sondern Wesensteil des Sakramentes selbst ist, deshalb ist alles, was
im Sakrament geschieht, in die ganze Unwiégbarkeit der Gnadenfiihrung
Gottes an einen Menschen hineingestellt, so daf} ich n concreto nie sagen
kann, ob ein Sakramentenempfang einen Menschen auf dem Wege zu
Gott weitergebracht hat, als der Glaube ihn ohnehin schon gebracht
hat. DaB das Sakrament eine gréBere Gnade gibt als der «bloBe» Glau-
be, kann ich also nur unter Absehung von der unkonstatierbaren sub-
jektiven Komponente des Sakramentes sagen. Welchen theologischen
Sinn und welch eine praktische Bedeutung kann aber solch eine ab-
strakte Aussage dann noch haben? Wir haben theologisch und seelsorg-
lich die Sakramente innerhalb der Relation von Wort und Glaube so tief
wie moglich zu verstehen und zu verankern, alles andere ist Gottes Sache.

3. Pastorale Konsequenzen

a) Die rvichtige Form des Umgangs mit den Sakramenten kann nie-
mals eine Art «Sakramentenkonsum» sein. Gemeint ist damit jene ge-
langweilt-gleichgiiltige Routine, die sich die Sakramente, vor allem Bufle
und Eucharistie, bei jeder Gelegenheit verschafft, ohne sich viel zu den-
ken oder sie in personlichem Mitvollzug buchstédblich zu «empfangeny.
Gemeint ist aber auch jene gutgemeinte Geschiftigkeit, die meint, gera-
de eine solche Sakramentenpraxis der «Objektivitit» der Sakramente
schuldig zu sein. Nicht gemeint ist jene freudige Wertschitzung, die
sich durchaus auch in hdufigem Zutritt duBern kann. Gemeint ist nur
der hiufige Empfang um jeden Preis. Hinter dem «Sakramentenkonsumn»
steht letztlich ein irriges Verstindnis von der Objektivitdt des Sakra-
mentes. Die objektive Giiltigkeit des Sakramentes liegt in seiner gott-
lichen Stiftung, die der Mensch auch nicht durch MiBbrauch vereiteln
kann. Sie beruht sozusagen auf der Treue Gottes zu seinen Anordnungen.
«Objektivitdt» bedeutet aber niemals Dispens vom personlichen, hochst
«subjektiven» Mittun. Der in diesem Zusammenhang eingefiihrte Be-
griff der Wirksamkeit der Sakramente ex opere operato 11°> entbindet nicht

115 Vgl. dazu, was die Lehre der Scholastik angeht, PEschH, Theol. der Rechtf.,



Besinnung auf die Sakramente 317

von der personlichen Tat im Sakramentenempfang, sondern will den
Empfinger vor dem unwiirdigen Spender schiitzen, will also besagen: Weil
das Sakrament giiltiges Zeichen Christi ist, erleidet der Empfinger keine
Einbule durch eine etwaige schlechte subjektive Verfassung des Spenders.

Ziel der Seelsorge kann also allein ein solcher Zutritt zu den Sa-
kramenten sein, bei dem der beschriebene sachliche Hohepunkt der Glau-
bensexistenz gelingen kann, der das Sakrament selber ist. Das bedeutet
— um einen vielleicht naheliegenden Einwand zugleich mitzubeantwor-
ten —: Auch die psychologische Seite der Sache kann gar nicht aus der
Debatte herausgehalten werden. Mittun, personlicher Mitvollzug ge-
schehen nicht jenseits der psychischen Anlagen und Kréfte eines Men-
schen, sondern mit und in ihnen. Und das MalB der psychischen Krifte
kann verschieden sein von Mensch zu Mensch, ja in einer gewissen Durch-
schnittlichkeit von Epoche zu Epoche. Die Frage also: Was kann ich,
als Sakramentenempfidnger, schaffen? ist gerade im Licht der Situations-
gezieltheit der Sakramente keineswegs des «Subjektivismus» verdéchtig,
sondern iiberaus legitim. Und die Antwort kann sehr verschieden sein.
Es ist Pflicht des Seelsorgers, dabei zu helfen, in Ehrfurcht vor den
Wegen Gottes die rechte Form zu finden und nicht alles iiber den Lei-
sten der praktischen RegelmiBigkeit schlagen zu wollen, auch wenn da-
durch der ohnehin nur scheinbar kontrollierbare «Erfolg» wacklig wird.
Vom Wesen des Sakramentes her ist kein Kriterium fiir die Haufigkeit
des Sakramentenempfanges zu gewinnen.

b) Eine weitere pastorale Konsequenz Laft sich zusammenfassen unter
dem Stichwort « Formechtheit». Wenn die Sakramente all das sein sollen,
was wir beschrieben haben, dann miissen ihre Symbole verst@ndlich sein,
und zwar moglichst spontan, ohne die Notwendigkeit eines langen Kom-
mentars. Das ist sehr schwer, weil die Riten der Sakramente alt sind
und in ihrer Form, selbst in ihrem rituellen Grundbestand, aus einem
fremden Kulturkreis stammen. Ein Handschlag sagt uns ohne lange
Erkliarung etwas, und ein Blumenstraul3 sagt mir, was gemeint ist, ohne
daB ich erst seine Bestandteile analysieren mu3. Um aber die Symbolik
einer Salbung mit Ol zum Sprechen zu bringen, miite einem ja erst
einmal im Sonnenbrand der Wiiste die Haut ausgedérrt und zersprun-
gen sein, weil man vergessen hat sich einzucremen. Oder: um die mehr-

805; 815. Dort weitere Literatur und Stellennachweise. Zur Geschichte des Be-
griffes vgl. Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 31, Heidelberg-Graz 1962, 465—468.



318 Besinnung auf die Sakramente

schichtige Taufsymbolik zu verstehen, diirften wir ja nicht in wenigen
Stunden den GroBen Teich iiberqueren konnen, diirfte uns eine Luxus-
dampferfahrt iiber den Ozean nicht als einer der gréBten Geniisse gel-
ten; wir miiliten vielmehr das Wasser als Inbegriff des Grauens und
des Untergangs erlebt haben; héchstens eine Uberschwemmungskata-
strophe jagt uns vielleicht noch Gefiihle ein, die denen angesichts des
Meeres dhnlich sind. Umgekehrt — die Taufsymbolik ist ja mehrsichtig —
miilte es etwa, wie z. B. in Formosa, zur normalen Hoflichkeit gegen-
iiber Gésten gehoren, ihnen beim Eintritt ins Haus ein erfrischendes
Bad anzubieten, und sei es auch nur durch einen Wasseriibergul3 sei-
tens der Dame des Hauses. So aber erleben wir, daf3 die Sakramente
uns aufgrund ihres Rituals fremd und manchmal geradezu lebensfern
sind. Wir miissen dann «erkldren», wir miissen aus Geschichte und Theo-
logie lange Kommentare zusammenstellen, miissen fragen: Was bedeu-
tet das? Wir bekommen darauf eine Antwort, und dann «verstehen»
wir. Aber ein Blumenstraul3 verliert seinen Reiz, wenn ich erst erkldren
muB, was er bedeutet. Und auch einen Liebesbrief analysiere ich ja nicht
erst auf Satzbau und Wortwahl, ehe ich ihn verstehe. So erschwert uns
das Alter und die Fremdheit der Kultsymbole der Sakramente das spon-
tane Verstehen, das eigentlich solchen Symbolen einzig angemessen wire.

Hier ist nun einfach nicht alle Not zu beheben — wenngleich die
Tiefenpsychologie uns heute tiber die erstaunlich tiefe psychische und
archetypische Verankerung der sakramentalen Grundsymbole belehren
und dadurch vor allzuviel Pessimismus hinsichtlich der vielberufenen
«Kultunfihigkeit» des modernen Menschen ebenso warnen kann wie vor
einer Bilderstiirmerei innerhalb der Liturgiereform! Immerhin, um der
Kontinuitdt und Einheit der Kirche willen ist stets einiges an den Sa-
kramenten, eben vor allem die Grundsymbole — Wasser, Brot, Ol usw.
— auch trotz gewisser Fremdheiten einfach hinzunehmen. Aber viel wire
erreicht, wenn im iibrigen die Form der Symbole so echt wie nur mog-
lich gemacht werden koénnte. Sie ist heute oft so stilisiert, daf es sich
nur noch um Symbole von Symbolen handelt. Die praktischen Probleme,
die hier entstehen, mag man sich ausrechnen. Die Liturgiereform hat
wenigstens den Weg zu ihrer Losung betreten. Die Fragen erstrecken
sich von der Form und Machart der Hostien iiber die Gestalt der Zere-
monien, die liturgische Sprache, die Frage ganz neuer Formen (Haus-
eucharistie usw.) bis hin jetzt endlich — hier hat Luther seit 1520 ein
wahres Anliegen vergeblich gepredigt — zum landessprachlichen Kanon,
der deshalb von so unabsehbarer Bedeutung ist, weil die Verkiindigung



Besinnung auf die Sakramente 319

des Erbarmens Gottes mit den Menschen: «Das ist mein Leib, der fiir
euch hingegeben wird», endlich wieder horbar ist 16, Nicht alles ist hier
auf einmal zu erreichen. Es wird auch einen legitimen Pluralismus je
nach Regionen geben miissen. Aber dafl die Formechtheit eines der wich-
tigsten Probleme sachgemidBen Sakramentenvollzugs ist, kann vom We-
sen des Sakramentsgeschehens her gar nicht bestritten werden. Sonst
bleiben die Sakramente fiir immer ohne Chance, der Raum zu werden,
in dem sich der Hohepunkt der Glaubensexistenz ereignen kann.

c) Als letzte pastorale Konsequenz nennen wiv die Frage der «Insti-
utionalisierung» des Sakramentenempfangs und damit den ganzen Kom-
plex von Gewohnheit und Herkommen in der Sakramentenpraxis. Nicht
selten wirkt gerade dieses Institutionelle fiir die Sakramentenpraxis so
belastend. Nicht nur, daB3 die Sakramente nach festen Vorschriften, nach
«Rubriken» vollzogen werden miissen. Es sind dariiber hinaus feste Re-
gelmdBigkeiten des Empfanges vorgeschrieben und gefordert. Ein viel-
faltiges «Du mufBit» scheint die Sakramente einzurahmen. Wenigstens
einmal jahrlich Kommunionempfang, und zwar zur Osterlichen Zeit,
heiBt die Minimalforderung. Nach schwerer Siinde zuerst Beichte, dann
erst Kommunion, hei3t die eiserne Regel. Kirchliche Trauung, bei Ge-
fahr der Nichtigkeit, sagt das kirchliche Rechtsbuch. Und auch wo nicht
gleich «Nichtigkeiten» auf dem Spiel stehen, gibt es das «Du muBt» und
«Du solltest eigentlich». Sonntiglicher Kommuniongang und 4-6 wochige
Beichte machen noch immer den «guten Katholiken», sonntéiglicher MeB3-
besuch immerhin noch den «praktizierenden». Kann das gut sein, die
Sakramente, die die kirchliche Ausdrucksgestalt des unerzwingbaren
Glaubens sind, unter ein «Mu3» zu stellen? Kann es gut sein, mit den
Sakramenten so umzugehen, wie man regelmiBig ein Bad nimmt und
nach einigen Tagen die Wische wechselt?

Nun, was das «Du muflt» anbelangt, so werden wir uns tatsidchlich
an einigen neuralgischen Punkten der Sakramentenpraxis noch einige
mutige theologische Gedanken machen miissen *7. Immerhin, die Ab-
lehnung jeder Version eines « Du muBt» einerseits und die Zuriickweisung
des «Sakramentenkonsums» anderseits soll kein Plddoyer fiir einen sa-
kramentalen Minimalismus sein. Wir sagten schon: Die Einsicht, das

116 1520 taucht bei LUTHER zum erstenmal die Forderung nach dem landes-
sprachlichen Kanon auf, ndmlich im Sermon von dem neuen Testament, d.i. von
der heiligen Messe, WA 6/353-378: 362 (¢«Zum sechzentenn»); Cl 1/299-322: 307 {.

17 Vgl w. o. S. 292 ff.



320 Besinnung auf die Sakramente

Sakrament sei Hohepunkt der Glaubensexistenz, bedeutet nicht, es diirfe
nur empfangen werden, wenn intensivster seelischer Mitvollzug méglich
ist. Wann ist das schon der Fall, und vor allem: wann wissen wir vor-
her, daB es der Fall sein wird? Das Sakrament ist Héhepunkt der Glau-
bensexistenz in einen sachlichen Sinne, sofern alle Momente der Begeg-
nung zwischen Mensch und Gott hier in einem einzigen Vorgang zusam-
menlaufen. Auch der niichtern und ohne seelische Hochgestimmtheit im
Alltag sich bewdhrende und manchmal schier sich verschleiende Glau-
be hat im Sakrament diesen sachlichen Héhepunkt. Es gibt auch einen
alltdglichen Umgang mit den Sakramenten, der mit Sakramentenkon-
sum nichts zu tun hat. Fiir diesen alltiglichen Umgang ist gerade das
Institutionalisierte, die feste Regel in Form und Héufigkeit zuletzt nicht
Last, sondern befreiende Wohltat. Sie befreit von der erdriickenden
Notwendigkeit, jeden Zutritt zu den Sakramenten stets nach allen Fak-
toren aus letzter personaler Entscheidung aufbauen zu miissen. Man
kann die Forderung nach solch letzter, personaler Entscheidung, die
«je jetzt» geschehen miisse, mit viel Pathos erheben. Gewachsen ist ihr
kein Mensch. Schon in allgemein menschlichen Dingen nicht und auch
nicht im christlichen Leben. Ehrliche Selbsteinschitzung wird also die
«Entlastungsfunktion der Institution» (A. Gehlen), die entlastende Hilfe
der regelmdBigen Form nicht hochmiitig von sich weisen 18 Das scheint
z. B. auch die stdrkste Legitimation des Sonntagsgebotes zu sein — nur
darf man dabei im Fall des Zuwiderhandelns nicht gleich mit der Hélle
drohen. Es ist also ein echter Ausgleich zwischen Institution und per-
sonalem Mitvollzug anzuzielen, der jeden « Konsum» ausschlieBt. Dieser
Ausgleich kann nicht noch einmal institutionalisiert werden. Er muf}
in der Freiheit der Kinder Gottes gefunden werden und er kann schon
innerhalb ein und desselben Christenlebens verschiedene Formen anneh-
men. Die einzige Orientierung wird immer bleiben miissen; Sakramente
wollen nicht konsumiert, sondern empfangen werden. Nur so stehen
dann die Sakramente selbst am stirksten dafiir ein, daB der Mensch
nichts als Empfangender ist, den Gott beschenkt.

Der rote Faden, der unsere ganzen Uberlegungen durchzog, war
der Blick auf die moderne, angefochtene Glaubenssituation und daher

18 Zur «Entlastungsfunktion der Institution» vgl. die anthropologischen Ana-
lysen bei A.GEHLEN, Anthropologische TForschung. Zur Selbstbegegnung und
Selbstentdeckung des Menschen (rowohlts deutsche enzyklopddie, 138). Hamburg
31965, 69-77.



Besinnung auf die Sakramente 321

die Notwendigkeit, auch das Wort von den Sakramenten auf die Frage
des Glaubenkoénnens und Glaubendiirfens zu konzentrieren. Die Schirfe
und AwusschlieBlichkeit, mit der sich christliche Existenz heute auf die
Frage des Glaubenkdnnens zuspitzt, hat auf den ersten Blick etwas Be-
driickendes. Man scheint in so etwas wie eine zu diinne Luft zu geraten,
unendlich viel an schoner, gewachsener Tradition und lebendigem kirch-
lichem Brauchtum scheint zugrundegehen zu miissen, weil es in der Kon-
zentration auf die Glaubensfrage keinen rechten Ort mehr hat. Umge-
kehrt tauchen Unruhe stiftende neue Fragen auf, die frither keiner auch
nur zu denken gewagt hdtte. Man darf als Christ und Theologe nicht
mutlos werden. Man darf vor allem dem Ernst dieser Iragen nicht aus-
weichen unter Hinweis darauf, «wie schon es doch frither war». Das
Ende konnte sein, daBl das Haus der Kirche, das «voll Glorie schauet»,
sehr leer ist, das Fremdenheim nebenan aber iiberfiillt.

Wir diirfen sogar umgekehrt sagen: Selbst um den Preis einer ge-
wissen Distanzierung von viel gewachsener kirchlicher Tradition ist die
Konzentration auf die Frage des Glaubenkénnens auch eine Chance. Wer
mochte denn etwa in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts Christ
oder gar Seelsorger gewesen sein? Unsere Chance ist, alles, was der Glau-
be zu sagen oder zu bekennen hat, heute zu sagen wie Variationen iiber
ein einziges groBes Thema, das etwa formuliert werden kénnte: Zur Frei-
heit hat uns Christus befreit. Oder: Gnade und Friede euch — in einer
Welt ohne Frieden; oder ganz einfach: Fiirchtet euch nicht! Auch das
Wort von den Sakramenten, von ihrer « Notwendigkeit», von ihrem wort-
haften Wesen, mul3 dieses eine groBe Thema des Glaubens heute un-
iiberhorbar zum Klingen bringen.



	Besinnung auf die Sakramente

