
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Eine Anmerkung zum Problem der Demokratisierung im Bereich der
kirchlichen Lehrunfahlbarkeit

Autor: Schmaus, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Schmaus

Eine Anmerkung
zum Problem der Demokratisierung

im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

Das heute weithin zur Anerkennung gekommene Prinzip der
Demokratisierung macht auch vor der Kirche nicht halt. Es drängt über das

im Zweiten Vatikanischen Konzil entwickelte Selbstverständnis der
Kirche hinaus und zieht dessen Grundlinien weiter aus. Es liegt im
sprachlichen Bedeutungsfeld, zu welchem die Begriffe Freiheit,
Mitsprache, Mitberatung, Mitbestimmung, Mitentscheidung usw. gehören,
und stellt eine Gegenposition zu dem Geiste dar, der mit den Worten
Autorität, Hierarchie, Depression, Patriarchalismus usw. gemeint ist.
Die Diskussion, ob und inwieweit die Kirche demokratisiert werden
kann und soll, ist in vollem Gange. Es läßt sich nicht verkennen, daß

sich im großen und ganzen zwei Gruppen gegenüberstehen. Die einen

begegnen dem Eindringen des Demokratischen in die Kirche mit
Reserve, ja mit Mißtrauen und Sorge. Die anderen erwarten von ihr alles

Heil und fürchten, daß es zu verhängnisvollen Folgen käme, wenn sich
die Kirche gegen die Demokratisierung sperren würde (besonders H. Hoef-

nagels). Von der ersten Gruppe wiederum sind die einen gegen Wort und
Sache, die anderen mehr gegen das Wort als gegen die Sache. Sie haben
Bedenken gegen das aus der politischen Sphäre stammende und mit
bestimmten politischen und naturphilosophischen Vorstellungen, z. B.

mit der Vorstellung, daß alle Gewalt vom Volke ausgehe, verknüpfte
Wort. Sie meinen, die Sache würde zutreffender mit den biblischen und
theologischen Termini von der Kollegialität, der Brüderlichkeit, der
Partnerschaft zum Ausdruck gebracht. Indes, diese Termini stellen nicht
so präzise, so durchschaubar und auch nicht so emotional dar, was die



256 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

vom Geiste des Demokratischen bewegten Gläubigen fordern. Zudem
läßt sich sagen, daß auch die zuletzt genannten Ausdrücke einen
politischen und auf jeden Fall einen weltlichen Beigeschmack haben. Sie

haben erst dadurch theologische Valenz erhalten, daß sie, obwohl sie

ursprünglich in anderen Bereichen beheimatet waren, für die Darstellung

theologischer Sachverhalte verwendet wurden, übrigens ein für die

Theologie unentbehrlicher Sprachvorgang. Es ist anzunehmen, daß dem

Worte von der Demokratie im theologischen Sprachfelde Ähnliches
beschieden sein wird. Das Entscheidende ist also die Sache.

Das Problem besteht darin, wie weit die Kirche, wie weit ihre
Grundstruktur und ihr Glaubensleben der Demokratisierung zugänglich
sind. In der Beantwortung dieser Frage ist als selbstverständlich
vorausgesetzt, daß die Kirche ein Gebilde eigener Art ist, insofern ihre
Grundgestalt, ihr Grundinhalt und ihre Grundaufgaben auf Weisungen Jesu
Christi oder wenigstens der Apostel zurückgehen. Sie stammen aus der
Überlieferung und haben Anspruch auf Annahme und Anerkennung,
insoweit sie überliefert sind. Sie sind jedem menschlichen Bemühen
vorgegeben. Ihnen gegenüber sind daher der eigenen schöpferischen Kraft
des Menschen Schranken gesetzt. Struktur, Inhalt und Aufgabe der
Kirche können nicht beliebig geschaffen, bestimmt oder verändert werden.

Der Satz «Alle Gewalt geht vom Volke aus» gilt daher im Bereiche
der Kirche nicht. Dennoch hat er keine geringe Bedeutung. Das von
Christus her Überlieferte drängt nämlich nach Annahme, nach Explikation,

nach Proklamation, nach Aktualisierung. Es ist ja nicht wie ein
steinernes Denkmal, sondern eine lebendige Kraft, die jeweils der
geschichtlichen Konkretisierung bedarf. Nur in der sich wandelnden
Konkretisierung gewinnt das Überlieferte eine Wirksamkeit, von der es im
ersten Timotheusbrief (1 Tim 1,5) heißt: «Das Ziel der Verkündigung
ist Liebe aus reinem Herzen, aus gutem Gewissen und aus ungeheuchel-
tem Glauben.» Hier tut sich die Türe für demokratische Elemente auf.

Die Konkretisierung ist gesellschaftlich bedingt. Sie kann sich nur in
der vielfältigen geschichtlichen Wirklichkeit vollziehen. Ohne
gesellschaftlich bedingte Verleiblichung bliebe das Überlieferte menschenfern
und ohne Heilseffizienz. Naturgemäß kann dabei der soziologische Faktor
überspannt werden. Diese Gefahr bringt die Sache selbst mit sich. Wenn

z. B. das der katholischen Kirche charakteristische «besondere» Priester-
tum als eine ausschließlich soziologisch zu verstehende Institution
interpretiert wird, die ihre Entstehung einer bestimmten geschichtlichen Situation

verdankt und daher in wesentlich veränderten gesellschaftlichen



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 257

Situationen wieder abgeschafft werden könne, und zwar zu Gunsten des

allen Getauften gemeinsamen Priestertums, so liegt ein Fall nicht der

Konkretisierung, sondern der Überwucherung des Überlieferten durch
gesellschaftliche Komponenten vor. Indes, die Notwendigkeit und das

Gewicht der auch gesellschaftlich geprägten geschichtlichen Konkretisierung

erleidet durch Fehlleistungen keine Einbuße. Die Beachtung der
demokratischen Faktoren verdient daher keine Verdächtigung.

Für die Durchführung der Problematik ist eine Differenzierung
notwendig. Sie wird denn auch in der heutigen Diskussion mit Nachdruck
betont. Man hat sich angewöhnt, unter dem Aspekt der Demokratisierung

der Kirche zwischen dem Bereich des Hirtenamtes (dem
Rechtsbereich) einerseits und dem Glaubensbereich bzw. dem sakramentalen
Bereich andererseits zu unterscheiden. So fruchtbar eine solche

Unterscheidung ist, so lassen sich diese Bereiche doch nicht trennen, so daß

die genannte Unterscheidung zwar viele Dienste zu leisten, aber keine
volle Lösung zu ermöglichen vermag. Den ersten Bereich hält man für
die Aufnahme demokratischer Elemente für geeignet oder wenigstens in
höherem Maße für geeignet.

Den zweiten hält man hierfür nicht oder wenigstens nur in
geringerem Maße für geeignet, vor allem hält man hinsichtlich unfehlbarer
kirchlicher Entscheidungen eine Demokratisierung für ungeeignet, insofern

diese ausschließlich Sache des kirchlichen Lehramtes in seinen
verschiedenen Formen sind.

Als Beispiele für die Möglichkeit bzw. die Notwendigkeit demokratischer

Elemente im Rechtsbereich wird angeführt die Beteiligung des

Gottesvolkes oder seiner Vertreter an der Bestellung des Pfarrers oder
des Bischofs oder auch an der Wahl des Papstes. Solche Vorstellungen
liegen zwar außerhalb der heutigen Praxis und Rechtsbestimmung der

katholischen Kirche. Sie stehen jedoch mit keinem Glaubensinhalt in
Widerspruch. Sie wurden in der Tat in der Vergangenheit vielfach
gepflegt und könnten daher auch heute wieder praktiziert werden, wenngleich

ihre Handhabung infolge der verwickelten gesellschaftlichen
Verhältnisse der Gegenwart einer sehr sorgsamen Überlegung und wohl auch
eines schwierigen Experimentierens bedürfte, damit nicht an die Stelle
der vielgeschmähten klerikalen «Herrschaft» eine Herrschaft von Laien
über Laien träte. Auf jeden Fall müßte die letzte Entscheidung bei dem

hierarchischen Träger der Autorität bleiben, damit nicht aus der Kirche
Christi eine parlamentarisch regierte Religionsgesellschaft wird. Diesen

Fragen soll jedoch hier nicht weiter nachgegangen werden. Sie werden

17



258 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

nur erwähnt, damit das eigentliche Anliegen der in dieser «Anmerkung»
angesprochenen Problematik besser verdeutlicht werden kann.

Es soll die Erhellung der Frage unternommen werden, ob und wie
weit auch der Glaubensbereich der Demokratisierung zugänglich ist.
Dabei soll noch eine weitere Abgrenzung gezogen werden. In den letzten
Jahren wurde manchmal mit einer emotionalen Heftigkeit, welche die

Argumente mehr verdeckte als aufdeckte, lebhaft über die Valenz
«fehlbarer» kirchlicher Lehraussagen und die dem Katholiken obliegende
Verantwortung gegenüber nichtunfehlbaren kirchlichen Lehraussagen
gestritten. Auch dieser Bereich soll in unseren Überlegungen ausgeklammert
bleiben. Es soll aus dem Gebiet der kirchlichen Lehrfunktion nur jener
Fall herausgehoben werden, welcher die unfehlbaren Entscheidungen der
für unfehlbare Entscheidungen zuständigen Träger des Lehramtes
betrifft. Anlaß zu dieser Frage gibt die weite Verbreitung einer demokratischen

Atmosphäre, die sich nicht selten zur Forderung nach der vollen

Demokratisierung der Kirche verdichtet und sich mit einer starken

Widerwilligkeit gegen das Erste Vatikanische Konzil verbindet, sowie

die aus der Theologie seit langem, am klarsten von Kardinal H. Newman

vertretene, vom Zweiten Vatikanischen Konzil aufgenommene Lehre von
der Unfehlbarkeit des Gottesvolkes im Glauben (Konstitution über die

Kirche «Lumen gentium», Nr.12), d. h. in der Bezeugung des Glaubens. Die
unfehlbaren Lehraussagen der zuständigen Träger des Lehramtes (des

Papstes und des Kollegiums der Bischöfe mit dem Papst an der Spitze)
können daher ihre Funktion sinnvoll nur im organischen Zusammenhang
mit dem Gottesvolk, wenn auch nicht in Abhängigkeit von ihm ausüben.

Der Papst kann in einer unfehlbaren Erklärung nicht beliebige religiöse
Aussagen bieten, sondern nur den überlieferten Glauben des Gottesvolkes.
Er artikuliert, klärt, entfaltet den Glauben der Gesamtheit. Es ist
gelegentlich notwendig, diesen zu läutern und von eingedrungenen
abergläubischen Fremdkörpern zu befreien. Aber der Papst spricht immer
als Haupt, wenn auch nicht im Auftrag des Gottesvolkes, dessen Glied

er selbst ist. Als Repräsentant der Gesamtkirche spricht er im Namen
der Gesamtkirche seinen und ihren Glauben aus. In seinem Wort erhält
das Glaubenswort der Kirche konkrete, geschichtliche, durch die
Zeitverhältnisse herausgeforderte Gestalt. So ist die unfehlbare Erklärung
Selbstverwirklichung des Gottesvolkes als des Leibes Christi. Es ist
verständlich, daß nach der Aussage des Ersten und des Zweiten
Vatikanischen Konzils einer solchen päpstlichen oder konziliaren Aussage die

Zustimmung des Gottesvolkes nicht fehlen kann. Sie kann nicht fehlen,



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 259

weil das Christusbekenntnis des Papstes das Christusbekenntnis des

Gottesvolkes ist und sich daher im Christusbekenntnis des Papstes jeder
einzelne Angehörige des Gottesvolkes wiederfindet. Deshalb bedarf die

päpstliche Erklärung nicht, um rechtens zu sein, der formellen nachträglichen

Zustimmung des Gottesvolkes. Der Papst ist ja von vorneherein
das Haupt der Gemeinschaft und als Haupt der Gemeinschaft deren

berufener Sprecher; er ist an den Glauben der Gemeinschaft gebunden.
In diesem organischen Zusammenhang steckt zweifellos ein stark

demokratisches Element. Dies tritt noch deutlicher in Erscheinung, wenn
man bedenkt, daß der Glaube des Gottesvolkes die fundamentale
Wirklichkeit und das fundamentale Geschehen ist und das Lehramt innerhalb
des Gottesvolkes an diesem Glauben eine Dienstfunktion auszuüben hat.
Der organische Zusammenhang ist rechtlich nicht fixiert. Er entzieht
sich wohl auch einer rechtlich fixierbaren Möglichkeit. Er liegt in der
schweren Verantwortung der Träger des Lehramtes und findet seine

Garantie in einer begrifflich nicht faßbaren Komponente, nämlich in der
Wirksamkeit des Gottesgeistes. Wenn man allerdings in der Tragweite,
welche dem Glauben des Gottesvolkes zukommt, ein demokratisches
Element sieht, darf man nicht vergessen, daß die Glaubensinhalte nicht
vom Gottesvolke selbst hervorgebracht werden. Sie sind nicht das

Ergebnis und die Frucht geschichtlicher gesellschaftlicher Entwicklungen,
deren Anwalt das kirchliche Lehramt wäre, sondern, wenigstens in ihrem
Grundbestand, Gabe Gottes, des sich nicht entwickelnden Gottesgeistes.
Der Inhalt ist zwar dem Gottesvolk anvertraut, stammt aber nicht aus

ihm.
Mit diesen Hinweisen ist der Einfluß des Gottesvolkes auf unfehlbare

kirchliche Lehrentscheidungen nicht erschöpft. Wenn die Träger
des kirchlichen Lehramtes auch unabhängig von den Wünschen und

Meinungen des Gottesvolkes Initiativen ergreifen können, so kann doch
das Gottesvolk oder ein einzelner Angehöriger des Gottesvolkes Anstöße

zu Initiativen geben oder solche verhindern.
Die damit angedeuteten Funktionen erhalten eine sehr sichtbare

Valenz, wenn wir die Ausdrücke «Opportunität» oder «NichtOpportunität»

ins Spiel bringen. Sie geben Antwort auf die Frage, ob eine kirchliche

Lehraussage angemessen oder unangemessen, heilswirksam oder

heilsunwirksam, notwendig oder überflüssig ist. Mit der Wahrheitsgeltung

sind solche Fragen noch nicht geklärt.
Für ein weiterführendes Verständnis ist zu bedenken, daß zwischen

dem Wahrheitsgehalt und der Opportunität einer Lehraussage unter-



260 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

schieden werden kann und muß. Diese Unterscheidung ist nicht
selbstverständlich. Sie setzt voraus, daß man eine Wahrheit in ihrem Ansich-
sein, in ihrer objektiven Geltung, und in ihrer Bedeutsamkeit betrachten
kann. Es ist keine leicht zu beantwortende Frage, ob es Wahrheiten

gibt, die nicht bedeutsam sind für den Menschen. Die griechische
Philosophie, an deren Begrifflichkeit sich dieses Problem entzündet hat, kennt,
wie sich zeigen ließe, solche rein objektivistische Wahrheiten nicht, wenn
man von der Sophistik absieht. Es ist zuzugeben, daß manche Thesen

im Augenblick ihrer erstmaligen Aussprache menschenfern und lebensfremd

erscheinen können; sie können sich aber später um so stärker als

Impulse erweisen, die zum Heile oder zum Unheile führen. Was
Offenbarung und Glauben betrifft, so ist das Ziel nie bloße intellektuelle
Information oder Bewußtseinsänderung, sondern immer Dienst am Heile,
Antrieb zu heilshaftem Handeln. Diese Komponente läßt sich von der

Offenbarung als göttlicher Selbstzeigung nicht trennen. Infolge unserer

Fähigkeit, zu abstrahieren, können wir jedoch die beiden in einer
Wahrheitsaussage liegenden Komponenten, das «Ansich» und das «Für uns»,
auseinanderhalten. Dieses «Für uns» soll genauer in den Blick genommen
werden.

In den kirchlichen Lehräußerungen werden für gewöhnlich einzelne

Elemente aus dem Glaubensganzen herausgehoben, sei es, daß sie gegenüber

Gefährdungen geschützt, sei es, daß sie für den Glaubensvollzug
besonders betont werden sollen. Hierbei ergibt sich eine schwere und
vielschichtige Problemlage. Sie hat unter anderem eine theologische und
eine soziologische Seite. Die theologische Problemsicht liegt darin, daß

die aus dem Ganzen mit besonderer Akzentuierung herausgehobene Wahrheit

von dem ihr zukommenden theologischen Ort weggerückt und ihr
so ein Gewicht zuteil wird, das ihr nicht gebührt. Wie die Geschichte der

Kirche zeigt, kann eine überbetonte Wahrheit so sehr das Bewußtsein
der Gläubigen Jahrhunderte hindurch beherrschen, daß andere Wahrheiten

nicht mehr hinreichend zur Auswirkung kommen.
Es steckt jedoch noch eine andere Problemseite in dem Vorgang.

Es fragt sich nämlich, ob eine solche Lehraussage um des Heiles willen
notwendig ist, ob sie dem Heile dient oder schadet, oder ob sie

überflüssig ist. Der Maßstab für das Urteil hierüber kann naturgemäß nicht
die Freude an einer Vervollständigung eines Wahrheitssystems sein,

ebensowenig die persönliche Vorliebe für bestimmte Glaubensinhalte
oder Glaubensfelder, sondern nur die Sache selbst, und zwar mit dem

Blick auf die gläubige Gemeinschaft, näherhin das Gewicht einer Wahr-



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 261

heit für das menschliche Heil, nicht nur ihre Geltungsmacht. Die
Beachtung dieser Norm ist für jede kirchliche Lehraussage von Bedeutung,
in besonderem Maße jedoch für unfehlbare kirchliche Lehräußerungen.
Durch sie erfolgt eine endgültige Bindung der Gläubigen. Mögen solche

Entscheidungen auch Anstöße für neue Entwicklungen geben, so stellen
sie doch in sich selbst eine ein für allemal geltende Antwort auf bis
dahin offene Fragen dar. Bei der Abneigung der Menschen gegen endgültige

Bindungen und im Hinblick auf die menschliche Freiheit muß mit
größter Sorgfalt geprüft werden, ob eine solche endgültige Entscheidung
notwendig ist. Es sei noch einmal betont, daß eine kirchliche
Lehrentscheidung nicht nur die Feststellung eines objektiven Sachverhaltes
bedeutet, sondern eine Aufforderung und einen Impuls, daß sie eine neue
Heilssituation mit sich bringt. Bei dieser Tragweite ist es verständlich,
daß die Kirche eineinhalb Jahrtausende hindurch mit der Darbietung
unfehlbarer Entscheidungen sehr zurückhaltend war. Papst und
Konzilien betätigten sich bei wichtigen theologischen Streitfragen in
schiedsrichterlicher Funktion, ergriffen jedoch keine Initiativen in Fragen, die

nicht Gegenstand von ernsten Meinungsverschiedenheiten waren, etwa

um der Frömmigkeit neue Antriebe zu geben. In einer Situation
allerdings, in der Kernfragen des Glaubens in den Strudel des Zweifels und
der Anzweiflung geraten, können die Träger des kirchlichen Lehramtes
nicht schweigen. Sie müssen um des Heiles willen reden. Das Zweite
Vatikanische Konzil fordert die zuständigen Glieder der Kirche auf

(Konstitution über die Kirche «Lumen gentium», Nr. 25), alle zur
Verfügung stehenden Mittel einzusetzen, um den Inhalt der Offenbarung zu
erkennen, damit sich keine sachwidrigen Thesen einschleichen können.
Die theologische Wissenschaft bietet dem Lehramt für die Wahrnehmung
seiner Aufgabe ihre Hilfe an (wenngleich sich ihre Funktion nicht darauf
beschränkt, kirchliche Lehrentscheidungen vorzubereiten oder zu funda-

mentieren).
Über Notwendigkeit und Anlaß kirchlicher Lehraussagen läßt sich

der Zweite Brief an Timotheus (4,2-4) folgendermaßen aus: «Künde das

Wort, tritt hin, ob gelegen oder ungelegen, beweise, tadle, ermahne,
mit aller Langmut und Belehrung. Denn es wird eine Zeit kommen, da
sie die gesunde Lehre nicht ertragen, sondern nach ihren Gelüsten sich

ganze Scharen von Lehrern suchen werden, weil sie nach Ohrenkitzel

verlangen. Von der Wahrheit werden sie das Ohr abwenden, den Fabeln
aber sich zuwenden. Du aber sei besonnen in allem; nimm das Schwere

auf dich, versieh das Werk eines Evangelisten, erfülle deinen Dienst. »



262 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

Nach dieser Mahnung ist der Einsatz des Lehramtes in der Situation
der Glaubensgefährdung notwendig, gleichviel ob dies gelegen oder

ungelegen, opportun oder inopportun ist. In Wahrheit ist die
Glaubensbezeugung nie «gelegen», insofern sie nie eine Selbstbestätigung des

Menschen sein kann. Denn sie muß den Gott bezeugen, der anders ist
als der Mensch. Sie muß das Kreuz bezeugen, das immer quer zu den

menschlichen Wünschen steht. Man muß jedoch fragen, ob die immer
«ungelegene» Glaubensaussage wenigstens ankommen kann, ob sie die in
einer bestimmten Mentalität befangenen Menschen auch als ungelegene,
als unwillkommene, als «Ärgernis» wenigstens erreichen kann oder ob

sie völlig unverstanden bleibt, weil der durch bestimmte Zeitumstände

geprägte Mensch für ihr Verständnis keinerlei Voraussetzungen in sich

trägt, ob sie daher in diesem Sinne «inopportun» ist. Dies könnte man
als Inopportunität zweiten Grades bezeichnen. Die vorhin genannte wäre
dann eine Inopportunität ersten Grades. Sie ist in der Sache selbst

begründet. Die andere Inopportunität hat ihren Grund im Menschen.
Dies bedeutet: Für eine kirchliche Glaubensentscheidung ist die

Wahl der rechten Zeit und der rechten Form von größtem Gewicht.
Zunächst die rechte Zeit. Es kann nicht genügen, die Wahrheit überhaupt
zu sagen, sie muß für den Menschen gesagt werden. Man muß also prüfen,
ob die Zeitumstände so sind, daß die Menschen eine Glaubensaussage
der Kirche zu verstehen oder wenigstens zu hören vermögen. Wenn in
einem Raum ein Höllenlärm tobt, nützt es nichts, beruhigende Worte
auszurufen. Sie werden nicht vernommen. Daß die Beachtung solcher
Zeitmomente der Kirche nicht fremd ist, läßt sich durch Beispiele
veranschaulichen. Als es sich um die Frage nach dem Hervorgang des

Heiligen Geistes auch vom Sohne handelte, um das filioque, hat Papst
Leo III. erklärt, daß der Ausgang des Heiligen Geistes auch vom Sohne

zwar Inhalt der Predigt sein müsse, aber seine Einführung in das Credo

überflüssig sei. Erst auf Bitten des Kaisers Heinrichs II. wurde von
Papst Benedikt VIII. die Formel im Jahre 1041 in das Symbolum
aufgenommen.

Es muß also jeweils bedacht werden, ob die Mentalität, die geistige
und seelische Kapazität, die gesellschaftliche Verfaßtheit der Menschen

in einer bestimmten geschichtlichen Stunde von der Art ist, daß eine

geplante kirchliche Lehrentscheidung bei den Menschen ankommen
kann oder aller Voraussicht nach an ihnen abgleitet wie der Regen an
einer Regenhaut, ob also die Zeitumstände erwarten lassen, daß eine solche

Entscheidung verstehbar wird und irgendeine Heilswirksamkeit hervor-



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 263

bringt. Man kann nicht einwenden, daß jede kirchliche Glaubensaussage
heilswirksam ist, weil dies in dem Inhalt des Ausgesagten wesenhaft
eingeschlossen ist. Dies ist zwar dem objektiven Sinne nach zutreffend.
Wenn jedoch die geistigen und psychologischen Tore verschlossen sind,
kann auch die stärkste Heilskraft nicht eindringen. Glaubensentscheidungen

lassen sich also nicht einfach in abstrakter Menschenferne
vollziehen, wenn sie sinnvoll sein sollen, sondern nur im Blick auf die
Menschen, die sie im Glaubensverständnis bejahen (oder ablehnen).

Diese Thesen setzen voraus, daß man die Mentalität und die
gesellschaftlichen Bewegungen im Kreise derer, denen eine Glaubensentscheidung

zugeordnet ist, kennt. Diese Kenntnis ist naturgemäß mit dem

theologischen Wissen nicht identisch. Sie ist mit diesem auch nicht
notwendig verbunden.

Hierfür sind zuständig die Psychologen und die Soziologen. Ihnen
kommt für die Beurteilung gesellschafthch-kultureller Sachverhalte
Autorität zu, d. h. das erforderliche Sachwissen, das allerdings Autorität
nur werden kann, wenn es sich mit der Vertrauenswürdigkeit des

Experten verbindet. Die Soziologen können ihrerseits nicht aufgrund ihrer
soziologischen Zuständigkeit theologische Sachverhalte beurteilen.
Infolgedessen ist für die allseitige Behandlung einer derartigen Problematik
das Gespräch zwischen den Soziologen und den Theologen oder vielmehr
den Trägern des Lehramtes erforderlich. Das II. Vatikanische Konzil hat
denn auch mit großem Nachdruck aufgefordert, daß die Träger des

Lehramtes die Sachkenntnis und den Rat der Laien entgegennehmen und
beachten (Konstitution über die Kirche, Nr. 47). Ohne einen solchen von
beiden Seiten mit Sorgfalt und Verantwortungsbewußtsein geführten
Dialog könnte es geschehen, daß eine notwendig gewordene
Lehrentscheidung wegen des Einspruchs der Soziologen unterbleibt oder daß
eine nach der Überzeugung der Träger des Lehramtes notwendig
gewordene Entscheidung ins Leere stößt, weil sie keinen Adressaten hat
und daher der lehramtlichen Autorität und so dem Glauben selbst
schadet.

Bei der Tragweite des genannten Dialogs kann man fragen, ob nicht
die Verpflichtung der Lehramtsträger zu einem solchen Dialog rechtlich
verankert werden sollte, etwa nach der Analogie der Verpflichtung,
welche die Bischöfe trotz ihres Oberhirtenamtes bindet, in bestimmten
Fällen den Rat des Domkapitels einzuholen. Eine solche rechtliche
Bindung dürfte nicht die Folge haben, daß die Träger des Lehramtes auch

an den ihnen gegebenen Rat gebunden sind. Die Entscheidung muß auf



264 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

jeden Fall bei ihnen verbleiben. Sonst würde neben der auf die apostolische

Zeit zurückgehenden Hierarchie eine andere, rein soziologisch
begründete entstehen und so die Struktur der Kirche schweren Schaden

leiden. Auch wenn die solcherweise um ihren Rat Angegangenen die

Träger des Lehramtes nicht rechtlich binden könnten, könnte ihre
Beteiligung dennoch von großer Wirkung sein. Ob diese eintritt, hängt von
der Kraft der Persönlichkeit und ihrer Argumente ab.

Das zweite Element, das für eine Lehrentscheidung beachtet werden
muß, ist die Sprache. Sie ist nicht nur für die Verkündigung von geradezu
fundamentaler Bedeutung, sondern auch für die lehramtliche Feststellung

von Glaubensinhalten. Diese ist ja auf die Verkündigung hingeordnet.

Sie soll ihr dienen und sie sowohl vor Verarmung als auch von
zusammenhanglosem Vielerlei bewahren. Wie oft wird von den Predigern
geklagt, daß die Theologie oder die kirchlichen Lehrentscheidungen
sprachlich zu lebensferne sind, daß sie ohne Übersetzung (nicht vom
Lateinischen in eine Nationalsprache, sondern aus einem Sprachgeist in
einen anderen) nicht verstanden und fruchtbar gemacht werden können,
eine Aufgabe, die dem Verkündiger nicht zugemutet werden könne, daß

also Steine geboten würden, die nicht leicht in Brot verwandelt werden
könnten.

Schon für die Erstempfänger der Offenbarung spielte die Sprache,
d. h. die gesellschaftliche Struktur eine maßgebende Rolle. Die durch
die göttliche Selbstzeigung im menschlichen Empfänger hervorgebrachte
und in sein bisheriges Bewußtsein eingefügte Bewußtseinsänderung
mußte naturgemäß in einer menschlichen Sprache, in Bildern und
Begriffen dargestellt und ausgedrückt werden. Es gibt ja keine himmlische

Sprache. Die Funktion der menschlichen Sprache darf bei diesem

Vorgang nicht unterschätzt werden. Die Sprache ist keineswegs ein
beliebiges Gefäß, in das göttliche Inhalte hineinströmen. Sie ist immer die

Verleiblichung des Göttlichen, so daß die Offenbarung ein Zusammen von
Göttlichem und Menschlichem ist. Dabei wirkt naturgemäß das eine auf
das andere. Dieser Gedanke soll hier nicht weiter verfogt werden. Es

nüge, auf ihn hinzuweisen.
Die weittragende Bedeutung der Sprache für den durch sie

ausgedrückten Inhalt wird sichtbar, wenn wir bedenken, daß ein Kind, das in
eine bestimmte Sprache hineinwächst, eben dadurch in eine bestimmte
Denkweise, in eine bestimmte geistige Struktur, in eine bestimmte
Vorstellungswelt, in bestimmte gesellschaftliche Leitbilder und sogar in ein
bestimmtes Weltbild hineinwächst. Die Sprache prägt das Denken und



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 265

Wünschen des Menschen in so hohem Maße, daß es ihm schwer fällt,
sich in einer von einer ganz anderen Sprachen geprägte Gesellschaft
zurechtzufinden. Auch wenn die individuelle Komponente einer Sprache
hoch veranschlagt werden darf, bleibt doch immer die gesellschaftliche
Basis. Ein Beispiel mag die gesellschaftliche und weltanschauliche
Grundorientierung der Sprache erläutern. In den fernöstlichen Sprachen fehlt
das Wort «Person», nicht weil die Sprache zu arm ist, sondern weil der

Inhalt dessen, was wir mit dem Worte meinen, nicht in das dortige
Menschenbild paßt. Auf der anderen Seite hat jede Sprache einen

Wortüberhang, der in einer anderen fehlt, oder Wortvarianten, die in einer

anderen nicht adäquat wiedergegeben werden können.

Wenn die Sprache so folgenreich ist, ändert sich mit ihr auch die

Gesellschaft, deren Ausdruck sie ist, wie sich umgekehrt mit der Änderung

der Gesellschaft auch deren Sprache ändert. Die Sprache ist ein

Index für den Wandel. Dieser ist zwar im allgemeinen nicht
sprunghaftrevolutionär, sondern langsam und evolutionär. Die Sprache hat zugleich
bewahrende und vorantreibende Funktion. Eine überzeitliche Sprache

gibt es nicht. Die Sprache ist beweglich und dynamisch.
Dies hat für kirchliche Lehraussagen nicht zu übersehende Folgen.

Wer eine theologische Aussage machen will, muß mit der Sprache, dem

Sprachgeist, der Sprachstruktur, d. h. mit der gesellschaftlichen Struktur
seiner Zeit vertraut sein. Er muß hierin Experte sein. Wir kommen zum
gleichen Ergebnis wie früher. Der Träger des Lehramtes ist nicht als

solcher auch Experte in den skizzierten Sprachfragen. Er muß daher,

wenn er mit seinen Lehräußerungen oder Lehrentscheidungen die
Menschen erreichen will, sich mit Experten beraten. Wollte jemand z. B. auf
dem Gebiete der Frömmigkeit sprechen, wie man vor 60 oder 70 Jahren
sprach, würde er im allgemeinen nur Kopfschütteln oder mitleidiges
Lächeln provozieren. Für die Fruchtbarkeit kirchlicher Lehraussagen
könnte es also nützlich sein, wenn nicht nur Soziologen, sondern auch

Sprachexperten oder Soziologen in der Abwandlung von Sprachexperten
um ihren Rat gefragt werden müßten, bevor eine endgültige kirchliche
Entscheidung ergeht. Es braucht nach dem früher Gesagten nicht mehr
betont zu werden, daß die Entscheidung selbst nur von den Trägern des

Lehramtes getroffen werden kann.
Solche Überlegungen lassen kirchliche Lehrentscheidungen trotz der

maßgeblichen Bedeutung des Lehramtes in höherem Maße als Anliegen
des ganzen Gottesvolkes erscheinen.


	Eine Anmerkung zum Problem der Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfahlbarkeit

