Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Eine Anmerkung zum Problem der Demokratisierung im Bereich der
kirchlichen Lehrunfahlbarkeit

Autor: Schmaus, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761545

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHAEL SCHMAUS

Eine Anmerkung

zum Problem der Demokratisierung
im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

Das heute weithin zur Anerkennung gekommene Prinzip der Demo-
kratisierung macht auch vor der Kirche nicht halt. Es driangt iiber das
im Zweiten Vatikanischen Konzil entwickelte Selbstverstindnis der
Kirche hinaus und zieht dessen Grundlinien weiter aus. Es liegt im
sprachlichen Bedeutungsfeld, zu welchem die Begriffe Freiheit, Mit-
sprache, Mitberatung, Mitbestimmung, Mitentscheidung usw. gehoéren,
und stellt eine Gegenposition zu dem Geiste dar, der mit den Worten
Autoritdt, Hierarchie, Repression, Patriarchalismus usw. gemeint ist.
Die Diskussion, ob und inwieweit die Kirche demokratisiert werden
kann und soll, ist in vollem Gange. Es 1Bt sich nicht verkennen, daf3
sich im groBen und ganzen zwei Gruppen gegeniiberstehen. Die einen
begegnen dem Eindringen des Demokratischen in die Kirche mit Re-
serve, ja mit MiBtrauen und Sorge. Die anderen erwarten von ihr alles
Heil und fiirchten, daB es zu verhdngnisvollen Folgen kdme, wenn sich
die Kirche gegen die Demokratisierung sperren wiirde (besonders H. Hoef-
nagels). Von der ersten Gruppe wiederum sind die einen gegen Wort und
Sache, die anderen mehr gegen das Wort als gegen die Sache. Sie haben
Bedenken gegen das aus der politischen Sphére stammende und mit
bestimmten politischen und naturphilosophischen Vorstellungen, z. B.
mit der Vorstellung, daB alle Gewalt vom Volke ausgehe, verkniipfte
Wort. Sie meinen, die Sache wiirde zutreffender mit den biblischen und
theologischen Termini von der Kollegialitdt, der Briiderlichkeit, der
Partnerschaft zum Ausdruck gebracht. Indes, diese Termini stellen nicht
so prézise, so durchschaubar und auch nicht so emotional dar, was die



256 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

vom Geiste des Demokratischen bewegten Gldubigen fordern. Zudem
1aBt sich sagen, daB auch die zuletzt genannten Ausdriicke einen poli-
tischen und auf jeden Fall einen weltlichen Beigeschmack haben. Sie
haben erst dadurch theologische Valenz erhalten, daf} sie, obwohl sie
urspriinglich in anderen Bereichen beheimatet waren, fiir die Darstel-
lung theologischer Sachverhalte verwendet wurden, iibrigens ein fiir die
Theologie unentbehrlicher Sprachvorgang. Es ist anzunehmen, dafl dem
Worte von der Demokratie im theologischen Sprachfelde Ahnliches be-
schieden sein wird. Das Entscheidende ist also die Sache.

Das Problem besteht darin, wie weit die Kirche, wie weit ihre
Grundstruktur und ihr Glaubensleben der Demokratisierung zuginglich
sind. In der Beantwortung dieser Frage ist als selbstverstidndlich voraus-
gesetzt, daB die Kirche ein Gebilde eigener Art ist, insofern ihre Grund-
gestalt, ihr Grundinhalt und ihre Grundaufgaben auf Weisungen Jesu
Christi oder wenigstens der Apostel zuriickgehen. Sie stammen aus der
Uberlieferung und haben Anspruch auf Annahme und Anerkennung, in-
soweit sie iiberliefert sind. Sie sind jedem menschlichen Bemiihen vor-
gegeben. Thnen gegeniiber sind daher der eigenen schopferischen Kraft
des Menschen Schranken gesetzt. Struktur, Inhalt und Aufgabe der
Kirche kénnen nicht beliebig geschaffen, bestimmt oder verdndert wer-
den. Der Satz «Alle Gewalt geht vom Volke aus» gilt daher im Bereiche
der Kirche nicht. Dennoch hat er keine geringe Bedeutung. Das von
Christus her Uberlieferte dringt nimlich nach Annahme, nach Explika-
tion, nach Proklamation, nach Aktualisierung. Es ist ja nicht wie ein
steinernes Denkmal, sondern eine lebendige Kraft, die jeweils der ge-
schichtlichen Konkretisierung bedarf. Nur in der sich wandelnden Kon-
kretisierung gewinnt das Uberlieferte eine Wirksamkeit, von der es im
ersten Timotheusbrief (1 Tim 1,5) heiit: «Das Ziel der Verkiindigung
ist Liebe aus reinem Herzen, aus gutem Gewissen und aus ungeheuchel-
tem Glauben.» Hier tut sich die Tiire fiir demokratische Elemente auf.
Die Konkretisierung ist gesellschaftlich bedingt. Sie kann sich nur in
der vielfiltigen geschichtlichen Wirklichkeit vollziehen. Ohne gesell-
schaftlich bedingte Verleiblichung bliebe das Uberlieferte menschenfern
und ohne Heilseffizienz. Naturgemif3 kann dabei der soziologische Faktor
iiberspannt werden. Diese Gefahr bringt die Sache selbst mit sich. Wenn
z. B. das der katholischen Kirche charakteristische «besondere» Priester-
tum als eine ausschlieBlich soziologisch zu verstehende Institution inter-
pretiert wird, die ihre Entstehung einer bestimmten geschichtlichen Situa-
tion verdankt und daher in wesentlich verdnderten gesellschaftlichen



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 257

Situationen wieder abgeschafft werden koénne, und zwar zu Gunsten des
allen Getauften gemeinsamen Priestertums, so liegt ein Fall nicht der
Konkretisierung, sondern der Uberwucherung des Uberlieferten durch
gesellschaftliche Komponenten vor. Indes, die Notwendigkeit und das
Gewicht der auch gesellschaftlich geprdgten geschichtlichen Konkreti-
sierung erleidet durch Fehlleistungen keine Einbufle. Die Beachtung der
demokratischen Faktoren verdient daher keine Verdiachtigung.

Fiir die Durchfithrung der Problematik ist eine Differenzierung not-
wendig. Sie wird denn auch in der heutigen Diskussion mit Nachdruck
betont. Man hat sich angewthnt, unter dem Aspekt der Demokratisie-
rung der Kirche zwischen dem Bereich des Hirtenamtes (dem Rechts-
bereich) einerseits und dem Glaubensbereich bzw. dem sakramentalen
Bereich andererseits zu unterscheiden. So fruchtbar eine solche Unter-
scheidung ist, so lassen sich diese Bereiche doch nicht trennen, so daf3
die genannte Unterscheidung zwar viele Dienste zu leisten, aber keine
volle Losung zu erméglichen vermag. Den ersten Bereich hdlt man fiir
die Aufnahme demokratischer Elemente fiir geeignet oder wenigstens in
héherem MaBe fiir geeignet.

Den zweiten hdlt man hierfiir nicht oder wenigstens nur in gerin-
gerem Male fiir geeignet, vor allem hilt man hinsichtlich unfehlbarer
kirchlicher Entscheidungen eine Demokratisierung fiir ungeeignet, inso-
fern diese ausschlieBlich Sache des kirchlichen Lehramtes in seinen ver-
schiedenen Formen sind.

Als Beispiele fiir die Moglichkeit bzw. die Notwendigkeit demokra-
tischer Elemente im Rechtsbereich wird angefiihrt die Beteiligung des
Gottesvolkes oder seiner Vertreter an der Bestellung des Pfarrers oder
des Bischofs oder auch an der Wahl des Papstes. Solche Vorstellungen
liegen zwar aullerhalb der heutigen Praxis und Rechtsbestimmung der
katholischen Kirche. Sie stehen jedoch mit keinem Glaubensinhalt in
Widerspruch. Sie wurden in der Tat in der Vergangenheit vielfach ge-
pflegt und konnten daher auch heute wieder praktiziert werden, wenn-
gleich ihre Handhabung infolge der verwickelten gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse der Gegenwart einer sehr sorgsamen Uberlegung und wohl auch
eines schwierigen Experimentierens bediirfte, damit nicht an die Stelle
der vielgeschmdhten klerikalen «Herrschaft» eine Herrschaft von Laien
iiber Laien trite. Auf jeden Fall miiBte die letzte Entscheidung bei dem
hierarchischen Trédger der Autoritdt bleiben, damit nicht aus der Kirche
Christi eine parlamentarisch regierte Religionsgesellschaft wird. Diesen
Fragen soll jedoch hier nicht weiter nachgegangen werden. Sie werden

17



258 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

nur erwahnt, damit das eigentliche Anliegen der in dieser « Anmerkung»
angesprochenen Problematik besser verdeutlicht werden kann.

Es soll die Erhellung der Frage unternommen werden, ob und wie
weit auch der Glaubensbereich der Demokratisierung zuginglich ist.
Dabei soll noch eine weitere Abgrenzung gezogen werden. In den letzten
Jahren wurde manchmal mit einer emotionalen Heftigkeit, welche die
Argumente mehr verdeckte als aufdeckte, lebhaft iiber die Valenz «fehl-
barer» kirchlicher Lehraussagen und die dem Katholiken obliegende Ver-
antwortung gegeniiber nichtunfehlbaren kirchlichen Lehraussagen ge-
stritten. Auch dieser Bereich soll in unseren Uberlegungen ausgeklammert
bleiben. Es soll aus dem Gebiet der kirchlichen Lehrfunktion nur jener
Fall herausgehoben werden, welcher die unfehlbaren Entscheidungen der
fir unfehlbare Entscheidungen zustidndigen Trdger des Lehramtes be-
trifft. AnlaB zu dieser Frage gibt die weite Verbreitung einer demokra-
tischen Atmosphire, die sich nicht selten zur Forderung nach der vollen
Demokratisierung der Kirche verdichtet und sich mit einer starken
Widerwilligkeit gegen das Erste Vatikanische Konzil verbindet, sowie
die aus der Theologie seit langem, am klarsten von Kardinal H. Newman
vertretene, vom Zweiten Vatikanischen Konzil aufgenommene Lehre von
der Unfehlbarkeit des Gottesvolkes im Glauben (Konstitution iiber die
Kirche «Lumen gentium», Nr.12), d.h. in der Bezeugung des Glaubens. Die
unfehlbaren Lehraussagen der zustidndigen Triger des Lehramtes (des
Papstes und des Kollegiums der Bischdfe mit dem Papst an der Spitze)
konnen daher ihre Funktion sinnvoll nur im organischen Zusammenhang
mit dem Gottesvolk, wenn auch nicht in Abhédngigkeit von ihm ausiiben.
Der Papst kann in einer unfehlbaren Erklirung nicht beliebige religise
Aussagen bieten, sondern nur den iiberlieferten Glauben des Gottesvolkes.
Er artikuliert, klirt, entfaltet den Glauben der Gesamtheit. Es ist ge-
legentlich notwendig, diesen zu ldutern und von eingedrungenen aber-
gliubischen Fremdkorpern zu befreien. Aber der Papst spricht immer
als Haupt, wenn auch nicht im Auftrag des Gottesvolkes, dessen Glied
er selbst ist. Als Repriasentant der Gesamtkirche spricht er im Namen
der Gesamtkirche seinen und ihren Glauben aus. In seinem Wort erhilt
das Glaubenswort der Kirche konkrete, geschichtliche, durch die Zeit-
verhiltnisse herausgeforderte Gestalt. So ist die unfehlbare Erkldrung
Selbstverwirklichung des Gottesvolkes als des Leibes Christi. Es ist ver-
stdandlich, daB nach der Aussage des Ersten und des Zweiten Vatika-
nischen Konzils einer solchen pipstlichen oder konziliaren Aussage die
Zustimmung des Gottesvolkes nicht fehlen kann. Sie kann nicht fehlen,



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 259

weil das Christusbekenntnis des Papstes das Christusbekenntnis des
Gottesvolkes ist und sich daher im Christusbekenntnis des Papstes jeder
einzelne Angehorige des Gottesvolkes wiederfindet. Deshalb bedarf die
papstliche Erklirung nicht, um rechtens zu sein, der formellen nachtrig-
lichen Zustimmung des Gottesvolkes. Der Papst ist ja von vorneherein
das Haupt der Gemeinschaft und als Haupt der Gemeinschaft deren
berufener Sprecher; er ist an den Glauben der Gemeinschaft gebunden.

In diesem organischen Zusammenhang steckt zweifellos ein stark
demokratisches Element. Dies tritt noch deutlicher in Erscheinung, wenn
man bedenkt, dal der Glaube des Gottesvolkes die fundamentale Wirk-
lichkeit und das fundamentale Geschehen ist und das Lehramt innerhalb
des Gottesvolkes an diesem Glauben eine Dienstfunktion auszuiiben hat.
Der organische Zusammenhang ist rechtlich nicht fixiert. Er entzieht
sich wohl auch einer rechtlich fixierbaren Moglichkeit. Er liegt in der
schweren Verantwortung der Triger des Lehramtes und findet seine
Garantie in einer begrifflich nicht faBbaren Komponente, namlich in der
Wirksamkeit des Gottesgeistes. Wenn man allerdings in der Tragweite,
welche dem Glauben des Gottesvolkes zukommt, ein demokratisches
Element sieht, darf man nicht vergessen, dafl die Glaubensinhalte nicht
vom Gottesvolke selbst hervorgebracht werden. Sie sind nicht das Er-
gebnis und die Frucht geschichtlicher gesellschaftlicher Entwicklungen,
deren Anwalt das kirchliche Lehramt wire, sondern, wenigstens in ihrem
Grundbestand, Gabe Gottes, des sich nicht entwickelnden Gottesgeistes.
Der Inhalt ist zwar dem Gottesvolk anvertraut, stammt aber nicht aus
ihm.

Mit diesen Hinweisen ist der Einflu des Gottesvolkes auf unfehl-
bare kirchliche Lehrentscheidungen nicht erschépft. Wenn die Tridger
des kirchlichen Lehramtes auch unabhdngig von den Wiinschen und
Meinungen des Gottesvolkes Initiativen ergreifen kénnen, so kann doch
das Gottesvolk oder ein einzelner Angehoriger des Gottesvolkes AnstoBe
zu Initiativen geben oder solche verhindern.

Die damit angedeuteten Funktionen erhalten eine sehr sichtbare
Valenz, wenn wir die Ausdriicke «Opportunitdt» oder « Nichtopportuni-
tdt» ins Spiel bringen. Sie geben Antwort auf die Frage, ob eine kirch-
liche Lehraussage angemessen oder unangemessen, heilswirksam oder
heilsunwirksam, notwendig oder iiberfliissig ist. Mit der Wahrheitsgel-
tung sind solche Fragen noch nicht geklirt.

Fiir ein weiterfithrendes Verstindnis ist zu bedenken, dall zwischen
dem Wahrheitsgehalt und der Opportunitit einer Lehraussage unter-



260 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

schieden werden kann und mufl. Diese Unterscheidung ist nicht selbst-
verstindlich. Sie setzt voraus, daBl man eine Wahrheit in ihrem Ansich-
sein, in ihrer objektiven Geltung, und in ihrer Bedeutsamkeit betrachten
kann. Es ist keine leicht zu beantwortende Frage, ob es Wahrheiten
gibt, die nicht bedeutsam sind fiir den Menschen. Die griechische Philo-
sophie, an deren Begrifflichkeit sich dieses Problem entziindet hat, kennt,
wie sich zeigen lieBe, solche rein objektivistische Wahrheiten nicht, wenn
man von der Sophistik absieht. Es ist zuzugeben, dal manche Thesen
im Augenblick ihrer erstmaligen Aussprache menschenfern und lebens-
fremd erscheinen kénnen; sie kénnen sich aber spdter um so stdrker als
Impulse erweisen, die zum Heile oder zum Unheile fithren. Was Offen-
barung und Glauben betrifft, so ist das Ziel nie bloBe intellektuelle In-
formation oder BewuBtseinsinderung, sondern immer Dienst am Heile,
Antrieb zu heilshaftem Handeln. Diese Komponente 1dB8t sich von der
Offenbarung als gottlicher Selbstzeigung nicht trennen. Infolge unserer
Fihigkeit, zu abstrahieren, kénnen wir jedoch die beiden in einer Wahr-
heitsaussage liegenden Komponenten, das «Ansich» und das «Fiir unsy,
auseinanderhalten. Dieses « FFiir uns» soll genauer in den Blick genommen
werden.

In den kirchlichen LehrduBerungen werden fiir gewohnlich einzelne
Elemente aus dem Glaubensganzen herausgehoben, sei es, daf} sie gegen-
iiber Gefihrdungen geschiitzt, sei es, daB sie fiir den Glaubensvollzug be-
sonders betont werden sollen. Hierbei ergibt sich eine schwere und viel-
schichtige Problemlage. Sie hat unter anderem eine theologische und
eine soziologische Seite. Die theologische Problemsicht liegt darin, daB
die aus dem Ganzen mit besonderer Akzentuierung herausgehobene Wahr-
heit von dem ihr zukommenden theologischen Ort weggeriickt und ihr
so ein Gewicht zuteil wird, das ihr nicht gebiihrt. Wie die Geschichte der
Kirche zeigt, kann eine iiberbetonte Wahrheit so sehr das BewuBtsein
der Glaubigen Jahrhunderte hindurch beherrschen, daB andere Wahr-
heiten nicht mehr hinreichend zur Auswirkung kommen.

Es steckt jedoch noch eine andere Problemseite in dem Vorgang.
Es fragt sich ndmlich, ob eine solche Lehraussage um des Heiles willen
notwendig ist, ob sie dem Heile dient oder schadet, oder ob sie iiber-
flitssig ist. Der MaBstab fiir das Urteil hieriiber kann naturgemaf nicht
die Freude an einer Vervollstindigung eines Wahrheitssystems sein,
ebensowenig die persénliche Vorliebe fiir bestimmte Glaubensinhalte
oder Glaubensfelder, sondern nur die Sache selbst, und zwar mit dem
Blick auf die glaubige Gemeinschaft, ndherhin das Gewicht einer Wahr-



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 261

heit fiir das menschliche Heil, nicht nur ihre Geltungsmacht. Die Be-
achtung dieser Norm ist fiir jede kirchliche Lehraussage von Bedeutung,
in besonderem Mafle jedoch fiir unfehlbare kirchliche LehrduBerungen.
Durch sie erfolgt eine endgiiltige Bindung der Gldaubigen. Moégen solche
Entscheidungen auch AnstéBe fiir neue Entwicklungen geben, so stellen
sie doch in sich selbst eine ein fiir allemal geltende Antwort auf bis da-
hin offene Fragen dar. Bei der Abneigung der Menschen gegen endgiil-
tige Bindungen und im Hinblick auf die menschliche Freiheit mull mit
grofBter Sorgfalt gepriift werden, ob eine solche endgiiltige Entscheidung
notwendig ist. Es sei noch einmal betont, daf3 eine kirchliche Lehrent-
scheidung nicht nur die Feststellung eines objektiven Sachverhaltes be-
deutet, sondern eine Aufforderung und einen Impuls, dal} sie eine neue
Heilssituation mit sich bringt. Bei dieser Tragweite ist es verstdndlich,
daB die Kirche eineinhalb Jahrtausende hindurch mit der Darbietung
unfehlbarer Entscheidungen sehr zuriickhaltend war. Papst und Kon-
zilien betétigten sich bei wichtigen theologischen Streitfragen in schieds-
richterlicher Funktion, ergriffen jedoch keine Initiativen in Fragen, die
nicht Gegenstand von ernsten Meinungsverschiedenheiten waren, etwa
um der Frommigkeit neue Antriebe zu geben. In einer Situation aller-
dings, in der Kernfragen des Glaubens in den Strudel des Zweifels und
der Anzweiflung geraten, kénnen die Trédger des kirchlichen Lehramtes
nicht schweigen. Sie miissen um des Heiles willen reden. Das Zweite
Vatikanische Konzil fordert die zustdndigen Glieder der Kirche auf
(Konstitution iiber die Kirche «Lumen gentium», Nr. 25), alle zur Ver-
filgung stehenden Mittel einzusetzen, um den Inhalt der Offenbarung zu
erkennen, damit sich keine sachwidrigen Thesen einschleichen kdnnen.
Die theologische Wissenschaft bietet dem Lehramt fiir die Wahrnehmung
seiner Aufgabe ihre Hilfe an (wenngleich sich ihre Funktion nicht darauf
beschrankt, kirchliche Lehrentscheidungen vorzubereiten oder zu funda-
mentieren).

Uber Notwendigkeit und AnlaB kirchlicher Lehraussagen 148t sich
der Zweite Brief an Timotheus (4,2-4) folgendermaflen aus: «Kiinde das
Wort, tritt hin, ob gelegen oder ungelegen, beweise, tadle, ermahne,
mit aller Langmut und Belehrung. Denn es wird eine Zeit kommen, da
sie die gesunde Lehre nicht ertragen, sondern nach ihren Geliisten sich
ganze Scharen von Lehrern suchen werden, weil sie nach Ohrenkitzel
verlangen. Von der Wahrheit werden sie das Ohr abwenden, den Fabeln
aber sich zuwenden. Du aber sei besonnen in allem; nimm das Schwere
auf dich, versieh das Werk eines Evangelisten, erfiille deinen Dienst.»



262 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

Nach dieser Mahnung ist der Einsatz des Lehramtes in der Situation
der Glaubensgefihrdung notwendig, gleichviel ob dies gelegen oder un-
gelegen, opportun oder inopportun ist. In Wahrheit ist die Glaubens-
bezeugung nie «gelegen», insofern sie nie eine Selbstbestdtigung des
Menschen sein kann. Denn sie mull den Gott bezeugen, der anders ist
als der Mensch. Sie muf3 das Kreuz bezeugen, das immer quer zu den
menschlichen Wiinschen steht. Man mul} jedoch fragen, ob die immer
«ungelegene» Glaubensaussage wenigstens ankommen kann, ob sie die in
einer bestimmten Mentalitit befangenen Menschen auch als ungelegene,
als unwillkommene, als «Argernis» wenigstens erreichen kann oder ob
sie vollig unverstanden bleibt, weil der durch bestimmte Zeitumstinde
gepragte Mensch fiir ihr Verstdndnis keinerlei Voraussetzungen in sich
tragt, ob sie daher in diesem Sinne «inopportun» ist. Dies kénnte man
als Inopportunitit zweiten Grades bezeichnen. Die vorhin genannte wire
dann eine Inopportunitdt ersten Grades. Sie ist in der Sache selbst be-
griindet. Die andere Inopportunitdt hat ihren Grund im Menschen.

Dies bedeutet: Fiir eine kirchliche Glaubensentscheidung ist die
Wahl der rechten Zeit und der rechten Form von grétem Gewicht. Zu-
nichst die rechte Zeit. Es kann nicht geniigen, die Wahrheit tiberhaupt
zu sagen, sie muf fiir den Menschen gesagt werden. Man muB also priifen,
ob die Zeitumstdnde so sind, daB die Menschen eine Glaubensaussage
der Kirche zu verstehen oder wenigstens zu héren vermogen. Wenn in
einem Raum ein Hollenldrm tobt, niitzt es nichts, beruhigende Worte
auszurufen. Sie werden nicht vernommen. Daf3 die Beachtung solcher
Zeitmomente der Kirche nicht fremd ist, 1aBt sich durch Beispiele ver-
anschaulichen. Als es sich um die Frage nach dem Hervorgang des
Heiligen Geistes auch vom Sohne handelte, um das filzoque, hat Papst
Leo III. erklirt, dafl der Ausgang des Heiligen Geistes auch vom Sohne
zwar Inhalt der Predigt sein miisse, aber seine Einfithrung in das Credo
iiberfliissig sei. Erst auf Bitten des Kaisers Heinrichs II. wurde von
Papst Benedikt VIII. die Formel im Jahre 1041 in das Symbolum auf-
genommen.

Es muf} also jeweils bedacht werden, ob die Mentalitit, die geistige
und seelische Kapazitit, die gesellschaftliche VerfaBtheit der Menschen
in einer bestimmten geschichtlichen Stunde von der Art ist, da} eine
geplante kirchliche Lehrentscheidung bei den Menschen ankommen
kann oder aller Voraussicht nach an ihnen abgleitet wie der Regen an
einer Regenhaut, ob also die Zeitumstidnde erwarten lassen, daB eine solche
Entscheidung verstehbar wird und irgendeine Heilswirksamkeit hervor-



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 263

bringt. Man kann nicht einwenden, daB jede kirchliche Glaubensaussage
heilswirksam ist, weil dies in dem Inhalt des Ausgesagten wesenhaft ein-
geschlossen ist. Dies ist zwar dem objektiven Sinne nach zutreffend.
Wenn jedoch die geistigen und psychologischen Tore verschlossen sind,
kann auch die stirkste Heilskraft nicht eindringen. Glaubensentschei-
dungen lassen sich also nicht einfach in abstrakter Menschenferne voll-
ziehen, wenn sie sinnvoll sein sollen, sondern nur im Blick auf die Men-
schen, die sie im Glaubensverstidndnis bejahen (oder ablehnen).

Diese Thesen setzen voraus, daBl man die Mentalitdt und die gesell-
schaftlichen Bewegungen im Kreise derer, denen eine Glaubensentschei-
dung zugeordnet ist, kennt. Diese Kenntnis ist naturgemd mit dem
theologischen Wissen nicht identisch. Sie ist mit diesem auch nicht not-
wendig verbunden.

Hierfiir sind zustindig die Psychologen und die Soziologen. Ihnen
kommt fiir die Beurteilung gesellschaftlich-kultureller Sachverhalte Au-
toritdt zu, d. h. das erforderliche Sachwissen, das allerdings Autoritdt
nur werden kann, wenn es sich mit der Vertrauenswiirdigkeit des Ex-
perten verbindet. Die Soziologen kénnen ihrerseits nicht aufgrund ihrer
soziologischen Zustdndigkeit theologische Sachverhalte beurteilen. In-
folgedessen ist fiir die allseitige Behandlung einer derartigen Problematik
das Gesprdch zwischen den Soziologen und den Theologen oder vielmehr
den Triagern des Lehramtes erforderlich. Das II. Vatikanische Konzil hat
denn auch mit groBem Nachdruck aufgefordert, daB die Trager des Lehr-
amtes die Sachkenntnis und den Rat der Laien entgegennehmen und
beachten (Konstitution iiber die Kirche, Nr. 47). Ohne einen solchen von
beiden Seiten mit Sorgfalt und VerantwortungsbewulBtsein gefiihrten
Dialog kénnte es geschehen, daBl eine notwendig gewordene Lehrent-
scheidung wegen des Einspruchs der Soziologen unterbleibt oder daf
eine nach der Uberzeugung der Triger des Lehramtes notwendig ge-
wordene Entscheidung ins Leere stéBt, weil sie keinen Adressaten hat
und daher der lehramtlichen Autoritit und so dem Glauben selbst
schadet.

Bei der Tragweite des genannten Dialogs kann man fragen, ob nicht
die Verpflichtung der Lehramtstriger zu einem solchen Dialog rechtlich
verankert werden sollte, etwa nach der Analogie der Verpflichtung,
welche die Bischofe trotz ihres Oberhirtenamtes bindet, in bestimmten
Fillen den Rat des Domkapitels einzuholen. Eine solche rechtliche Bin-
dung diirfte nicht die Folge haben, daf3 die Triger des Lehramtes auch
an den ihnen gegebenen Rat gebunden sind. Die Entscheidung mul} auf



264 Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit

jeden Ifall bei ihnen verbleiben. Sonst wiirde neben der auf die aposto-
lische Zeit zuriickgehenden Hierarchie eine andere, rein soziologisch be-
griindete entstehen und so die Struktur der Kirche schweren Schaden
leiden. Auch wenn die solcherweise um ihren Rat Angegangenen die
Triger des Lehramtes nicht rechtlich binden kénnten, kénnte ihre Be-
teiligung dennoch von grofler Wirkung sein. Ob diese eintritt, hdngt von
der Kraft der Personlichkeit und ihrer Argumente ab.

Das zweite Element, das fiir eine Lehrentscheidung beachtet werden
mubB, ist die Sprache. Sie ist nicht nur fiir die Verkiindigung von geradezu
fundamentaler Bedeutung, sondern auch fiir die lehramtliche Feststel-
lung von Glaubensinhalten. Diese ist ja auf die Verkiindigung hingeord-
net. Sie soll ihr dienen und sie sowohl vor Verarmung als auch von zu-
sammenhanglosem Vielerlei bewahren. Wie oft wird von den Predigern
geklagt, daB die Theologie oder die kirchlichen Lehrentscheidungen
sprachlich zu lebensferne sind, daB sie ohne Ubersetzung (nicht vom
Lateinischen in eine Nationalsprache, sondern aus einem Sprachgeist in
einen anderen) nicht verstanden und fruchtbar gemacht werden kénnen,
eine Aufgabe, die dem Verkiindiger nicht zugemutet werden koénne, dafl
also Steine geboten wiirden, die nicht leicht in Brot verwandelt werden
konnten.

Schon fiir die Erstempfdnger der Offenbarung spielte die Sprache,
d. h. die gesellschaftliche Struktur eine maBgebende Rolle. Die durch
die gottliche Selbstzeigung im menschlichen Empfianger hervorgebrachte
und in sein bisheriges BewulBtsein eingefiigte BewuBtseinsdnderung
muBte naturgemidB in einer menschlichen Sprache, in Bildern und Be-
griffen dargestellt und ausgedriickt werden. Es gibt ja keine himmlische
Sprache. Die Funktion der menschlichen Sprache darf bei diesem Vor-
gang nicht unterschitzt werden. Die Sprache ist keineswegs ein be-
liebiges Gefdl3, in das gottliche Inhalte hineinstrémen. Sie ist immer die
Verleiblichung des Géttlichen, so dal die Offenbarung ein Zusammen von
Gottlichem und Menschlichem ist. Dabei wirkt naturgemif das eine auf
das andere. Dieser Gedanke soll hier nicht weiter verfogt werden. Es
niige, auf ihn hinzuweisen.

Die weittragende Bedeutung der Sprache fiir den durch sie ausge-
driickten Inhalt wird sichtbar, wenn wir bedenken, daf3 ein Kind, das in
eine bestimmte Sprache hineinwichst, eben dadurch in eine bestimmte
Denkweise, in eine bestimmte geistige Struktur, in eine bestimmte Vor-
stellungswelt, in bestimmte gesellschaftliche Leitbilder und sogar in ein
bestimmtes Weltbild hineinwachst. Die Sprache prigt das Denken und



Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfehlbarkeit 265

Wiinschen des Menschen in so hohem MafBe, dal es ihm schwer fillt,
sich in einer von einer ganz anderen Sprachen geprigte Gesellschaft zu-
rechtzufinden. Auch wenn die individuelle Komponente einer Sprache
hoch veranschlagt werden darf, bleibt doch immer die gesellschaftliche
Basis. Ein Beispiel mag die gesellschaftliche und weltanschauliche Grund-
orientierung der Sprache erldutern. In den ferndstlichen Sprachen fehlt
das Wort «Person», nicht weil die Sprache zu arm ist, sondern weil der
Inhalt dessen, was wir mit dem Worte meinen, nicht in das dortige
Menschenbild paBt. Auf der anderen Seite hat jede Sprache einen Wort-
iiberhang, der in einer anderen fehlt, oder Wortvarianten, die in einer
anderen nicht adidquat wiedergegeben werden kénnen.

Wenn die Sprache so folgenreich ist, dndert sich mit ihr auch die
Gesellschaft, deren Ausdruck sie ist, wie sich umgekehrt mit der Ande-
rung der Gesellschaft auch deren Sprache dndert. Die Sprache ist ein
Index fiir den Wandel. Dieser ist zwar im allgemeinen nicht sprunghaft-
revolutionir, sondern langsam und evolutiondr. Die Sprache hat zugleich
bewahrende und vorantreibende Funktion. Eine iiberzeitliche Sprache
gibt es nicht. Die Sprache ist beweglich und dynamisch.

Dies hat fiir kirchliche Lehraussagen nicht zu iibersehende Folgen.
Wer eine theologische Aussage machen will, muB3 mit der Sprache, dem
Sprachgeist, der Sprachstruktur, d. h. mit der gesellschaftlichen Struktur
seiner Zeit vertraut sein. Er muB} hierin Experte sein. Wir kommen zum
gleichen Ergebnis wie frither. Der Trédger des Lehramtes ist nicht als
solcher auch Experte in den skizzierten Sprachfragen. Er muf3 daher,
wenn er mit seinen LehrduBerungen oder Lehrentscheidungen die Men-
schen erreichen will, sich mit Experten beraten. Wollte jemand z. B. auf
dem Gebiete der Frémmigkeit sprechen, wie man vor 60 oder 70 Jahren
sprach, wiirde er im allgemeinen nur Kopfschiitteln oder mitleidiges
Lacheln provozieren. Fiir die Fruchtbarkeit kirchlicher Lehraussagen
konnte es also niitzlich sein, wenn nicht nur Soziologen, sondern auch
Sprachexperten oder Soziologen in der Abwandlung von Sprachexperten
um ihren Rat gefragt werden miiten, bevor eine endgiiltige kirchliche
Entscheidung ergeht. Es braucht nach dem frither Gesagten nicht mehr
betont zu werden, dafl die Entscheidung selbst nur von den Trédgern des
Lehramtes getroffen werden kann.

Solche Uberlegungen lassen kirchliche Lehrentscheidungen trotz der
maBgeblichen Bedeutung des Lehramtes in hoherem MaBe als Anliegen
des ganzen Gottesvolkes erscheinen.



	Eine Anmerkung zum Problem der Demokratisierung im Bereich der kirchlichen Lehrunfahlbarkeit

