
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Kirche und Papst nach Dominicus Báñez

Autor: Horst, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Horst

Kirche und Papst nach Dominicus Banez

Die Dominikanerschule von Salamanca nimmt in der Geschichte
des Thomismus eine besondere Stellung ein. Der Umstand, daß aus ihr
während drei Generationen große Theologen hervorgingen, sicherte ihr
in einem theologisch und politisch spannungsgeladenen Jahrhundert
Kontinuität und innere Geschlossenheit h Franz von Vitoria und
Melchior Cano sind - weit über ihre Zeit hinaus - zu klassischen Autoren
geworden: der eine auf dem Gebiet des Völkerrechts, das die Probleme
der eben entdeckten Länder zu bewältigen hatte, der andere als

Systematiker historisch-fundamentaltheologischer Fragen 2. Dominicus Bä-

nez erreichte - trotz der Kontroversen, die gerade er auslöste - dieses

1 Zur Schule von Salamanca vgl. F. Stegmüller, Zur Literargeschichte der
Salmantizenser Schule. ThRv 29 (1930) 55-59; C. Pozo, La teoria del progresso
dogmâtico en los teôlogos de la Escuela de Salamanca (Bibliotheca Theologica
Hispana 1). Madrid 1959; ders., Fuentes para la historia del método teolögico en
la Escuela de Salamanca (Biblioteca Teolögica Granadina 6). Granada 1962; ders.,
Teologla espanola posttridentina del s. XVI. Estado actual de la investigaciôn de
fuentes para su estudio. ATG 29 (1966) 87-124; K. Binder, Die Theologenschule
von Salamanca und das Aufblühen der Scholastik unter Kaiser Karl V. Religion,
Wissenschaft, Kultur 11 (1960) 221-251; A. Ibanez Arana, La doctrina sobre la
tradiciôn en la Escuela Salmantina (siglo XVI) (Victoriensia 24). Vitoria 1967, 1-27.

2 Vgl. F. Stegmüller, Francisco de Vitoria y la doctrina de la gracia en la
Escuela Salmantina, Barcelona 1934; R. Garcia Villoslada, Fray Francisco de

Vitoria, reformador de los métodos de la teologfa. Madrid 1946; P. Hadrossek,
Einleitung zu : De Indis recenter inventis et de jure belli Hispanorum in barbares
relecciones. Hrsg. von W. Schätzel, Tübingen 1952, S. xi-xxx. - A. Lang, Die
Loci theologici des Melchior Cano und die Methode des dogmatischen Beweises.
München 1925; E. Marcotte, La nature de la théologie d'après Melchior Cano.
Ottawa 1949; Th. Tschibangu, Melchior Cano et la théologie positive. EThL 40
(1964) 300-339; V. Rodriguez, Fe y teologla segûn Melchor Cano. CTom 87 (1960)
529-568; J. Beumer, Positive und spekulative Theologie. Kritische Bemerkungen
an Hand der Loci theologici des Melchior Cano. Schol 29 (1954) 53-72.



214 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

Niveau nicht; er darf zwar in gewisser Weise als der Höhepunkt seiner

Schule gelten, insofern in seinen Thomaskommentaren gleichsam die

Summe der vorausgehenden Diskussionen gezogen wird, aber es fehlt
ihm die Originalität, die seine Lehrer auszeichnet3. Diese Eigenart verrät

auch seine Ekklesiologie. Es ist für seine Arbeitsweise bezeichnend,
daß er in der Schule von Salamanca den ersten geschlossenen Traktat
über die Kirche schrieb, in dem er die Resultate der scholastischen

Disputationen zusammenfaßte, wobei freilich wichtige Differenzierungen,
die sich bei anderen Dominikanerautoren finden, verloren gingen. Auch
bei ihm ist die Lehre von der Kirche noch kein selbständiger Teil der

Theologie, er behandelt sie in der inzwischen klassisch gewordenen Stelle
der Summa Theologica II-II 1,10: Utrum ad summum pontificem per-
tineat fidei symbolum ordinäre 4. Wie bereits das Generalthema anzeigt,
hat die Ekklesiologie ihren Platz innerhalb einer Spezialfrage der päpstlichen

Autorität gefunden, während sie bei Thomas im Zusammenhang
seiner ganzen Theologie behandelt wird 5. Auch wenn diese scholastischen

Traktate weit über die Primatsdiskussion hinausgehen, wird man
doch eine erhebliche Verengung der Problematik konstatieren müssen:
Der Papst und sein Amt in der Kirche werden zum Zentrum, auf das

sich alles andere hinordnet. Es läßt sich ferner zeigen, daß die Einsicht
in die Konsequenzen der Reformation zu einer Überbetonung des

Primats führte, die es zu Beginn der Thomistenschule noch nicht gegeben

hatte 5. Diese Einstellung äußert sich meist nur in Details, wobei die
einzelnen Autoren immer wieder versichern, sie wollten lediglich die

3 Vgl. V. BeltrAn de Heredia, Actuation del maestro Domingo Bânez en
la Universidad de Salamanca. CTom 25 (1922) 64-78; 208-240; 26 (1922) 63-73;
199-223; 27 (1923) 40-51; 361-374; 28 (1923) 36-47; ders., Valor doctrinal des las
Lecturas del Padre Bânez. CTom 39(1929)60-81; ders., El maestro Domingo
Bânez. CTom 47 (1933) 26-39; 162-179.

4 Commentaria in Secundam Secundae auctore Fr. Dominico Banez. Venetiis
MDCIÏ, Sp. 92CD: «Articulus hic decimus solemnissimus est inter scholasticos doc-
tores nostri temporis, atque in eius explicatione plus nimio in scholasticis quoti-
dianisque lectionibus immorantur.»

5 Vgl. M. Grabmann, Die Lehre des hl. Thomas von Aquin über die Kirche.
Regensburg 1903; Y.-M.-J. Congar, L'idée de l'église chez S.Thomas d'Aquin.
In: Esquisses du mystère de l'église (Unam Sanctam 8). Paris 21953, 59-91; A. Dar-
quennes, La définition de l'Eglise d'après S.Thomas d'Aquin. In: Etudes présentées

à la Commission internationale pour l'Histoire des Assemblées d'Etat, Bd. VII,
Paris 1943, S. 1-53 ; M. Seckler, Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheolo-
gisches Denken bei Thomas von Aquin. München 1964, 217 ff.

6 Vgl. Y.-M. J. Congar, Traditio thomistica in materia ecclesiologica. Ange-
licum 43 (1966) 405-428.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 215

Lehre des hl. Thomas erklären, aber die Tendenz geht eindeutig dahin,
das endgültig zu fixieren, was früher der Diskussion offen stand.

Bânez handelt unser Thema auf zweifache Weise ab : in einem
kürzeren Kommentar, der für die täglichen scholastischen Vorlesungen und
für Anfänger bestimmt ist, und in einem ausführlicheren, der die ekkle-

siologischen Probleme in einem weiten Zusammenhang behandeln soll1.
Gleichwohl decken sich in beiden Darstellungen die Themen nicht
vollständig 8. In der Einleitung verweist er auf die wichtigsten Autoren,
auch sie zeigen die vorherrschende Tendenz an: Torquemada, Cajetan,

«praeceptor meus frater Melchior Cano». Die reformatorischen Theologen

kennt er wohl vornehmlich aus zweiter Hand, als Gewährsleute nennt
er u. a. Albert Pigge, Johannes Driedo, John Fisher und Johannes Eck9.

Wie angesichts der Entwicklung im 16. Jahrhundert nicht anders

zu erwarten ist, hat die Frage nach Kirche und Irrtum besondere
Dringlichkeit ; hinter ihr stehen auch große innerkatholische Probleme, da die
konziliaristischen Ideen noch keineswegs überwunden sind. Gesamtkirche,

Konzil und Papst, so leitet Bânez die Diskussion ein, haben, wie

Cajetan im Anschluß an Thomas bemerkt, dieselbe Autorität. Das Sym-
bolum gibt den Glauben aller wieder, und dieses wiederum wurde von
Konzilien formuliert; dem Papst kommt ebenfalls die conditio symboli

zu, weil er ein Konzil einberuft und bestätigt10. Sie unterscheiden sich

allerdings: Die Kirche verhält sich zum Papst und den um ihn versammelten

Konzilsvätern wie das Ganze zu seinen vornehmsten Teilen, zum
Papst wie zum Haupt, zu den Vätern wie zu den wichtigsten Gliedern,
sie repräsentieren die übrigen Gläubigen 11. Da in einem solchen Ver-

7 Bânez, Commentaria, Sp. 92D: «Quamobrem visum est mihi assequuto
omnia, partim mea, partim aliorum diligentia, quae ad materiam huius articuli
pertinere possunt, duplicia commentaria edere, priora quidem ad scholasticas, quo-
tidianasque lectiones compendiosa brevitate accommodata, posteriora vero copio-
siora et theologis provectioribus dicata. Xta fiet, ut novitii theologi facilius eru-
diantur, et iam provecti in promptu habeant plurima, quae de autoritate summi
pontificis a modernis et antiquioribus doctoribus fusius disputata et scripta repe-
riuntur. »

8 Den Vergleich beider Traktate s. bei M. Midali, Corpus Christi mysticum
apud Dominicum Banez eiusque fontes (Analecta Gregoriana 116). Rom 1962, S. 20 ff.

9 Zu den Quellen vgl. M. Midali, a. a. O., 1 ff.
10 Cajetan in STh II-II 1,9 u. 10. Editio Leonina VIII, Rom 1895, S. 24 f.

Zu Cajetans Ekklesiologie vgl. A. Walz, Von Cajetans Gedanken über Kirche und
Papst. In: Volk Gottes (Festgabe J. Höfer). Hrsg. von R. Bäumer und H. Dolch.
Freiburg 1967, 336-360.

11 Commentaria, Sp. 93B: «Notandum est secundo, quod si aliquod discrimen
est inter haec tria praedicta, illud erit, quod Ecclesia comparatur ad summum



216 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

gleich die Grundlagen der Kirche und ihres Wesens enthalten sind, muß

man sich vor einer Bestimmung ihrer Lehrautorität auf diese besinnen.
Dem Wortsinn nach meint ecclesia eine Versammlung von

Menschen, im christlichen Sprachgebrauch aber die «Gemeinschaft der
Gläubigen», die durch das Hören auf die Verkündigung des Evangeliums
entsteht12. Zuweilen rechnet man zu ihr auch die Engel und Seligen,
während andere Theologen die Dreiteilung bevorzugen : triumphierende,
streitende und im Fegfeuer gereinigte Kirche. Die streitende Kirche,
auf die das eigentliche Interesse jeder Ekklesiologie gerichtet ist, läßt
sich wiederum zweifach verstehen: Als Gemeinschaft der Gottesgläubigen,

die vom Anfang der Welt bis zu ihrem Ende besteht, und als

christliche Kirche, die durch Glaube und Taufe konstituiert wird und
sich dadurch von der unterscheidet, die es zu Zeiten des natürlichen und
des mosaischen Gesetzes gab 13. In einem weiteren Sinn darf man folglich

die Kirche als Gemeinschaft oder Versammlung der Gläubigen
definieren oder, wenn man die Taufe berücksichtigt, als Gemeinschaft
derer, die den Glauben in der Taufe bekennen. Zu ihr würden auch die

Häretiker gehören. Faßt man ihre Definition enger, so ist sie «die sichtbare

Gemeinschaft der getauften Gläubigen unter Christus als Haupt
im Himmel und unter seinem Stellvertreter auf Erden» 14. Als Leib Christi

hat sie viele Glieder und weil sie aus Gläubigen besteht, sind Häretiker

und Nichtchristen ausgeschlossen. Problematisch könnte eine solche

Aussage nur für Häretiker sein, aber es ist einhellige Väterlehre,
daß sie nicht mehr zur Kirche gehören, da sie keine übernatürliche
Erkenntnis und Liebe haben, die die Einheit mit Christus und seinem Leib
bewirken. Gleichwohl bleiben sie in diesem Zustand - im Gegensatz zu
Heiden und Juden - wenigstens «abgeschnittene Glieder», sie verlieren

pontificem et ad patres in concilio congregatos, sicut totum ad suas principales
partes, ad summum quidem pontificem tamquam ad caput, ad concilium vero ex
patribus congregatum tamquam ad membra potissima post ipsum caput. Deinde
patres concilii comparantur ad reliqua membra ecclesiae, tamquam id, quod reprae-
sentat, ad id, quod repraesentatur. »

12 Commentaria, Sp. 93DE. Zu Torquemadas Kirchenbegrifi vgl. K. Binder,
Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal Juan de Torquemada. Innsbruck-
Wien-München 1955, 37-57.

13 Commentaria, Sp. 94AB; Thomas, STh III 8,3. Zur Geschichte des
Problems vgl. Y.-M. J. Congar, Ecclesia ab Abel. In: Abhandlungen über Theologie und
Kirche (Festschrift K. Adam). Düsseldorf 1952, 89-108.

14 Commentaria, Sp. 94C: «... sie ecclesia est congregatio hominum fidelium
baptizatorum visibilis sub uno capite Christo in coelis et vicario eius in terris. »



Kirche und Papst nach Dominicus Banez 217

also nicht total den Zusammenhang 15. Zu der heutigen Kirche sind
schließlich auch jene nicht zu rechnen, die zu Zeiten des natürlichen
und mosaischen Gesetzes glaubten, da die Kirche als sichtbares Zeichen
ein äußeres Glaubensbekenntnis fordert und nicht bloß den Akt des

Glaubens. Dasselbe gilt für die Katechumenen, über die die Kirche
wegen der fehlenden Zeichenhaftigkeit keine Jurisdiktion besitzt16.

Auch wenn Augustinus meint, die Kirche sei ursprünglich nur in
Abel und Henoch gewesen, weil die Schrift sie allein erwähnt, so hat
es doch noch andere Gläubige gegeben 17. Wichtiger ist indes die oft
belegte Behauptung, daß in den drei Tagen nach dem Tod Jesu nur
Maria den Glauben bewahrt habe, da die Auferstehungsbotschaft der
Frauen den Jüngern zunächst zweifelhaft erschien. Diese These wird
sogar von Torquemada gebilligt, unter Berufung auf die Kirchenväter
beweist er ausführlich, daß nur Maria in jenen Tagen gläubig geblieben
ist, während alle anderen zeitweilig den Glauben verloren haben ls. Banez

hält diese Ansicht für sehr unüberlegt, vor allem weil dann auch
Petrus unter die Ungläubigen zu zählen wäre, für dessen Standfestigkeit

der Herr ausdrücklich gebetet hat. Richtig ist lediglich, daß die

Apostel gewisse Glaubensschwierigkeiten hatten, die ihren Grund nicht
in Böswilligkeit hatten, sondern in Unbildung und Trägheit19.

Die Kirchengliedschaft, obwohl grundsätzlich bereits gelöst, bedarf
weiterer Präzisierungen. Selbst der Häretiker gehört in gewisser Weise

zur Kirche, wie auch etwa einer abgetrennten Hand eine Beziehung zum
Körper eigen ist, aber er ist nicht mehr wirklich Teil oder Glied, doch
insofern er der kirchlichen Strafgewalt untersteht und fähig zur Rückkehr

bleibt, ist er nicht ganz ausgeschlossen. Dies muß so sein - und
darin zeigt sich im Detail eine klare Tendenz -, weil der berühmte
historische Streitfall in bezug auf die Gliedschaft eines häretischen Papstes

15 Commentaria, Sp. 94E: « Alii vero infidèles ut pagani et iudaei evidentius
est, quod ad ecclesiam non pertineant, cui nunquam uniti fuerunt : haeretici autem
possunt dici saltern membra praescissa »

16 Commentaria, Sp. 95A.
17 Zum Problem bei Augustinus vgl. J. Beumer, Die Idee einer vorchristlichen

Kirche bei Augustinus. MThZ 3 (1952) 161-175.
18 Commentaria, Sp. 95DE. Vgl. Torquemada, Summa de Ecclesia SE),

1. III c. 61. Venedig 1561, 347v-349v. Melchior Cano, Loci theologici, 1. IV c. 5.
Ed. H. Serry, Melchioris Cani Opera. Wien 1754, 229-237; u. 1. VI c. 8: 384 f.
Zur Problemgeschichte vgl. Y.-M. J. Congar, Incidences ecclésiologiques d'un
thème de dévotion mariale. Mélanges de sciences rel. 8 (1951) 277-292; U. Horst,
Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP. FZThPh 15 (1968) 394, Anm. 125.

19 Commentaria, Sp. 95E-96A.



218 Kirche und Papst nach Dominicus Bâiiez

eine solche Antwort verlangt, denn dieser bleibt stets Haupt der Kirche
hinsichtlich ihrer äußeren Leitung, er ist aber nicht auf unsichtbare Weise

mit Christus vereint20. Allgemein läßt sich über die Beziehungen zur
Kirche dies sagen: Der Zahl und dem Verdienst nach sind die getauften

und gerechten Gläubigen de Ecclesia, nur der Zahl nach sind es die

getauften Sünder und dem Verdienst nach sind es die gerechten Kate-
chumenen, die aufgrund eines unsichtbaren Verdienstes zur Kirche
gehören, obwohl sie nicht zu ihren Teilen zu rechnen sind. Der Satz «außerhalb

der Kirche kein Heil» trifft auf jene zu, die kein Taufverlangen im
Glauben haben, alle anderen gehören schlechthin zur unsichtbaren Kirche,

zur sichtbaren aber nur in gewisser Weise, insofern sie ein Verlangen

nach der Taufe haben. Die Exkommunizierten bleiben Teile der

Kirche, weil sie einmal in der Taufe den Glauben bekannt haben, sie

können vor ihrer Absolution Reue erwecken 21.

Und wie verhält es sich mit den Sündern? Von den Katharern,
über Wyclif und Huß bis zu Luther lehren die Häretiker, daß nur die

Heiligen zur Kirche gehören. Diese Ansicht scheint viel für sich zu
haben, weil der Sünder nur im übertragenen Sinn Glied genannt werden

kann 22. Dennoch ist selbst er wahrhaft Teil der Kirche, wie einige Gleichnisse

Jesu bezeugen, in denen von Guten und Bösen geredet wird; so

sind etwa die klugen und törichten Jungfrauen ein Symbol für die
Gemeinschaft der Gläubigen, die den Glauben vollständig und unversehrt
bewahren. Überdies leben in jedem Staat Gute und Schlechte zusammen,

nicht anders ist es in der Kirche, wo alle durch das gemeinsame
Bekenntnis geeint sind. Dächte man nicht so, d. h. wären nur die Guten

und Prädestinierten die Kirche, so geriete ihre Struktur ins Wanken,
niemand wüßte mit Sicherheit anzugeben, wer als Prälat und Priester

zu gelten hat, da keiner die Erwählten kennt 23. Bänez stellt sich aller-

20 Commentaria, Sp. 96D: «Caeterum de summo pontifice occulto haeretico
non negamus, esse caput ecclesiae quantum ad gubernationem exteriorem, negamus
tarnen, esse partem unitam aliquo modo unione invisibili cum Christo». - Man sieht,
wie auch hier der Primat, bei dem es keine Unsicherheitsfaktoren geben darf, die
Tendenz bestimmt.

21 Commentaria, Sp. 96E-97A.
22 Commentaria, Sp. 97D. - Vgl. Cano, Loci theologici, 1. IV c. 1 arg. 8, 9, 11.

Ed. cit., 201-204.
23 Commentaria, Sp. 98D: «Et denique si tantum boni vel praedestinati

essent ecclesiae partes, sequeretur nos omnino ignorare, quosnam haberemus ecclesiae

praelatos et sacerdotes. » - Cano, Loci Theologici, 1. IV c. 3 u. ult. Ed. cit.,
212-218 u. 237-264; Torquemada, SE, 1. I cc. 3-5. Ed. cit., 4r-7v. Vgl. J. F. Stockmann,

Joannes de Turrecremata O.P., De corpore Christi mystico. Haarlem 1951,



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 219

dings nicht rückhaltlos hinter die eben von ihm entwickelte These, er

meint, es sei wahrscheinlicher, daß die gläubigen Sünder, formal
gesprochen, Glieder der Kirche und sogar Christi sind, wenn auch nicht
vollkommene, da die Liebe als bewegende Kraft fehlt. Es ist daher
richtiger zu sagen, daß sie nur der Potenz nach in Verbindung mit Christus
stehen, ein gewisses Leben bleibt erhalten, wenn man dieses im analogen
Sinn versteht. Als Beweis diene etwa - das Beispiel ist typisch -, daß ein

häretischer, aber noch nicht abgesetzter Papst hinsichtlich der Leitungsgewalt

Haupt der Kirche ist, ein unsichtbarer Einfluß auf ihn und die

übrigen Sünder besteht demnach weiter. Heiligkeit und Sünde existieren
in der Kirche gleichzeitig, erst in der Ewigkeit wird diese Spannung
aufgehoben werden 24.

Nach der Beschreibung des Wesens der Kirche hat man sich zu
fragen, worin ihre Eigenschaften bestehen, die sie als eine Gemeinschaft

ausweisen, die im Verlauf der Zeiten sich selbst treu geblieben ist und
sich von allen Spaltungen abhebt, so daß sie als wahre Kirche Christi
erkennbar wird 25.

Ihre erste Eigenschaft ist die Einheit, sie ist gerade im Jahrhun-
hundert des Bânez besonders umstritten und gefährdet, da etwa der

König von England sie zerstörte und sich Herrscher anmaßen, die Rolle
des römischen Pontifex zu übernehmen. Die Leugnung des Primats ist,
wie man weiß, ein beständiges Merkmal der Häresie, denn ohne das

wirkmächtige Zeichen der Einheit kann sie ihren Sonderlehren freien
Lauf lassen. Dieser Vielfalt steht das eindeutige Glaubensbekenntnis

von Nicäa entgegen, es spricht von der una sancta catholica ecclesia,

die als Leib Christi nur ein Haupt hat, sie versammelt sich durch das

eine Bekenntnis und das Glaubenssakrament, die Taufe 26.

63-84; Alfons de Castro, Adversus omnes haereses libri XIIII. Köln 1543,1. VI,
fol. XCVII-CI.

24 Commentaria, Sp. 99AD : «Probabilior sententia est, quod peccatores fideles
simpliciter loquendo non sint dicendi membra ecclesiae aut Christi... imo vero
secundum aliam tertiam considerationem etiam pontifex haereticus nondum depo-
situs est membrum potissimum ecclesiae, videlicet caput... At vero si metaphora
membri consideretur secundum invisibilem influentiam capitis Christi, tunc peccatores

ita dicuntur imperfecte membra, ut simpliciter non sint dicendi membra
Christi: siquidem simpliciter non habent vitam spiritualem.»

25 Sp. 99-109. Zum Problem vgl. G. Thils, Les notes de l'église dans l'apologétique

catholique depuis la Réforme. Gembloux 1937; L. Bernacki, La doctrine
de l'église chez le Cardinal Hosius. Paris 1936, 107-167 ; St. Frankl, Doctrina
Hosii de notis Ecclesiae. Rom 1934.

26 Commentaria, Sp. 100-101. - Torquemada, SE, 1. I cc. 5-7. Ed. cit., 6r-9r;
Cano, Loci theologici, 1. IV cap. ult. ad 12. Ed. cit., 255-259.



220 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

Auch das Prädikat katholisch war den Häretikern aller Schattierungen

stets ein Stein des Anstoßes. Die Kirche heißt so, weil sie,

obwohl eine, dennoch keine Grenzen kennt, sondern alle einschließt, die

sich um das Heil bemühen, und weil sie allen das Evangelium verkündet.

Sie ist ferner an allen Orten und überdauert die Zeiten, ihre Lehre
ist allgemein und enthält keinen Irrtum 27.

Daß es in der Kirche Sünde gibt, ist nicht zu leugnen, doch ihre
wesentliche Heiligkeit wird dadurch nicht berührt, wir bekennen sie in
der Taufe und üben sie in guten Werken. Sie nennt sich ferner
apostolisch, weil sie allein der Lehre und den Überlieferungen der Apostel
folgt, ihr Garant ist der Papst, der sie als unfehlbarer Lehrer auslegt.
Diese Eigenschaft ist schon deshalb berechtigt, weil die Urapostel Petrus
und Paulus durch ihr Martyrium die römische Kirche ausgezeichnet haben.

Auch die Leugnung der Sichtbarkeit der Kirche ist ein klassisches

Thema der Häresie, sie ermöglicht Willkür und schafft die Voraussetzung

für das Abschaffen der kirchlichen Ämterstruktur. Folgerichtig
muß daher die katholische Theologie an ihr festhalten, die Kirche ist
«gleichsam mit den Händen greifbar» 28. Eng verknüpft mit dieser
Ansicht ist die Sakramentenlehre, vor allem hinsichtlich Weihe und
Eucharistie, aber auch das Recht, sei es göttlichen oder menschlichen

Ursprungs, hängt damit zusammen. Die Sichtbarkeit ist eine Konsequenz
der Christologie : Christus als Mensch, in seiner irdischen Natur, ist das

Haupt der Gläubigen und hat in dieser Funktion Vorrang vor den
Gliedern, während der hl. Geist als inneres und unsichtbares Prinzip die Kirche

belebt, er ist dem Herzen vergleichbar, das im Verborgenen den

Körper bewegt. Die Herrschaft Christi über die Kirche äußert sich
allerdings auf indirekte Weise, sie teilt sich von oben nach unten mit,
indem sie sich menschlicher Funktionsträger bedient, so daß es verschiedene

hierarchische Dienste gibt. Anders könnte sie nicht «Leuchte» und
«Stadt auf dem Berge» sein und ihre Strafgewalt vollziehen (Mt 18,17 f).

Kirche war von Anbeginn an sichtbar, sie bleibt auch so verfaßt,
weil nur mit Hilfe dieser Zeichenhaftigkeit die Menschen zur Gemeinschaft

mit ihr eingeladen werden. Sie ist einer Stadt vergleichbar, die
die Zeiten überdauert, obwohl ihre Bürger wechseln. Nicht ohne Grund
ist der Geist auf die ersten Christen in Gestalt feuriger Zungen herab-

27 Commentaria, Sp. 101-102; Torquemada, SE, 1. I cc. 13-17 u. 22-31.
Ed. cit., 16v-20v u. 25v-36r; Cano, Loci theologici, 1. IV c. ult. ad 3, 4, 5 u. 6 arg.
Ed. cit., 237-245.

28 Commentaria, Sp. 103AE.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 221

gekommen, er wollte dadurch den Charakter der zukünftigen Kirche
symbolisieren. Auf diesen Sachverhalt deuten ferner die Taufe als sichtbares

Zeichen, Priestertum, Gesetze und Werke der Barmherzigkeit. Das
alles läßt sich nicht auf einen inneren Bereich beschränken, so daß
bereits diese Grundlagen des Christentums auf die Sichtbarkeit der Kirche
schließen lassen 29. Sie zeigt sich in der Gemeinschaft der Gläubigen
unter dem Stellvertreter Christi auf Erden, während die geistigen
Elemente, Glaube, Liebe, geistliche Gewalt zu ihrer unsichtbaren Verfassung

gehören. Diese allgemeine Feststellung genügt indes noch nicht:
Sie muß so konkret gefaßt werden, daß die jetzige katholische Kirche
darunter verstanden wird, die von einem bestimmten Papst regiert wird.
Dabei ist es jedoch nicht notwendig, daß der Bischof von Rom mit
göttlichem Recht als Nachfolger Petri zu gelten hat, es ist möglich, daß

der römische Stuhl mit jedem anderen Bischofssitz verbunden werden

kann, obwohl viele Theologen meinen, die Bindung an Rom sei von
absoluter Art. Diese Ansicht hat gewiß viel für sich und entspricht zweifellos

dem Primat, aber als eigentliche Glaubensaussage ist sie nicht zu
werten. Daß die Häretiker nicht die wahre Kirche bilden, erkennt
sogar die natürliche Vernunft, weil viele Irrlehren unsinnig sind, so z. B.
daß Gott die eigentliche Ursache der Sünde sei, die Leugnung der
Willensfreiheit 30.

Ein weiteres Zeichen des katholischen Christentums liegt darin, daß

wir die universale Lehre Christi unter seinem irdischen Vikar beibehalten

haben. So umfaßt unsere Kirche, im Gegensatz zu häretischen Gruppen,

Gute und Böse, Vorhergewußte und Vorherbestimmte, sie alle
gehören zu ihrer Einheit. Sie ist wie ein natürlicher Leib mit einer hierarchisch

gestuften Vielfalt, sie kennt Unterschiede in den Diensten, sie

sieht sich in Analogie zu einem geordneten Staatswesen. Ihr
Glaubensbekenntnis ist eines, Konventikel mit Sonderlehren sind ihr fremd, die

theologischen Schulen und Universitäten lehren in Einklang mit dem

Papst. Der Ursprung der katholischen Kirche ist ungebrochen, er verläuft
durch die Zeiten von Abel über Christus bis in unsere Tage, während
sich die Irrlehre immer auf einzelne Männer beruft, die sie begründeten.

Schließlich darf sich nur jene Kirche apostolisch nennen, die den

Glauben und die Überlieferung der Apostel kontinuierlich verkündet,
und diese Lehre ist nicht nur ausdrücklich in der Schrift enthalten,

29 Commentaria, Sp. 104—105.
30 Commentaria, Sp. 106AE.



222 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

sondern auch in traditionibus vivae vocis oraculo conservatis in Ecclesia

usque ad nostra tempora 31. Bânez wird sich, wie wir sehen werden, mit
diesem Problem noch ausführlich beschäftigen, es genüge hier der
Hinweis, daß er öfter auf die Überlieferung als Glaubensquelle verweist und
in diesem Sachverhalt ein wesentliches Kriterium für das wahre
Christentum erblickt. Mit dieser These eng verbunden ist der Nachweis einer
lückenlosen apostolischen Sukzession von Petrus bis zum gegenwärtigen
Papst32.

In seinem zweiten Traktat geht Bânez die eben behandelten
Probleme anders an, er kennt dort nur drei notae33. Die erste Note ist die

Verkündigung oder die Lehre der Apostel, sie gelangte durch ihre Nachfolger

bis in die Gegenwart, als sichtbare Predigt ist sie auch ein
Zeichen für die Sichtbarkeit der Kirche. Als solche ist sie unveränderlich
im Gegensatz zu den Schwankungen der Häresie, es fällt daher nicht
schwer, die Sichtbarkeit zu erkennen, weil apostolische Botschaft und
Kirche untrennbare Größen darstellen. Wer in ihr verharrt, gehört zur
wahren Kirche, sie zeichnet sich durch Klarheit aus und bleibt in sich

konstant und widerspruchsfrei34.
Das zweite Merkmal der Kirche bezieht sich auf die apostolische

Sukzession der Bischöfe: Sie ist, wie die Geschichte bei allen Völkern
zeigt, notwendig, um die Gottesverehrung mit Hilfe des Amtspriester-
tums zu sichern. Diese Nachfolge wird im Weihesakrament weitergegeben.

Dem entspricht der Umstand, daß sich die Kirche durch Sakramente

und Lehre vermehrt, so wird sie zum Erkenntnismittel der
Sichtbarkeit 35.

Die dritte Note ist die Anerkennung der Petrusnachfolge im
römischen Bischof und die Unterstellung unter sein Amt. Er fungiert als

allgemeiner Hirt und ist das Zeichen der Wahrheit und Sichtbarkeit,
denn es genügt nicht, abstrakt an die Sichtbarkeit als kirchliche

Wesensaussage zu glauben, sie muß vielmehr eine konkrete Realisierung
im Bischof von Rom finden, er ist demnach der letzte und eigentliche
Garant des einen Glaubens und der apostolischen Tradition 36. Gleich-

31 Commentaria, Sp. 109B.
32 Commentaria, Sp. 109CD.
33 Commentaria, Sp. 216.
34 Commentaria, Sp. 217-218.
35 Commentaria, Sp. 220B: «Nam vera ecclesia est illa, in qua est huiusmodi

episcoporum ordinatio, sed ecclesia, in qua est huiusmodi ordinatio, est visibilis. »

36 Commentaria, Sp. 220.



Kirche und Papst nach Dominicus Banez 223

wohl ist dieses juristische Element nicht das einzige Prinzip der
Einheit, die Pluralität hat in der Kirche ihre Existenzberechtigung, weil der
Geist die Christen auf das Ganze hin bewegt37. So darf auch die Kirche
zu Zeiten des mosaischen Gesetzes apostolisch genannt werden, weil sie sich

wenigstens einschlußweise auf den Glauben an den kommenden Christus

gründete. Die Apostolizität, insofern sie auf das konkrete Apostelkollegium

zurückgeht, ist nur ein Kennzeichen dieser Heilsepoche, aber nicht
im absolut übergeschichtlichen Sinn38. Gewiß ist zuzugeben, daß sich
die Kirche nicht wesentlich durch sichtbare Elemente definieren läßt,
ihr eigentlicher Charakter ist das Geistliche, aber die Folgerung, sie sei

deshalb schlechthin unsichtbar, muß abgelehnt werden, weil die Menschheit

Christi und das Äußere an den Sakramenten von ihrer geistlichen
Seite nicht zu trennen sind. Das Neue Gesetz als Gesetz der Gnade ist
zwar unsichtbar in unsere Herzen geschrieben, aber es hat gewisse

Voraussetzungen nach Art von Dispositionen, etwa in der schriftlichen und
mündlichen Unterweisung, so daß dieses Gesetz äußerüch fixiert sein

muß, um mit Hilfe solcher Gebundenheit an materielle Dinge die Kirche

an der Sichtbarkeit der Offenbarung teilhaben zu lassen. Damit der

geistlichen Gewalt gedient werde, gibt es das kirchliche Amt, welches

eine hinführende Funktion hat, so daß beide Aspekte aufeinander
verweisen. So bedarf selbst der Glaube einer äußeren Regel, die ihn erkennbar

macht, man bekennt ihn in der Taufe und in der Unterordnung
unter das historische Papstamt, die Kirche kann aus all diesen Gründen

nie etwas Verborgenes sein 39.

Zweifellos hat Bânez der christologischen Wesensbestimmung der
Kirche und ihrer Verbindung mit Verkündigung und Sakramenten einen

hervorragenden Platz einräumen wollen, doch dürfte man kaum
fehlgehen, wenn man in diesem Teil seines Kommentars nur die Präliminarien

für die ihn eigentlich interessierende Frage nach dem Verhältnis

von Kirche und Wahrheit sieht. Schon der äußere Umfang seiner

diesbezüglichen Ausführungen legt diesen Schluß nahe. Wir werden
sehen, daß dieses Kapitel einer erheblichen Verschärfung der papalen Irr-
tumslosigkeit das Wort redet, die so in der thomistischen Tradition
nicht überall vertreten wurde.

Aus dem Wesen der vorhin beschriebenen kirchlichen Merkmale er-

37 Commentaria, Sp. 221—222.
38 Commentaria, Sp. 226A.
39 Commentaria, Sp. 227-229.



224 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

gibt sich als erste Konklusion: Die gegenwärtige, vergangene und
zukünftige Kirche kann in der Glaubenslehre nicht irren 40. Sie ist «Haus

Gottes», «Grundfeste der Wahrheit» (1 Tim 3,15) und auf den «Felsen»

gebaut, den das Böse nicht überwinden wird (Mt 16,18). Diese Verheißungen

wären unerfüllt, würde sie in Irrtum fallen, außerdem folgt sie

als apostolische Kirche stets unfehlbar ihrem eigenen Ursprung 41.

Die These, auch die gegenwärtige Kirche erfreue sich dieses Privilegs,

wird nicht ohne Grund aufgestellt, da die zeitgenössischen
Auseinandersetzungen mit der Reformation darauf abheben mußten, daß

zwischen der Alten Kirche und der jetzigen Lehrautorität kein Unterschied

besteht, da der Vorrang des apostolischen Anfangs selbst von
den Neuerern nicht bestritten wurde. Das Problem entstand offenbar
im Blick auf die Kanonizität der einzelnen biblischen Bücher, die nach

allgemeiner Ansicht ihre Verbindlichkeit durch die Kirche erhielten, als

sie den Kanon fixierte. Die Frage war nur, ob dieser Entscheid
ausschließlich der apostolischen Zeit zukommt oder ob er jederzeit neu
gefällt werden kann, so daß die Urteile des Anfangs und jeder beliebigen
Zeit grundsätzlich dieselbe Wirkung für sich beanspruchen dürfen.
Melchior Cano ist nicht bereit, eine abgestufte Autorität anzunehmen, die

Irrtumslosigkeit ist der Kirche insgesamt zugesagt und nicht einzelnen
Stadien ihrer Geschichte 42. Eine differenziertere Antwort versucht
Petrus de Sotomayor zu geben 43. Er fragt, ob Kirche und Konzilien eine

größere Autorität haben als die Schrift. Versteht man Kirche als die

40 Commentaria, Sp. 109E: «Haec ecclesia, quae modo est, et quae antea fuit,
et quae futura est usque ad consummationem saeculi in doctrina fidei errare non
potest. »

41 Commentaria, Sp. 109—110.
42 Melchior Cano, De sacra doctrina (STh I 1,8). Ed. C. Pozo, Fuentes

para la historia del método teologico en la Escuela de Salamanca, t. I (Biblioteca
Teolôgica Granadina 6). Granada 1962, 263, (Opinio Cani) : «Contrariam sententiam
ego indubitanter teneo, scilicet, quod nihilominus pertinet ad ecclesiam, quae modo
est, definire qui libri sint canonici et sacri, et ad ecclesiam, quae omni tempore
fuerit.

Probatur: ecclesia non potest errare in fide, quae modo est, non plus quam
ecclesia, quae fuit tempore apostolorum, sed scire quis liber sit canonicus pertinet
ad fidem ; ergo ecclesia in determinando hoc non potest errare. » — Weder Hieronymus,
Augustinus oder sonst jemand kann Regel für die Kanonizität sein (a. a. O. 265).
Wahrscheinlich richtet sich diese These gegen Cajetan. "Vgl. U. Horst, Der Streit
um die heilige Schrift zwischen Kardinal Cajetan und Ambrosius Catharinus. In:
Wahrheit und Verkündigung (Festschrift M. Schmaus). Hrsg. von L. Scheffczyk,
W. Dettloff, R. Heinzmann, Bd. 1, Paderborn 1967, 551-577.

43 C. Pozo, Una teoria en siglo XVI sobre la relaciôn entre infalibilidad ponti-
ficia y conciliar. ATG 25 (1962) 308.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 225

Familie, die von den Aposteln bis zu uns reicht, so gibt es keinen
Vergleich, Autorität und Festigkeit sind stets gleich, weil sich die Verkündigung

der Evangelisten und Apostel mit dem geschriebenen Wort deckt.
Außerdem ist der Geist auch nach dem Tod der Evangelisten in der
Kirche anwesend, er regiert sie und definiert ihre Wahrheiten 44. Dennoch

ist an der abgelehnten Meinung etwas Richtiges : Die frühe Kirche
hat in gewisser Weise eine größere Autorität gehabt, weil sie vom Geist
unmittelbar durch Offenbarung unterwiesen wurde, während es jetzt auf
menschliche Weise geschieht. Es gibt also Stufen, aber es wäre gefährlich,

besonders in den gegenwärtigen häretischen Wirren, diesen Gedanken

so zu verstehen, als würde dadurch die Vollmacht der Kirche
erschüttert, denn der Geist bleibt ein und derselbe, so daß jene verschiedenen

Wege der Mitteilung kein größeres oder geringeres Ansehen

begründen 45.

Franz von Vitoria erörtert das Problem im Zusammenhang mit der

Frage, ob die Autorität der Schrift größer ist als die der Kirche. Auf
seine Ansichten werden wir an anderer Stelle zurückkommen, einstweilen

sei dies festgestellt: Die jetzige Kirche irrt nicht, weil sie vom Geist
unfehlbar geleitet wird und die Schrift besitzt, aber sie hat nicht den

prophetischen Geist der Apostel, so daß die heutige Kirche eine geringere

Autorität aufweist als die Schrift und die frühe Kirche, auch wenn
ein Irrtum in ihr nicht denkbar ist, da die Assistenz des Geistes

ausreicht, sie in der Wahrheit zu halten 46.

44 A. a. O.: «Dico primo quod, si conferamus sacram scripturam cum ecclesia
Christi accipiendo ecclesiam Christi pro tota familia a tempore apostolorum ad
nostra usque tempora, dico quod nulla est comparatio inter haec, nulla est compa-
ratio, quia una eademque auctoritas et firmitas. Patet, quia divina scriptura non
est aliud quam assertio evangelistarum et apostolorum, sed ea / S. 309 / dem est

prorsus auctoritas in dicente et eo quod dicitur sive id quod dicitur verbo proferatur
sive scriptura quia eadem est ratio

3° dico proprie loquendo sacra scriptura non habet maiorem auctoritatem
quam ecclesia, quae modo est, exclusis apostolis et evangelistis, contra Caietanum,
Driedonem et alios. Probatur: ista ecclesia, quae modo est, habet intra se Spiritum
manentem cum ilia, per quern regitur et définit suas veritates. Ergo habet tantam
auctoritatem sicut praecedens et, per consequens, sicut dicta apostolorum.»

45 A. a. O. : « At vero ut salvemus dicta aliorum doctorum, notandum quod
in aliquo sensu potest dici quod ilia, quae prior fuit ecclesia, esse maioris auctori-
tatis, quia, scilicet, tunc ilia ecclesia immediate docebatur ab Spiritu Sancto per
revelationem, modo vero per viam humanam ...»

Mancio de Corpore Christi ist nicht bereit, einen Unterschied zu machen
(a. a. O. 314).

46 Comentarios a la Secunda Secundae de Santo Tomas. Ed. V. Beeträn de
Heredia (Biblioteca de Teôlogos espanoles, vol. 2). Salamanca 1932, 55 f.

15



226 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

Die Kirche ist, so lautet die zweite Folgerung des Bânez, nicht
einmal aufgrund unverschuldeten Unwissens eines Irrtums fähig. Wäre es

anders, so wüßte man nie mit Sicherheit, wo die Wahrheit wirklich ist,
so daß man das Vertrauen zu ihr verlöre 47. Die dritte Konklusion grenzt
noch weiter ein: Alle Hirten zusammen sowie die Lehrer der Kirche
können in Glaubensdingen nicht irren. Wenn vorher gesagt wurde, daß

die Gesamtkirche, also Hirten, Schafe, Gelehrte und Ungelehrte, ohne

Irrtum ist, so muß nun festgestellt werden, daß Hirten und Lehrer
simul in der Wahrheit bleiben, auch wenn dies für viele von ihnen im
einzelnen nicht zutreffen mag. Aus der Irrtumslosigkeit der Kirche im
allgemeinen folgt notwendig, daß dieses Privileg jenen zukommt, denen

ihre Leitung obliegt, weil die Lehre gleichsam von oben nach unten
vermittelt wird, so daß das «rohe Volk» nicht in der Rechtgläubigkeit
bleiben kann, wenn seine «Führer» versagen 48. Wenn man den Konsens
der Gläubigen zur Wahrheitsregel macht, erhebt sich allerdings eine

große Schwierigkeit: Wie soll man diesen allgemeinen Glauben feststellen

Aus der Unfehlbarkeit der Kirche folgt nicht, so antwortet Bânez,
daß sie in ihren einzelnen Teilen Regel ist, wohl aber läßt sich bei ihren
Hirten erfragen, was sie in diesem oder jenem Punkt glaubt 49. Bei ihnen
ist nun nicht der persönliche Glaube entscheidend - das ließe zu viele sub-

jektive Deutungen zu -, sondern nur der Glaube, den sie dem Volk
verkünden. Es ist demnach möglich, daß beide auseinanderfallen, aber das

äußere Bekenntnis genügt, um die Unversehrtheit der Lehre zu bewahren 50.

Der Konsens aller Gläubigen, die Grundlage der Dogmen, ist
tatsächlich ein Konsens der Hirten und Lehrer, denn nur sie müssen wissen,

was das ungebildete Volk nicht wissen kann. Schließlich hat das

Konzil von Trient entschieden, daß ein Urteil über den wahren Sinn der
Schrift nicht Sache der einfachen Gläubigen ist, sondern lediglich den

Hirten zusteht. Ihre privaten Ansichten sind dabei nicht wichtig, auch

47 Commentaria, Sp. 110A: «Haec ecclesia neque per ignorantiam invincibilem
et inculpâtam errare potest...»

48 Commentaria, Sp. 110BD: «Omnes simul pastores et doctores ecclesiae non
possunt errare in rebus fidei... Error omnium pastorum et doctorum statim in
universalem ecclesiam refunderetur, etiam tota ecclesia erraret, cum inferiores tene-
antur sequi superiores ...» Cano, Loci theologici, 1. IV c. 4 u. ult. Ed. cit., 218-229.
Vgl. G. Thils, L'infaillibilité du peuple chrétien «in credendo». Paris-Louvain 1963,
9-15.

49 Commentaria, Sp. 111AB.
50 Commentaria, Tr. II, Sp. 239D: «Omnes simul pastores et doctores ecclesiae

non possunt errare in docendo. Itaque in hac conclusione nihil asserimus de illorum
fide personali, sed de fide, quam populos docent. »



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 227

nicht die des Papstes, denn daß er in ihnen irren kann, wird für
gewöhnlich zugegeben, doch wenn sie offiziell als Lehrer der Kirche
sprechen, ist das anders 51. Trotz gewisser Schwierigkeiten ist die Annahme
wahrscheinlicher, daß alle Lehrer zusammen in Glaubensdingen nicht
irren können, denn Gott bedient sich bei der Wahrheitsfindung nicht
außergewöhnlicher Mittel, sondern der normalen Weisen einer Vorlage
des Glaubensgutes 52. An diesem Privileg partizipieren auch die Theologen

und scholastischen Lehrer und zwar nicht bloß die alten, sondern
auch die, die jetzt dozieren. Was sie im Einklang mit der beständigen
Überlieferung vortragen, muß als wahr gelten. Diese Aussage ist gerade
in unseren Tagen aktuell, denn die Häretiker bestreiten zwar nicht die

Autorität der großen Heiligen des Altertums, wohl aber leugnen sie die

Bindung an die jetzt lehrenden Theologen 53.

Bânez möchte allerdings nicht den Eindruck erwecken, als wäre
der Wahrheitsbesitz auf die Hierarchie und ihre offiziellen Sprecher
beschränkt, selbst die einfachen Gläubigen in ihrer Gesamtheit sind von
der Gefahr des Irrtums befreit. Die Beziehungen sind wechselseitig :

Solange der Glaube beim Volk bleibt, haben ihn auch die Lehrer und
umgekehrt, da die Verheißungen Christi allen gelten, auch wenn die
«Einfachen» zuweilen den Glauben vermischt mit unverschuldetem Irrtum
haben 54.

Zweifellos will Bânez die kirchliche Wahrheitsfindung auf eine
möglichst breite Basis stellen, er übersieht keineswegs, daß die Kirche in
jedem Falle die Erstgegebenheit ist, aber wir sahen bereits, daß er dem

hierarchischen Amt ein klares Übergewicht einräumt, das noch schwerer

wiegt, wenn man bedenkt, in wie starkem Maße die Irrtumslosigkeit im

51 Commentaria, Tr. II, Sp. 239E-240E.
52 Commentaria, Tr. II, Sp. 242B: «Probabilius est, omnes simul doctores non

posse errare in sentiendo circa res fidei. Probatur. Nam hac via non confugimus ad
manutenentiam Dei, neque ponimus novam Spiritus sancti assistentiam sine urgente
necessitate, si autem banc conclusionem non fateamur, oportet illam ponere in
omnibus doctoribus, quando plebem de aliqua veritate instruunt, et nullibi habetur
promissio illis specialiter facta de huiusmodi assistentia. »

53 Commentaria, Tr. II, Sp. 242CD: «Omnes theologi et scholastici doctores
etiam iuniores et praesentes non possunt in rebus fidei docendis errare: sed quod
constanter docuerint, id pro certa et indubitata veritate tenendum est. Adhibui
hanc conclusionem quia haeretici licet honorem déférant antiquis sanctisque
doctoribus, iuniores tarnen theologos nihil faciunt. »

Ferner: D. Banez, Scholastica Commentaria in Primam Partem Summae
Theologicae S. Thomae Aquinatis. Ed. L. Urbano, Madrid-Valencia 1934, 81-85.

54 Commentaria, Tr. II, Sp. 243AD: «Omnes homines simplices ecclesiae, qui
nec officio doctoratus aut episcopatus fulgent, non possunt errare in fide.»



228 Kirche und Papst nach Dominicus Bänez

Papst verankert wird, seiner Person und Funktion gilt daher das eigentliche

Interesse. Die historischen Schwierigkeiten, die gegen dieses päpstliche

Privileg sprechen, sind ihm bekannt. Im Gefolge des großen Schismas

wurde die Sukzession zweifelhaft, man weiß nicht genau, so sagen
die Gegner, wer der wirkliche Nachfolger Petri ist. Das Kardinalskollegium

als Wahlgremium ist in seiner Rechtmäßigkeit umstritten
gewesen, die Wahl Martins V. in Konstanz war nicht legitim, so daß alle

darauffolgenden römischen Bischöfe als incerti successores Petri gelten.
Wer will mit Sicherheit sagen, daß der gegenwärtige Papst wahrer Papst
ist, da niemand weiß, ob er gültig getauft ist? Da er grundsätzlich der
Häresie verfallen kann (wie Anastasius und Honorius zeigen), ist es nicht
ausgeschlossen, daß er Falsches definiert; sein persönlicher Glaube ist
Schwankungen unterworfen, es ist denkbar, daß er ihn verliert. Selbst

wenn man ihm die Freiheit von Irrtum zubilligt, so hat er diese nur
für den Fall, daß er bei seinen Entscheiden die gebotene Sorgfalt
beobachtet, ihr Fehlen wäre menschlich und deshalb haben wir keine
unbedingte Garantie, zumal ihm keine direkte Offenbarung zuteil wird, er
kennt die Wahrheit nur, wenn er nachforscht oder Rat einholt 55.

Ferner hegt, so argumentiert man, die oberste Glaubensregel in der

Kirche und nicht in einer Einzelperson, so daß die Vertretung aller, das

Konzil, über dem Papst steht, diese Superiorität wurde sogar von päpstlicher

Seite in Konstanz und Basel bestätigt56. Die Gewalt des Papstes
leitet sich demnach aus der ab, die der Kirche zu eigen ist, aus diesem

Grund hat sie das Recht, ihn zu wählen. Verfügte er nämlich über jene
absolute Irrtumslosigkeit, so brauchte man keine Konzilien mehr, ihre
Bemühungen um die Wahrheit wären überflüssig. Schließlich läßt sich

aus der Geschichte beweisen, daß sich Päpste widersprochen haben, ihre

Irrtumsfähigkeit gilt folglich als sicher. Das Problem der Irrtumslosigkeit

und ihrer Träger ist also nicht erst durch die Reformation
aufgeworfen worden, es existiert schon seit langem bei alten und neuen katho-

55 Commentaria, Sp. 111—112 und die Antworten auf die Einwände, Sp. 121—128.
56 Vgl. P. De Vooght, Les controverses sur les pouvoirs du concile et l'autorité

du pape au Concile de Constance. Revue Théol. de Louvain 1 (1970) 45-75;
ders., Les pouvoirs du concile et l'autorité du pape au Concile de Constance (Unam
Sanctam 56). Paris 1965; J. Gill, The Council of Florence. Cambridge 1961, 272-
274; 278 f.; 281 f.; ders., Konstanz und Basel-Florenz (Geschichte der
ökumenischen Konzilien IX). Mainz 1967, 320-341; W. Brandmüller, Besitzt das
Konstanzer Dekret Haec sancta dogmatische Verbindlichkeit?, RQ 62 (1967) 1-18; Das
Konzil von Konstanz. Beiträge zu seiner Geschichte und Theologie. Hrsg. von A. Fran-
zen und W. Müller. Freiburg 1964.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 229

lischen Theologen 57. Die Antwort auf so schwere Fragen der Vergangen-
heit wird nicht leicht sein, sie ist nur möglich, wenn man eine Reihe

von Voraussetzungen klärt. Die erste liegt in der Klärung des Begriffs
summus pontifex : Er ist allgemeiner Hirt der Kirche und sogar des

Erdkreises, Vikar Christi und Nachfolger im Vorrang des Petrus, er
verkörpert während der Abwesenheit des Herrn seine sichtbare Gegenwart,
damit diese nicht nur auf die Sakramente beschränkt bleibe. Infolge
der strengen hierarchischen Unterordnung gibt es nur ein Haupt auf

Erden, in dieser Eigenschaft übt der Papst seine Funktionen kraft
göttlichen Rechts aus, er regiert die Kirche monarchisch 58. Die Ansicht,
das Konzil stehe über dem Papst, ist verwegen, skandalös und die
Ursache vieler Irrlehren; mit ihr ist die These eng verwandt, daß seine

Autorität nicht unmittelbar von Christus stamme, sondern aus der Kirche

abgeleitet sei. Allerdings wagt Bânez nicht, sie ein dogma liaereticum

zu nennen, da eine ausdrückliche Konzilsdefinition dieser Art noch nicht
vorliegt und die doctores Parisienses offiziell geduldet werden, obwohl,
wie Cajetan bezeugt, das V. Laterankonzil die Suprematie des Papstes
über das Konzil definiert hat, aber dieser Beschluß wurde von der
französischen Kirche und der Pariser Fakultät nicht übernommen, sie be-

57 Commentaria, Sp. 111-112. Franz von Vitoria fragt ebenfalls, ob die
Franzosen und Deutschen, die nicht an die Superiorität des Papstes über das Konzil
glauben, Häretiker seien und verneint dies, wofern sie seine Jurisdiktion anerkennen.
Den Text s. bei C. Pozo, Una teorfa 2 f. - Torquemada, SE 1. II c. 112. Ed. cit.,
258r-262v; Cano, Loci theologici, 1. VI c. 1. Ed. cit., 336-340. - Bânez erwähnt
ferner die «doctores Parisienses» Gerson, Almain, Ockham. Vgl. dazu: J. B. Morrale
Gerson and the Great Schism. Manchester 1960; G. H. M. Posthumus Meyjes,
Jean Gerson zijn kerkpolitiek en ecclesiologie. 's-Gravenhage 1963 ; O. de la Brosse,
Le pape et le concile. La comparaison de leurs pouvoirs à la veille de la Réforme
(Unam Sanctam 58). Paris 1965, 85-145; F. Oakley, Almain and Major, Conciliar
Theory on the Eve of the Reformation. The American Historical Review 70 (1964/
65) 673—690; G. DE Lagarde, La naissance de l'esprit laïque au déclin du moyen
âge, t. V, Guillaume d'Ockham: Critique des structures ecclésiastiques. Louvain-
Paris 1963 ; W. Kölmel, Wilhelm Ockham und seine kirchenpolitischen Schriften.
Essen 1962. - Cajetan, De comparatione auctoritatis papae et concilii cum
Apologia eiusdem tractatus. Ed. V. I. Pollet. Rom 1936, c. 13 nn. 723-754, p. 294-304;
Alfons de Castro, Adversus omnes haereses, 1. I, cc. 2, 4, 8. Ed. cit., fol. ii-iv,
VI-VII, XIIII-XVI.

58 Commentaria, Sp. 112-113. - Torquemada, SE, 1. II. Ed. cit., 116 ff. ;

Albert Pigge, Hierarchiae ecclesiasticae assertio. Köln 1554, 1. IV, fol. clxxi ff.
Vgl. H. Jedin, Studien über die Schriftstellertätigkeit Albert Pigges (RGStT 55).
Münster 1931, 24—30 u. 134-137; R. Bäumer, Das Kirchenverständnis Albert
Pigges. Ein Beitrag zur Ekklesiologie der vortridentinischen Kontroverstheologie.
In: Volk Gottes (Festgabe J. Höfer). Hrsg. von R. Bäumer und H. Dolch. Freiburg
1967, 306-322.



230 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

hielten sich das Recht zur Appellation offen. Auch in Florenz wurde
entschieden, daß der Primat Petri und des römischen Stuhls zum Wesen

der kirchlichen Leitungsgewalt gehört, doch ein präziser Text gegen
die Oberhoheit des Konzils fehlt59. Nach der Ansicht bedeutender Theologen

ist der römische Pontifex iure divino oberster Bischof der Kirche
in dem Sinn, daß sein Episkopat über die Welt und die Stadt Rom den

Ursprung im Willen Christi hat. Bânez freilich meint, daß man in
diesem Punkt vorsichtiger urteilen müsse, denn die Verbindung der beiden
Ämter ist, wie neuere Autoren sagen, nicht notwendig, eine Verlegung
des römischen Stuhls an einen anderen Bischofssitz ist möglich 60.

Weder der Papst noch die Gesamtkirche können einen neuen
Glaubensartikel bilden, so wie ihnen dies bezüglich der Einsetzung neuer
Sakramente unmöglich ist, wohl aber ist das Haupt der Kirche
bevollmächtigt, eine verborgene Wahrheit zu explizieren und verbindlich vorzulegen.

Dies geschieht auf zweifache Weise : Der Papst tut dies als lehrende

Privatperson (als solche kann er irren) und als Inhaber der höchsten
Hirten- und Rechtsgewalt. Letztere ist wiederum zweifach, sie ist: 1. Eine

allgemeine richterliche Gewalt, sie erstreckt sich auf Zivil- und
Kriminalsachen und wird wirksam durch Binden, Lösen und Exkommunizieren.

Sie ist plenissime im Papst, doch die Bischöfe haben in ihren
Diözesen Anteil an ihr, sie ist also übertragbar. 2. Eine definierende und

59 Commentaria, Sp. 113BD: «Preaterea tertio notandum est, valde temera-
rium esse, et scandalosum multarumque haeresium fomentum asserere, quod con-
cüium sit supra papam, et quod huic simile est, quod autoritas, quae est in papa
ad pascendum et regendum ecclesiam, non sit immediate a Christo, sed derivata
ab ecclesia, quae eligit pontificem. Ubi non audeo dicere, hoc esse dogma haere-
ticum. Quia id nondum inveni expresse definitum in aliquo concilio, aut pontificis
decretali. Et insuper Parisenses doctores, qui ita sentiunt, concilium esse supra
papam, tolerantur. Verum est tamen, quod Caietanus in praesenti articulo refert
definitionem Lateranensis Concilii sub Leone X... Verumtamen hoc Concilium
Lateranense V non est receptum in tota Gallia, neque a Parisiensibus doctoribus : quin
potius ab illo appellaverunt ad concilium futurum Accedit ad haec, quod quamvis
in Concilio Florentino sit expresse definitum, primatum Petri et Romanae sedis
necessarium esse ad pascendam ecclesiam, non tamen expresse definitur, quod
pontifex sit supra concilium : id quod etiam adverterunt doctores supra citati. »

60 Commentaria, Sp. 113E. Vgl. Cajetan, De divina institutione pontificatus
romani pontificis (1521). Ed. Fr. Lauchert, (Corpus Catholicorum 10). Münster
1925, c. XIII, 75-88. Commentaria, Tr. II, Sp. 268-271: Schrift und Tradition
lehren nur die universalis potestas des römischen Bischofs, nicht jedoch die
notwendige Verbindung mit Rom, doch möchte sich Bânez in dieser Frage der Kirche
unterwerfen. - Vgl. Cano, Loci theologici, 1. VI cc. 4-7. Ed. cit., 351-369. Vgl.
R. Bäumer, Die Auseinandersetzungen über die römische Petrustradition in den
ersten Jahrzehnten der Reformationszeit. RQ 57 (1962) 20-57.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 231

erklärende Gewalt in bezug auf die Glaubenswahrheiten, sie ist zwar auch
eine potestas iurisclictionis, doch steht sie in einer höheren Ordnung und
ist deshalb kraft des Beistandes des hl. Geistes nur dem Papst eigen,
wobei allerdings bei einigen Theologen das Problem der Delegation
erörtert wird 61.

Als privater Lehrer ist auch der oberste Bischof fehlbar, sogar auf
schuldhafte Weise, es ist weiter möglich, daß er Häretiker wird. Zwar
glauben einige Theologen, darunter Albert Pigge, dies geschehe nicht,
aber alle Väter, Päpste, die scholastischen Magistri, Cajetan, Torque-
mada, Franz von Vitoria und Melchior Cano vertreten die entgegengesetzte

These 62. Es ist gänzlich unbeweisbar, daß jemand bei Übernahme
eines solchen Amtes so im Glauben bestärkt werde, daß ein persönlicher

Irrtum ausgeschlossen ist. Alles andere mag zwar fromm klingen,
ist aber nicht wahr. Schließlich meint auch Bânez, daß die gegen einen

Irrtum der Päpste angeführten historischen Argumente nicht überzeugen,

wie das etwa für den Fall des Honorius zu belegen ist 63.

Fällt ein Papst in Häresie, so verliert er nicht sogleich seinen Ponti-
hkat, er muß erst von der Kirche abgesetzt werden, auch wenn Torque-
mada meint, dies geschehe ipso facto. Bânez möchte sich vielmehr der
Lehre Cajetans anschließen, wonach häretische Bischöfe erst dann ihr
Amt aufgeben müssen, wenn sie formell abgesetzt sind, so daß der Papst
schlechter gestellt wäre, wenn man in seinem Fall anders vorginge 64.

Da Häresie stets etwas Innerliches ist, behält der Häretiker sein äußeres

Amt, er ist also nicht schon vor dem Urteil als abgesetzt zu betrachten.

61 Commentaria, Sp. 114DE.
62 Commentaria, Sp. 115AC. Albert Pigge, Hierarchiae ecclesiasticae asser-

tio, 1. IV c. 8. Ed. cit., fol. ccu-ccxi; Cajetan, De divina institutione c. XIII.
Ed. cit., 83 fi. ; Cano, Loci theologici, 1. VI c. 8. Ed. cit., 369 ff. ; Franz von Vitoria,
In STh II-II 1,10. Ed. cit., 56. Vgl. Franciscus Suarez, De pontifice, q. 2. Ed.
A. Vargas-Machuca, De Ecclesia y De Pontifice. ATG 30 (1967) 288-312.

63 Commentaria, Sp. 116AD.
64 Commentaria, Sp. 117D: «Si pontifex summus in haeresim incidat, non

statim emittit pontificiam dignitatem, antequam ab ecclesia deponatur.» Gegen
Torquemada, SE, 1. II c. 112 ad 7. Ed. cit., 258r-258v; u. 1. IV p. 2, cc. 18-20.
Ed. cit., 390v-396v; Cajetan, De comparatione cc. 17 u. 18. Ed. cit., nn. 241-274,
p. 120-124. - Zur Geschichte der Papstabsetzungen vgl. H. Zimmermann,
Papstabsetzungen des Mittelalters. Graz-Wien-Köln 1968, bes. 158-205; L. Buisson,
Potestas und Caritas. Die päpstliche Gewalt im Spätmittelalter (Forschungen zur
kirchl. Rechtsgeschichte und zum Kirchenrecht 2). Köln-Graz 1958, 166-215;
K. W. Nörr, Kirche und Konzil bei Nicolaus de Tudeschis (Panormitanus) (ebda. 4).
Köln-Graz 1964, 138-147 ; U. Horst, Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio
OP, 376 ff.



232 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

Wäre es nicht so, dann müßte er nach seiner Bekehrung von neuem
gewählt werden, der Weg zur Umkehr muß ihm offen stehen. Für die Kirche

wäre es gefährlich, wenn man ihre Leitung vom Glauben eines
einzelnen abhängig machen würde, andernfalls griffe überall große
Unsicherheit um sich, da keiner den rechten Glauben festzustellen vermag.
Der Papst ist nämlich nicht aufgrund seines Glaubens oder seiner

Heiligkeit Haupt der Kirche, sondern weil ihm eine Dienstfunktion in bezug
auf die zu definierenden Wahrheiten übertragen wurde. Auch wenn er
als Häretiker nicht mehr Glied Christi ist, so bleibt er dennoch das

vorzüglichste Glied der Kirche im Blick auf ihre sichtbare Leitung 65.

In einer öffentlichen Glaubensdefinition gibt es keinen Unterschied
zwischen dem apostolischen Stuhl und seinem Inhaber, desgleichen nicht
zwischen dem römischen Sitz und den römischen Bischof, so daß die
These des Alfons de Castro falsch ist, der meint, der apostolische Stuhl
sei nicht nur der Papst, sondern auch das Kollegium der Kardinäle,
wobei der Papst allein irren könne. In Wahrheit wurde dieses Privileg
nur dem Petrus und seinen Nachfolgern ohne Rücksicht auf das

Apostelkollegium verliehen 66. An der Unfehlbarkeit des Papstes hat freilich

65 Commenatria, Sp. 118C: «Dicimus ergo nunc quod summus pontifex dicitur
esse caput ecclesiae, non ratione sanctitatis, aut fidei, quam habet, sic enim non
influit in reliqua membra ; sed dicitur esse caput ratione officii ministerialis ad guber-
nandam ecclesiam definiendo veritatem, statuendo leges, ministrando sacramenta,
quae omnia exterius exercentur secundum ecclesiasticam hierarchiam visibilem, et
ut ita dixerim palpabilem. Caeterum quod ipse pontifex propter haeresim desinat
esse membrum Christi, eo quod desinit reeipere ab illo spiritualem influentiam ad
propriam sanetitatem destinatam, hoc inquam, non impedit, quominus pontifex
dicatur esse potissimum membrum ecclesiae, videlicet caput, quantum ad
ecclesiasticam gubernationem. »

66 Commentaria, Sp. 118D: «In publico fidei iudicio non est distinguenda
apostolica sedes ab apostolico praeside vel summo pontifice, neque romana sedes

a pontifice romano.» - Alfons de Castro, Adversus omnes haereses, 1. I c. 8.

Ed. cit., fol. xv: «Sed sedes apostolica, quae nunquam erravit, comprehendit tarn
collegium, cuius concilio iuvatur pontifex, quam ipsum pontificem. De qua sede

non constat earn aliquando errasse. An autem totum collegium cardinalium errare
possit, non dissero: in facto tarnen credo, quod dominus nunquam permittet totum
collegium haeresi maculari. Quapropter iustum est, ut in re tanti momenti, qualis
est fides catholica, consulat fratrum suorum collegium, antequam quiequam de-
finiat : adiunetis etiam, si id possibile foret, viris aliis sanetitate perinde ac doctrina
eminentibus. »

Zur theologischen Bedeutung des Kardinalkollegiums vgl. G. Alberigo, Car-
dinalato e collegialità. Studi sull' ecclesiologia tra l'XI e il XIV secolo. Florenz 1969;
M. Garcia Miralles, El cardenalato de institueiön divina y el episcopado en el
problema de la sucesiôn apostolica segun Juan de Torquemada. In: XVI Semana
Espanola de Teologia. Madrid 1957, 249-274; J. Lecler, Pars corporis papae Le



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 233

auch der apostolische Stuhl auf vermittelte Weise Anteil, doch ist dieser

im Grunde nichts anders als der Petrusnachfolger im Leitungsprimat. An
der Irrtumslosigkeit seines öffentlichen Glaubensspruchs ist also nicht zu
zweifeln, sie ist Bestandteil der apostolischen Tradition und Bânez ist
überzeugt, daß ein Konzil diese Aussage als Dogma definieren würde 67.

Schon die Synagoge besaß eine unfehlbare Regel und heute, in der Kirche,

ist sie noch notwendiger, da sie nicht nur aus einem Volk mit
verhältnismäßig wenigen Kontroversen besteht. Nur sie garantiert in den

Wirren der Jahrhunderte die kirchliche Einheit. Der Einwand, daß es

zu diesem Zwecke die Konzilien gebe, verfängt nicht, denn im
allgemeinen breiten sich Häresien so rasch aus, daß sofort gehandelt werden
muß. Außerdem lehrt die Geschichte, daß es unter den Konzilsvätern
selbst keine einhellige Meinung gibt, es ist sodann möglich, daß der
größere Teil von ihnen eine falsche Meinung vertritt, so daß der Papst
allein die Kirche vor Irrlehre und Schisma retten kann. Diese Sicherheit
wird von Bânez so weit getrieben, daß selbst die Wahl durch illegitime
Kardinäle gültig ist, wofern die allgemeine Zustimmung der Kirche einen
solchen Papst anerkennt. Sollte etwa die Wahl Martins V. nichtig
gewesen sein, dann wäre er dennoch rechtmäßiger Oberhirt, weil ihn die

Kirche schließlich akzeptiert hat68. Man muß sogar noch grundsätzlicher
formulieren: Selbst wenn ein Papst nur scheinbar legitim Papst wäre,
so würde ein etwaiger Irrtum in seinen Glaubensentscheidungen nicht
auf die Gesamtkirche übergehen, denn entweder definiert er gar nicht
oder nur die Wahrheit, lehrte er jedoch etwas Falsches, so würde die
Gesamtkirche dies nicht rezipieren, weil der Irrtum des Definierenden

ans Tageslicht käme. Man sollte in dieser dem Volk Gottes gewährten
Garantie jedoch kein Wunder sehen, es ist nur die konsequente Anwendung

der biblischen Verheißung, daß die «Pforten der Hölle» keine Macht

sacré collège dans l'ecclésiologie médiévale. In: L'homme devant Dieu. Mélanges
offerts au Père H. de Lubac. II, Paris 1964. 183-198.

67 Commentaria, Sp. 119D: «In publico fidei iudicio non potest summus pon-
tifex errare Quo circa arbitrer hanc conclusionem tanquam apostolicam tradi-
tionem esse tenendam.» Bânez beruft sich dabei auf folgende Autoren: Thomas,
STh II-II 1,10 u. 11,2 ad 3; CG IV c. 76; Contra errores Graecorum cc. 32-36.
Vgl. S. Thomae de Aquino Opera Omnia. XL, P. A, Rom 1967, § 3, p. A6-A-7.
Torquemada, SE, 1. II cc. 107-112. Ed. cit., 248r-262v; vgl. P. Massi, Magistère
infallibile del papa nella teologia di Giovanni Torquemada, Turin 1957, S. 96 fi.
Albert Pigge, Hierarchiae ecclesiasticae assertio, 1. IV c. 2. Ed. cit., fol. clxxiiii-
clxxviii; Cajetan, De divina institutione cc. XII-XIV. Ed. cit., 66-100; Cano,
Loci theologici, 1. IV bes. cc. 3-7. Ed. cit., 336 ff.

68 Commentaria, Sp. 121E-122AC.



234 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

haben werden. Sollte jemand fälschlich für einen Papst gehalten werden
oder ist er unfähig für dieses Amt (etwa eine Frau) oder ist er unge-
tauft, so hätte er keine geistliche Gewalt. Wäre seine Wahl wegen eines

Mangels nichtig, dann stünde ihm lediglich eine partielle Jurisdiktion
zu, so wie sie z. B. der Vikar während einer Sedisvakanz besitzt, das

Privileg der Irrtumslosigkeit fällt hingegen nicht unter diese

Vollmacht69. Andererseits ist der Glaube an die Rechtmäßigkeit eines Papstes
in seiner Definition nicht enthalten, es genügt, wenn sie von der ganzen
Kirche als gewiß akzeptiert wird, da diese nie in Irrtum fällt70.

Jede Dogmatisierung ist an bestimmte Voraussetzungen gebunden:
Sie muß mit Sorgfalt vorbereitet werden, denn der Beistand des Geistes

wirkt nicht nach Art einer direkten Erleuchtung, wie das bei den
biblischen Autoren der Fall gewesen ist. Wie die Praxis zeigt, ist eine

entsprechende Urteilsbildung erforderlich, zu ihr gehört, wenn sie außerhalb

eines Konzils geschehen soll, eine Befragung der Theologen, sie

ist schlechthin notwendig, will man sich nicht der Gefahr eines Irrtums
aussetzen. Die Petrusnachfolge schließt allerdings ein, daß die Päpste
grundsätzlich niemals bei dieser Wahrheitssuche nachlässig sein können.
Zwar ist der Satz «wenn der Papst nicht entsprechend handelt, so kann

er irren» wahr, aber die darin ausgesprochene Bedingung trifft nie zu, sie

ist unter der Voraussetzung der biblischen Lehre innerlich unmöglich71.
Dies Problem wurde in der Schule von Salamanca eifrig diskutiert

und fand verschiedene Antworten. Franz von Vitoria meint, auch der

Papst sei nicht ohne weiteres in der Lage, zwischen wahr und falsch

zu entscheiden, er müsse zuerst via humana vorgehen, dann werde ihn
der göttliche Beistand vor Irrtum bewahren. Wenn er keinen Rat sucht

69 Commentaria, Sp. 122DE: «... respondetur, quod etiam si in ecclesia esset

aliquis putatus pontifex, qui révéra non esset, nunquam tarnen error ipsius defi-
nientis redundabit in ecclesiam universalem, quia vel non definiet, vel definiet
verum; vel si falsum defmiat, non recipietur ab ecclesia, sed revelabitur error de-
finitionis vel definientis si is, qui aestimatur pontifex et révéra non est, fuerit
incapax pontificatus, ut si v. g. sit femina vel non sit baptizatus, nullam omnino
habebit iurisdictionem spiritualem. Si vero sit habilis ad pontificatum, sed eius
electio fuerit nulla propter aliquem defectum, tunc habebit ex parte iurisdictionem,
quam vicarius papae solet habere sede vacante, non tarnen habebit potestatem
definiendi res fidei infallibiliter, quoniam haec in solo vero pontifice residet. »

70 Commentaria, Sp. 124AE.
71 Commentaria, Sp. 125CE-126AC: «Habemus ergo, quod haec conditionalis

vera est, si papa non adhibuerit sufficientem diligentiam ad definiendas res fidei,
errare poterit. Sed antecedens est impossibile supposita evangelica doctrina et
ideo non est admittendum. »



Kirche und Papst nach Dominicus Bâfiez 235

und nicht die Schrift befragt, posset profecto errare 72. Dominigo de Soto

vertritt einen entschiedenen Standpunkt : Papst und Konzil müssen,
soweit sie es vermögen, die Schrift konsultieren faciendo quod in se est

more humano, sonst irren beide und würden den Gläubigen ein schweres

Ärgernis bereiten 73. Bartholomaeus Carranza ist im Glauben überzeugt,
daß Papst und Konzil immer die rechten Mittel zur Wahrheitsfindung
einsetzen, dafür sorgt Gott, so daß ein Irrtum undenkbar ist 74.

Melchior Cano argumentiert ebenso 75. Diego de Chaves beruft sich auf
Franz von Vitoria, verschärft aber dessen Lehre nicht unerheblich. Wenn
der Papst tut, was er vermag, irrt die Kirche nicht; je nach der Schwere

der Frage muß er die Sorgfalt bemessen. Manchmal genügt es, vier oder

fünf Kardinäle zu befragen, handelt es sich um eine große Kontroverse,
so ist er gehalten, ein Konzil einzuberufen 76. Petrus de Sotomayor sieht

es als gesichert an, daß der Geist keinen Irrtum zuläßt, er garantiert
die Wahrheitsfindung, so daß der Glaube an die Definition auch den

Glauben an ihre sachgemäße Vorbereitung einschließt77. Mancio de

Corpore Christi hält beide Möglichkeiten für probabel; Eine päpstliche
Definition hat ihre Wahrheit aus einer Verheißung und nicht aufgrund
menschlicher Bemühungen. Allerdings spricht der beständige Brauch
der Kirche für eine gebührende Prüfung der Materie, wobei die
Assistenz des Geistes die rechte Suche garantiert 78.

72 Den Text s. bei C. Pozo, Una teoria 278 f.: «... sed oportet prius via
humana procedere, qua diligenter facta, sequetur auxilium divinum. Sic ergo, si

papa per semetipsum vellet determinare propositiones fidei non adhibito concilio
nec examinata prius ex scriptura veritate, posset profecto errare Si autem res
sit gravis et in qua sint difficultates grandes, in quibus viri boni et docti dubitant,
nec satis patet ex scripturis, tunc opus est congregare concilium Oportet igitur
ut faciat (synodus) quod in se est, non enim datur auxilium speciale nisi in necessitate

et quando diligentia humana non suflicit nec potest sufficere. » In seinem
Kommentar zu STh II-II 1,10 (Ed. cit., 57) lehrt er allerdings wie Bânez: Ohne Sorgfalt
ist ein Irrtum möglich, aber der Heilige Geist bewirkt, daß Papst und Konzil alles
in ihren Kräften Stehende tun. Ihre Entscheidungen sind also immer de fide.

73 C. Pozo, Una teoria..., 288. Vgl. V. Beltrân de Heredia, El Maestro
Domingo de Soto, catedrâtico de Visperas en la Universidad de Salamanca. CTom
57 (1938) 38-67; 281-302; ders., Domingo de Soto. Estudio biogrâfico documen-
tado (Biblioteca de Teôlogos espanoles 20). Salamanca 1960.

74 C. Pozo, a. a. O., 291.
75 A. a. O. 299.
76 A. a. O. 304.
77 A. a. O. 307.
78 A. a. O. 316. Vgl. V. Belträn de Heredia, El Maestro Mancio de Corpore

Christi, O.P. CTom 51 (1935) 7-103. - Vgl. A. Vargas-Machuca, Escritura, Tradi-
ciôn e Iglesia como reglas de fe segun Francisco Suarez (Biblioteca Teolögica Grana-
dina 12). Granada 1967, 171, Anm. 122.



236 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

Selbst wenn man hypothetisch annähme, so setzt Bânez seine
Gedanken fort, daß das Konzil tatsächlich eine Snperiorität über den Papst
hätte und die oberste Gewalt von der Kirchenversammlung abgeleitet
sei, so würde gleichwohl der Papst seine Autorität zum Definieren
haben, denn nur auf diese Weise kann dem Wohl der Kirche gedient werden,

weil die Einberufung eines Konzils mit vielen Problemen verbunden

ist79. Grundsätzlich ist ein Konzil zwar nicht notwendig, aber es

ist oft angebracht, eine solche Versammlung abzuhalten, weil komplizierte

Fragen entstehen, zu deren Lösung der Papst Ratgeber braucht,
es müssen zuweilen auch Reformen beschlossen werden, die alle angehen.
Und endlich, im Fall von Häresie, kann die Gesamtheit der Bischöfe
diese eindeutiger widerlegen, so daß die Kirche einen entsprechenden
Beschluß leichter aufnimmt80.

Und wie definiert man ein Konzil? Eine Synode ist eine Versammlung

von Bischöfen und Priestern, die über Glauben und Sitten verhandeln

und zwar kraft der Autorität des Hauptes; Laien sind nicht
zugelassen, dies entspricht, so meint Bânez, ohne die historischen Tatsachen

zu berücksichtigen, dem Brauch der Vergangenheit 81. Die Väter
sind auf einem Konzil wirkliche Richter und nicht bloß Ratgeber, sie

äußern nicht bloß ihre Meinung, sondern sind wirklich bevollmächtigte
Zeugen. Als solche können sie in ihrer Gesamtheit und aufgrund der päpstlichen

Autorität nicht irren. Sie vertreten die in sich irrtumslose Kirche.
So wird ein Konzil zur sichtbaren Glaubensregel und Norm, wie sie die

Schrift allein wegen ihrer Dunkelheit und Mehrdeutigkeit nicht sein kann82.

Auch eine Provinzialsynode, die die Approbation des Papstes hat,
ist bei der Definition von Glaubensfragen ohne Irrtum. Diese Folgerung
ist zwar für viele nicht so sicher wie bei einem allgemeinen Konzil, doch

79 Commentaria, Sp. 126DE.
80 Commentaria, Sp. 127AC.
81 Commentaria, Sp. 129CD. Wenn Bânez die Laien vom Konzil ausschließt,

so leugnet er historische Tatsachen. Vgl. G. Tange, Die Teilnehmer an den
allgemeinen Konzilien des Mittelalters. Darmstadt 1969, bes. 196-232.

82 Commentaria, Sp. 130D: «Concilium generale congregatum et confirmatum
autoritate pontificis, errare non potest in rebus fidei definiendis. » — Auf das
historische Pronlem der konziliaren Irrtumslosigkeit geht Bânez bezeichnenderweise
nicht ein. Vgl. dazu Ch. Tecklenburg Johns, Luthers Konzilsidee in ihrer
historischen Bedingtheit und in ihrem reformatorischen Neuansatz. Berlin 1966, 97-164;
R. Bäumer, Luthers Ansichten über die Irrtumsfähigkeit des Konzils und ihre
theologiegeschichtlichen Grundlagen. In: Wahrheit und Verkündigung (Festschrift
M. Schmaus). Hrsg. von L. Scheffczyk, W. Dettloff, R. Heinzmann, Paderborn
1967, Bd. II, 987-1003.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 237

hält sie Bânez für erwiesen, weil die Irrtumslosigkeit des römischen
Bischofs auf eine lokale Versammlung übergeht, er hat nämlich in diesem

Fall jene theologische Sorgfalt beachtet, die man von ihm bei ähnlichen
Urteilen erwartet83.

Nicht immer liegt, wie die Geschichte gezeigt hat, eine ausdrückliche

Bestätigung einer Synode durch den obersten Hirten vor, es

genügt zuweilen, wenn sie einschlußweise erfolgt, indem die Konzilsdekrete

zur allgemeinen Kenntnis der Kirche kommen und von ihr
übernommen werden. Es gibt auch eine stillschweigende päpstliche Approbation,

vor allem wenn Theologen und Universitäten eine Definition als

Ausdruck des rechten Glaubens lehren. In manchen Fällen hat eine

nachträgliche Bestätigung eines Konzils ausgereicht, es erlangt dadurch
dieselbe Autorität wie die anderen 84. Allerdings kann die päpstliche
Vollmacht nicht delegiert werden, auch die apostolischen Delegaten sind
nicht in der Lage, eine autoritative Billigung auszusprechen, bevor der

Papst seine Zustimmung gegeben hat, denn das Charisma der Unfehlbarkeit

ist unübertragbar, sonst wäre es möglich, sie in einem Testament

zu hinterlassen, damit es selbst nach seinem Tode wirksam bleibe85.

In gewisser Weise sind auch alle auf einem Konzil «simul» versammelten

Väter ohne Irrtum und zwar schon vor der päpstlichen Approbation,

aber der von ihnen ausgesprochene Glaube ist noch nicht
gewiß, er wird es erst, wenn der letzte Spruch des obersten Hirten erfolgt.
Der Grund für diese Einschränkung liegt darin: Der größere Teil der

Väter, also auch das Konzil, kann irren, ihm steht jederzeit eine Appellation

an den Papst offen, das aber wäre unmöglich, wenn es sich
bereits um eine unfehlbare Definition handelte. Ein zu einer Papstwahl
versammeltes Konzil ist keine Glaubensregel, es darf nur wählen und
einen häretischen oder schismatischen Papst absetzen 86.

Bânez versichert schließlich noch einmal, daß es auf Konzilien keine

Irrtümer gegeben habe, lassen sie sich dennoch nachweisen, so waren es

lediglich Provinzialsynoden oder solche, die ohne das Haupt der Kirche

83 Commentaria, Sp. 132BC.
84 Commentaria, Sp. 132DE.
85 Commentaria, Sp. 134DE.
86 Commentaria, Sp. 135AC: «Omnes simul patres congregati in concilio generali

legitime congregato errare non possunt in fide, etiam ante confirmationem
pontificis, vel etiam ante electionem eiusdem Nihilominus concilia huiusmodi non
faciunt certam fidem ante pontificis confirmationem Primo, quia maior pars
patrum errare potest Praeterea ratione probatur. Quia a concilio generali, quantum

vis legitime congregato, licitum est appellare ad summum pontificem ...»



238 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

eigenmächtig entschieden 87. Wie man sieht, sind die zahlreichen
Nuancierungen der spätmittelalterlichen papalen Theologen, die in dieser Frage

historisch richtiger dachten, zugunsten einer streng systematischen
These aufgegeben worden.

Für die Tendenz der Papst- und Konzilslehre des Bânez ist typisch,
daß auf die möglichen Konfliktsfälle zwischen beiden Autoritäten kaum

eingegangen wird. Die historische Problematik des abendländischen

Schismas, die etwa Torquemada zu erheblichen Einschränkungen seiner

sonst rigorosen Papsttheologie gezwungen hatte, ist hier bereits in
Vergessenheit geraten oder wird, was wahrscheinlicher ist, absichtlich ignoriert.

So lehrt etwa Torquemada, auf den sich Bânez gern beruft,
folgendes: Wenn die Gesamtkirche in Gefahr ist, so daß ihr nur durch ein

Konzil zu helfen ist, der Papst jedoch in dieses nicht einwilligt, obwohl
er von den Kardinälen und anderen Autoritäten dazu aufgefordert wurde,

so ist er häresieverdächtig und folglich ein zweifelhafter Papst 8S.

Die Einberufung des Konzils geht dann auf andere über, etwa auf
die Kardinäle, den Kaiser oder die Fürsten. Sie dürfen die Wahrheit
suchen etiam papa nolente. Beharrt der Papst auf seiner Ansicht, so ist
er als notorischer Häretiker erwiesen, die Synode erklärt, daß er nicht
mehr Papst ist, wobei sie ihn nicht eigentlich absetzt, denn diese Su-

periorität hat das Konzil nicht, aber es hat die Vollmacht zur declaratio

haeresis, auf die de facto die Amtsentzetzung folgt 89. Tritt der Fall ein,
daß alle Väter eines allgemeinen Konzils einmütig eine Glaubensentscheidung

treffen, der nur der Papst widerspricht, so ist nach Torquemada

(iudicio med) dem Konzil und nicht dem Papst der Gehorsam zu
schulden. In einer sehr kontroversen Situation muß der oberste Hirt
den Rat der Bischöfe einholen, so daß in gewisser Weise die Synode
maior papa ist zwar nicht in bezug auf die Jurisdiktion, sondern aucto-

ritate discretivi iudicii et amplitudine cognicionis90. Sollte der Papst
nicht einem Konzil folgen, wenn dieses eine Wahrheit durch klare
Schriftzeugnisse und Lehre der Väter als zum Glauben gehörig einhellig
beschließt, so ist er als Häretiker der Kirchenversammlung unterworfen 91.

87 Commentaria, Sp. 138A. Vgl. Torquemada, SE, 1. III c. 33. Ed. cit.,
351r~352v.

88 Torquemada, SE, 1. III c. 8. Ed. cit., 280v-283v.
89 A. a. O.
90 Oratio Synodalis de primatu. Ed. E. Candal, Concilium Florentinum,

Documenta et Scriptores. Ser. B, vol. IV, Fase. II, Rom 1954, nr. 70, p. 58.
91 A. a. O. nr. 71, p. 58-59.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 239

Auch Cajetan kennt Notfälle, in denen gegen den Willen des Papstes

gehandelt werden muß. Normalerweise ist es zwar das Recht des

Papstes, eine Kirchenversammlung einzuberufen, aber es gibt Anlässe,

wo dies ohne ihn und selbst gegen ihn möglich ist, man nennt es ein

concilium fterfechim secundum praesentem statum Ecclesiae, d. h. es

entspricht einer Zwangssituation 92. Es kann ohne sein Haupt zusammengerufen

werden, wenn der Papst nicht einwilligt, obwohl er dazu
aufgefordert wurde, aber ein solches Konzil hat keine Gewalt über die
Gesamtkirche, sondern nur zur Behebung jenes Notstandes. Dies trifft -
auch andere Konflikte sind denkbar - sicher in zwei Fällen zu : bei der

Absetzung des Papstes wegen Häresie und bei einer zweifelhaften Wahl 93

Franz von Vitoria macht ebenfalls Vorbehalte. Wenn der Papst etwas

zum Schaden der Kirche tut, so kann ein Konzil gegen seinen Willen
einberufen werden, um seinem «Übermut» zu widerstehen. Dabei stützt
er sich auf Torquemada, der einem Amtsmißbrauch auf ähnliche Weise

wehren möchte94. Es gibt sogar Stellen in seinen Schriften, die Anklänge
an konziliaristische Thesen enthalten, und zeigen, wie sehr sich dieser

große Theologe der historischen und sachlichen Schwierigkeiten bewußt

war 95.

Nach Bânez ist der Kirche nicht nur Irrtumslosigkeit in Glaubensdingen

zugesagt, sie erstreckt sich auch auf die Praxis des christlichen
Lebens und die Leitung der Gläubigen, die sich in Gesetzen äußert. Sie

ist bevollmächtigt, das natürliche Gesetz auszulegen, und was sie zum
Wohl des christlichen Volkes anordnet, ist nie dem Evangelium zuwider.
Es wäre ferner häresieverdächtig, wollte man die allgemeinen kirchlichen

Vorschriften und Bräuche ablehnen. Es mag dabei zuweilen Un-
klugheiten geben, doch grundsätzlich ist solche Autorität nicht in Zwei-

92 De comparatione Ed. cit. c. XVI, nn. 220 u. 221, p. 104—105.
93 A. a. O. nn. 229-231, p. 107-108.
94 Relecciones Teolôgicas del Maestro Fray Francisco de Vitoria. Ed. L. G.

Alonso Getino. Madrid 1934, t. II, De potestate papae et concilii, nr. 24, p. 277-
278. - Vgl. T. Urdânoz, El Concilio Ecuménico y la Reforma de la Iglesia segun
Francisco de Vitoria. MCom 34/35 (1960) 119-149; J. F. Radrizzani Goni, Papa
y obispos en la potestad de jurisdiction segun el pensamiento de Francisco de
Vitoria (Analecta Gregoriana 161). Rom 1967; V. Beltrân de Heredia, Francisco
de Vitoria. Barcelona-Madrid 1939; ders., Cronologla de las Lecturas y de las Relecciones

del Maestro Vitoria. CTom 36 (1927) 329-373 ; C. Zimara, Einblicke in die
Unterrichtsweise des Franz de Vitoria. DTh(Fr) 24 (1946) 429—446 ; 25 (1947) 192-
224, 255-289.

95 Vgl. Juan de Jesus Maria, Francisco de Vitoria, conciliarista ECarm
1 (1947) 103-148; J. F. Radrizzani Goni, a. a. O. 222 fl.



240 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

fei zu ziehen 96. In bezug auf die mores, die sich direkt von Christus und
den Aposteln herleiten, ist ein Irrtum nicht denkbar, bei den
nachapostolischen Überlieferungen kann jedoch solche Sicherheit nicht im
selben Maße behauptet werden. Dinge und Urteile, die Privatpersonen
betreffen, unterliegen grundsätzlich dem menschlichen Unwissen, hierin ist
ein Irrtum jederzeit möglich, beziehen sie sich indes auf Lokalkirchen,
so haben sie einen hohen Grad an Verbindlichkeit, da der Papst als

Vikar Christi handelt97.
Eine weitere durch die Reformation bestrittene Autorität bezieht

sich auf die Heiligsprechung, die Leugnung dieser päpstlichen Vollmacht
ist häresieverdächtig, da sie der Tradition der Kirche seit ihren
Anfängen entspringt. Wer die Verehrung der Heiligen leugnet, ist Häretiker,

aber die These, Papst und Konzil irrten bei der Kanonisation,
ist nur temerär und skandalös, doch ist das Gegenteil nicht im strengen
Sinn de fide. Immerhin muß man dies sagen: Wenn schon die Gesamtkirche

in ihrer Gesetzgebung ohne Irrtum ist, so muß es auch in diesem

Fall sein, weil eine derartige Ehrung eines Menschen eine Bezeugung
des Glaubens ist98. Bânez möchte in dieser Frage kein Rigorist sein und
vielmehr Thomas v. Aquin folgen, nach dem die Heiligsprechung eine

Mittelstellung zwischen einem unfehlbaren Urteil und einem fehlbaren
Entscheid in Zivil- und Kriminalsachen innehat ". Allerdings ist man

wegen der Vorkommnisse der jüngsten Zeit häresieverdächtig, wenn man
lehrt, die Kirche habe jemand fälschlich zur Ehre der Altäre erhoben 10°.

In seinem zweiten Traktat beschäftigt sich Bânez vornehmlich mit
den Problemen der päpstlichen und bischöflichen Gewalt. Er geht davon

aus, daß allein Petrus die potestas über die Gesamtkirche übertragen
wurde, er hatte als einziger Jünger die Erkenntnis der Gottessohnschaft

Jesu und dafür wurde ihm eine einmalige Verheißung zuteil. Die
ausführliche Exegese von Mt 16,18 zeigt diesen Sachverhalt101. Ebenfalls

96 Commentaria, Sp. 141-142.
97 Commentaria, Sp. 144AD.
98 Commentaria, Sp. 146D: «Haereticum est negare, esse autoritatem in eccle-

sia et pontifice ad canonizandos sanctos. » - Zur Geschichte des Problems vgl.
M. Schenk, Die Unfehlbarkeit des Papstes in der Heiligsprechung (Thomistische
Studien 9). Freiburg/Schw. 1965.

99 Commentaria, Sp. 147BE. Zur Lehre des hl. Thomas, auf den sich Bânez
beruft, vgl. M. Schenk, a. a. O. 160-194.

100 Cajctan nimmt unbefangen die Möglichkeit eines Irrtums bei der
Heiligsprechung an: M. Schenk, a. a. O. 23; zu den Salmantizensertheologen: a. a. O. 21.

101 Commentaria, Tr. II, Sp. 249-256. - Zur Deutung von Mt 16,18 durch
Cajetan s. De divina institutione cc. II-IV. Ed. cit., 3-31.



Kirche und Papst nach Dominicus Bänez 241

de fide ist die Folgerung, daß diese erste und allgemeine Gewalt in der
Kirche für immer Bestand hat und zwar in einer bestimmten Person und
nicht bloß in der Kirche als Gesamtheit der Gläubigen 102. Diese Aussage

begründet sich so: 1. Die Einheit verlangt ein sichtbares Haupt,
auf das sich alles zu beziehen hat. 2. Zur Einheit gehört wesentlich,
daß die Christen einen Glauben haben, den der Spruch des Papstes
bewirkt und garantiert, so daß aufgrund der vielen möglichen Meinungen
keine Spaltungen entstehen können. 3. Das beste Kirchenregiment ist
die Monarchie, ihr Ziel ist der «Friede», der nur durch den einen Herrn zu
gewährleisten ist. Die universalis potestas ist nicht in der Vielzahl der
Glieder der Kirche, weil diese ein Abbild der himmlischen Kirche ist,
die ebenfalls nur ein Haupt hat103. Der römische Pontifex besitzt die

gesamtkirchliche Gewalt kraft göttlichen Rechts, sie zeigt sich darin,
daß er die Konzilien einberuft, sie bestätigt und in allen wichtigen Dingen

entscheidet, er richtet Fürsten und Bischöfe, weiht und bestätigt
sie 104. Die Gewalt Petri und die der übrigen Apostel sind jedoch nicht
von gleicher Art : Zwar erhielten die Apostel ebenfalls eine potestas
universalis, aber doch so, daß keiner von ihnen über dem anderen stand.
Sie empfingen sie auch nicht als ordentliche Hirten, sondern nur als

Legaten Christi, während für Petrus gilt, daß er über alle übrigen Rechte
ausübte und als ordentlicher Hirt zugleich die Funktion des Hauptes
wahrnahm. Die Sonderstellung des Paulus, die nicht bestritten zu werden

braucht, mindert die Autorität des Petrus nicht, denn Paulus empfing

von Christus aus Gnade, was er eigentlich von Petrus erhalten sollte.

In der Verteidigung des Glaubens, etwa im berühmten Zwischenfall von
Antiochien, sind beide gleich, auch Prälaten dürfen von ihren
Untergebenen getadelt werden 105.

102 Commentaria, Tr. II, Sp. 257E-258A: «Necessarium est in ecclesia per-
manere hanc Petri primam et universalem potestatem in aliquo particulari prae-
lato, et non solum in tota ecclesia.» - Vgl. Thomas, CG IV 76.

103 Commentaria, Tr. II, Sp. 258BE. Zur hochscholastischen Problemgeschichte

vgl. Y. M.-J. Congar, Aspects ecclésiologiques de la querelle entre
mendiants et séculiers dans la seconde moitié du XIIIe siècle et le début du XIVe.
ADL 28 (1961) 35-151.

104 Commentaria, Tr. II, Sp. 260A: «Pontifex romanus est, qui habet hanc
primam et universalem potestatem in ecclesia Dei et hoc iure divino. »

105 Commentaria, Tr. II, Sp. 275DE u. 277AB. - Zur Geschichte des Zwischenfalls

zu Antiochien vgl. K. Holl, Der Streit zwischen Petrus und Paulus zu Antiochien

in seiner Bedeutung für Luthers innere Entwicklung. In: Gesammelte
Aufsätze, Bd. III, Tübingen 1928, 134-146.

16



242 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

Sehr kompliziert ist indes das Verhältnis von päpstlicher und
bischöflicher Gewalt, seine nähere Umschreibung soll den Primat in seiner

Vollmacht und in seinen Grenzen aufzeigen. Bânez leitet die Behandlung

dieses Themas mit der Frage ein, ob alle kirchliche potestas, auch
die der Bischöfe, vom Papst abgeleitet ist oder ob es eine solche gibt,
die unmittelbar von Christus stammt106. Die Lösung wird in sechs
«Fundamenten» vorbereitet.

1. Es gibt eine geistliche Gewalt in der Kirche, die von einem
sichtbaren Zeichen abhängt, sie wird durch die Weihe verliehen und ist in
allen Bischöfen und Priestern gleich 107.

2. Genauso sicher ist, daß es daneben eine andere Gewalt gibt, die

Jurisdiktion, sie leitet sich nicht aus einer Weihe ab, sondern wird durch
Beauftragung vermittelt, sie umfaßt alle juristischen Akte. So hat etwa
ein vom Papst ernannter Bischof solche Rechte und zwar schon vor
seiner Weihe 108.

3. Diese Gewalt hat ihren Ursprung in Gott nicht nur insofern er

Schöpfer des Alls ist, sondern weil er in Christus seiner Kirche Weihe-
und Hirtenvollmacht übertragen hat, er gab den Aposteln das Recht,
Urteile zu sprechen und setzte die Hierarchie ein, damit sie dem
übernatürlichen Heil der Menschen diene 109.

4. Es existiert die eine Kirche, die alle Lokalkirchen und Gläubigen

umfaßt, sie ist ein Leib mit vielen Gliedern, sie vermitteln den Auftrag

Christi an die ganze Welt no.

106 Commentaria, Tr. II, Sp. 284 ff. Vgl. G. Alberigo, Lo sviluppo della dot-
trina sui poteri nella chiesa universale. Rom 1964, bes. 11—101 u. 179—207; J. Sa-

raiva Martins, De collegialitate episcoporum in Concilio Tridentino ac in theo-
logia posttridentina. Claretianum 7 (1967) 5-64 ; W. Bertrams, De quaestione circa
originem potestatis iurisdictionis episcoporum in Concilio Tridentino non resoluta.
PerRMCL 52 (1963) 458^176; J. Lécuyer, Aux origines de la théologie thomiste
de l'épiscopat. Gr 35 (1954) 56—89; dkrs., Les étapes de l'enseignement thomiste
sur l'épiscopat. RThom 57 (1957) 29-52; L. Ott, Das Weihesakrament (HDG IV /5).
Freiburg 1969, 119-133.

107 Commentaria, Tr. II, Sp. 285DE: «Aliqua potestas spiritualis est in eccle-
sia, quae necessario pendet a visibili signo. Compertum enim est omnibus, quod
sacerdotes et episcopi habent potestatem spiritualem, quam nemo alius exercere
potest, nisi fuerit sacramentaliter consecratus ...»

108 Commentaria, Tr. II, Sp. 285E-286A: «Aliqua potestas spiritualis est in
ecclesia, quae nullatenus pendet a consecratione, sed solum ex commissione supe-
rioris acquiritur. »

109 Commentaria, Tr. II, Sp. 286AB: «Omnis praedicta spiritualis potestas
originem habet ex divina institutione non solum ab ipso Deo ut autore universi. »

110 Commentaria, Sp. 286BC.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 243

5. In den kirchlichen Amtsträgern ist eine doppelte Gewalt: Weihe
und Jurisdiktion. Letztere ist nicht an bestimmte Worte gebunden, auch

nicht, wie bei den Sakramenten, an eine Materie, sie äußert sich
vielmehr auf verschiedenartige Weise, sie bezieht sich auf Gegenwärtige und
Abwesende. Während die Weihe für immer bei ihrem Empfänger bleibt,
kann die Leitungsgewalt zeitweilig oder ganz entzogen werden m.

6. Jeder Prälat hat die Leitungsgewalt über eine Gemeinschaft als

ganze, nicht bloß hinsichtlich einzelner Personen, ihm ist die Sorge für
das Allgemeinwohl übertragen 112.

Aus diesen Voraussetzungen ergeben sich eine Reihe von Folgerungen :

I. Im römischen Pontifex als alleinigem Hirten der Gesamtkirche und
Nachfolger Petri ruht die Fülle der Gewalt; sie ist in ihm zwar nicht wie
in Gott oder Christus, denn er kann die Offenbarung nicht verändern,
wohl aber besitzt er eine potestas ministerialis, die alles zur Leitung der
Kirche Erforderliche umfaßt. Sie ist im Blick auf die Gläubigen ohne

jegliche Beschränkung, als Papst hat er überall bischöfliche Gewalt113.

II. Die Einrichtung des Bischofsamtes ist ebenfalls göttlichen Rechts,
keine Hierarchie kann ohne «Fürsten» sein, die an den einzelnen Orten
im Auftrag des Oberhirten fungieren. Christus hat nicht nur Petrus,
sondern auch die übrigen Apostel und Jünger erwählt, damit sie dem
Tauf- und Sendungsauftrag folgen. Die Existenz von Bischöfen ist also

von Gott angeordnet und zwar sowohl hinsichtlich der Weihe- als auch
der Leitungsgewalt. Dies muß so sein, weil beide auf das Seelenheil

bezogen sind und weil weder der Papst noch ein Konzil in allen Fragen
konsultiert werden können 114.

III. Trotz des göttlichen Charakters des Bischofsamtes gibt es keinen

gültigen Bischof ohne Zustimmung des Papstes, wobei diese

ausdrücklich oder einschlußweise erfolgen kann; gegen seinen Willen darf

111 Commentaria, Sp. 286CD.
112 Commentaria, Sp. 286DE.
113 Commentaria, Sp. 286E-287A: «In romano pontifice, qui solus est

universalis ecclesiae pastor et successor Petri, residet plenitudo potestatis Sed haec
plenitudo potestatis, quae in summo pontifice invenitur, est ministerialis, quanta
necessaria est ad regimen ecclesiae universalis et salutem fidelium. »

114 Commentaria, Sp. 287BC: «Praeter romanum pontificem institutio aliorum
episcoporum est de iure divino. Probatur. Ordo et principatus ecclesiae hierarchicus
de iure divino est. Sed hierarchia non potest esse sine principum multitudine et
diversitate secundum quendam ordinem collecta...» Vgl. Torquemada, SE, 1. II
c. 52 u. c. 54. Ed. cit., 166r-168v u. 169v-171r; Cajetan, De comparatione c. II
nn. 14-22 u. c. Ill nn. 23-42. Ed. cit., 19-22 u. 23-30. Zum Problem bei Franz von
Vitoria vgl. J. F. Radrizzani Goni, a. a. O. 68 fi.



244 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

niemand als Hirt eingesetzt werden, weil das seiner Machtfülle
widerspräche. Das eigentliche Problem liegt jedoch darin, ob die bischöfliche
Gewalt unmittelbar oder mittelbar aus Christus ist oder ob sie direkt
aus der Autorität des Papstes fließt115. Die Antwort ist, wie Bânez selbst

sagt, sehr schwer: Gewiß ist die den Bischöfen verliehene Gewalt von
Gott als erster Ursache, aber hier geht es darum, ob sie ebenso von
Christus ist wie die des Papstes.

IV. Bânez versucht einen Mittelweg einzuschlagen, er möchte nicht
alle Gewalt im Papst konzentrieren und eine gewisse Selbständigkeit
des Episkopats vertreten. So ist die geistliche Vollmacht unmittelbar
von Christus und zwar immediatione virtutis, weil er die erste Quelle
ist, an der alle anderen teilhaben. So wie in der natürlichen Ordnung
alle Körper mittels des Erstbewegers bewegt werden, so gibt es auch

in der Kirche keine Gewalt, die nicht von Christus käme, er wirkt bei
ihrer Verleihung mit und ist ihre höchste und allgemeinste Ursache U6.

V. Die bischöfliche Jurisdiktion ist allerdings schlechthin vom Papst
und nicht direkt von Christus. Gewiß wollte er, daß das Amt allen Aposteln

zukomme, doch so, daß es in Petrus, als dem Haupt, seinen Mittelpunkt

habe, von dem es in den Leib der Kirche fließe. Die Bischöfe und
Lokalkirchen haben demnach ihre Vollmacht und Autorität allein durch
den römischen Pontifex 117. Im Hintergrund einer solchen These steht
die Anschauung, daß die Kirche wie eine Monarchie strukturiert ist, in
der sich alle Gewalten von der Spitze ableiten. Man beruft sich auf Ps.

Dionys: Die Welt ist hierarchisch geordnet, das Niedere empfängt seine

Kraft vom jeweils Höheren. Die kirchliche Hierarchie ist deshalb das

Abbild der himmlischen, und so wie sich die Strahlen des göttlichen
Lichtes stufenweise nach unten mitteilen, so ist es auch im Blick auf
die kirchlichen Ämter. Wäre die bischöfliche Gewalt von Christus und
nicht unmittelbar vom Papst, so könnte dieser an ihrer Jurisdiktion
nichts ändern, er dürfte sie weder begrenzen noch erweitern 118. Gleich-

115 Commentaria, Sp. 288B: «Quamvis episcoporum institutio sit de iure
divino, nullus tarnen potest in ecclesia Dei esse legitimus episcopus aut pastor
sine romani pontificis consensu. »

116 Commentaria, Sp. 289CD: «Potestas episcopalis est immediate a Christo
immediatione virtutis. »

117 Commentaria, Sp. 289DE: «Potestas iurisdictionis, quae residet in epis-
copis simpliciter et absolute est immediate a summo pontifice et episcopo romano,
et non immediate a Christo Domino collata atque commissa. »

118 Commentaria, Sp. 290CE-291AD. Vgl. R. Roques, L'univers dionysien.
Structure hiérarchique du monde selon le Ps.-Denys. Paris 1954.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 245

wohl ist die oberste Gewalt an die ihr vorgegebenen Strukturen gebunden,

letzte Autorität ist unter diesem Gesichtspunkt das Wohl der Kirche,

es ist das Maß für das Verhältnis des Papstes zu den Bischöfen.
VI. Da die päpstliche Gewalt der Auferbauung des Leibes Christi

zu dienen hat, muß sie für die Weihe und die Jurisdiktion in den
Lokalkirchen sorgen, das Amt und die dazu erforderlichen Mittel entsprechen
sich 119.

Mit Hilfe dieser Unterscheidungen glaubt Bânez, das Verhältnis beider

Gewalten zueinander hinreichend geklärt zu haben. Die Bischöfe
haben die Leitung von Gott mediante summo pontifice, aber auch in
gewisser Weise ohne den Papst mediatione virtutis, so daß die These Tor-
quemadas, selbst die Apostel hätten ihre Jurisdiktion direkt von Petrus

empfangen, nicht wahrscheinlich ist. Richtiger ist, mit Cajetan
anzunehmen, daß alle Apostel gleich waren und die Gewalt von Christus

empfingen, aber dies geschah gnadenhaft, so daß die Rechte des Petrus
nicht geschmälert wurden, während die Bischöfe als Nachfolger der Apostel

ihre Autorität via ordinaria erhalten, d. h. mediante Petro seu eins

successore pontifice romano 12°.

Überblickt man die Ekklesiologie des Bânez, so läßt sich feststellen,
daß in seinem Kommentar zu S th II-II 1,10 viele Fäden der
spätmittelalterlichen und zeitgenössischen Diskussionen zusammenlaufen, seine

Detailkenntnis ist erstaunlich, so daß man ihn unter diesem Gesichtspunkt

als den Höhepunkt der Dominikanerschule von Salamanca
bezeichnen darf. Dennoch muß man sagen, daß trotz der sorgfältigen
Behandlung der ihm bekannten Quellen und Probleme eine ekklesiologi-
sche Engführung zu konstatieren ist, die die historischen und sachlichen

Fragen des Verhältnisses des Papstes zu den Bischöfen und Konzilien
in einer Weise harmonisiert, die selbst die papalistischen Dominikaner-
theologen der Vergangenheit noch nicht kannten, obwohl sich Bânez

beständig auf sie beruft.
Seiner Ekklesiologie fügt Bânez einen ausführlichen Traktat über

die Traditionen und ihr Verhältnis zur Schrift an, auch hier zeigt sich
seine Meisterschaft, die Diskussionen seiner Vorgänger und Zeitgenossen

119 Commentaria, Sp. 292DE: «Non potest iure prohibere summus pontifex,
ne consecrentur episcopi, nec potest consecratis earn potestatem subtrahere, quae
necessaria est ad pascendas oves sibi créditas. »

120 Commentaria, Sp. 293-295. Vgl. Torquemada, SE 1. II c. 61. Ed. cit.,
177v-181v; Cajetan, De comparatione cc. III u. IV, nn. 23-35. Ed. cit., 23-35.



246 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

zusammenzufassen m. Ihn bewegt dabei die Frage, ob die apostolischen
und kirchlichen Traditionen ebenso zum Beweis der Dogmen dienen wie
die Autorität der katholischen Kirche, des Papstes oder eines allgemeinen
Konzils 122. Die Gegengründe scheinen sehr schwer zu wiegen : Wie die

Schrift selbst sagt (2 Tim 3,16) ist alles Heilsnotwendige in ihr enthalten,

einer kirchlichen Überlieferung bedarf es nicht, der Geist verhindert

jegliche Zufügung, auch die Väter billigen diese Ansicht. Christus
verwarf alle Traditionen als Menschenwerk (Mk7,7ff), die Väter
rekurrieren in ihrer Theologie allein auf die Schrift. Es hat sich durch die

Erfahrung gezeigt, daß eine mündliche Überlieferung verfälscht wird,
da sie über eine sehr lange Zeit geht; nur ein Wunder könnte sie rein
erhalten, während das geschriebene Wort viel beständiger ist als das

menschliche Gedächtnis. Schließlich besteht ein Erkenntnisproblem : Wer
will mit Sicherheit sagen, welche Traditionen apostolisch sind, um diese

von unseren Gedanken zu unterscheiden? Selbst wenn man ihre
Existenz annimmt, liefern sie keine Beweise, weil sie als solche unerkennbar

bleiben, feste Regeln und Kriterien sind bisher nicht gefunden worden

123.

Es ist ein Kennzeichen der Häresie von ihren Anfängen bis hin zu
Luther, die göttlichen und apostolischen Traditionen zu verwerfen, auch

Erasmus scheint so zu denken 124. Für gewöhnlich wird dieser Standpunkt

so begründet: 1. In der Schrift ist alles Heilsnotwendige enthalten,

weder Christus noch die Apostel haben etwas hinterlassen, das nicht
in ihr steht.

121 Zur Traditionslehre der Schule von Salamanca vgl. A. Ibanez Arana, La
doctrina sobre la tradiciôn en la Escuela Salmantina (siglo XVI) (Victoriensia 24).
Vitoria 1967 ; A. Vargas-Machuca, Escritura, Tradiciôn e Iglesia como reglas de
fe segun Francisco Suarez (Biblioteca Teolôgica Granadina 12). Granada 1967;
E. Oltra, Escritura y tradiciôn en la teologia pretridentina. Salmanticensis 10 (1963)
65-133, bes. 118-125; V. Proano Gil, El concepto de tradiciôn en la teologia de
P. de Soto. Burgense 3 (1962) 215-239; P. De Vooght, Remarques sur l'évolution
du problème «écriture-tradition» chez les théologiens de Salamanque. Istina 9 (1963)
279—304; K. J. Becker, Das Denken Domingo de Sotos über Schrift und Tradition.
Schol 39 (1964) 343-373; J. R. de Diego, La sentencia de Martin Pérez de Ayala
sobre la relation entre la Escritura y la Tradiciôn. ATG 30 (1967) 5-211.

122 Commentaria, Tr. II, Sp. 295B: «Dubitatur sexto, utrum apostolicae atque
ecclesiae traditiones tantam vim habeant ad fidei dogmata comprobanda, quantum
hactenus definivimus habere catholicam ecclesiam, vel summum pontificem, aut
generale concilium?»

123 Commentaria, Tr. II, Sp. 295-297.
124 Commentaria, Tr. II, Sp. 297BE. Über den Einfluß des Erasmus in Spanien

vgl. M. Bataillon, Erasme et l'Espagne. Paris 1937 ; V. Belträn de Here-
dia, Erasmo y Espana. CTom 57 (1938) 544-582.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 247

2. Der Sinn der Schrift ist so klar, daß man zu seiner Erhellung
weder der Kirche noch der Tradition bedarf, die Auslegung geschieht

proprio spiritu privataque industria 12S.

Bânez weiß, daß er ein höchst kompliziertes Problem angeht, er
möchte daher zuerst die Begriffe klären.

1. Tradition hat einen weiten Sinn, sie ist als Lehre zu verstehen,
die auf irgendeine Weise von jemand überliefert wird, sei es schriftlich
oder mündlich (2 Thess 2,2; Apg 6,14). 2. Zuweilen wird sie enger
gefaßt, nämlich als mündlich verbreitete Lehre, wobei offen bleibt, ob man
sie später niederschrieb oder nicht. So ist das zunächst mündlich
gepredigte Evangelium Jesu später aufgezeichnet worden (1 Kor 11,23).
3. Tradition im strengen und eigentlichen Sinn, so wie er den hier zu
behandelnden Fragen angemessen ist, meint die Lehre der «Alten», sie wurde

mündlich empfangen und in beständiger Sukzession von den Vätern
an die Söhne weitergereicht und zwar ohne schriftliche Fixierung. Diese

Überlieferungen können menschlicher Art sein, es gibt solche in allen
Gemeinwesen, in sie schleichen sich oft falsche und schädliche Elemente
ein, wobei Bânez, um einem naheliegenden Einwand den Boden zu
entziehen, vermerkt, daß diese von der Gesamtheit der Gläubigen nicht
angenommen werden, auch wenn es sie in Teilkircheri geben mag,
unnütze Traditionen sind freilich selbst in der Gesamtkirche denkbar 126.

Schließlich ist festzuhalten, daß die allgemeinen kirchlichen
Traditionen zweifach sind: Die einen gehen von Christus selbst aus, er hat
sie entweder selbst gelehrt oder sie sind mittelbar durch Eingebung des

Geistes in der Kirche. Deshalb sind sie göttlich und absolut unveränderlich,

sie enthalten das ius divinum, sie sind unversehrt zu bewahren und
beziehen sich auf sicherste Dogmen.

Die andere Reihe von Traditionen stammt von den Aposteln als

125 Commentaria, Tr. II, Sp. 297E-298A.
126 Commentaria, Tr. II, Sp. 298B: «Primum igitur traditio in ampla quadam

acceptione accipitur pro doctrina quovis modo ab aliquo tradita, sive ore tenus sive

per scripturam ...» Sp. 298BC: «Secundo traditio aliquantulum contractius sumpta
usurpari solet pro doctrina ore tenus primitius tradita, sive postea scripturis fuerit
mandata sive non. In quo sensu totum Christi evangelium traditio potest nuncu-
pari, eo quod viva Christi et apostolorum voce fuerit primitus in mundo divulgatum,
licet postea per sacros evangelistas scripturae mandatum fuerit... Tertio strictius
et proprius et ad nostrum propositum accommodatius traditio pro doctrina maiorum
sumitur et viva voce primitus accepta, et continua successione a patribus ad filios
derivata, nec tarnen libris et scripturis inserta.» Fast gleichlautende Definitionen
finden sich bei Martïn Pérez de Ayala, vgl. J. R. de Diego, La sentencia
63-65.



248 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

obersten Hirten. Diese apostolischen Traditionen enthalten keine
Glaubenswahrheiten, sondern nur Gesetze, Riten und Zeremonien; ihre
Befolgung ist für die Gläubigen notwendig, doch können sie kraft der
Autorität der Kirche verändert oder abgeschafft werden, wenn dies die

Umstände erfordern. Und endlich gibt es kirchliche Traditionen, sie wurden

von den Päpsten und den Vätern eingeführt, sie sind stets
veränderlich 127. Eine allgemeine Definition ist also schwierig, doch trifft die

folgende sicher das Wesen der göttlichen Tradition und kann sinngemäß

auch auf die anderen angewandt werden. Traditio est sacra doctri-

na voce tenus primitus accepta fidelium usu roborata ex manu in posteras

absque media scriptura transfusa 128. Bevor Bânez seine Lehre von der

Tradition in sechs Konklusionen entwickelt, stellt er fest, daß die Kirche,

die es zu allen Zeiten gab, in omni statu (vor dem Gesetz und unter
dem Gesetz und im Evangelium) göttliche Traditionen benutzt hat, die

dem Volk wesentliche Erkenntnisse in Glauben und Sitten vermittelten.
I. Es ist töricht, die Existenz göttlicher Traditionen zu leugnen,

vor allem, wenn man sie in einem weiten Sinn versteht. Schon die Zeit

127 Commentaria, Tr. II, Sp. 299BE: «Tertio animadvertendum est, quod
inter générales ecclesiae traditiones quaedam a Christo domino emanarunt, vel
immediate ipsas docente et tradente sua praedicatione et doctrina, vel mediate, ita
quod apostoli ex peculiari instinctu et iussione Christi, ex peculiarique Spiritus
sancti inspiratione eas ecclesiae tradiderint conservandas : quaedam vero ab ipsis
Christi apostolis, qui ut supremi ecclesiarum pastores et praelati ipsas apostolica
autoritate ecclesiae commendarunt : aliae denique romanorum pontificum ac vete-
rum patrum autoritate introductae sunt, quas universalis suscipit ecclesia Et
quidem traditiones ecclesiasticae primi generis suo iure appellantur divinae, quae a
divina Christi et Spiritus sancti autoritate promanarunt: at traditiones secundi

generis proprio nomine appellabimus apostolicas, quia in apostolorum autoritate
sunt fundatae. Tertii tandem generis traditiones generali nomine appellantur eecle-

siasticae ecclesiae traditiones divinae omnimodam habent immutabilitatem; nam
cum ius ipsum divinum contineant, non est datum ecclesiasticae potestati eas vel
tollere vel immutare; sed absque ulla prorsus innovatione illibatae sunt conser-
vandae tanquam ad certissima fidei dogmata spectantes. Apostolicae autem
traditiones non fidei dogmata credenda continent, sed ad leges, ritus, caeremoniasque
ecclesiae pertinent. Quarum observantia est quidem fidelibus necessaria quamdiu
traditiones istae in suo robore persistunt... Denique ecclesiasticae traditiones ad-
huc multo facilius poterunt ab ecclesia et romano [Sp. 300A] pontifice et mutari
et tolli...» Zum zeitgenössischen Traditionsbegriff vgl. J. Beumer, Die Frage nach
Schrift und Tradition bei Robert Bellarmin. Schol 34 (1959) 1—22 ; ders., Der
Traditionsbegriff des Trienter Konzilstheologen Alfonso de Castro OFM. FStud 43 (1961)
297-308; ders., Die mündliche Überlieferung (HDG 1/4). Freiburg 1962, 89-103;
U. Horst, Das Verhältnis von Schrift und Tradition nach Melchior Cano. TThZ 69
(1960) 207-223 ; E. Gonzalez, Teologla y tradiciön en la doctrina de Melchor Cano.
Salmanticensis 10 (1963) 135-160.

128 Commentaria, Tr. II, Sp. 300A.



Kirche und Papst nach Dominicus Banez 249

des Naturgesetzes kannte sie, auch damals glaubte man Übernatürliches,
obwohl kanonische Bücher noch nicht vorlagen. Am Ursprung der
heutigen Überlieferung stand die Verkündigung (2 Kor 3,3), das Evangelium

wurde zuerst in das Herz der Menschen gelegt, so daß es «Gesetz

des Geistes» heißt, Christus hat selbst nichts geschrieben, auch gab er
den Aposteln nur den Auftrag zur Predigt. Daraus folgt: Die
Glaubenswahrheiten existierten am Anfang in der Überlieferung, durch sie und
nicht durch die Schrift wurde die Kirche in omni statu gelenkt. Wäre
es anders, so hätte man in der schriftlosen Zeit nicht zu glauben brauchen

129.

II. Nicht alles zum katholischen Glauben Gehörige ist in den
kanonischen Büchern enthalten und zwar weder aperte noch obscure.

Was Christus und die Apostel für die Kirche hinterließen, ist nicht
ausschließlich geschrieben worden, wie sich an Hand einfacher Überlegungen

zeigen läßt. Die drei ersten Evangelisten lassen vieles aus, das

erst Johannes berichtet und dieser sagt selbst (Jo 20,30 f), er habe viele
Taten Jesu nicht erwähnt. Die Evangelien lehren nur die Grundwahrheiten

(Gottheit Jesu, Menschwerdung), die zum Heil ausreichen, aber

zu Glaube und Religion gehört noch vieles andere, wie Paulus bezeugt.
Und was ist weder partim non expresse, partim vero neque etiam impresse
in der Schrift? Man würde nach den grundsätzlichen Aussagen eigentlich

eine lange Liste von Wahrheiten erwarten, die unter diese Kategorie

fallen, aber Banez wird nun erstaunlich vorsichtig: Die
immerwährende Jungfräulichkeit Mariens, die Kindertaufe, der Hervorgang
des hl. Geistes aus dem Sohn und eiusmodi quamplurima, sie sind non
expresse in der Schrift. Zu den Wahrheiten, die nicht einmal impresse
in ihr enthalten sind, rechnet er das Gebet zu den Heiligen, die

Bilderverehrung, die Feier des Heiligengedächtnisses, die Unwiederholbarkeit
des Weihe- und Firmsakraments sowie die Form der eucharistischen

Einsetzungsworte 13°.

129 Commentaria, Tr. II, Sp. 300B—301C.
130 Commentaria, Tr. II, Sp. 30ID-302E. - Zu den Inhalten der Tradition bei

Martin Pérez de Ayala s. J. R. db Diego, La sentencia 131, Anm. 40, bei
Melchior Cano s. U. Horst, Das Verhältnis 214. Bartholomaeus de Carranza
nennt die Taufe auf die Dreifaltigkeit statt in nomine domini, die Feier des Sonntags;

dies geschieht sogar contra scripturam et praeter scripturam Praeterea
multa sunt, quae pertinent ad legem christianam, quae non sunt in scriptura, ut
de descensione Domini ad inferos, de processione personarum in divinis (zitiert
nach C. Pozo, Una teoria 295). Mancio de Corpore Christi hält die «traditio
ecclesiae et apostolorum» nach der Schrift für die zweite Glaubensregel: «ad multa



250 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

III. Die Schrift ist in sich unklar, man bedarf eines Lehrers, um sie

recht zu verstehen. Die Lutheraner behaupten zwar das Gegenteil, doch

sämtliche katholischen Theologen, besonders die Väter, sind anderer
Ansicht. Das Neue Testament bietet, wie es selbst sagt, solche Probleme,
daß ein direktes Verständnis unmöglich ist; wäre sein Sinn eindeutig,
dürfte es wenigstens unter Gelehrten keinen Streit geben. Die Texte
enthalten zahllose Schwierigkeiten sachlicher und sprachlicher Art, etwa
im Sechstagewerk, bei den Propheten und Gleichnissen, sie sind so voller

Dunkelheit, daß die Auslegung ein höchst kompliziertes Unterfangen

ist 131.

IV. In der Kirche pro omni eins statu (vor dem Gesetz, unter ihm
und während des Evangeliums) bedarf man der Traditionen, um das

Volk in Glauben und Religion zu lenken. Für die Zeit vor Moses ist
das unmittelbar einsichtig, das Übernatürliche mußte den «Einfachen»

durch die «Älteren» mitgeteilt werden, denn schon damals war der Glaube

an die Inkarnation erforderlich. Dies gilt selbst für das Gesetz, in
ihm gab es noch keine klare Erkenntnis der Erbsünde, auch wurden
Moses Geheimnisse zuteil, die er nur mündlich weitergab. Dasselbe

bezeugen die Schriften des Neuen Testamentes (2 Thess 2,15; 1 Kor 11,2)
und die Väter 132. Ohne diese Überlieferungen hätte die Kirche keine

Regel zur Interpretation der Schrift und ohne die rechte Auslegung wären

auch die Schriften vergebens geschrieben worden. Der Einwand, die

Kirche könnte die Schrifterkenntnis ohne Traditionen haben, da sie im
Papst und im Konzil den unfehlbaren Beistand des Geistes besitze, über-

enim tenemur sub mortali quae non sunt scripta, sicut confiteri ante eucharistiam».
Diese Tradition ist «extra sacras litteras» und befindet sich in den Konzilien, bei
den Heiligen und «quandoque in corde ecclesiae». Diese Traditionen lassen sich auf
einige Kernpunkte zurückführen. 1. Die Sakramente und Sakramentalien, dazu
gehören «unctiones et exorcismi». 2. Die äußere Gottesverehrung, Feste, Heiligen-
und Bilderverehrung, die immerwährende Jungfräulichkeit Mariens. 3. Die mona-
stischen Gelübde und der Zölibat. 4. Fasten- und Speisevorschriften. 5. Die«potestas
ecclesiastica et iurisdictio, quae licet fundatur in evangelio, tarnen sunt de illa
multae traditiones quae non habentur in scriptura». Dazu rechnet er die
gesetzgebende Gewalt der Päpste und Prälaten, ferner Ablässe, die Vollmacht, Konzilien
einzuberufen und die Kanonizität der Schrift: «nam ex traditione ecclesiae habetur
qui libri sunt canonici» (zitiert nach C. Pozo, Una teoria 311-313). Bartholo-
maeds de Medina: «Licet omnes veritates catholice fundate sint in canone biblie,
non tarnen omnes taies explicite continentur in biblia nec ex solis contentis in ea
formaliter inferri possunt... (zitiert nach C. Pozo, El progreso dogmâtico 191 f.,
Anm. 55).

131 Commentaria, Tr. II, Sp. 303A-305E.
132 Commentaria, Tr. II, Sp. 305E-311D.



Kirche und Papst nach Dominicus Bânez 251

zeugt nicht, da sie nichts Neues definiert, sondern nur aus dem Schatz,

der Vergangenheit schöpft. Vor allem haben wir - dieser Gedanke ist
in der Schule von Salamanca ein immer wiederkehrendes Argument -
aus der Tradition das Wissen über die Kanonizität der Bibel. Selbst wenn
man den Häretikern ihre Suffizienz konzedierte, so bliebe doch bestehen,
daß wir sie allein aus der Überlieferung haben 133.

V. Die göttlichen Traditionen haben dieselbe Autorität bei der

Bestätigung des Dogmas wie die katholische Kirche, die päpstlichen und
konziliaren Definitionen, sie sind sogar der Schrift gleichzustellen. Bei
schweren Kontroversen, die aus der Schrift allein nicht zu entscheiden

waren, haben sich Päpste und Konzilien stets auf die Überlieferung
berufen 134. Ein solcher Vorgang ist legitim, denn die Tradition erhält ihre,

Kraft aus demselben Geist wie Schrift, Päpste und Konzilien. Als
überzeugendstes Beispiel mag die Erkenntnis der Kanonizität dienen. Hätten
Christus und die Apostel alles offen gesagt und eindeutig hinterlassen,
so wäre unsere Religion ohne Geheimnisse. Wegen der unendlichen Tiefe
des Schriftsinns, bedarf es der Erschließung durch spätere Kommentare ;

nur so ist die Würde der Schrift zu wahren und die Ordnung der Kirche
zu respektieren, da die Erkenntnis stets von den maiores zu den minores

gelangt135.
Auf das Problem, ob die Kirche oder die Schrift eine größere

Autorität habe, geht Bânez hier nicht direkt ein, obwohl es in der Schule

von Salamanca eifrig diskutiert wurde. Franz von Vitoria berichtet, daß

Alfonso Tostado (Abulensis) die These vertreten habe, daß der Kirche
der Vorrang vor der Schrift zukomme, so daß im Falle eines

Widerspruchs der Kirche zu folgen wäre 136. Cajetan hält das Gegenteil für
richtig und begründet seine Ansicht so : Die Kirche beruft sich bei
Konzilien auf die Schrift, sie wird durch sie regiert137. Schließlich ist die
These eines novus doctor, Johannes Driedo, zu berücksichtigen 13S.

Versteht man die Kirche, so sagt er, als Gemeinschaft ab initio mundi usque

133 Commentaria, Tr. II, Sp. 311BC.
134 Commentaria, Tr. II, Sp. 311D—316B.
135 Commentaria, Tr. II, Sp. 313B—316B.
136 In seinem Kommentar zu STh II-II 1,10. Ed. cit., 54 fi.
137 De comparatione auctoritatis c. IV n. 54. Ed. cit., 35. Vgl. J. Beümer,

Suffizienz und Insuffizienz der Heiligen Schrift nach Kardinal Thomas de Vio
Cajetan. Gr 45 (1964) 816-824.

138 Zu Johannes Driedo vgl. J. Murphy, The Notion of Tradition in John
Driedo. Milwaukee 1959; L. Lodrioor, La notion de tradition dans la théologie
de Jean Driedo de Louvain. EThL 26 (1950) 37-53, bes. 46-50.



252 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

modo, so haben Schrift und Kirche dieselbe Autorität, denn schon vor
der Existenz des geschriebenen Wortes gab es firmitas et auctoritas; dies

trifft ebenso für die Zeit zu, da die Evangelien noch nicht abgefaßt
waren. Wenn man jedoch unter Kirche die congregatio praesens faßt,
also unter Ausschluß der alten Väter, so hat die Schrift eine größere
Autorität als die Kirche, denn die dogmatische Beweiskraft kommt ihr
allein aus der Schrift zu, so daß, sollte sie etwas definieren, das nicht
in ihr steht, ihr nicht zu folgen wäre, weil sie keinen prophetischen Geist
mehr hat. Aber auch die jetzige Kirche kann nicht irren, sie wird durch
den Geist mit Hilfe der Schrift regiert, ihre Autorität ist zwar geringer
als zu Zeiten der Urkirche, doch erfreut sie sich des göttlichen Beistandes,

der den Glauben des Anfangs bewahrt.
Franz von Vitoria führt diese Ansichten auf Durandus zurück, seine

eigene Antwort lautet so: Die Urkirche, unter Einschluß der Apostel,
hat eine größere Autorität als die Schrift, weil wir letzterer nur
aufgrund des apostolischen Zeugnisses glauben. Sind allerdings die Apostel
und Evangelisten nicht mitgemeint, wie das bei der Ecclesia, quae est

nunc der Fall ist, so ist sie der Schrift untergeordnet, während die ganze
Kirche ab initio mundi usque nunc ein größeres Ansehen hat139. Domingo
de Soto meint, daß beide, Schrift und Kirche, göttlichen Ursprungs sind,
auch wenn die Autorität der Schrift und der Apostel unmittelbarer und
daher in gewisser Weise größer ist, da sich die Kirche bei Glaubensentscheiden

auf sie stützt. Schlechthin und absolut geurteilt, ist freilich diese

Differenzierung unwichtig, da Kirche und Evangelium nicht irren können

14°. Bartholomaeus Carranza lehrt, die Kirche sei die erste Glaubensregel,

nach der sich die Schrift zu richten habe 141. Petrus de Sotomayor
spricht sich für eine Gleichordnung beider aus, möchte aber auch jenen
gerecht werden, die die bekannten Nuancierungen für angebracht halten

142. Mancio de Corpore Christi lehrt, daß die Schrift größere Autorität

und Würde habe als die Kirche, aber quoad nos ist es umgekehrt143.

139 A. a. O. 56. Der Text des Durandus, der in der Schule von Salamanca
öfter erwähnt wird, lautet so : « Hoc autem quod dictum est de approbatione scrip-
turae per ecclesiam, intelligitur solum de ecclesia quae fuit tempore apostolorum
qui fuerunt repleti spiritu sancto» (III Sent. d. 24 q. 1, Paris 1539, fol. 196rb).
Vgl. J. Beumer, Schrifttheologie in Theorie und Praxis nach dem
Sentenzenkommentar des Durandus a Sancto Porciano. Schol 40 (1965) 235-240.

140 C. Pozo, Una teoria 287 f.
141 A. a. O. 295.
142 A. a. O. 308 f.
143 A. a. O. 313 f.



Kirche und Papst nach Dominicus Bänez 253

Als letzte Regel stellt Bänez die folgende auf:
VI. Die Kirche wird nicht nur durch göttliche Traditionen geleitet,

sondern auch durch apostolische und kirchliche. Er rechnet dazu etwa
die Bilderverehrung, das vierzigtägige Fasten, die Sonntagsheiligung und
zahllose religiöse Riten, die vor allem im Zusammenhang mit der
Eucharistie stehen 144. Etliche von ihnen sind allerdings zeitgebunden, so

z. B. das Verbot des Blutgenusses, das Stehen beim Beten, das dreifache
Eintauchen bei der Taufe und vieles andere, das heute außer Übung
gekommen ist.

Die kirchlichen Traditionen sind ebenfalls, weil sie der Gemeinschaft
der Gläubigen dienen, zu befolgen, denn die Apostel konnten die spätere
Entwicklung nicht in allen Einzelheiten voraussehen.

Die Annahme solcher Traditionen stellt den Theologen vor erhebliche

Schwierigkeiten, offenbar ist es nicht leicht, ihre Herkunft und
ihren Rang zu erkennen, man muß bestimmte Regeln anwenden, um
Göttliches und Apostolisches vom bloß Menschlichen zu unterscheiden

145. Bänez stellt fünf Kriterien auf, die dies ermöglichen.
1. Wenn die ganze Kirche etwas glaubt, das sich nicht aus

Konzilien herleitet, sondern immer war, so ist das mit Sicherheit eine
apostolische Überlieferung 146.

2. In dogmatischen Fragen ist die folgende Überlegung wichtiger:
Finden wir eine Wahrheit nicht in der Schrift, die von den großen
Vätern immer geglaubt wurde, wobei sie das Gegenteil als häretisch
verwarfen, so handelt es sich um ein Dogma, das von Christus oder den

Aposteln stammt. Als Beispiele nennt Bänez die ewige Jungfräulichkeit
Mariens und den Abstieg Christi zur Unterwelt147.

3. Wenn die Lehrer der Kirche einmütig sagen, ein Dogma oder
ein Brauch leite sich von den Aposteln her, so müssen wir dies glauben,

das gilt besonders dann, wenn die Väter eines allgemeinen Konzils

dieser Ansicht sind 148.

4. Ein weiteres Wahrheitskriterium ist die Befragung der wichtigsten

Mutterkirchen, vor allem der römischen, aber auch der des Ostens149.

144 Commentaria, Tr. XI, Sp. 316C.
145 Commentaria, Tr. II, Sp. 321C.
146 Commentaria, Tr. II, Sp. 321C-322A; Cano, Loci Theologici, 1. III c. 4.

Ed. cit., 176-180.
147 Commentaria, Tr. II, Sp. 322BC; Cano, Loci theologici, 1. III c. 4. Ed. cit.,

177 f.
148 Commentaria, Tr. II, Sp. 322CD ; Cano, Loci theologici, 1. III c. 4. Ed. cit.,

178.
149 Commentaria, Tr. II, Sp. 322DE. Zu den Kriterien bei Martin Pérez de

Ayala vgl. J. R. de Diego, La sentencia 74-77.



254 Kirche und Papst nach Dominicus Bânez

5. Ist eine Praxis durch allgemeine Zustimmung der Gläubigen
gesichert, die aber auf menschliche Entscheidungen nicht zurückzuführen
ist, dann handelt es sich um eine apostolische Tradition. So ist etwa
die Dispens von den Gelübden zu beurteilen, da die Kirche normalerweise

über eine derartige Vollmacht nicht verfügt, sie muß diese der

apostolischen Zeit verdanken 150.

Alle Regeln zusammen zeigen den Weg, wie man die göttlichen und
apostolischen Traditionen erkennen kann, wobei Meinungsverschiedenheiten

durchaus möglich sind, sie ergeben sich auch bei den Theologen,

wenn sie die Schrift auslegen.
Auch die Lehre des Bânez über die Tradition zeigt die Vorzüge

und Nachteile seiner Systematik. Es gelingt ihm, die Fülle des bekannten

Stoffes in bündigen Konklusionen zusammenzufassen, wobei
Melchior Cano und Martin Pérez de Ayala die wichtigsten Gewährsleute

sind, ihre Thesen modifiziert er nur unwesentlich im Sinne einer größeren
Klarheit. Er ist darin ein Meister der «Schulbuchtheologie», die in päziser
Form die umfangreichen Diskussionen der Mit- und Nachwelt überliefert.

Diese Methode ist gerade im Blick auf die Ekklesiologie voller
Gefahren. Es ist typisch, daß sie Bânez als einziger Theologe der
dominikanischen Salmantizenserschule in einem geschlossenen Traktat dargestellt

hat, die leitende Idee ist das Papstamt und die hierarchische
Verfassung der Kirche ; aus der Ekklesiologie ist im Grunde eine Hierarcho-
logie geworden. Sie war ihm vorgezeichnet durch Torquemada und Ca-

jetan, aber er hat sie unter dem Eindruck der Reformation und ihrer
Folgen so verschärft, daß zahlreiche historische und sachliche
Argumente, die jene beiden Theologen aus den berechtigten Thesen des Kon-
ziliarismus übernommen hatten, zugunsten einer rigorosen Papsttheologie

umgewandelt wurden. Sicherheit und Bestand der Kirche hängen

nun allein am Amt des Papstes, er ist der Garant des rechten Glaubens,
die Einschränkungen, die früher im Falle der Häresie oder eines
kirchlichen Notstandes vorgesehen waren, sind verschwunden. Die juristische
Betrachtung überwiegt, dafür ist etwa bezeichnend, daß es auf den
persönlichen Glauben des Papstes, der Hirten und Lehrer nicht ankommt,
entscheidend ist das äußere Bekenntnis, da nur auf diese Weise
Sichtbarkeit und Kontinuität des kirchlichen Amtes zu wahren sind. Der

ekklesiologische Traktat des Bânez wird so zu einer «konfliktlosen
Schulbuchtheologie ».

150 Commentaria, Tr. II, Sp. 322E—323B.


	Kirche und Papst nach Dominicus Báñez

