Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Kirche und Papst nach Dominicus Bafez
Autor: Horst, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UrricH HoRsT

Kirche und Papst nach Dominicus Bdfnez

Die Dominikanerschule von Salamanca nimmt in der Geschichte
des Thomismus eine besondere Stellung ein. Der Umstand, da3 aus ihr
wahrend drei Generationen groBe Theologen hervorgingen, sicherte ihr
in einem theologisch und politisch spannungsgeladenen Jahrhundert
Kontinuitdt und innere Geschlossenheit 1. Franz von Vitoria und Mel-
chior Cano sind - weit iiber ihre Zeit hinaus - zu klassischen Autoren
geworden: der eine auf dem Gebiet des Voélkerrechts, das die Probleme
der eben entdeckten Linder zu bewiltigen hatte, der andere als Sy-
stematiker historisch-fundamentaltheologischer Fragen 2. Dominicus Ba-
nez erreichte — trotz der Kontroversen, die gerade er ausloste — dieses

1 Zur Schule von Salamanca vgl. F. STEGMULLER, Zur Literargeschichte der
Salmantizenser Schule. ThRv 29 (1930) 55-59; C. Pozo, La teoria del progresso
dogmatico en los tedlogos de la Escuela de Salamanca (Bibliotheca Theologica
Hispana 1). Madrid 1959; pERrs., Fuentes para la historia del método teoldgico en
la Escuela de Salamanca (Biblioteca Teolégica Granadina 6). Granada 1962; DERS.,
Teologia espafiola posttridentina del s. XVI. Estado actual de la investigacién de
fuentes para su estudio. ATG 29 (1966) 87-124; K. BiNDER, Die Theologenschule
von Salamanca und das Aufblithen der Scholastik unter Kaiser Karl V. Religion,
Wissenschaft, Kultur 11 (1960) 221-251; A. IaNEz ArRANA, La doctrina sobre la
tradicién en la Escuela Salmantina (siglo XVI) (Victoriensia 24). Vitoria 1967, 1-27.

2 Vgl. F. STEGMULLER, Francisco de Vitoria y la doctrina de la gracia en la
Escuela Salmantina, Barcelona 1934; R. GArcia ViLrosLapa, Fray Francisco de
Vitoria, reformador de los métodos de la teologia. Madrid 1946; P. HADROSSEK,
Einleitung zu: De Indis recenter inventis et de jure belli Hispanorum in barbaros
relecciones. Hrsg. von W. ScuATzEL, Tiitbingen 1952, S. x1—-xxx. — A. LaNg, Die
Loci theologici des Melchior Cano und die Methode des dogmatischen Beweises.
Miunchen 1925; E. MARcOTTE, La nature de la théologie d’aprés Melchior Cano.
Ottawa 1949; TH. TscHiBANGU, Melchior Cano et la théologie positive. EThL 40
(1964) 300-339; V. RopriGUEZ, Fe v teologia segin Melchor Cano. CTom 87 (1960)
529-568; J. BEUMER, Positive und spekulative Theologie. Kritische Bemerkungen
an Hand der Loci theologici des Melchior Cano. Schol 29 (1954) 53-72.



214 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

Niveau nicht; er darf zwar in gewisser Weise als der Hohepunkt seiner
Schule gelten, insofern in seinen Thomaskommentaren gleichsam die
Summe der vorausgehenden Diskussionen gezogen wird, aber es fehlt
ihm die Originalitit, die seine Lehrer auszeichnet 3. Diese Eigenart ver-
riat auch seine Ekklesiologie. Es ist fiir seine Arbeitsweise bezeichnend,
daB er in der Schule von Salamanca den ersten geschlossenen Traktat
iiber die Kirche schrieb, in dem er die Resultate der scholastischen Dis-
putationen zusammenfafte, wobei freilich wichtige Differenzierungen,
die sich bei anderen Dominikanerautoren finden, verloren gingen. Auch
bei ihm ist die Lehre von der Kirche noch kein selbstdndiger Teil der
Theologie, er behandelt sie in der inzwischen klassisch gewordenen Stelle
der Summa Theologica II-II 1,10: Utrum ad summum pontificem per-
tineat fidei symbolum ordinare *. Wie bereits das Generalthema anzeigt,
hat die Ekklesiologie ihren Platz innerhalb einer Spezialfrage der papst-
lichen Autoritdt gefunden, wahrend sie bei Thomas im Zusammenhang
seiner ganzen Theologie behandelt wird °. Auch wenn diese scholasti-
schen Traktate weit {iber die Primatsdiskussion hinausgehen, wird man
doch eine erhebliche Verengung der Problematik konstatieren miissen:
Der Papst und sein Amt in der Kirche werden zum Zentrum, auf das
sich alles andere hinordnet. Es 148t sich ferner zeigen, daf3 die Einsicht
in die Konsequenzen der Reformation zu einer Uberbetonung des Pri-
mats fiihrte, die es zu Beginn der Thomistenschule noch nicht gegeben
hatte 6, Diese Einstellung duBert sich meist nur in Details, wobei die
einzelnen Autoren immer wieder versichern, sie wollten lediglich die

3 Vgl. V. BELTRAN DE HEREDIA, Actuacién del maestro Domingo Bafiez en
la Universidad de Salamanca. CTom 25 (1922) 64-78; 208-240; 26 (1922) 63-73;
199-223; 27 (1923) 40-51; 361-374; 28 (1923) 36-47; DERs., Valor doctrinal des las
Lecturas del Padre Bafiez. CTom 39 (1929) 60-81; pERs., El maestro Domingo
Bafiez. CTom 47 (1933) 26-39; 162-179.

+ Commentaria in Secundam Secundae auctore Fr. Dominico Bafiez. Venetiis
MDCII, Sp. 92CD: «Articulus hic decimus solemnissimus est inter scholasticos doc-
tores nostri temporis, atque in eius explicatione plus nimio in scholasticis quoti-
dianisque lectionibus immorantur.»

5 Vgl. M. GraBMANN, Die Lehre des hl. Thomas von Aquin tiber die Kirche.
Regensburg 1903; Y.-M.-J. CoNGAR, L’idée de 1’église chez S. Thomas d’Aquin.
In: Esquisses du mystéve de I’église (Unam Sanctam 8). Paris 21953, 59-91; A. DAR-
QUENNES, La définition de I’Eglise d’aprés S. Thomas d’Aquin. In: Etudes présen-
tées a la Commission internationale pour I'Histoive des Assemblées d’'Efat, Bd. VII,
Paris 1943, S.1-53; M. SEcxLER, Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheolo-
gisches Denken bei Thomas von Aquin. Miinchen 1964, 217 ff.

6 Vgl. Y.-M. J. Congar, Traditio thomistica in materia ecclesiologica. Ange-
licum 43 (1966) 405-428.



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 215

Lehre des hl. Thomas erkldren, aber die Tendenz geht eindeutig dahin,
das endgiiltig zu fixieren, was frither der Diskussion offen stand.

Bafiez handelt unser Thema auf zweifache Weise ab: in einem kiir-
zeren Kommentar, der fiir die tdglichen scholastischen Vorlesungen und
fiir Anfdnger bestimmt ist, und in einem ausfiihrlicheren, der die ekkle-
siologischen Probleme in einem weiten Zusammenhang behandeln soll 7.
Gleichwohl decken sich in beiden Darstellungen die Themen nicht voll-
stindig 8. In der Einleitung verweist er auf die wichtigsten Autoren,
auch sie zeigen die vorherrschende Tendenz an: Torquemada, Cajetan,
«praeceptor meus frater Melchior Cano». Die reformatorischen Theolo-
gen kennt er wohl vornehmlich aus zweiter Hand, als Gewdhrsleute nennt
er u. a. Albert Pigge, Johannes Driedo, John Fisher und Johannes Eck®.

Wie angesichts der Entwicklung im 16. Jahrhundert nicht anders
zu erwarten ist, hat die Frage nach Kirche und Irrtum besondere Dring-
lichkeit; hinter ihr stehen auch grofe innerkatholische Probleme, da die
konziliaristischen Ideen noch keineswegs iiberwunden sind. Gesamtkir-
che, Konzil und Papst, so leitet Bafez die Diskussion ein, haben, wie
Cajetan im Anschluf3 an Thomas bemerkt, dieselbe Autoritdt. Das Sym-
bolum gibt den Glauben aller wieder, und dieses wiederum wurde von
Konzilien formuliert; dem Papst kommt ebenfalls die conditio symbols
zu, weil er ein Konzil einberuft und bestétigt 1°. Sie unterscheiden sich
allerdings: Die Kirche verhilt sich zum Papst und den um ihn versam-
melten Konzilsvitern wie das Ganze zu seinen vornehmsten Teilen, zum
Papst wie zum Haupt, zu den Vitern wie zu den wichtigsten Gliedern,
sie reprdsentieren die tibrigen Glidubigen !'. Da in einem solchen Ver-

7 BANEz, Commentaria, Sp. 92D: «Quamobrem visum est mihi assequuto
omnia, partim mea, partim aliorum diligentia, quae ad materiam huius articuli
pertinere possunt, duplicia commentaria edere, priora quidem ad scholasticas, quo-
tidianasque lectiones compendiosa brevitate accommodata, posteriora vero copio-
siora et theologis provectioribus dicata. Ita fiet, ut novitii theologi facilius eru-
diantur, et iam provecti in promptu habeant plurima, quae de autoritate summi
pontificis a modernis et antiquioribus doctoribus fusius disputata et scripta repe-
riuntur.»

8 Den Vergleich beider Traktate s. bei M. MipaLr1, Corpus Christi mysticum
apud Dominicum Baiiez eiusque fontes (Analecta Gregoriana 116). Rom 1962, S. 20 fi.

? Zu den Quellen vgl. M. MiDALI a. a. O., 1 ff.

10 CajeETAN in STh II-II 1,9 u. 10. Editio Leonina VIII, Rom 1895, S. 24 f{.
Zu Cajetans Ekklesiologie vgl. A. WaLrz, Von Cajetans Gedanken iiber Kirche und
Papst. In: Volk Gottes (Festgabe J. HOFER). Hrsg, von R. BAUMER und H. DoLcH.
Freiburg 1967, 336-360.

11 Commentaria, Sp. 93B: «Notandum est secundo, quod si aliquod discrimen
est inter haec tria praedicta, illud erit, quod Ecclesia comparatur ad summum



216 Kirche und Papst nach Dominicus Baifiez

gleich die Grundlagen der Kirche und ihres Wesens enthalten sind, muf
man sich vor einer Bestimmung ihrer Lehrautoritdt auf diese besinnen.

Dem Wortsinn nach meint ecclesia eine Versammlung von Men-
schen, im christlichen Sprachgebrauch aber die «Gemeinschaft der Glau-
bigen», die durch das Horen auf die Verkiindigung des Evangeliums
entsteht 2. Zuweilen rechnet man zu ihr auch die Engel und Seligen,
wihrend andere Theologen die Dreiteilung bevorzugen: triumphierende,
streitende und im Fegfeuer gereinigte Kirche. Die streitende Kirche,
auf die das eigentliche Interesse jeder Ekklesiologie gerichtet ist, 1aBt
sich wiederum zweifach verstehen: Als Gemeinschaft der Gottesglidu-
bigen, die vom Anfang der Welt bis zu ihrem Ende besteht, und als
christliche Kirche, die durch Glaube und Taufe konstituiert wird und
sich dadurch von der unterscheidet, die es zu Zeiten des natiirlichen und
des mosaischen Gesetzes gab 3. In einem weiteren Sinn darf man folg-
lich die Kirche als Gemeinschaft oder Versammlung der Gldubigen de-
finieren oder, wenn man die Taufe beriicksichtigt, als Gemeinschaft de-
rer, die den Glauben in der Taufe bekennen. Zu ihr wiirden auch die
Hiretiker gehéren. Faf3t man ihre Definition enger, so ist sie «die sicht-
bare Gemeinschaft der getauften Gldubigen unter Christus als Haupt
im Himmel und unter seinem Stellvertreter auf Erden» *. Als Leib Chri-
sti hat sie viele Glieder und weil sie aus Gldubigen besteht, sind Hére-
tiker und Nichtchristen ausgeschlossen. Problematisch kénnte eine sol-
che Aussage nur fiir Hiretiker sein, aber es ist einhellige Viterlehre,
daB sie nicht mehr zur Kirche gehoren, da sie keine iibernatiirliche Er-
kenntnis und Liebe haben, die die Einheit mit Christus und seinem Leib
bewirken. Gleichwohl bleiben sie in diesem Zustand — im Gegensatz zu
Heiden und Juden — wenigstens «abgeschnittene Glieder», sie verlieren

pontificem et ad patres in concilio congregatos, sicut totum ad suas principales
partes, ad summum quidem pontificem tamquam ad caput, ad concilium vero ex
patribus congregatum tamquam ad membra potissima post ipsum caput. Deinde
patres concilii comparantur ad reliqua membra ecclesiae, tamquam id, quod reprae-
sentat, ad id, quod repraesentatur.»

12 Commentaria, Sp. 93DE. Zu TorQUEMADAS Kirchenbegriff vgl. K. BINDER,
Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal Juan de Torquemada. Innsbruck-
‘Wien-Miinchen 1955, 37-57.

13 Commentaria, Sp. 94AB; Tromas, STh III 8,3. Zur Geschichte des Pro-
blems vgl. Y.-M. J. CoNGAR, Ecclesia ab Abel. In: Abkandlungen iiber Theologie und
Kivche (Festschrift K. Adam). Diisseldorf 1952, 89-108.

14+ Commentaria, Sp. 94C: «... sic ecclesia est congregatio hominum fidelium
baptizatorum visibilis sub uno capite Christo in coelis et vicario eius in terris.»



Kirche und Papst nach Dominicus Béfiez 217

also nicht total den Zusammenhang 5. Zu der heutigen Kirche sind
schlieBlich auch jene nicht zu rechnen, die zu Zeiten des natiirlichen
und mosaischen Gesetzes glaubten, da die Kirche als sichtbares Zeichen
ein dulleres Glaubensbekenntnis fordert und nicht bloB den Akt des
Glaubens. Dasselbe gilt fiir die Katechumenen, iiber die die Kirche we-
gen der fehlenden Zeichenhaftigkeit keine Jurisdiktion besitzt 1°.

Auch wenn Augustinus meint, die Kirche sei urspriinglich nur in
Abel und Henoch gewesen, weil die Schrift sie allein erwdhnt, so hat
es doch noch andere Gliubige gegeben 7. Wichtiger ist indes die oft
belegte Behauptung, dall in den drei Tagen nach dem Tod Jesu nur
Maria den Glauben bewahrt habe, da die Auferstehungsbotschaft der
Frauen den Jiingern zunichst zweifelhaft erschien. Diese These wird
sogar von Torquemada gebilligt, unter Berufung auf die Kirchenviter
beweist er ausfiithrlich, daBl nur Maria in jenen Tagen gldubig geblieben
ist, wihrend alle anderen zeitweilig den Glauben verloren haben 8. Ba-
fiez hilt diese Ansicht fiir sehr uniiberlegt, vor allem weil dann auch
Petrus unter die Ungldubigen zu zihlen wire, fiir dessen Standfestig-
keit der Herr ausdriicklich gebetet hat. Richtig ist lediglich, daB die
Apostel gewisse Glaubensschwierigkeiten hatten, die ihren Grund nicht
in Boswilligkeit hatten, sondern in Unbildung und Trigheit 1°.

Die Kirchengliedschaft, obwohl grundsétzlich bereits gelost, bedarf
weiterer Prizisierungen. Selbst der Hiretiker gehort in gewisser Weise
zur Kirche, wie auch etwa einer abgetrennten Hand eine Beziehung zum
Korper eigen ist, aber er ist nicht mehr wirklich Teil oder Glied, doch
insofern er der kirchlichen Strafgewalt untersteht und fahig zur Riick-
kehr bleibt, ist er nicht ganz ausgeschlossen. Dies mul3 so sein — und
darin zeigt sich im Detail eine klare Tendenz —, weil der berithmte histo-
rische Streitfall in bezug auf die Gliedschaft eines hiretischen Papstes

15 Commentaria, Sp. 94E: «Alii vero infideles ut pagani et iudaei evidentius
est, quod ad ecclesiam non pertineant, cui nunquam uniti fuerunt: haeretici autem
possunt dici saltem membra praescissa ...»

16 Commentaria, Sp. 95A.

17 Zum Problem bei Augustinus vgl. J. BEUMER, Die Idee einer vorchrist-
lichen Kirche bei Augustinus. MThZ 3 (1952) 161-175.

18 Commentaria, Sp.95DE. Vgl. TorguEmMADA, Summa de Ecclesia (=SE),
1. IIT c. 61. Venedig 1561, 347v-349v. MELcHIOR CaNo, Loci theologici, 1. IV c. 5.
Ed. H. SErry, Melchioris Cani Opera. Wien 1754, 229-237; u. 1. VI ¢. 8: 384 f.
Zur Problemgeschichte wvgl. Y.-M. J. ConGar, Incidences ecclésiologiques d’un
théme de dévotion mariale. Mélanges de sciences rel. 8 (1951) 277-292; U. HorsT,
Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP. FZThPh 15 (1968) 394, Anm.125.

19 Commentaria, Sp. 95E-96A.



218 Kirche und Papst nach Dominicus Baiiez

eine solche Antwort verlangt, denn dieser bleibt stets Haupt der Kirche
hinsichtlich ihrer dueren Leitung, er ist aber nicht auf unsichtbare Wei-
se mit Christus vereint 2°. Allgemein 148t sich iiber die Beziehungen zur
Kirche dies sagen: Der Zahl und dem Verdienst nach sind die getauf-
ten und gerechten Glidubigen de Ecclesia, nur der Zahl nach sind es die
getauften Stinder und dem Verdienst nach sind es die gerechten Kate-
chumenen, die aufgrund eines unsichtbaren Verdienstes zur Kirche ge-
horen, obwohl sie nicht zu ihren Teilen zu rechnen sind. Der Satz «auller-
halb der Kirche kein Heil» trifft auf jene zu, die kein Taufverlangen im
Glauben haben, alle anderen gehoren schlechthin zur unsichtbaren Kir-
che, zur sichtbaren aber nur in gewisser Weise, insofern sie ein Verlan-
gen nach der Taufe haben. Die Exkommunizierten bleiben Teile der
Kirche, weil sie einmal in der Taufe den Glauben bekannt haben,k sie
koénnen vor ihrer Absolution Reue erwecken 2.

Und wie verhilt es sich mit den Siindern? Von den Katharern,
iiber Wyclif und Huf3 bis zu Luther lehren die Héretiker, da nur die
Heiligen zur Kirche gehoren. Diese Ansicht scheint viel fiir sich zu ha-
ben, weil der Siinder nur im iibertragenen Sinn Glied genannt werden
kann 22, Dennoch ist selbst er wahrhaft Teil der Kirche, wie einige Gleich-
nisse Jesu bezeugen, in denen von Guten und Bosen geredet wird; so
sind etwa die klugen und térichten Jungfrauen ein Symbol fiir die Ge-
meinschaft der Glaubigen, die den Glauben vollstindig und unversehrt
bewahren. Uberdies leben in jedem Staat Gute und Schlechte zusam-
men, nicht anders ist es in der Kirche, wo alle durch das gemeinsame
Bekenntnis geeint sind. Dichte man nicht so, d. h. wiren nur die Guten
und Prédestinierten die Kirche, so geriete ihre Struktur ins Wanken,
niemand wiite mit Sicherheit anzugeben, wer als Prilat und Priester
zu gelten hat, da keiner die Erwihlten kennt 23. Béfiez stellt sich aller-

20 Commentaria, Sp. 96D: «Caeterum de summo pontifice occulto haeretico
non negamus, esse caput ecclesiae quantum ad gubernationem exteriorem, negamus
tamen, esse partem unitam aliquo modo unione invisibili cum Christo». — Man sieht,
wie auch hier der Primat, bei dem es keine Unsicherheitsfaktoren geben darf, die
Tendenz bestimmt.

21 Commentaria, Sp. 96E-97A.

22 Commentaria, Sp. 97D. — Vgl. Cano, Loci theologici, 1. IV c. 1 arg. 8, 9, 11.
Ed. cit., 201-204.

23 Commentaria, Sp.98D: «Et denique si tantum boni vel praedestinati
essent ecclesiae partes, sequeretur nos omnino ignorare, quosnam haberemus eccle-
siae praelatos et sacerdotes.» — Cano, Loci Theologici, 1. IV c. 3 u. ult. Ed. cit,,
212-218 u. 237-264; TorQUEMADA, SE, 1. I cc. 3-5. Ed. cit., 4r—7v. Vgl. J. F. Stock-
MANN, Joannes de Turrecremata O.P., De corpore Christi mystico. Haarlem 1951,



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 219

dings nicht riickhaltlos hinter die eben von ihm entwickelte These, er
meint, es sei wahrscheinlicher, daf3 die gldubigen Siinder, formal ge-
sprochen, Glieder der Kirche und sogar Christi sind, wenn auch nicht
vollkommene, da die Liebe als bewegende Kraft fehlt. Es ist daher rich-
tiger zu sagen, daB sie nur der Potenz nach in Verbindung mit Christus
stehen, ein gewisses Leben bleibt erhalten, wenn man dieses im analogen
Sinn versteht. Als Beweis diene etwa — das Beispiel ist typisch —, dal} ein
hiretischer, aber noch nicht abgesetzter Papst hinsichtlich der Leitungs-
gewalt Haupt der Kirche ist, ein unsichtbarer Einflu auf ihn und die
ibrigen Siinder besteht demnach weiter. Heiligkeit und Siinde existieren
in der Kirche gleichzeitig, erst in der Ewigkeit wird diese Spannung
aufgehoben werden %,

Nach der Beschreibung des Wesens der Kirche hat man sich zu
fragen, worin ihre Eigenschaften bestehen, die sie als eine Gemeinschaft
ausweisen, die im Verlauf der Zeiten sich selbst treu geblieben ist und
sich von allen Spaltungen abhebt, so daBl sie als wahre Kirche Christi
erkennbar wird %,

Thre erste Eigenschaft ist die Einheit, sie ist gerade im Jahrhun-
hundert des Bdfiez besonders umstritten und gefihrdet, da etwa der
Konig von England sie zerstorte und sich Herrscher anmalen, die Rolle
des romischen Pontifex zu tibernehmen. Die Leugnung des Primats ist,
wie man weil}, ein bestindiges Merkmal der Hiresie, denn ohne das
wirkméchtige Zeichen der Einheit kann sie ihren Sonderlehren freien
Lauf lassen. Dieser Vielfalt steht das eindeutige Glaubensbekenntnis
von Nicda entgegen, es spricht von der una sancta catholica ecclesia,
die als Leib Christi nur ein Haupt hat, sie versammelt sich durch das
eine Bekenntnis und das Glaubenssakrament, die Taufe 26.

63-84; ArLFons DE CAsTRO, Adversus omnes haereses libri XIIII. Koéln 1543, 1. VI,
fol. xcvir—cI.

24 Commentaria, Sp. 99AD: « Probabilior sententia est, quod peccatores fideles
simpliciter loquendo non sint dicendi membra ecclesiae aut Christi ... imo vero se-
cundum aliam tertiam considerationem etiam pontifex haereticus nondum depo-
situs est membrum potissimum ecclesiae, videlicet caput ... At vero si metaphora
membri consideretur secundum invisibilem influentiam capitis Christi, tunc pecca-
tores ita dicuntur imperfecte membra, ut simpliciter non sint dicendi membra
Christi: siquidem simpliciter non habent vitam spiritualem.»

25 Sp. 99-109. Zum Problem vgl. G. THiLs, Les notes de 1’église dans 1’apolo-
gétique catholique depuis la Réforme. Gembloux 1937; L. BErRNACKI, La doctrine
de 1’église chez le Cardinal Hosius. Paris 1936, 107-167; St. FRANKL, Doctrina
Hosii de notis Ecclesiae. Rom 1934.

26 Commentaria, Sp. 100-101. — TorQUEMADA, SE, 1. I cc. 5-7. Ed. cit., 61-9r;
CanNo, Loci theologici, 1. IV cap. ult. ad 12. Ed. cit., 255-2509.



220 . Kirche und Papst nach Dominicus Bailez

Auch das Priddikat katholisch war den Héretikern aller Schattie-
rungen stets ein Stein des AnstoBes. Die Kirche heiBit so, weil sie, ob-
wohl eine, dennoch keine Grenzen kennt, sondern alle einschlie(3t, die
sich um das Heil bemiihen, und weil sie allen das Evangelium verkiin-
det. Sie ist ferner an allen Orten und iiberdauert die Zeiten, ihre Lehre
ist allgemein und enthilt keinen Irrtum 27.

DaB es in der Kirche Siinde gibt, ist nicht zu leugnen, doch ihre
wesentliche Heiligkeit wird dadurch nicht beriihrt, wir bekennen sie in
der Taufe und iiben sie in guten Werken. Sie nennt sich ferner apo-
stolisch, weil sie allein der Lehre und den Uberlieferungen der Apostel
folgt, ihr Garant ist der Papst, der sie als unfehlbarer Lehrer auslegt.
Diese Eigenschaft ist schon deshalb berechtigt, weil die Urapostel Petrus
und Paulus durch ihr Martyrium die romische Kirche ausgezeichnet haben.

Auch die Leugnung der Sichtbarkeit der Kirche ist ein klassisches
Thema der Hiresie, sie ermdglicht Willkiir und schafft die Vorausset-
zung fiir das Abschaffen der kirchlichen Amterstruktur. Folgerichtig
mull daher die katholische Theologie an ihr festhalten, die Kirche ist
«gleichsam mit den Héanden greifbar» 8. Eng verkniipft mit dieser An-
sicht ist die Sakramentenlehre, vor allem hinsichtlich Weihe und Eu-
charistie, aber auch das Recht, sei es gottlichen oder menschlichen Ur-
sprungs, hingt damit zusammen. Die Sichtbarkeit ist eine Konsequenz
der Christologie: Christus als Mensch, in seiner irdischen Natur, ist das
Haupt der Glaubigen und hat in dieser Funktion Vorrang vor den Glie-
dern, wihrend der hl. Geist als inneres und unsichtbares Prinzip die Kir-
che belebt, er ist dem Herzen vergleichbar, das im Verborgenen den
Korper bewegt. Die Herrschaft Christi iiber die Kirche duflert sich aller-
dings auf indirekte Weise, sie teilt sich von oben nach unten mit, in-
dem sie sich menschlicher Funktionstriger bedient, so dal es verschie-
dene hierarchische Dienste gibt. Anders konnte sie nicht «Leuchte» und
«Stadt auf dem Berge» sein und ihre Strafgewalt vollziehen (Mt 18,17 f).

Kirche war von Anbeginn an sichtbar, sie bleibt auch so verfaBt,
weil nur mit Hilfe dieser Zeichenhaftigkeit die Menschen zur Gemein-
schaft mit ihr eingeladen werden. Sie ist einer Stadt vergleichbar, die
die Zeiten tiberdauert, obwohl ihre Biirger wechseln. Nicht ohne Grund
ist der Geist auf die ersten Christen in Gestalt feuriger Zungen herab-

27 Commentaria, Sp.101-102; TorgueEmaDAa, SE, L. I cc.13-17 u. 22-31.
Ed. cit., 16v—20v u. 25v-36r; Cano, Loci theologici, 1. IV c. ult. ad 3, 4, 5 u. 6 arg.
Ed. cit., 237-245.

28 Commentaria, Sp. 103AE.



Kirche und Papst nach Dominicus Baiiez 221

gekommen, er wollte dadurch den Charakter der zukiinftigen Kirche
symbolisieren. Auf diesen Sachverhalt deuten ferner die Taufe als sicht-
bares Zeichen, Priestertum, Gesetze und Werke der Barmherzigkeit. Das
alles 148t sich nicht auf einen inneren Bereich beschrianken, so daf3 be-
reits diese Grundlagen des Christentums auf die Sichtbarkeit der Kirche
schlieBen lassen ?°. Sie zeigt sich in der Gemeinschaft der Glaubigen
unter dem Stellvertreter Christi auf Erden, wihrend die geistigen Ele-
mente, Glaube, Liebe, geistliche Gewalt zu ihrer unsichtbaren Verfas-
sung gehoren. Diese allgemeine Feststellung geniigt indes noch nicht:
Sie muf} so konkret gefal3t werden, dal} die jetzige katholische Kirche
darunter verstanden wird, die von einem bestimmten Papst regiert wird.
Dabei ist es jedoch nicht notwendig, daB der Bischof von Rom mit gott-
lichem Recht als Nachfolger Petri zu gelten hat, es ist moglich, dal
der romische Stuhl mit jedem anderen Bischofssitz verbunden werden
kann, obwohl viele Theologen meinen, die Bindung an Rom sei von
absoluter Art. Diese Ansicht hat gewil3 viel fiir sich und entspricht zwei-
fellos dem Primat, aber als eigentliche Glaubensaussage ist sie nicht zu
werten. DaBl die Hiretiker nicht die wahre Kirche bilden, erkennt so-
gar die natiirliche Vernunft, weil viele Irrlehren unsinnig sind, so z. B.
daf3 Gott die eigentliche Ursache der Siinde sei, die Leugnung der Wil-
lensfreiheit 3°.

Ein weiteres Zeichen des katholischen Christentums liegt darin, da3
wir die universale Lehre Christi unter seinem irdischen Vikar beibehal-
ten haben. So umfaBt unsere Kirche, im Gegensatz zu hiretischen Grup-
pen, Gute und Bose, VorhergewuBte und Vorherbestimmte, sie alle ge-
héren zu ihrer Einheit. Sie ist wie ein natiirlicher Leib mit einer hierar-
chisch gestuften Vielfalt, sie kennt Unterschiede in den Diensten, sie
sieht sich in Analogie zu einem geordneten Staatswesen. Ihr Glaubens-
bekenntnis ist eines, Konventikel mit Sonderlehren sind ihr fremd, die
theologischen Schulen und Universitdten lehren in Einklang mit dem
Papst. Der Ursprung der katholischen Kirche ist ungebrochen, er verlduft
durch die Zeiten von Abel iiber Christus bis in unsere Tage, wihrend
sich die Irrlehre immer auf einzelne Madnner beruft, die sie begriindeten.

SchlieBlich darf sich nur jene Kirche apostolisch nennen, die den
Glauben und die Uberlieferung der Apostel kontinuierlich verkiindet,
und diese Lehre ist nicht nur ausdriicklich in der Schrift enthalten,

29 Commentaria, Sp. 104-105.
30 Commentaria, Sp. 106AE.



222 Kirche und Papst nach Dominicus Baiflez

sondern auch wn traditionibus vivae vocis oraculo conservatis in Ecclesia
usque ad nostra tempora3'. Bafiez wird sich, wie wir sehen werden, mit
diesem Problem noch ausfiihrlich beschiftigen, es geniige hier der Hin-
weis, daB er 6fter auf die Uberlieferung als Glaubensquelle verweist und
in diesem Sachverhalt ein wesentliches Kriterium fiir das wahre Chri-
stentum erblickt. Mit dieser These eng verbunden ist der Nachweis einer
liickenlosen apostolischen Sukzession von Petrus bis zum gegenwirtigen
Papst 32.

In seinem zweiten Traktat geht Béfiez die eben behandelten Pro-
bleme anders an, er kennt dort nur drei #otae33. Die erste Note ist die
Verkiindigung oder die Lehre der Apostel, sie gelangte durch ihre Nach-
folger bis in die Gegenwart, als sichtbare Predigt ist sie auch ein Zei-
chen fiir die Sichtbarkeit der Kirche. Als solche ist sie unverdnderlich
im Gegensatz zu den Schwankungen der Hiresie, es fdllt daher nicht
schwer, die Sichtbarkeit zu erkennen, weil apostolische Botschaft und
Kirche untrennbare GréBen darstellen. Wer in ihr verharrt, gehért zur
wahren Kirche, sie zeichnet sich durch Klarheit aus und bleibt in sich
konstant und widerspruchsfrei 34.

Das zweite Merkmal der Kirche bezieht sich auf die apostolische
Sukzession der Bischofe: Sie ist, wie die Geschichte bei allen Voélkern
zeigt, notwendig, um die Gottesverehrung mit Hilfe des Amtspriester-
tums zu sichern. Diese Nachfolge wird im Weihesakrament weiterge-
geben. Dem entspricht der Umstand, daB sich die Kirche durch Sakra-
mente und Lehre vermehrt, so wird sie zum Erkenntnismittel der Sicht-
barkeit 3.

Die dritte Note ist die Anerkennung der Petrusnachfolge im rémi-
schen Bischof und die Unterstellung unter sein Amt. Er fungiert als
allgemeiner Hirt und ist das Zeichen der Wahrheit und Sichtbarkeit,
denn es gentigt nicht, abstrakt an die Sichtbarkeit als kirchliche We-
sensaussage zu glauben, sie muBl vielmehr eine konkrete Realisierung
im Bischof von Rom finden, er ist demnach der letzte und eigentliche
Garant des einen Glaubens und der apostolischen Tradition 3¢. Gleich-

3t Commentaria, Sp. 109B.

32 Commentaria, Sp. 109CD.

3% Commentaria, Sp. 216.

3+ Commentaria, Sp. 217-218.

35 Commentaria, Sp. 220B: «Nam vera ecclesia est illa, in qua est huiusmodi
episcoporum ordinatio, sed ecclesia, in qua est huiusmodi ordinatio, est visibilis.»

36 Commentaria, Sp. 220.



Kirche und Papst nach Dominicus Baiiez 223

wohl ist dieses juristische Element nicht das einzige Prinzip der Ein-
heit, die Pluralitdt hat in der Kirche ihre Existenzberechtigung, weil der
Geist die Christen auf das Ganze hin bewegt3’. So darf auch die Kirche
zu Zeiten des mosaischen Gesetzes apostolisch genannt werden, weil sie sich
wenigstens einschluBweise auf den Glauben an den kommenden Christus
griindete. Die Apostolizitit, insofern sie auf das konkrete Apostelkolle-
gium zuriickgeht, ist nur ein Kennzeichen dieser Heilsepoche, aber nicht
im absolut tibergeschichtlichen Sinn3%. Gewil} ist zuzugeben, daf} sich
die Kirche nicht wesentlich durch sichtbare Elemente definieren 1dBt,
ihr eigentlicher Charakter ist das Geistliche, aber die Folgerung, sie sei
deshalb schlechthin unsichtbar, mu3 abgelehnt werden, weil die Mensch-
heit Christi und das AuBere an den Sakramenten von ihrer geistlichen
Seite nicht zu trennen sind. Das Neue Gesetz als Gesetz der Gnade ist
zwar unsichtbar in unsere Herzen geschrieben, aber es hat gewisse Vor-
aussetzungen nach Art von Dispositionen, etwa in der schriftlichen und
miindlichen Unterweisung, so dall dieses Gesetz duBerlich fixiert sein
muB, um mit Hilfe solcher Gebundenheit an materielle Dinge die Kir-
che an der Sichtbarkeit der Offenbarung teilhaben zu lassen. Damit der
geistlichen Gewalt gedient werde, gibt es das kirchliche Amt, welches
eine hinfithrende Funktion hat, so dafl beide Aspekte aufeinander ver-
weisen. So bedarf selbst der Glaube einer duBleren Regel, die ihn erkenn-
bar macht, man bekennt ihn in der Taufe und in der Unterordnung
unter das historische Papstamt, die Kirche kann aus all diesen Griin-
den nie etwas Verborgenes sein 3°.

Zweifellos hat Bdafiez der christologischen Wesensbestimmung der
Kirche und ihrer Verbindung mit Verkiindigung und Sakramenten einen
hervorragenden Platz einrdumen wollen, doch diirfte man kaum fehl-
gehen, wenn man in diesem Teil seines Kommentars nur die Prilimi-
narien fiir die ihn eigentlich interessierende Frage nach dem Verhilt-
nis von Kirche und Wahrheit sieht. Schon der duBlere Umfang seiner
diesbeziiglichen Ausfithrungen legt diesen SchluBl nahe. Wir werden se-
hen, daB3 dieses Kapitel einer erheblichen Verschiarfung der papalen Irr-
tumslosigkeit das Wort redet, die so in der thomistischen Tradition
nicht iiberall vertreten wurde.

Aus dem Wesen der vorhin beschriebenen kirchlichen Merkmale er-

37 Commentaria, Sp. 221-222.
38 Commentaria, Sp. 226A.
39 Commentaria, Sp. 227-229.



224 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

gibt sich als erste Konklusion: Die gegenwirtige, vergangene und zu-
kiinftige Kirche kann in der Glaubenslehre nicht irren #°. Sie ist «Haus
Gottes», «Grundfeste der Wahrheit» (1 Tim 3,15) und auf den «Felsen»
gebaut, den das Bose nicht iiberwinden wird (Mt 16,18). Diese Verhei-
Bungen wiren unerfiillt, wiirde sie in Irrtum fallen, auBlerdem folgt sie
als apostolische Kirche stets unfehlbar ihrem eigenen Ursprung .

Die These, auch die gegenwirtige Kirche erfreue sich dieses Privi-
legs, wird nicht ohne Grund aufgestellt, da die zeitgendssischen Aus-
einandersetzungen mit der Reformation darauf abheben muften, daf3
zwischen der Alten Kirche und der jetzigen Lehrautoritdt kein Unter-
schied besteht, da der Vorrang des apostolischen Anfangs selbst von
den Neuerern nicht bestritten wurde. Das Problem entstand offenbar
im Blick auf die Kanonizitiat der einzelnen biblischen Biicher, die nach
allgemeiner Ansicht ihre Verbindlichkeit durch die Kirche erhielten, als
sie den Kanon fixierte. Die Frage war nur, ob dieser Entscheid aus-
schlieBlich der apostolischen Zeit zukommt oder ob er jederzeit neu ge-
fillt werden kann, so dal3 die Urteile des Anfangs und jeder beliebigen
Zeit grundsitzlich dieselbe Wirkung fiir sich beanspruchen diirfen. Mel-
chior Cano ist nicht bereit, eine abgestufte Autoritit anzunehmen, die
Irrtumslosigkeit ist der Kirche insgesamt zugesagt und nicht einzelnen
Stadien ihrer Geschichte *2. Eine differenziertere Antwort versucht Pe-
trus de Sotomayor zu geben . Er fragt, ob Kirche und Konzilien eine
groBere Autoritdt haben als die Schrift. Versteht man Kirche als die

40 Commentaria, Sp. 109E: «Haec ecclesia, quae modo est, et quae antea fuit,
et quae futura est usque ad consummationem saeculi in doctrina fidei errare non
potest.»

41 Commentaria, Sp. 109-110.

42 MeLcHIOR CaNo, De sacra doctrina (STh I 1,8). Ed. C. Pozo, Fuentes
para la historia del método teolégico en la Escuela de Salamanca, t. I (Biblioteca
Teolégica Granadina 6). Granada 1962, 263, (Opinio Cani): «Contrariam sententiam
ego indubitanter teneo, scilicet, quod nihilominus pertinet ad ecclesiam, quae modo
est, definire qui libri sint canonici et sacri, et ad ecclesiam, quae omni tempore
fuerit.

Probatur: ecclesia non potest errare in fide, quae modo est, non plus quam
ecclesia, quae fuit tempore apostolorum, sed scire quis liber sit canonicus pertinet
ad fidem; ergo ecclesia in determinando hoc non potest errare. » - Weder Hieronymus,
Augustinus oder sonst jemand kann Regel fiir die Kanonizitat sein (a. a. O. 265).
Wahrscheinlich richtet sich diese These gegen Cajetan. Vgl. U. Horst, Der Streit
um die heilige Schrift zwischen Kardinal Cajetan und Ambrosius Catharinus. In:
Wahrheit und Verkiindigung (Festschrift M. Schmaus). Hrsg. von L. SCHEFFCzYK,
W. DeETTLOFF, R. HEINZMANN, Bd. 1, Paderborn 1967, 551-577.

4 C. Pozo, Una teorfa en siglo XVI sobre la relacién entre infalibilidad ponti-
ficia y conciliar. ATG 25 (1962) 308.



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 225

Familie, die von den Aposteln bis zu uns reicht, so gibt es keinen Ver-
gleich, Autoritit und Festigkeit sind stets gleich, weil sich die Verkiin-
digung der Evangelisten und Apostel mit dem geschriebenen Wort deckt.
AuBerdem ist der Geist auch nach dem Tod der Evangelisten in der
Kirche anwesend, er regiert sie und definiert ihre Wahrheiten #*. Den-
noch ist an der abgelehnten Meinung etwas Richtiges: Die frithe Kirche
hat in gewisser Weise eine groere Autoritdt gehabt, weil sie vom Geist
unmittelbar durch Offenbarung unterwiesen wurde, wihrend es jetzt auf
menschliche Weise geschieht. Es gibt also Stufen, aber es wire gefahr-
lich, besonders in den gegenwirtigen hédretischen Wirren, diesen Gedan-
ken so zu verstehen, als wiirde dadurch die Vollmacht der Kirche er-
schiittert, denn der Geist bleibt ein und derselbe, so daB jene verschie-
denen Wege der Mitteilung kein groBeres oder geringeres Ansehen be-
griinden 3.

Franz von Vitoria erdrtert das Problem im Zusammenhang mit der
I'rage, ob die Autoritdt der Schrift gréBer ist als die der Kirche. Auf
seine Ansichten werden wir an anderer Stelle zuriickkommen, einstwei-
len sei dies festgestellt: Die jetzige Kirche irrt nicht, weil sie vom Geist
unfehlbar geleitet wird und die Schrift besitzt, aber sie hat nicht den
prophetischen Geist der Apostel, so dal die heutige Kirche eine gerin-
gere Autoritit aufweist als die Schrift und die frithe Kirche, auch wenn
ein Irrtum in ihr nicht denkbar ist, da die Assistenz des Geistes aus-
reicht, sie in der Wahrheit zu halten *6.

#* A, a. O.: «Dico primo quod, si conferamus sacram scripturam cum ecclesia
Christi accipiendo ecclesiam Christi pro tota familia a tempore apostolorum ad
nostra usque tempora, dico quod nulla est comparatio inter haec, nulla est compa-
ratio, quia una eademque auctoritas et firmitas. Patet, quia divina scriptura non
est aliud quam assertio evangelistarum et apostolorum, sed ea [S. 309/ dem est
prorsus auctoritas in dicente et eo quod dicitur sive id quod dicitur verbo proferatur
sive scriptura quia eadem est ratio ...

30 dico proprie loquendo sacra scriptura non habet maiorem auctoritatem
quam ecclesia, quae modo est, exclusis apostolis et evangelistis, contra Caietanum,
Driedonem et alios. Probatur: ista ecclesia, quae modo est, habet intra se Spiritum
manentem cum illa, per quem regitur et definit suas veritates. Ergo habet tantam
auctoritatem sicut praecedens et, per consequens, sicut dicta apostolorum.»

4 A a. O.: «At vero ut salvemus dicta aliorum doctorum, notandum quod
in aliquo sensu potest dici quod illa, quae prior fuit ecclesia, esse maioris auctori-
tatis, quia, scilicet, tunc illa ecclesia immediate docebatur ab Spiritu Sancto per
revelationem, modo vero per viam humanam ...»

Mancio DE CorrPORE CHRISTI ist nicht bereit, einen Unterschied zu machen
(a. a. O. 314).

# Comentarios a la Secunda Secundae de Santo Tomas. Ed. V. BELTRAN DE
HereDIA (Biblioteca de Tedlogos espafioles, vol. 2). Salamanca 1932, 55 f.

15



226 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

Die Kirche ist, so lautet die zweite Folgerung des Baiiez, nicht ein-
mal aufgrund unverschuldeten Unwissens eines Irrtums féhig. Wire es
anders, so wiilte man nie mit Sicherheit, wo die Wahrheit wirklich ist,
so dafl man das Vertrauen zu ibr verlére 7. Die dritte Konklusion grenzt
noch weiter ein: Alle Hirten zusammen sowie die Lehrer der Kirche
kénnen in Glaubensdingen nicht irren. Wenn vorher gesagt wurde, dal3
die Gesamtkirche, also Hirten, Schafe, Gelehrte und Ungelehrte, ohne
Irrtum ist, so muBl nun festgestellt werden, dal Hirten und Lehrer sz-
mul in der Wahrheit bleiben, auch wenn dies fiir viele von ihnen im
einzelnen nicht zutreffen mag. Aus der Irrtumslosigkeit der Kirche im
allgemeinen folgt notwendig, da3 dieses Privileg jenen zukommt, denen
ihre Leitung obliegt, weil die Lehre gleichsam von oben nach unten
vermittelt wird, so daBl das «rohe Volk» nicht in der Rechtgliubigkeit
bleiben kann, wenn seine «Fithrer» versagen *¢. Wenn man den Konsens
der Gldaubigen zur Wahrheitsregel macht, erhebt sich allerdings eine
groBe Schwierigkeit: Wie soll man diesen allgemeinen Glauben feststel-
len? Aus der Unfehlbarkeit der Kirche folgt nicht, so antwortet Béfez,
daB sie in ihren einzelnen Teilen Regel ist, wohl aber 148t sich bei ihren
Hirten erfragen, was sie in diesem oder jenem Punkt glaubt *°. Bei ihnen
ist nun nicht der personliche Glaube entscheidend — das lieBe zu viele sub-
jektive Deutungen zu —, sondern nur der Glaube, den sie dem Volk ver-
kiinden. Es ist demnach moglich, daBl beide auseinanderfallen, aber das
dufere Bekenntnis gentigt, um die Unversehrtheit der Lehre zu bewahren *°.

Der Konsens aller Gldubigen, die Grundlage der Dogmen, ist tat-
sachlich ein Konsens der Hirten und Lehrer, denn nur sie miissen wis-
sen, was das ungebildete Volk nicht wissen kann. Schlieflich hat das
Konzil von Trient entschieden, daB ein Urteil iiber den wahren Sinn der
Schrift nicht Sache der einfachen Gliubigen ist, sondern lediglich den
Hirten zusteht. Thre privaten Ansichten sind dabei nicht wichtig, auch

47 Commentaria, Sp. 110A: «Haec ecclesia neque per ignorantiam invincibilem
et inculpatam errare potest ...»

48 Commentaria, Sp. 110BD: «Omnes simul pastores et doctores ecclesiae non
possunt errare in rebus fidei ... Error omnium pastorum et doctorum statim in uni-
versalem ecclesiam refunderetur, etiam tota ecclesia erraret, cum inferiores tene-
antur sequi superiores ...» CaNo, Loci theologici, 1. IV c. 4 u. ult. Ed. cit., 218-229.
Vgl. G. Tuirs, L’infaillibilité du peuple chrétien «in credendo». Paris-Louvain 1963,
9-15.

4% Commentaria, Sp. 111AB.

50 Commentaria, Tr. II, Sp. 239D: «Omnes simul pastores et doctores ecclesiae
non possunt errare in docendo. Itaque in hac conclusione nihil asserimus de illorum
fide personali, sed de fide, quam populos docent.»



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 2217

nicht die des Papstes, denn daBl er in ihnen irren kann, wird fiir ge-
wohnlich zugegeben, doch wenn sie offiziell als Lehrer der Kirche spre-
chen, ist das anders 5. Trotz gewisser Schwierigkeiten ist die Annahme
wahrscheinlicher, daf3 alle Lehrer zusammen in Glaubensdingen nicht
irren konnen, denn Gott bedient sich bei der Wahrheitsfindung nicht
auBergewdhnlicher Mittel, sondern der normalen Weisen einer Vorlage
des Glaubensgutes 52. An diesem Privileg partizipieren auch die Theo-
logen und scholastischen Lehrer und zwar nicht bloB die alten, sondern
auch die, die jetzt dozieren. Was sie im Einklang mit der bestdndigen
Uberlieferung vortragen, muf3 als wahr gelten. Diese Aussage ist gerade
in unseren Tagen aktuell, denn die Héretiker bestreiten zwar nicht die
Autoritit der groBen Heiligen des Altertums, wohl aber leugnen sie die
Bindung an die jetzt lehrenden Theologen .

Banez mochte allerdings nicht den Eindruck erwecken, als wire
der Wahrheitsbesitz auf die Hierarchie und ihre offiziellen Sprecher be-
schrinkt, selbst die einfachen Gldubigen in ihrer Gesamtheit sind von
der Gefahr des Irrtums befreit. Die Beziehungen sind wechselseitig: So-
lange der Glaube beim Volk bleibt, haben ihn auch die Lehrer und um-
gekehrt, da die VerheiBungen Christi allen gelten, auch wenn die «Ein-
fachen» zuweilen den Glauben vermischt mit unverschuldetem Irrtum
haben 4.

Zweifellos will Bafiez die kirchliche Wahrheitsfindung auf eine mog-
lichst breite Basis stellen, er iibersieht keineswegs, dafl die Kirche in
jedem Falle die Erstgegebenheit ist, aber wir sahen bereits, da3 er dem
hierarchischen Amt ein klares Ubergewicht einrdumt, das noch schwerer
wiegt, wenn man bedenkt, in wie starkem Mafe die Irrtumslosigkeit im

51 Commentaria, Tr. II, Sp. 239E-240E.

52 Commentaria, Tr. II, Sp. 242B: « Probabilius est, omnes simul doctores non
posse errare in sentiendo circa res fidei. Probatur. Nam hac via non confugimus ad
manutenentiam Dei, neque ponimus novam Spiritus sancti assistentiam sine urgente
necessitate, si autem hanc conclusionem non fateamur, oportet illam ponere in
omnibus doctoribus, quando plebem de aliqua veritate instruunt, et nullibi habetur
promissio illis specialiter facta de huiusmodi assistentia.»

53 Commentaria, Tr. II, Sp. 242CD: «Omnes theologi et scholastici doctores
etiam iuniores et praesentes non possunt in rebus fidei docendis errare: sed quod
constanter docuerint, id pro certa et indubitata veritate tenendum est. Adhibui
hanc conclusionem ..., quia haeretici licet honorem deferant antiquis sanctisque
doctoribus, iuniores tamen theologos nihil faciunt.»

Ferner: D. Banez, Scholastica Commentaria in Primam Partem Summae
Theologicae S. Thomae Aquinatis. Ed. L. UrRBano, Madrid-Valencia 1934, 81-85.

5+ Commentaria, Tr. IT, Sp. 243AD: «Omnes homines simplices ecclesiae, qui
nec officio doctoratus aut episcopatus fulgent, non possunt errare in fide.»



228 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

Papst verankert wird, seiner Person und Funktion gilt daher das eigent-
liche Interesse. Die historischen Schwierigkeiten, die gegen dieses pépst-
liche Privileg sprechen, sind ihm bekannt. Im Gefolge des groBen Schis-
mas wurde die Sukzession zweifelhaft, man weill nicht genau, so sagen
die Gegner, wer der wirkliche Nachfolger Petri ist. Das Kardinalskol-
legium als Wahlgremium ist in seiner RechtmiBigkeit umstritten ge-
wesen, die Wahl Martins V. in Konstanz war nicht legitim, so daB alle
darauffolgenden rémischen Bischéfe als incerti successores Petri gelten.
Wer will mit Sicherheit sagen, daB3 der gegenwirtige Papst wahrer Papst
ist, da niemand weil}, ob er giiltig getauft ist? Da er grundsétzlich der
Hiresie verfallen kann (wie Anastasius und Honorius zeigen), ist es nicht
ausgeschlossen, daf er Falsches definiert; sein personlicher Glaube ist
Schwankungen unterworfen, es ist denkbar, dal er ihn verliert. Selbst
wenn man ihm die Freiheit von Irrtum zubilligt, so hat er diese nur
fiir den Fall, daB3 er bei seinen Entscheiden die gebotene Sorgfalt beob-
achtet, ihr Fehlen wire menschlich und deshalb haben wir keine unbe-
dingte Garantie, zumal ihm keine direkte Offenbarung zuteil wird, er
kennt die Wahrheit nur, wenn er nachforscht oder Rat einholt 3.
Ferner liegt, so argumentiert man, die oberste Glaubensregel in der
Kirche und nicht in einer Einzelperson, so daB die Vertretung aller, das
Konzil, iiber dem Papst steht, diese Superioritdt wurde sogar von pépst-
licher Seite in Konstanz und Basel bestitigt 6. Die Gewalt des Papstes
leitet sich demnach aus der ab, die der Kirche zu eigen ist, aus diesem
Grund hat sie das Recht, ihn zu wahlen. Verfiigte er ndmlich {iber jene
absolute Irrtumslosigkeit, so brauchte man keine Konzilien mehr, ihre
Bemiithungen um die Wahrheit wiren tiberfliissig. SchlieBlich 1d8t sich
aus der Geschichte beweisen, daB sich Papste widersprochen haben, ihre
Irrtumsfahigkeit gilt folglich als sicher. Das Problem der Irrtumslosig-
keit und ihrer Triger ist also nicht erst durch die Reformation aufge-
worfen worden, es existiert schon seit langem bei alten und neuen katho-

55 Commentaria, Sp.111-112 und die Antworten auf die Einwande, Sp. 121-128.

56 Vgl. P. DE VoogHT, Les controverses sur les pouvoirs du concile et ’auto-
rité du pape au Concile de Constance. Revue Théol. de Louvain 1 (1970) 45-75;
DERS., Les pouvoirs du concile et I’autorité du pape au Concile de Constance (Unam
Sanctam 56). Paris 1965; J. GiLL, The Council of Florence. Cambridge 1961, 272-
274; 278 f.; 281 {.; pERrs., Konstanz und Basel-Florenz (Geschichte der dkume-
nischen Konzilien IX). Mainz 1967, 320-341; W. BRANDMULLER, Besitzt das Kon-
stanzer Dekret Haec sancta dogmatische Verbindlichkeit?, RQ 62 (1967) 1-18; Das
Konzil von Konstanz. Beitvige zu seiney Geschichie und Theologie. Hrsg. von A. FRAN-
zEN und W. MULLER. Freiburg 1964.



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 229

lischen Theologen *7. Die Antwort auf so schwere Fragen der Vergangen-
heit wird nicht leicht sein, sie ist nur moglich, wenn man eine Reihe
von Voraussetzungen kldrt. Die erste liegt in der Kldrung des Begriffs
summus ponlifex: Er ist allgemeiner Hirt der Kirche und sogar des Erd-
kreises, Vikar Christi und Nachfolger im Vorrang des Petrus, er ver-
korpert wahrend der Abwesenheit des Herrn seine sichtbare Gegenwart,
damit diese nicht nur auf die Sakramente beschrinkt bleibe. Infolge
der strengen hierarchischen Unterordnung gibt es nur ein Haupt auf
Erden, in dieser Eigenschaft iibt der Papst seine Funktionen kraft gott-
lichen Rechts aus, er regiert die Kirche monarchisch 8. Die Ansicht,
das Konzil stehe iiber dem Papst, ist verwegen, skandaldés und die Ur-
sache vieler Irrlehren; mit ihr ist die These eng verwandt, dall seine
Autoritdt nicht unmittelbar von Christus stamme, sondern aus der Kir-
che abgeleitet sei. Allerdings wagt Bdfiez nicht, sie ein dogma haereticum
zu nennen, da eine ausdriickliche Konzilsdefinition dieser Art noch nicht
vorliegt und die doctores Parisienses offiziell geduldet werden, obwohl,
wie Cajetan bezeugt, das V. Laterankonzil die Suprematie des Papstes
iiber das Konzil definiert hat, aber dieser Beschlull wurde von der fran-
zosischen Kirche und der Pariser Fakultdt nicht iibernommen, sie be-

57 Commentaria, Sp. 111-112. FraNz voN ViToria fragt ebenfalls, ob die
Franzosen und Deutschen, die nicht an die Superioritdt des Papstes iiber das Konzil
glauben, Héretiker seien und verneint dies, wofern sie seine Jurisdiktion anerkennen.
Den Text s. bei C. Pozo, Una teoria ..., 2 f. — TorQUEMADA, SE 1. II c. 112. Ed. cit.,
258r-262v; Cano, Loci theologici, 1. VI c. 1. Ed. cit., 336-340. — BANEz erwihnt
ferner die «doctores Parisienses» Gerson, Almain, Ockham. Vgl. dazu: J. B. MORRALL
Gerson and the Great Schism. Manchester 1960; G. H. M. PostHUMUS MEY]JES,
Jean Gerson zijn kerkpolitiek en ecclesiologie. ’s-Gravenhage 1963 ; O. DE LA BROSSE,
Le pape et le concile. La comparaison de leurs pouvoirs a la veille de la Réforme
(Unam Sanctam 58). Paris 1965, 85-145; F. OAKLEY, Almain and Major, Conciliar
Theory on the Eve of the Reformation. The American Historical Review 70 (1964/
65) 673-690; G. DE LAGARDE, La naissance de l'esprit laique au déclin du moyen
age, t. V, Guillaume d’Ockham: Critique des structures ecclésiastiques. Louvain-
Paris 1963; W. KoLmeEL, Wilhelm Ockham und seine kirchenpolitischen Schriften.
Essen 1962. — CajETAN, De comparatione auctoritatis papae et concilii cum Apo-
logia eiusdem tractatus. Ed. V. I. PoLLET. Rom 1936, c. 13 nn. 723-754, p. 294-304;
ALroNs DE CasTrRO, Adversus omnes haereses, 1. I, cc. 2, 4, 8. Ed. cit., fol. 11-1V,
VI-VII, XIIII-XVI.

58 Commentaria, Sp.112-113. — TorQuemapa, SE, 1. IT. Ed. cit., 116 ff.;
A1LBERT PicGE, Hierarchiae ecclesiasticae assertio. Koln 1554, 1. IV, fol. cLxx1 ff.
Vgl. H. JepiN, Studien tuiber die Schriftstellertatigkeit Albert Pigges (RGStT 55).
Miinster 1931, 24-30 u. 134-137; R. BAuMER, Das Kirchenverstindnis Albert
Pigges. Ein Beitrag zur Ekklesiologie der vortridentinischen Kontroverstheologie.
In: Volk Gottes (Festgabe J. Hofer). Hrsg. von R. BAuMER und H. DoLcH. Freiburg
1967, 306-322.



230 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

hielten sich das Recht zur Appellation offen. Auch in Florenz wurde
entschieden, dafl der Primat Petri und des romischen Stuhls zum We-
sen der kirchlichen Leitungsgewalt gehort, doch ein priziser Text gegen
die Oberhoheit des Konzils fehlt 3°. Nach der Ansicht bedeutender Theo-
logen ist der romische Pontifex zure divino oberster Bischof der Kirche
in dem Sinn, daf3 sein Episkopat iiber die Welt und die Stadt Rom den
Ursprung im Willen Christi hat. Bafiez freilich meint, daB man in die-
sem Punkt vorsichtiger urteilen miisse, denn die Verbindung der beiden
Amter ist, wie neuere Autoren sagen, nicht notwendig, eine Verlegung
des romischen Stuhls an einen anderen Bischofssitz ist maglich €°.
Weder der Papst noch die Gesamtkirche kénnen einen neuen Glau-
bensartikel bilden, so wie ihnen dies beziiglich der Einsetzung neuer
Sakramente unmdoglich ist, wohl aber ist das Haupt der Kirche bevoll-
maichtigt, eine verborgene Wahrheit zu explizieren und verbindlich vorzu-
legen. Dies geschieht auf zweifache Weise: Der Papst tut dies als lehren-
de Privatperson (als solche kann er irren) und als Inhaber der hochsten
Hirten- und Rechtsgewalt. Letztere ist wiederum zweifach, sie ist: 1. Ei-
ne allgemeine richterliche Gewalt, sie erstreckt sich auf Zivil- und Kri-
minalsachen und wird wirksam durch Binden, Lésen und Exkommuni-
zieren. Sie ist plenissime im Papst, doch die Bischéfe haben in ihren
Di6zesen Anteil an ihr, sie ist also iibertragbar. 2. Eine definierende und

39 Commentaria, Sp. 113BD: «Preaterea tertio notandum est, valde temera-
rium esse, et scandalosum multarumque haeresium fomentum asserere, quod con-
cilium sit supra papam, et quod huic simile est, quod autoritas, quae est in papa
ad pascendum et regendum ecclesiam, non sit immediate a Christo, sed derivata
ab ecclesia, quae eligit pontificem. Ubi non audeo dicere, hoc esse dogma haere-
ticum. Quia id nondum inveni expresse definitum in aliquo concilio, aut pontificis
decretali. Et insuper Parisenses doctores, qui ita sentiunt, concilium esse supra
papam, tolerantur. Verum est tamen, quod Caietanus in praesenti articulo refert
definitionem Lateranensis Concilii sub Leone X... Verumtamen hoc Concilium Late-
ranense V non est receptum in tota Gallia, neque a Parisiensibus doctoribus: quin
potius ab illo appellaverunt ad concilium futurum ... Accedit ad haec, quod quamvis
in Concilio Florentino sit expresse definitum, primatum Petri et Romanae sedis
necessarium esse ad pascendam ecclesiam, non tamen expresse definitur, quod
pontifex sit supra concilium: id quod etiam adverterunt doctores supra citati.»

60 Commentaria, Sp. 113E. Vgl. CajeTaN, De divina institutione pontificatus
romani pontificis (1521). Ed. Fr. LaucHERT, (Corpus Catholicorum 10). Miinster
1925, c. XIII, 75-88. Commentaria, Tr.II, Sp.268-271: Schrift und Tradition
lehren nur die universalis potestas des romischen Bischofs, nicht jedoch die not-
wendige Verbindung mit Rom, doch mochte sich Bafiez in dieser Frage der Kirche
unterwerfen. — Vgl. Cano, Loci theologici, 1. VI cc. 4-7. Ed. cit., 351-369. Vgl.
R. BAUMER, Die Auseinandersetzungen iiber die romische Petrustradition in den
ersten Jahrzehnten der Reformationszeit. RQ 57 (1962) 20-57.



Kirche und Papst nach Dominicus Baiiez 231

erklirende Gewalt in bezug auf die Glaubenswahrheiten, sie ist zwar auch
eine potestas 1urisdictionis, doch steht sie in einer hoheren Ordnung und
ist deshalb kraft des Beistandes des hl. Geistes nur dem Papst eigen,
wobei allerdings bei einigen Theologen das Problem der Delegation er-
ortert wird ©%.

Als privater Lehrer ist auch der oberste Bischof fehlbar, sogar auf
schuldhafte Weise, es ist weiter moglich, daBl er Héretiker wird. Zwar
glauben einige Theologen, darunter Albert Pigge, dies geschehe nicht,
aber alle Viter, Pipste, die scholastischen Magistri, Cajetan, Torque-
mada, Franz von Vitoria und Melchior Cano vertreten die entgegenge-
setzte These 2. Es ist ginzlich unbeweisbar, daB jemand bei Ubernahme
eines solchen Amtes so im Glauben bestirkt werde, dal3 ein personli-
cher Irrtum ausgeschlossen ist. Alles andere mag zwar fromm klingen,
ist aber nicht wahr. SchlieBlich meint auch Bafiez, da die gegen einen
Irrtum der Pépste angefithrten historischen Argumente nicht iiberzeu-
gen, wie das etwa fiir den Fall des Honorius zu belegen ist 63.

Fillt ein Papst in Héresie, so verliert er nicht sogleich seinen Ponti-
fikat, er muB erst von der Kirche abgesetzt werden, auch wenn Torque-
mada meint, dies geschehe ipso facto. Bafilez méchte sich vielmehr der
Lehre Cajetans anschlieBen, wonach hiretische Bischofe erst dann ihr
Amt aufgeben miissen, wenn sie formell abgesetzt sind, so daf3 der Papst
schlechter gestellt wire, wenn man in seinem Fall anders vorginge .
Da Hiiresie stets etwas Innerliches ist, behilt der Hiretiker sein duBeres
Amt, er ist also nicht schon vor dem Urteil als abgesetzt zu betrachten.

61 Commentaria, Sp. 114DE.

62 Commentaria, Sp. 115AC. ALBERT PiGGE, Hierarchiae ecclesiasticae asser-
tio, 1. IV c. 8. Ed. cit., fol. ccii—ccx1; CAJETAN, De divina institutione ... c. XIII.
Ed. cit., 83 ff.; Cano, Loci theologici, 1. VI c. 8. Ed. cit., 369 ff.; FRANZ VON VITORIA,
In STh II-II 1,10. Ed. cit., 56. Vgl. Franciscus Suarez, De pontifice, q. 2. Ed.
A. VArGgas-MacHuca, De Ecclesia y De Pontifice. ATG 30 (1967) 288-312.

63 Commentaria, Sp. 116AD.

6+ Commentaria, Sp.117D: «Si pontifex summus in haeresim incidat, non
statim emittit pontificiam dignitatem, antequam ab ecclesia deponatur.» Gegen
TorQuEMADA, SE, L. II c. 112 ad 7. Ed. cit., 258r-258v; u. 1. IV p. 2, cc. 18-20.
Ed. cit., 390v—-396v; CAJETAN, De comparatione ... cc. 17 u. 18. Ed. cit., nn. 241-274,
p. 120-124. — Zur Geschichte der Papstabsetzungen vgl. H. ZIMMERMANN, Papst-
absetzungen des Mittelalters. Graz-Wien-Kgéln 1968, bes. 158-205; L. BuissoNn,
Potestas und Caritas. Die pédpstliche Gewalt im Spatmittelalter (Forschungen zur
kirchl. Rechtsgeschichte und zum Kirchenrecht 2). Ké&ln-Graz 1958, 166-215;
K. W. N6rR, Kirche und Konzil bei Nicolaus de Tudeschis (Panormitanus) (ebda. 4).
Koln-Graz 1964, 138-147; U. Horst, Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio
OP; 376 1.



232 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

Wire es nicht so, dann miiBte er nach seiner Bekehrung von neuem ge-
wihlt werden, der Weg zur Umkehr muf3 ihm offen stehen. Fiir die Kir-
che wire es gefdhrlich, wenn man ihre Leitung vom Glauben eines ein-
zelnen abhingig machen wiirde, andernfalls griffe iiberall grole Unsi-
cherheit um sich, da keiner den rechten Glauben festzustellen vermag.
Der Papst ist namlich nicht aufgrund seines Glaubens oder seiner Hei-
ligkeit Haupt der Kirche, sondern weil ihm eine Dienstfunktion in bezug
auf die zu definierenden Wahrheiten iibertragen wurde. Auch wenn er
als Hiretiker nicht mehr Glied Christi ist, so bleibt er dennoch das vor-
ziiglichste Glied der Kirche im Blick auf ihre sichtbare Leitung .

In einer 6ffentlichen Glaubensdefinition gibt es keinen Unterschied
zwischen dem apostolischen Stuhl und seinem Inhaber, desgleichen nicht
zwischen dem romischen Sitz und den romischen Bischof, so dal3 die
These des Alfons de Castro falsch ist, der meint, der apostolische Stuhl
sei nicht nur der Papst, sondern auch das Kollegium der Kardinile,
wobei der Papst allein irren kénne. In Wahrheit wurde dieses Privileg
nur dem Petrus und seinen Nachfolgern ohne Riicksicht auf das Apostel-
kollegium verliehen ®. An der Unfehlbarkeit des Papstes hat freilich

65 Commenatria, Sp. 118C: «Dicimus ergo nunc quod summus pontifex dicitur
esse caput ecclesiae, non ratione sanctitatis, aut fidei, quam habet, sic enim non
influit in reliqua membra; sed dicitur esse caput ratione officii ministerialis ad guber-
nandam ecclesiam definiendo veritatem, statuendo leges, ministrando sacramenta,
quae omnia exterius exercentur secundum ecclesiasticam hierarchiam visibilem, et
ut ita dixerim palpabilem. Caeterum quod ipse pontifex propter haeresim desinat
esse membrum Christi, eo quod desinit recipere ab illo spiritualem influentiam ad
propriam sanctitatem destinatam, hoc inquam, non impedit, quominus pontifex
dicatur esse potissimum membrum ecclesiae, videlicet caput, quantum ad eccle-
siasticam gubernationem.»

66 Commentaria, Sp.118D: «In publico fidei iudicio non est distinguenda
apostolica sedes ab apostolico praeside vel summo pontifice, neque romana sedes
a pontifice romano.» — ALrFoNs DE CasTro, Adversus omnes haereses, 1. I c. 8.
Ed. cit., fol. xv: «Sed sedes apostolica, quae nunquam erravit, comprehendit tam
collegium, cuius concilio iuvatur pontifex, quam ipsum pontificem. De qua sede
non constat eam aliquando errasse. An autem totum collegium cardinalium errare
possit, non dissero: in facto tamen credo, quod dominus nunquam permittet totum
collegium haeresi maculari. Quapropter iustum est, ut in re tanti momenti, qualis
est fides catholica, consulat fratrum suorum collegium, antequam quicquam de-
finiat: adiunctis etiam, si id possibile foret, viris aliis sanctitate perinde ac doctrina
eminentibus.»

Zur theologischen Bedeutung des Kardinalkollegiums vgl. G. ALBERIGO, Car-
dinalato e collegialita. Studi sull’ ecclesiologia tra I’XI e il XIV secolo. Florenz 1969;
M. Garcia MIrRaLLES, El cardenalato de instituciéon divina y el episcopado en el
problema de la sucesién apostolica segiin Juan de Torquemada. In: X VI Semana
Espaiiola de Teologia. Madrid 1957, 249-274; J. LECLER, Pars corporis papae ... Le



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 233

auch der apostolische Stuhl auf vermittelte Weise Anteil, doch ist dieser
im Grunde nichts anders als der Petrusnachfolger im Leitungsprimat. An
der Irrtumslosigkeit seines 6ffentlichen Glaubensspruchs ist also nicht zu
zweifeln, sie ist Bestandteil der apostolischen Tradition und Béifez ist
iiberzeugt, dafl ein Konzil diese Aussage als Dogma definieren wiirde 7.
Schon die Synagoge besall eine unfehlbare Regel und heute, in der Kir-
che, ist sie noch notwendiger, da sie nicht nur aus einem Volk mit ver-
hdltnismédBig wenigen Kontroversen besteht. Nur sie garantiert in den
Wirren der Jahrhunderte die kirchliche Einheit. Der Einwand, dal} es
zu diesem Zwecke die Konzilien gebe, verfingt nicht, denn im allge-
meinen breiten sich Héresien so rasch aus, daB3 sofort gehandelt werden
mub3. AuBlerdem lehrt die Geschichte, daB es unter den Konzilsvitern
selbst keine einhellige Meinung gibt, es ist sodann méglich, daB der gro-
Bere Teil von ihnen eine falsche Meinung vertritt, so dal3 der Papst al-
lein die Kirche vor Irrlehre und Schisma retten kann. Diese Sicherheit
wird von Bafiez so weit getrieben, daB selbst die Wahl durch illegitime
Kardinile giiltig ist, wofern die allgemeine Zustimmung der Kirche einen
solchen Papst anerkennt. Sollte etwa die Wahl Martins V. nichtig ge-
wesen sein, dann wire er dennoch rechtmiBiger Oberhirt, weil ihn die
Kirche schlieBlich akzeptiert hat . Man muf} sogar noch grundséitzlicher
formulieren: Selbst wenn ein Papst nur scheinbar legitim Papst wire,
so wiirde ein etwaiger Irrtum in seinen Glaubensentscheidungen nicht
auf die Gesamtkirche iibergehen, denn entweder definiert er gar nicht
oder nur die Wahrheit, lehrte er jedoch etwas Falsches, so wiirde die
Gesamtkirche dies nicht rezipieren, weil der Irrtum des Definierenden
ans Tageslicht kdme. Man sollte in dieser dem Volk Gottes gewidhrten
Garantie jedoch kein Wunder sehen, es ist nur die konsequente Anwen-
dung der biblischen VerheiBung, dafl die «Pforten der Holle» keine Macht

sacré collége dans l'ecclésiologic médiévale. In: L’homme devant Diew. Mélanges
offerts au Peéve H. de Lubac. 11, Paris 1964. 183-198.

67 Commentaria, Sp. 119D: «In publico fidei iudicio non potest summus pon-
tifex errare ... Quo circa arbitror hanc conclusionem tanquam apostolicam tradi-
tionem esse tenendam.» Bafiez beruft sich dabei auf folgende Autoren: THOMAS,
STh II-11 1,10 u. 11,2 ad 3; CG 1V c. 76; Contra errores Graecorum cc. 32—-36.
Vgl. S. THOMAE DE AQUINO Opera Omnia. XL, P. A, Rom 1967, § 3, p. A6-A-T7.
TorguEMADA, SE, 1. IT cc. 107-112. Ed. cit., 248r-262v; vgl. P. Massi, Magistero
infallibile del papa nella teologia di Giovanni Torquemada, Turin 1957, S. 96 ff.
ALBERT Pi1GGE, Hierarchiae ecclesiasticae assertio, 1. IV c. 2. Ed. cit., fol. cLxxr1ii—
cLxxviIir; CAJeTAN, De divina institutione ... cc. XII-XIV. Ed. cit., 66-100; Cawo,
Loci theologici, 1. IV bes. cc. 3-7. Ed. cit., 336 fi.

68 Commentaria, Sp. 121E-122AC.



234 Kirche und Papst nach Dominicus Béfiez

haben werden. Sollte jemand filschlich fiir einen Papst gehalten werden
oder ist er unfdhig fiir dieses Amt (etwa eine Frau) oder ist er unge-
tauft, so hdtte er keine geistliche Gewalt. Wire seine Wahl wegen eines
Mangels nichtig, dann stiinde ihm lediglich eine partielle Jurisdiktion
zu, so wie sie z. B. der Vikar wihrend einer Sedisvakanz besitzt, das
Privileg der Irrtumslosigkeit féllt hingegen nicht unter diese Voll-
macht %. Andererseits ist der Glaube an die RechtméBigkeit eines Papstes
in seiner Definition nicht enthalten, es geniigt, wenn sie von der ganzen
Kirche als gewil akzeptiert wird, da diese nie in Irrtum fillt 7.

Jede Dogmatisierung ist an bestimmte Voraussetzungen gebunden:
Sie mull mit Sorgfalt vorbereitet werden, denn der Beistand des Geistes
wirkt nicht nach Art einer direkten Erleuchtung, wie das bei den bibli-
schen Autoren der Fall gewesen ist. Wie die Praxis zeigt, ist eine ent-
sprechende Urteilsbildung erforderlich, zu ihr gehort, wenn sie auBer-
halb eines Konzils geschehen soll, eine Befragung der Theologen, sie
ist schlechthin notwendig, will man sich nicht der Gefahr eines Irrtums
aussetzen. Die Petrusnachfolge schliefit allerdings ein, daf die Papste
grundsétzlich niemals bei dieser Wahrheitssuche nachldssig sein kénnen.
Zwar ist der Satz «wenn der Papst nicht entsprechend handelt, so kann
er irven» wahr, aber die darin ausgesprochene Bedingung trifft nie zu, sie
ist unter der Voraussetzung der biblischen Lehre innerlich unméglich 7%

Dies Problem wurde in der Schule von Salamanca eifrig diskutiert
und fand verschiedene Antworten. Franz von Vitoria meint, auch der
Papst sei nicht ohne weiteres in der Lage, zwischen wahr und falsch
zu entscheiden, er miisse zuerst via humana vorgehen, dann werde ihn
der gottliche Beistand vor Irrtum bewahren. Wenn er keinen Rat sucht

% Commentaria, Sp. 122DE: «... respondetur, quod etiam si in ecclesia esset
aliquis putatus pontifex, qui revera non esset, nunquam tamen error ipsius defi-
nientis redundabit in ecclesiam universalem, quia vel non definiet, vel definiet
verum; vel si falsum definiat, non recipietur ab ecclesia, sed revelabitur error de-
finitionis vel definientis ... si is, qui aestimatur pontifex et revera non est, fuerit
incapax pontificatus, ut si v. g. sit femina ... vel non sit baptizatus, nullam omnino
habebit iurisdictionem spiritualem. Si vero sit habilis ad pontificatum, sed eius
electio fuerit nulla propter aliquem defectum, tunc habebit ex parte iurisdictionem,
quam vicarius papae solet habere sede vacante, non tamen habebit potestatem
definiendi res fidei infallibiliter, quoniam haec in solo vero pontifice residet.»

70 Commentaria, Sp. 124AE.

7t Commentaria, Sp. 125CE-126AC: «Habemus ergo, quod haec conditionalis
vera est, si papa non adhibuerit sufficientem diligentiam ad definiendas res fidei,
errare poterit. Sed antecedens est impossibile supposita evangelica doctrina et
ideo non est admittendum.»



Kirche und Papst nach Dominicus Baiiez 235

und nicht die Schrift befragt, posset profecto errare . Dominigo de Soto
vertritt einen entschiedenen Standpunkt: Papst und Konzil miissen, so-
weit sie es vermdgen, die Schrift konsultieren faciendo quod in se est
more humano, sonst irren beide und wiirden den Gldubigen ein schweres
Argernis bereiten 73. Bartholomaeus Carranza ist im Glauben iiberzeugt,
daB Papst und Konzil immer die rechten Mittel zur Wahrheitsfindung
einsetzen, dafiir sorgt Gott, so daB ein Irrtum undenkbar ist 7*. Mel-
chior Cano argumentiert ebenso >. Diego de Chaves beruft sich auf
Franz von Vitoria, verschirft aber dessen Lehre nicht unerheblich. Wenn
der Papst tut, was er vermag, irrt die Kirche nicht; je nach der Schwere
der Frage muf} er die Sorgfalt bemessen. Manchmal geniigt es, vier oder
fiinf Kardinédle zu befragen, handelt es sich um eine groBe Kontroverse,
so ist er gehalten, ein Konzil einzuberufen 7. Petrus de Sotomayor sieht
es als gesichert an, dafl der Geist keinen Irrtum zuldBt, er garantiert
die Wahrheitsfindung, so dal der Glaube an die Definition auch den
Glauben an ihre sachgemdBe Vorbereitung einschlieBt 7. Mancio de Cor-
pore Christi hilt beide Mdoglichkeiten fiir probabel: Eine pdpstliche De-
finition hat ihre Wahrheit aus einer VerheiBung und nicht aufgrund
menschlicher Bemiithungen. Allerdings spricht der bestdndige Brauch
der Kirche fiir eine gebithrende Priifung der Materie, wobei die Assi-
stenz des Geistes die rechte Suche garantiert 7.

72 Den Text s. bei C. Pozo, Una teoria ..., 278 .: «... sed oportet prius via
humana procedere, qua diligenter facta, sequetur auxilium divinum. Sic ergo, si
papa per semetipsum vellet determinare propositiones fidei non adhibito concilio
nec examinata prius ex scriptura veritate, posset profecto errare ... Si autem res
sit gravis et in qua sint difficultates grandes, in quibus viri boni et docti dubitant,
nec satis patet ex scripturis, tunc opus est congregare concilium ... Oportet igitur
ut faciat (synodus) quod in se est, non enim datur auxilium speciale nisi in necessi-
tate et quando diligentia humana non sufficit nec potest sufficere.» In seinem Kom-
mentar zu STh II-IT 1,10 (Ed. cit., 57) lehrt er allerdings wie Bafiez: Ohne Sorgfalt
ist ein Irrtum moglich, aber der Heilige Geist bewirkt, dafl Papst und Konzil alles
in ihren Kriften Stehende tun. Thre Entscheidungen sind also immer de fide.

73 C. Pozo, Una teoria..., 288. Vgl. V. BELTRAN DE HEeRrEDIA, El Maestro
Domingo de Soto, catedratico de Visperas en la Universidad de Salamanca. CTom
57 (1938) 38-67; 281-302; pERs., DomIiNGgo de Soto. Estudio biografico documen-
tado (Biblioteca de Tedlogos espafioles 20). Salamanca 1960.

7+ C. Pozo, a.a. O., 291.

7 Aca. O. 299.

6 A a. O. 304.

7 A a. 0. 307.

78 A.a.O. 316. Vgl. V. BELTRAN DE HEREDIA, El Maestro Mancio de Corpore
Christi, O.P. CTom 51 (1935) 7-103. — Vgl. A. Varcas-MacHUcA, Escritura, Tradi-
cién e Iglesia como reglas de fe segtin Francisco Suarez (Biblioteca Teoldgica Grana-
dina 12). Granada 1967, 171, Anm. 122,



236 Kirche und Papst nach Dominicus Béfiez

Selbst wenn man hypothetisch anndhme, so setzt Bafiez seine Ge-
danken fort, dafl das Konzil tatsichlich eine Superioritét tiber den Papst
hidtte und die oberste Gewalt von der Kirchenversammlung abgeleitet
sei, so wiirde gleichwohl der Papst seine Autoritdt zum Definieren ha-
ben, denn nur auf diese Weise kann dem Wohl der Kirche gedient wer-
den, weil die Einberufung eines Konzils mit vielen Problemen verbun-
den ist 7. Grundsitzlich ist ein Konzil zwar nicht notwendig, aber es
ist oft angebracht, eine solche Versammlung abzuhalten, weil kompli-
zierte Fragen entstehen, zu deren Losung der Papst Ratgeber braucht,
es miissen zuweilen auch Reformen beschlossen werden, die alle angehen.
Und endlich, im Fall von Hiresie, kann die Gesamtheit der Bischofe
diese eindeutiger widerlegen, so dall die Kirche einen entsprechenden
BeschluB leichter aufnimmt 89,

Und wie definiert man ein Konzil? Eine Synode ist eine Versamm-
lung von Bischofen und Priestern, die iiber Glauben und Sitten verhan-
deln und zwar kraft der Autoritit des Hauptes; Laien sind nicht zu-
gelassen, dies entspricht, so meint Bdafiez, ohne die historischen Tatsa-
chen zu beriicksichtigen, dem Brauch der Vergangenheit 8. Die Viter
sind auf einem Konzil wirkliche Richter und nicht bloB Ratgeber, sie
duBern nicht blof ihre Meinung, sondern sind wirklich bevollmichtigte
Zeugen. Als solche konnen sie in ihrer Gesamtheit und aufgrund der papst-
lichen Autoritdt nicht irren. Sie vertreten die in sich irrtumslose Kirche.
So wird ein Konzil zur sichtbaren Glaubensregel und Norm, wie sie die
Schriftallein wegen ihrer Dunkelheit und Mehrdeutigkeit nicht sein kann®2.

Auch eine Provinzialsynode, die die Approbation des Papstes hat,
ist bei der Definition von Glaubensfragen ohne Itrtum. Diese Folgerung
ist zwar fiir viele nicht so sicher wie bei einem allgemeinen Konzil, doch

79 Commentaria, Sp. 126DE.

80 Commentaria, Sp. 127AC.

81 Commentaria, Sp. 129CD. Wenn Baiiez die Laien vom Konzil ausschlieBt,
so leugnet er historische Tatsachen. Vgl. G. TaANGL, Die Teilnehmer an den allge-
meinen Konzilien des Mittelalters. Darmstadt 1969, bes. 196-232.

82 Commentaria, Sp. 130D : «Concilium generale congregatum et confirmatum
autoritate pontificis, errare non potest in rebus fidei definiendis.» — Auf das histo-
rische Pronlem der konziliaren Irrtumslosigkeit geht Bdfiez bezeichnenderweise
nicht ein. Vgl. dazu CH. TECKLENBURG JOHNS, Luthers Konzilsidee in ihrer histo-
rischen Bedingtheit und in ihrem reformatorischen Neuansatz. Berlin 1966, 97-164;
R. BAuMER, Luthers Ansichten tiber die Irrtumsfihigkeit des Konzils und ihre
theologiegeschichtlichen Grundlagen. In: Wahvheit und Verkiindigung (Festschrift
M. Schmaus). Hrsg. von L. ScHEFFczYK, W. DETTLOFF, R. HEINZMANN, Paderborn
1967, Bd. 11, 987-1003.



Kirche und Papst nach Dominicus Baiiez 237

hilt sie Bafiez fiir erwiesen, weil die Irrtumslosigkeit des rémischen Bi-
schofs auf eine lokale Versammlung {ibergeht, er hat néimlich in diesem
Fall jene theologische Sorgfalt beachtet, die man von ihm bei dhnlichen
Urteilen erwartet .

Nicht immer liegt, wie die Geschichte gezeigt hat, eine ausdriick-
liche Bestdtigung einer Synode durch den obersten Hirten vor, es ge-
niigt zuweilen, wenn sie einschluBweise erfolgt, indem die Konzilsde-
krete zur allgemeinen Kenntnis der Kirche kommen und von ihr iiber-
nommen werden. Es gibt auch eine stillschweigende padpstliche Appro-
bation, vor allem wenn Theologen und Universititen eine Definition als
Ausdruck des rechten Glaubens lehren. In manchen Féllen hat eine
nachtrigliche Bestidtigung eines Konzils ausgereicht, es erlangt dadurch
dieselbe Autoritit wie die anderen 8. Allerdings kann die pipstliche
Vollmacht nicht delegiert werden, auch die apostolischen Delegaten sind
nicht in der Lage, eine autoritative Billigung auszusprechen, bevor der
Papst seine Zustimmung gegeben hat, denn das Charisma der Unfehl-
barkeit ist uniibertragbar, sonst wire es moglich, sie in einem Testa-
ment zu hinterlassen, damit es selbst nach seinem Tode wirksam bleibe 85,

In gewisser Weise sind auch alle auf einem Konzil «simul» versam-
melten Viter ohne Irrtum und zwar schon vor der pipstlichen Appro-
bation, aber der von ihnen ausgesprochene Glaube ist noch nicht ge-
wi3, er wird es erst, wenn der letzte Spruch des obersten Hirten erfolgt.
Der Grund fiir diese Einschrinkung liegt darin: Der grofere Teil der
Viter, also auch das Konzil, kann irren, ihm steht jederzeit eine Appel-
lation an den Papst offen, das aber wire unmdoglich, wenn es sich be-
reits um eine unfehlbare Definition handelte. Ein zu einer Papstwahl
versammeltes Konzil ist keine Glaubensregel, es darf nur widhlen und
einen hiretischen oder schismatischen Papst absetzen #°.

Baiez versichert schlieBlich noch einmal, daB es auf Konzilien keine
Irrtiimer gegeben habe, lassen sie sich dennoch nachweisen, so waren es
lediglich Provinzialsynoden oder solche, die ohne das Haupt der Kirche

8 Commentaria, Sp. 132BC.

8¢ Commentaria, Sp. 132DE.

85 Commentaria, Sp. 134DE.

86 Commentaria, Sp. 135AC: «Omnes simul patres congregati in concilio gene-
rali legitime congregato errare non possunt in fide, etiam ante confirmationem
pontificis, vel etiam ante electionem eiusdem ... Nihilominus concilia huiusmodi non
faciunt certam fidem ante pontificis confirmationem ... Primo, quia maior pars
patrum errare potest ... Praeterea ratione probatur. Quia a concilio generali, quan-
tumvis legitime congregato, licitum est appellare ad summum pontificem ...»



238 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

eigenmichtig entschieden 8. Wie man sieht, sind die zahlreichen Nuan-
cierungen der spiatmittelalterlichen papalen Theologen, die in dieser Fra-
ge historisch richtiger dachten, zugunsten einer streng systematischen
These aufgegeben worden.

Fiir die Tendenz der Papst- und Konzilslehre des Béfiez ist typisch,
daB auf die moglichen Konfliktsfille zwischen beiden Autoritdten kaum
eingegangen wird. Die historische Problematik des abendldndischen
Schismas, die etwa Torquemada zu erheblichen Einschrinkungen seiner
sonst rigorosen Papsttheologie gezwungen hatte, ist hier bereits in Ver-
gessenheit geraten oder wird, was wahrscheinlicher ist, absichtlich igno-
riert. So lehrt etwa Torquemada, auf den sich Bdanez gern beruft, fol-
gendes: Wenn die Gesamtkirche in Gefahr ist, so daB ihr nur durch ein
Konzil zu helfen ist, der Papst jedoch in dieses nicht einwilligt, obwohl
er von den Kardindlen und anderen Autorititen dazu aufgefordert wur-
de, so ist er hiresieverdichtig und folglich ein zweifelhafter Papst .

Die Einberufung des Konzils geht dann auf andere iiber, etwa auf
die Kardinile, den Kaiser oder die Fiirsten. Sie diirfen die Wahrheit
suchen etiam papa nolente. Beharrt der Papst auf seiner Ansicht, so ist
er als notorischer Hiretiker erwiesen, die Synode erkldrt, daf er nicht
mehr Papst ist, wobei sie ihn nicht eigentlich absetzt, denn diese Su-
perioritdt hat das Konzil nicht, aber es hat die Vollmacht zur declaratio
haeresis, auf die de facto die Amtsentzetzung folgt 8°. Tritt der Fall ein,
daB alle Viter eines allgemeinen Konzils einmiitig eine Glaubensent-
scheidung treffen, der nur der Papst widerspricht, so ist nach Torque-
mada (iudicio meo) dem Konzil und nicht dem Papst der Gehorsam zu
schulden. In einer sehr kontroversen Situation muf3 der oberste Hirt
den Rat der Bischofe einholen, so dal in gewisser Weise die Synode
maior papa ist zwar nicht in bezug auf die Jurisdiktion, sondern awucto-
ritate discretivi iudicii et amplitudine cognicionis °°. Sollte der Papst
nicht einem Konzil folgen, wenn dieses eine Wahrheit durch klare Schrift-
zeugnisse und Lehre der Viter als zum Glauben gehorig einhellig be-
schlieft, so ist er als Hiretiker der Kirchenversammlung unterworfen °Z.

87 Commentaria, Sp. 138A. Vgl. TorQuEmaDpa, SE, 1. IIT c. 33. Ed. cit,,
351r-352v.

88 TorQUEMADA, SE, 1. III c. 8. Ed. cit., 280v—283v.

8 A a. O.

90 Qratio Synodalis de primatu. Ed. E. CaxpaL, Concilium Florentinum, Docu-
menta et Scriptores. Ser. B, vol. IV, Fasc. II, Rom 1954, nr. 70, p. 58.

9 A a. O. nr. 71, p. 58-59.



Kirche und Papst nach Dominicus Béfiez 239

Auch Cajetan kennt Notfélle, in denen gegen den Willen des Pap-
stes gehandelt werden muB. Normalerweise ist es zwar das Recht des
Papstes, eine Kirchenversammlung einzuberufen, aber es gibt Anlésse,
wo dies ohne ihn und selbst gegen ihn méglich ist, man nennt es ein
concilium perfectum secundum praesentem statum Ecclesiae, d. h. es ent-
spricht einer Zwangssituation °2. Es kann ohne sein Haupt zusammen-
gerufen werden, wenn der Papst nicht einwilligt, obwohl er dazu aufge-
fordert wurde, aber ein solches Konzil hat keine Gewalt {iber die Ge-
samtkirche, sondern nur zur Behebung jenes Notstandes. Dies trifft -
auch andere Konflikte sind denkbar — sicher in zwei Féllen zu: bei der
Absetzung des Papstes wegen Héresie und bei einer zweifelhaften Wahl 3
Franz von Vitoria macht ebenfalls Vorbehalte. Wenn der Papst etwas
zum Schaden der Kirche tut, so kann ein Konzil gegen seinen Willen
einberufen werden, um seinem «Ubermut» zu widerstehen. Dabei stiitzt
er sich auf Torquemada, der einem AmtsmiBbrauch auf dhnliche Weise
wehren mochte °*. Es gibt sogar Stellen in seinen Schriften, die Ankldnge
an konziliaristische Thesen enthalten, und zeigen, wie sehr sich dieser
groBBe Theologe der historischen und sachlichen Schwierigkeiten bewult
war %,

Nach Bdéiez ist der Kirche nicht nur Irrtumslosigkeit in Glaubens-
dingen zugesagt, sie erstreckt sich auch auf die Praxis des christlichen
Lebens und die Leitung der Gldubigen, die sich in Gesetzen duBert. Sie
ist bevollmichtigt, das natiirliche Gesetz auszulegen, und was sie zum
Wohl des christlichen Volkes anordnet, ist nie dem Evangelium zuwider.
Es wire ferner hiresieverdichtig, wollte man die allgemeinen kirchli-
chen Vorschriften und Brduche ablehnen. Es mag dabei zuweilen Un-
klugheiten geben, doch grundsitzlich ist solche Autoritdt nicht in Zwei-

92 De comparatione ..., Ed. cit. ¢. XVI, nn. 220 u. 221, p. 104-105.

93 A.a. O. nn. 229-231, p. 107-108.

9% Relecciones Teoldgicas del Maestro Fray Francisco de Vitoria. Ed. L. G.
Aronso GETiNO. Madrid 1934, t. II, De potestate papae et concilii, nr. 24, p. 277—
278. — Vgl. T. UrpAnoz, El Concilio Ecuménico y la Reforma de la Iglesia segun
Francisco de Vitoria. MCom 34/35 (1960) 119-149; J. F. Raprizzant Goni, Papa
y obispos en la potestad de jurisdiccién segin el pensamiento de Francisco de
Vitoria (Analecta Gregoriana 161). Rom 1967; V. BELTRAN DE HEREDIA, Francisco
de Vitoria. Barcelona-Madrid 1939; pERs., Cronologia de las Lecturas y de las Relec-
ciones del Maestro Vitoria. CTom 36 (1927) 329-373; C. Zimara, Einblicke in die
Unterrichtsweise des Franz de Vitoria. DTh(Fr) 24 (1946) 429-446; 25 (1947) 192—
224, 255-289.

9 Vgl. JuaN DE JEsus Maria, Francisco de Vitoria, conciliarista? ECarm
1 (1947) 103-148; J. F. RaDprizzanI GoONI, a. a. O. 222 ff,



240 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

fel zu ziehen °°. In bezug auf die mores, die sich direkt von Christus und
den Aposteln herleiten, ist ein Irrtum nicht denkbar, bei den nachapo-
stolischen Uberlieferungen kann jedoch solche Sicherheit nicht im sel-
ben MafBe behauptet werden. Dinge und Urteile, die Privatpersonen be-
treffen, unterliegen grundsétzlich dem menschlichen Unwissen, hierin ist
ein Irrtum jederzeit méglich, beziehen sie sich indes auf Lokalkirchen,
so haben sie einen hohen Grad an Verbindlichkeit, da der Papst als
Vikar Christi handelt °7.

Eine weitere durch die Reformation bestrittene Autoritdt bezieht
sich auf die Heiligsprechung, die Leugnung dieser pidpstlichen Vollmacht
ist hédresieverddchtig, da sie der Tradition der Kirche seit ihren An-
fingen entspringt. Wer die Verehrung der Heiligen leugnet, ist Hére-
tiker, aber die These, Papst und Konzil irrten bei der Kanonisation,
ist nur temerdr und skandalds, doch ist das Gegenteil nicht im strengen
Sinn de fide. Immerhin mufl man dies sagen: Wenn schon die Gesamt-
kirche in ihrer Gesetzgebung ohne Irrtum ist, so mul3 es auch in diesem
Fall sein, weil eine derartige Ehrung eines Menschen eine Bezeugung
des Glaubens ist 8. Bafiez mochte in dieser Frage kein Rigorist sein und
vielmehr Thomas v. Aquin folgen, nach dem die Heiligsprechung eine
Mittelstellung zwischen einem unfehlbaren Urteil und einem fehlbaren
Entscheid in Zivil- und Kriminalsachen innehat %. Allerdings ist man
wegen der Vorkommnisse der jiingsten Zeit hiresieverdichtig, wenn man
lehrt, die Kirche habe jemand filschlich zur Ehre der Altdre erhoben 1.

In seinem zweiten Traktat beschiftigt sich Bafnez vornehmlich mit
den Problemen der pidpstlichen und bischéflichen Gewalt. Er geht davon
aus, daB allein Petrus die potestas iiber die Gesamtkirche iibertragen
wurde, er hatte als einziger Jiinger die Erkenntnis der Gottessohnschaft
Jesu und dafiir wurde ihm eine einmalige VerheiBung zuteil. Die aus-
fithrliche Exegese von Mt 16,18 zeigt diesen Sachverhalt 1°1. Ebenfalls

9% Commentaria, Sp. 141-142.

97 Commentaria, Sp. 144AD.

98 Commentaria, Sp. 146D : «Haereticum est negare, esse autoritatem in eccle-
sia et pontifice ad canonizandos sanctos.» — Zur Geschichte des Problems vgl.
M. ScuENK, Die Unfehlbarkeit des Papstes in der Heiligsprechung (Thomistische
Studien 9). Freiburg/Schw. 1965.

99 Commentaria, Sp. 147BE. Zur Lehre des hl. Thomas, auf den sich Bafiez
beruft, vgl. M. SCHENK, a. a. O. 160-194.

100 Cajetan nimmt unbefangen die Moglichkeit eines Irrtums bei der Heilig-
sprechung an: M. SCHENK, a. a. O. 23; zu den Salmantizensertheologen: a. a. O. 21.

101 Commentaria, Tr. II, Sp. 249-256. — Zur Deutung von Mt 16,18 durch
CAJETAN s. De divina institutione ... cc. II-IV. Ed. cit., 3-31.



Kirche und Papst nach Dominicus Béifiez 241

de fide ist die Folgerung, dal3 diese erste und allgemeine Gewalt in der
Kirche fiir immer Bestand hat und zwar in einer bestimmten Person und
nicht bloB in der Kirche als Gesamtheit der Gldubigen !°2. Diese Aus-
sage begriindet sich so: 1. Die Einheit verlangt ein sichtbares Haupt,
auf das sich alles zu beziehen hat. 2. Zur Einheit gehort wesentlich,
daB die Christen einen Glauben haben, den der Spruch des Papstes be-
wirkt und garantiert, so dafl aufgrund der vielen méglichen Meinungen
keine Spaltungen entstehen kénnen. 3. Das beste Kirchenregiment ist
die Monarchie, ihr Ziel ist der « Friede», der nur durch den einen Herrn zu
gewdhrleisten ist. Die universalis potestas ist nicht in der Vielzahl der
Glieder der Kirche, weil diese ein Abbild der himmlischen Kirche ist,
die ebenfalls nur ein Haupt hat 19. Der romische Pontifex besitzt die
gesamtkirchliche Gewalt kraft gottlichen Rechts, sie zeigt sich darin,
daB er die Konzilien einberuft, sie bestitigt und in allen wichtigen Din-
gen entscheidet, er richtet Fiirsten und Bischdfe, weiht und bestitigt
sie 1%, Die Gewalt Petri und die der iibrigen Apostel sind jedoch nicht
von gleicher Art: Zwar erhielten die Apostel ebenfalls eine pofestas uni-
versalis, aber doch so, dall keiner von ihnen iiber dem anderen stand.
Sie empfingen sie auch nicht als ordentliche Hirten, sondern nur als
Legaten Christi, wahrend fiir Petrus gilt, daB er iiber alle iibrigen Rechte
ausiibte und als ordentlicher Hirt zugleich die Funktion des Hauptes
wahrnahm. Die Sonderstellung des Paulus, die nicht bestritten zu wer-
den braucht, mindert die Autoritdt des Petrus nicht, denn Paulus emp-
fing von Christus aus Gnade, was er eigentlich von Petrus erhalten sollte.
In der Verteidigung des Glaubens, etwa im berithmten Zwischenfall von
Antiochien, sind beide gleich, auch Prilaten diirfen von ihren Unter-
gebenen getadelt werden 105,

102 Commentaria, Tr. II, Sp. 257E-258A: «Necessarium est in ecclesia per-
manere hanc Petri primam et universalem potestatem in aliquo particulari prae-
lato, et nmon solum in tota ecclesia.» — Vgl. Taomas, CG IV 76.

103 Commentaria, Tr.II, Sp.258BE. Zur hochscholastischen Problemge-
schichte vgl. Y. M.-J. CoNGAR, Aspects ecclésiologiques de la querelle entre men-
diants et séculiers dans la seconde moitié du XIIIe siécle et le début du XIVe.
ADL 28 (1961) 35-151.

104 Commentaria, Tr. IT, Sp. 260A: «Pontifex romanus est, qui habet hanc
primam et universalem potestatem in ecclesia Dei et hoc iure divino.»

105 Commentaria, Tr. IT, Sp. 275DE u. 277AB. — Zur Geschichte des Zwischen-
falls zu Antiochien vgl. K. HoLL, Der Streit zwischen Petrus und Paulus zu Antio-
chien in seiner Bedeutung fiir Luthers innere Entwicklung. In: Gesammelte Auf-
sitze, Bd. I11, Tubingen 1928, 134-146.

16



242 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

Sehr kompliziert ist indes das Verhéltnis von pipstlicher und bi-
schoflicher Gewalt, seine nidhere Umschreibung soll den Primat in seiner
Vollmacht und in seinen Grenzen aufzeigen. Baiiez leitet die Behand-
lung dieses Themas mit der Frage ein, ob alle kirchliche pofestas, auch
die der Bischéfe, vom Papst abgeleitet ist oder ob es eine solche gibt,
die unmittelbar von Christus stammt 1%, Die Losung wird in sechs « Fun-
damenten» vorbereitet.

1. Es gibt eine geistliche Gewalt in der Kirche, die von einem sicht-
baren Zeichen abhdngt, sie wird durch die Weihe verliehen und ist in
allen Bischofen und Priestern gleich 17,

2. Genauso sicher ist, daB es daneben eine andere Gewalt gibt, die
Jurisdiktion, sie leitet sich nicht aus einer Weihe ab, sondern wird durch
Beauftragung vermittelt, sie umfaBt alle juristischen Akte. So hat etwa
ein vom Papst ernannter Bischof solche Rechte und zwar schon vor
seiner Weihe 108,

3. Diese Gewalt hat ihren Ursprung in Gott nicht nur insofern er
Schopfer des Alls ist, sondern weil er in Christus seiner Kirche Weihe-
und Hirtenvollmacht iibertragen hat, er gab den Aposteln das Recht,
Urteile zu sprechen und setzte die Hierarchie ein, damit sie dem iiber-
natiirlichen Heil der Menschen diene 1,

4. Es existiert die eine Kirche, die alle Lokalkirchen und Gliubi-
gen umfafBt, sie ist ein Leib mit vielen Gliedern, sie vermitteln den Auf-
trag Christi an die ganze Welt 110,

106 Commentaria, Tr. IT, Sp. 284 ff. Vgl. G. ALBERIGO, Lo sviluppo della dot-
trina sui poteri nella chiesa universale. Rom 1964, bes. 11-101 u. 179-207; J. Sa-
RAIVA MARTINS, De collegialitate episcoporum in Concilio Tridentino ac in theo-
logia posttridentina. Claretianum 7 (1967) 5-64; W. BErRTRAMS, De quaestione circa
originem potestatis iurisdictionis episcoporum in Concilio Tridentino non resoluta.
PerRMCL 52 (1963) 458-476; J. LEcUuYER, Aux origines de la théologie thomiste
de 1'épiscopat. Gr 35 (1954) 56-89; DERs., Les étapes de 1'enseignement thomiste
sur I'épiscopat. RThom 57 (1957) 29-52; L. OtT, Das Weihesakrament (HDG IV /5).
Freiburg 1969, 119-133.

107 Commentaria, Tr. IT, Sp. 285DE: ¢Aliqua potestas spiritualis est in eccle-
sia, quae necessario pendet a visibili signo. Compertum enim est omnibus, quod
sacerdotes et episcopi habent potestatem spiritualem, quam nemo alius exercere
potest, nisi fuerit sacramentaliter consecratus ...»

108 Commentaria, Tr. II, Sp. 285E-286A: «Aliqua potestas spiritualis est in
ecclesia, quae nullatenus pendet a consecratione, sed solum ex commissione supe-
rioris acquiritur.»

109 Commentaria, Tr.II, Sp. 286AB: «Omnis praedicta spiritualis potestas
originem habet ex divina institutione non solum ab ipso Deo ut autore universi.»

110 Commentaria, Sp. 286BC.



Kirche und Papst nach Dominicus Béfiez 243

5. In den kirchlichen Amtstrdgern ist eine doppelte Gewalt: Weihe
und Jurisdiktion. Letztere ist nicht an bestimmte Worte gebunden, auch
nicht, wie bei den Sakramenten, an eine Materie, sie dullert sich viel-
mehr auf verschiedenartige Weise, sie bezieht sich auf Gegenwirtige und
Abwesende. Wihrend die Weihe fiir immer bei ihrem Empfanger bleibt,
kann die Leitungsgewalt zeitweilig oder ganz entzogen werden 11,

6. Jeder Prilat hat die Leitungsgewalt iiber eine Gemeinschaft als
ganze, nicht bloB hinsichtlich einzelner Personen, ihm ist die Sorge fiir
das Allgemeinwohl iibertragen 112,

Aus diesen Voraussetzungen ergeben sich eine Reihe von Folgerungen:

I. Im romischen Pontifex als alleinigem Hirten der Gesamtkirche und
Nachfolger Petri ruht die Fiille der Gewalt; sie ist in ihm zwar nicht wie
in Gott oder Christus, denn er kann die Offenbarung nicht verdndern,
wohl aber besitzt er eine pofestas ministerialis, die alles zur Leitung der
Kirche Erforderliche umfaBt. Sie ist im Blick auf die Glaubigen ohne
jegliche Beschriankung, als Papst hat er iiberall bischéfliche Gewalt 13,

I1. Die Einrichtung des Bischofsamtes ist ebenfalls gottlichen Rechts,
keine Hierarchie kann ohne «Fiirsten» sein, die an den einzelnen Orten
im Auftrag des Oberhirten fungieren. Christus hat nicht nur Petrus,
sondern auch die iibrigen Apostel und Jiinger erwdhlt, damit sie dem
Tauf- und Sendungsauftrag folgen. Die Existenz von Bischofen ist also
von Gott angeordnet und zwar sowohl hinsichtlich der Weihe- als auch
der Leitungsgewalt. Dies muB} so sein, weil beide auf das Seelenheil be-
zogen sind und weil weder der Papst noch ein Konzil in allen Fragen
konsultiert werden kénnen 14, _

III. Trotz des gottlichen Charakters des Bischofsamtes gibt es kei-
nen giiltigen Bischof ohne Zustimmung des Papstes, wobei diese aus-
driicklich oder einschluBweise erfolgen kann; gegen seinen Willen darf

111 Commentaria, Sp. 286CD.

112 Commentaria, Sp. 286DE.

113 Commentaria, Sp. 286E-287A: «In romano pontifice, qui solus est uni-
versalis ecclesiae pastor et successor Petri, residet plenitudo potestatis ... Sed haec
plenitudo potestatis, quae in summo pontifice invenitur, est ministerialis, quanta
necessaria est ad regimen ecclesiae universalis et salutem fidelium.»

114+ Commentaria, Sp. 287BC: «Praeter romanum pontificem institutio aliorum
episcoporum est de iure divino. Probatur. Ordo et principatus ecclesiae hierarchicus
de iure divino est. Sed hierarchia non potest esse sine principum multitudine et
diversitate secundum quendam ordinem collecta ...» Vgl. TorQUEMADA, SE, 1. II
c. 52 u. c. 54. Ed. cit., 166r-168v u. 169v—171r; CAJETAN, De comparatione ... c. IT
nn. 14-22 u. c¢. III nn. 23-42. Ed. cit., 19-22 u. 23-30. Zum Problem bei Franz von
Vitoria vgl. J. F. Rabprizzani Goni, a. a. O. 68 ff.



244 Kirche und Papst nach Dominicus Béfiez

niemand als Hirt eingesetzt werden, weil das seiner Machtfiille wider-
spriache. Das eigentliche Problem liegt jedoch darin, ob die bischéfliche
Gewalt unmittelbar oder mittelbar aus Christus ist oder ob sie direkt
aus der Autoritdt des Papstes flieBt 115, Die Antwort ist, wie Béfez selbst
sagt, sehr schwer: GewiB} ist die den Bischofen verliehene Gewalt von
Gott als erster Ursache, aber hier geht es darum, ob sie ebenso von
Christus ist wie die des Papstes.

IV. Banez versucht einen Mittelweg einzuschlagen, er mochte nicht
alle Gewalt im Papst konzentrieren und eine gewisse Selbstdndigkeit
des Episkopats vertreten. So ist die geistliche Vollmacht unmittelbar
von Christus und zwar immediatione virtutis, weil er die erste Quelle
ist, an der alle anderen teilhaben. So wie in der natiirlichen Ordnung
alle Korper mittels des Erstbewegers bewegt werden, so gibt es auch
in der Kirche keine Gewalt, die nicht von Christus kdme, er wirkt bei
ihrer Verleihung mit und ist ihre héchste und allgemeinste Ursache 6.

V. Die bischéfliche Jurisdiktion ist allerdings schlechthin vom Papst
und nicht direkt von Christus. Gewill wollte er, daf das Amt allen Apo-
steln zukomme, doch so, daB} es in Petrus, als dem Haupt, seinen Mittel-
punkt habe, von dem es in den Leib der Kirche flieBe. Die Bischofe und
Lokalkirchen haben demnach ihre Vollmacht und Autoritét allein durch
den romischen Pontifex 117, Im Hintergrund einer solchen These steht
die Anschauung, daB die Kirche wie eine Monarchie strukturiert ist, in
der sich alle Gewalten von der Spitze ableiten. Man beruft sich auf Ps.
Dionys: Die Welt ist hierarchisch geordnet, das Niedere empfingt seine
Kraft vom jeweils Hoheren. Die kirchliche Hierarchie ist deshalb das
Abbild der himmlischen, und so wie sich die Strahlen des gottlichen
Lichtes stufenweise nach unten mitteilen, so ist es auch im Blick auf
die kirchlichen Amter. Wire die bischéfliche Gewalt von Christus und
nicht unmittelbar vom Papst, so konnte dieser an ihrer Jurisdiktion
nichts dndern, er diirfte sie weder begrenzen noch erweitern 8. Gleich-

115 Commentaria, Sp. 288B: «Quamvis episcoporum institutio sit de iure
divino, nullus tamen potest in ecclesia Dei esse legitimus episcopus aut pastor
sine romani pontificis consensu.»

116 Commentaria, Sp. 289CD: «Potestas episcopalis est immediate a Christo
immediatione virtutis.»

17 Commentaria, Sp. 289DE: «Potestas iurisdictionis, quae residet in epis-
copis ... simpliciter et absolute est immediate a summo pontifice et episcopo romano,
et non immediate a Christo Domino collata atque commissa.»

118 Commentaria, Sp. 290CE-291AD. Vgl. R. Rogues, L’'univers dionysien.
Structure hiérarchique du monde selon le Ps.-Denys. Paris 1954.



Kirche und Papst nach Dominicus Béfiez 245

wohl ist die oberste Gewalt an die ihr vorgegebenen Strukturen gebun-
den, letzte Autoritdt ist unter diesem Gesichtspunkt das Wohl der Kir-
che, es ist das MaB fiir das Verhiltnis des Papstes zu den Bischéfen.

VI. Da die pdpstliche Gewalt der Auferbauung des Leibes Christi
zu dienen hat, muB sie fiir die Weihe und die Jurisdiktion in den Lokal-
kirchen sorgen, das Amt und die dazu erforderlichen Mittel entsprechen
sich 119,

Mit Hilfe dieser Unterscheidungen glaubt Bafiez, das Verhdltnis bei-
der Gewalten zueinander hinreichend geklart zu haben. Die Bischofe
haben die Leitung von Gott mediante summo pontifice, aber auch in ge-
wisser Weise ohne den Papst mediatione virtutis, so daBl die These Tor-
quemadas, selbst die Apostel hitten ihre Jurisdiktion direkt von Petrus
empfangen, nicht wahrscheinlich ist. Richtiger ist, mit Cajetan anzu-
nehmen, daB alle Apostel gleich waren und die Gewalt von Christus
empfingen, aber dies geschah gnadenhaft, so daff die Rechte des Petrus
nicht geschmilert wurden, wihrend die Bischofe als Nachfolger der Apo-
stel ihre Autoritit via ordimaria erhalten, d. h. mediante Petro seu eius
successore pontifice romano 120,

Uberblickt man die Ekklesiologie des Bafiez, so 148t sich feststellen,
daB in seinem Kommentar zu Sth II-II 1,10 viele Fdaden der spitmit-
telalterlichen und zeitgendssischen Diskussionen zusammenlaufen, seine
Detailkenntnis ist erstaunlich, so dal man ihn unter diesem Gesichts-
punkt als den Hohepunkt der Dominikanerschule von Salamanca be-
zeichnen darf. Dennoch mufl man sagen, daBl trotz der sorgfiltigen Be-
handlung der ihm bekannten Quellen und Probleme eine ekklesiologi-
sche Engfithrung zu konstatieren ist, die die historischen und sachlichen
Fragen des Verhiltnisses des Papstes zu den Bischéfen und Konzilien
in einer Weise harmonisiert, die selbst die papalistischen Dominikaner-
theologen der Vergangenheit noch nicht kannten, obwohl sich Bdifiez
bestidndig auf sie beruft.

Seiner Ekklesiologie fiigt Bafez einen ausfiithrlichen Traktat iiber
die Traditionen und ihr Verhiltnis zur Schrift an, auch hier zeigt sich
seine Meisterschaft, die Diskussionen seiner Vorgdnger und Zeitgenossen

19 Commentaria, Sp. 292DE: «Non potest iure prohibere summus pontifex,
ne consecrentur episcopi, nec potest consecratis eam potestatem subtrahere, quae
necessaria est ad pascendas oves sibi creditas.»

120 Commentaria, Sp. 293-295. Vgl. Torguemapa, SE 1. II c. 61. Ed. cit,,
177v-181v; CaJETAN, De comparatione ..., cc. I1I u. IV, nn. 23-35. Ed. cit., 23-35.



246 Kirche und Papst nach Dominicus Béfiez

zusammenzufassen 21, Thn bewegt dabei die Frage, ob die apostolischen
und kirchlichen Traditionen ebenso zum Beweis der Dogmen dienen wie
die Autoritit der katholischen Kirche, des Papstes oder eines allgemeinen
Konzils 1?22, Die Gegengriinde scheinen sehr schwer zu wiegen: Wie die
Schrift selbst sagt (2 Tim 3,16) ist alles Heilsnotwendige in ihr enthal-
ten, einer kirchlichen Uberlieferung bedarf es nicht, der Geist verhin-
dert jegliche Zufiigung, auch die Viter billigen diese Ansicht. Christus
verwarf alle Traditionen als Menschenwerk (Mk 7,7 ff), die Viter re-
kurrieren in ihrer Theologie allein auf die Schrift. Es hat sich durch die
Erfahrung gezeigt, daB eine miindliche Uberlieferung verfilscht wird,
da sie iiber eine sehr lange Zeit geht; nur ein Wunder koénnte sie rein
erhalten, wahrend das geschriebene Wort viel bestdndiger ist als das
menschliche Geddchtnis. SchlieBlich besteht ein Erkenntnisproblem: Wer
will mit Sicherheit sagen, welche Traditionen apostolisch sind, um diese
von unseren Gedanken zu unterscheiden? Selbst wenn man ihre Exi-
stenz annimmt, liefern sie keine Beweise, weil sie als solche unerkenn-
bar bleiben, feste Regeln und Kriterien sind bisher nicht gefunden wor-
dexn 123,

Es ist ein Kennzeichen der Hiresie von ihren Anfingen bis hin zu
Luther, die g&ttlichen und apostolischen Traditionen zu verwerfen, auch
Erasmus scheint so zu denken '?*. Fiir gew6hnlich wird dieser Stand-
punkt so begriindet: 1. In der Schrift ist alles Heilsnotwendige enthal-
ten, weder Christus noch die Apostel haben etwas hinterlassen, das nicht
in ihr steht.

12t Zur Traditionslehre der Schule von Salamanca vgl. A. IBANEZ ARANA, La
doctrina sobre la tradicién en la Escuela Salmantina (siglo XVI) (Victoriensia 24).
Vitoria 1967; A. VArRGas-MacHuca, Escritura, Tradicién e Iglesia como reglas de
fe segin Francisco Suarez (Biblioteca Teolégica Granadina 12). Granada 1967;
E. OLTRA, Escritura y tradicién en la teologfa pretridentina. Salmanticensis 10 (1963)
65-133, bes. 118-125; V. ProaNo Git, El concepto de tradicién en la teologia de
P. de Soto. Burgense 3 (1962) 215-239; P. DE VoogHT, Remarques sur ’évolution
du probleme «écriture-tradition» chez les théologiens de Salamanque. Istina 9 (1963)
279-304; K. J. BECKER, Das Denken Domingo de Sotos iitber Schrift und Tradition.
Schol 39 (1964) 343-373; J. R. pE DieGo, La sentencia de Martin Pérez de Ayala
sobre la relacién entre la Escritura y la Tradicién. ATG 30 (1967) 5-211.

122 Commentaria, Tr. IT, Sp. 295B: « Dubitatur sexto, utrum apostolicae atque
ecclesiae traditiones tantam vim habeant ad fidei dogmata comprobanda, quantum
hactenus definivimus habere catholicam ecclesiam, vel summum pontificem, aut
generale concilium ?»

123 Commentaria, Tr. II, Sp. 295-297.

12¢ Commentaria, Tr. II, Sp. 297BE. Uber den EinfluB des Erasmus in Spa-
nien vgl. M. BaTAILLON, Erasme et I’Espagne. Paris 1937; V. BELTRAN DE HERE-
D1A, Erasmo y Espafia. CTom 57 (1938) 544-582.



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 247

2. Der Sinn der Schrift ist so klar, dal man zu seiner Erhellung
weder der Kirche noch der Tradition bedarf, die Auslegung geschieht
proprio spiritu privataque industria 125,

Banez weil, dal er ein hochst kompliziertes Problem angeht, er
mochte daher zuerst die Begriffe kldren.

1. Tradition hat einen weiten Sinn, sie ist als Lehre zu verstehen,
die auf irgendeine Weise von jemand iiberliefert wird, sei es schriftlich
oder miindlich (2 Thess 2,2; Apg 6,14). 2. Zuweilen wird sie enger ge-
faBt, namlich als miindlich verbreitete Lehre, wobei offen bleibt, ob man
sie spiter niederschrieb oder nicht. So ist das zunichst miindlich ge-
predigte Evangelium Jesu spiter aufgezeichnet worden (1 Kor 11,23).
3. Tradition im strengen und eigentlichen Sinn, so wie er den hier zu be-
handelnden Fragen angemessen ist, meint die Lehre der « Alten», sie wur-
de miindlich empfangen und in bestdndiger Sukzession von den Vitern
an die Sohne weitergereicht und zwar ohne schriftliche Fixierung. Diese
Uberlieferungen kénnen menschlicher Art sein, es gibt solche in allen
Gemeinwesen, in sie schleichen sich oft falsche und schiddliche Elemente
ein, wobei Bafiez, um einem naheliegenden Einwand den Boden zu ent-
ziehen, vermerkt, dall diese von der Gesamtheit der Gldubigen nicht
angenommen werden, auch wenn es sie in Teilkirchen geben mag, un-
niitze Traditionen sind freilich selbst in der Gesamtkirche denkbar 126,

SchlieBlich ist festzuhalten, daB die allgemeinen kirchlichen Tra-
ditionen zweifach sind: Die einen gehen von Christus selbst aus, er hat
sie entweder selbst gelehrt oder sie sind mittelbar durch Eingebung des
Geistes in der Kirche. Deshalb sind sie gottlich und absolut unverdnder-
lich, sie enthalten das sus divinum, sie sind unversehrt zu bewahren und
beziehen sich auf sicherste Dogmen.

Die andere Reihe von Traditionen stammt von den Aposteln als

125 Commentaria, Tr. 11, Sp. 207E-298A.

126 Commentaria, Tr. II, Sp. 298B: « Primum igitur traditio in ampla quadam
acceptione accipitur pro doctrina quovis modo ab aliquo tradita, sive ore tenus sive
per scripturam ...» Sp. 298 BC: «Secundo traditio aliquantulum contractius sumpta
usurpari solet pro doctrina ore tenus primitius tradita, sive postea scripturis fuerit
mandata sive non. In quo sensu totum Christi evangelium traditio potest nuncu-
pari, eo quod viva Christi et apostolorum voce fuerit primitus in mundo divulgatum,
licet postea per sacros evangelistas scripturae mandatum fuerit ... Tertio strictius
et proprius et ad nostrum propositum accommodatius traditio pro doctrina maiorum
sumitur et viva voce primitus accepta, et continua successione a patribus ad filios
derivata, nec tamen libris et scripturis inserta.» Fast gleichlautende Definitionen
finden sich bei MarRTIN PEREzZ DE AvaLra, vgl. J. R. pE Dieco, La sentencia ...,
63-65.



248 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

obersten Hirten. Diese apostolischen Traditionen enthalten keine Glau-
benswahrheiten, sondern nur Gesetze, Riten und Zeremonien; ihre Be-
folgung ist fiir die Glaubigen notwendig, doch kénnen sie kraft der Au-
toritit der Kirche verdndert oder abgeschafft werden, wenn dies die
Umstdnde erfordern. Und endlich gibt es kirchliche Traditionen, sie wur-
den von den Pipsten und den Vitern eingefiihrt, sie sind stets veridn-
derlich '#. Eine allgemeine Definition ist also schwierig, doch trifft die
folgende sicher das Wesen der gottlichen Tradition und kann sinnge-
mil auch auf die anderen angewandt werden. Tvaditio est sacra doctri-
na voce tenus primitus accepta fidelium usu roborata ex manu in posteros
absque media scriptura transfusa ?®. Bevor Béfiez seine Lehre von der
Tradition in sechs Konklusionen entwickelt, stellt er fest, daB die Kir-
che, die es zu allen Zeiten gab, in omni statu (vor dem Gesetz und unter
dem Gesetz und im Evangelium) géttliche Traditionen benutzt hat, die
dem Volk wesentliche Erkenntnisse in Glauben und Sitten vermittelten.

I. Es ist toricht, die Existenz gottlicher Traditionen zu leugnen,
vor allem, wenn man sie in einem weiten Sinn versteht. Schon die Zeit

127 Commentaria, Tr.II, Sp.299BE: «Tertio animadvertendum est, quod
inter generales ecclesiae traditiones quaedam a Christo domino emanarunt, vel im-
mediate ipsas docente et tradente sua praedicatione et doctrina, vel mediate, ita
quod apostoli ex peculiari instinctu et iussione Christi, ex peculiarique Spiritus
sancti inspiratione eas ecclesiae tradiderint conservandas: quaedam vero ab ipsis
Christi apostolis, qui ut supremi ecclesiarum pastores et praelati ipsas apostolica
autoritate ecclesiae commendarunt: aliae denique romanorum pontificum ac vete-
rum patrum autoritate introductae sunt, quas universalis suscipit ecclesia ... Et
quidem #raditiones ecclesiasticae primi generis suo iure appellantur divinae, quae a
divina Christi et Spiritus sancti autoritate promanarunt: at fraditiones secundi
generis proprio nomine appellabimus apostolicas, quia in apostolorum autoritate
sunt fundatae. Tertii tandem generis traditiones generali nomine appellantur eccle-
siasticae ... ecclesiae traditiones divinae omnimodam habent immutabilitatem; nam
cum ius ipsum divinum contineant, non est datum ecclesiasticae potestati eas vel
tollere vel immutare; sed absque ulla prorsus innovatione illibatae sunt conser-
vandae tanquam ad certissima fidei dogmata spectantes. Apostolicae autem tradi-
tiones non fidei dogmata credenda continent, sed ad leges, ritus, caeremoniasque
ecclesiae pertinent. Quarum observantia est quidem fidelibus necessaria quamdiu
traditiones istae in suo robore persistunt ... Denique ecclesiasticae traditiones ad-
huc multo facilius poterunt ab ecclesia et romano [Sp. 300A] pontifice et mutari
et tolli...» Zum zeitgendssischen Traditionsbegriff vgl. J. BEuUMER, Die Frage nach
Schrift und Tradition bei Robert Bellarmin. Schol 34 (1959) 1-22; pERs., Der Tradi-
tionsbegriff des Trienter Konzilstheologen Alfonso de Castro OFM. FStud 43 (1961)
297-308; pERs., Die miindliche Uberlieferung (HDG 1/4). Freiburg 1962, 89-103;
U. HorsT, Das Verhiltnis von Schrift und Tradition nach Melchior Cano. TThZ 69
(1960) 207-223; E. GonNzaLEz, Teologia y tradicién en la doctrina de Melchor Cano.
Salmanticensis 10 (1963) 135-160.

128 Commentaria, Tr. II, Sp. 300A.



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 249

des Naturgesetzes kannte sie, auch damals glaubte man Ubernatiirliches,
obwohl kanonische Biicher noch nicht vorlagen. Am Ursprung der heu-
tigen Uberlieferung stand die Verkiindigung (2 Kor 3,3), das Evange-
lium wurde zuerst in das Herz der Menschen gelegt, so dafl es «Gesetz
des Geistes» heiBt, Christus hat selbst nichts geschrieben, auch gab er
den Aposteln nur den Auftrag zur Predigt. Daraus folgt: Die Glaubens-
wahrheiten existierten am Anfang in der Uberlieferung, durch sie und
nicht durch die Schrift wurde die Kirche in omni statu gelenkt. Wire
es anders, so hidtte man in der schriftlosen Zeit nicht zu glauben brau-
ehie 142,

IT. Nicht alles zum katholischen Glauben Gehérige ist in den kano-
nischen Biichern enthalten und zwar weder aperte noch obscure.

Was Christus und die Apostel fiir die Kirche hinterlieBen, ist nicht
ausschlieBlich geschrieben worden, wie sich an Hand einfacher Uberle-
gungen zeigen ldBt. Die drei ersten Evangelisten lassen vieles aus, das
erst Johannes berichtet und dieser sagt selbst (Jo 20,30 f), er habe viele
Taten Jesu nicht erwdhnt. Die Evangelien lehren nur die Grundwahr-
heiten (Gottheit Jesu, Menschwerdung), die zum Heil ausreichen, aber
zu Glaube und Religion gehdért noch vieles andere, wie Paulus bezeugt.
Und was ist weder partim non expresse, partim vero neque etiam impresse
in der Schrift? Man wiirde nach den grundsitzlichen Aussagen eigent-
lich eine lange Liste von Wahrheiten erwarten, die unter diese Kate-
gorie fallen, aber Bafiez wird nun erstaunlich vorsichtig: Die immer-
wihrende Jungfraulichkeit Mariens, die Kindertaufe, der Hervorgang
des hl. Geistes aus dem Sohn und eiusmodr quamplurima, sie sind non
expresse in der Schrift. Zu den Wahrheiten, die nicht einmal impresse
in ihr enthalten sind, rechnet er das Gebet zu den Heiligen, die Bilder-
verehrung, die Feier des Heiligengedéichtnisses, die Unwiederholbarkeit
des Weihe- und Firmsakraments sowie die Form der eucharistischen Ein-
setzungsworte 130,

129 Commentaria, Tr. II, Sp. 300B-301C.

130 Commentaria, Tr. IT, Sp. 301D-302E. — Zu den Inhalten der Tradition bei
Martin Pérez de Ayala s. J. R. pE DieEco, La sentencia ..., 131, Anm. 40, bei Mel-
chior Cano s. U. Horst, Das Verhiltnis ..., 214. BARTHOLOMAEUS DE CARRANZA
nennt die Taufe auf die Dreifaltigkeit statt in nomine domini, die Feier des Sonn-
tags; dies geschicht sogar contra scripturam et praeter scripturam ... Praeterea
multa sunt, quae pertinent ad legem christianam, quae non sunt in scriptura, ut
de descensione Domini ad inferos, de processione personarum in divinis ... (zitiert
nach C. Pozo, Una teoria ..., 295). Mancio DE CorPORE CHRISTI hilt die «traditio
ecclesiae et apostolorum» nach der Schrift fiir die zweite Glaubensregel: «ad multa



250 Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

III. Die Schrift ist in sich unklar, man bedarf eines Lehrers, um sie
recht zu verstehen. Die Lutheraner behaupten zwar das Gegenteil, doch
samtliche katholischen Theologen, besonders die Viter, sind anderer An-
sicht. Das Neue Testament bietet, wie es selbst sagt, solche Probleme,
daB ein direktes Verstindnis unmoglich ist; wére sein Sinn eindeutig,
diirfte es wenigstens unter Gelehrten keinen Streit geben. Die Texte
enthalten zahllose Schwierigkeiten sachlicher und sprachlicher Art, etwa
im Sechstagewerk, bei den Propheten und Gleichnissen, sie sind so vol-
ler Dunkelheit, daB die Auslegung ein hochst kompliziertes Unterfan-
gen ist 131,

IV. In der Kirche pro omni eius statu (vor dem Gesetz, unter ihm
und wihrend des Evangeliums) bedarf man der Traditionen, um das
Volk in Glauben und Religion zu lenken. Fiir die Zeit vor Moses ist
das unmittelbar einsichtig, das Ubernatiirliche muBte den «Einfachen»
durch die «Alteren» mitgeteilt werden, denn schon damals war der Glau-
be an die Inkarnation erforderlich. Dies gilt selbst fiir das Gesetz, in
ihm gab es noch keine klare Erkenntnis der Erbsiinde, auch wurden
Moses Geheimnisse zuteil, die er nur miindlich weitergab. Dasselbe be-
zeugen die Schriften des Neuen Testamentes (2 Thess 2,15; 1 Kor 11,2)
und die Viter 132, Ohne diese Uberlieferungen hitte die Kirche keine
Regel zur Interpretation der Schrift und ohne die rechte Auslegung wi-
ren auch die Schriften vergebens geschrieben worden. Der Einwand, die
Kirche kénnte die Schrifterkenntnis ohne Traditionen haben, da sie im
Papst und im Konzil den unfehlbaren Beistand des Geistes besitze, iiber-

enim tenemur sub mortali quae non sunt scripta, sicut confiteri ante eucharistiamy.
Diese Tradition ist «extra sacras litteras» und befindet sich in den Konzilien, bei
den Heiligen und «quandoque in corde ecclesiae». Diese Traditionen lassen sich auf
einige Kernpunkte zuriickfithren. 1. Die Sakramente und Sakramentalien, dazu
gehoren «unctiones et exorcismi». 2. Die dullere Gottesverehrung, Feste, Heiligen-
und Bilderverehrung, die immerwédhrende Jungfriaulichkeit Mariens. 3. Die mona-
stischen Geliibde und der Zolibat. 4. Fasten- und Speisevorschriften. 5. Die «potestas
ecclesiastica et iurisdictio, quae licet fundatur in evangelio, tamen sunt de illa
multae traditiones quae non habentur in scriptura». Dazu rechnet er die gesetz-
gebende Gewalt der Papste und Prilaten, ferner Ablisse, die Vollmacht, Konzilien
einzuberufen und die Kanonizitat der Schrift: «nam ex traditione ecclesiae habetur
qui libri sunt canonici» (zitiert nach C. Pozo, Una teoria ..., 311-313). BARTHOLO-
MAEUS DE MEDINA: «Licet omnes veritates catholice fundate sint in canone biblie,
non tamen omnes tales explicite continentur in biblia nec ex solis contentis in ea
formaliter inferri possunt ... (zitiert nach C. Pozo, El progreso dogmatico ..., 191 {.,
Anm. 55).

131 Commentaria, Tr. IT, Sp. 303A-305E.

132 Commentaria, Tr. II, Sp. 305E-311D.



Kirche und Papst nach Dominicus Béifiez 251

zeugt nicht, da sie nichts Neues definiert, sondern nur aus dem Schatz
der Vergangenheit schopft. Vor allem haben wir — dieser Gedanke ist
in der Schule von Salamanca ein immer wiederkehrendes Argument —
aus der Tradition das Wissen tiber die Kanonizitit der Bibel. Selbst wenn
man den Hiéretikern ihre Suffizienz konzedierte, so bliebe doch bestehen,
daB wir sie allein aus der Uberlieferung haben 133,

V. Die goéttlichen Traditionen haben dieselbe Autoritdt bei der Be-
stdtigung des Dogmas wie die katholische Kirche, die pédpstlichen und
konziliaren Definitionen, sie sind sogar der Schrift gleichzustellen. Bei
schweren Kontroversen, die aus der Schrift allein nicht zu entscheiden
waren, haben sich Pipste und Konzilien stets auf die Uberlieferung be-
rufen 13%, Ein solcher Vorgang ist legitim, denn die Tradition erhilt ihre
Kraft aus demselben Geist wie Schrift, Papste und Konzilien. Als iiber-
zeugendstes Beispiel mag die Erkenntnis der Kanonizitit dienen. Hitten
Christus und die Apostel alles offen gesagt und eindeutig hinterlassen,
so wdre unsere Religion ohne Geheimnisse. Wegen der unendlichen Tiefe
des Schriftsinns, bedarf es der ErschlieBung durch spdtere Kommentare;
nur so ist die Wiirde der Schrift zu wahren und die Ordnung der Kirche
zu respektieren, da die Erkenntnis stets von den maiores zu den minores
gelangt 13

Auf das Problem, ob die Kirche oder die Schrift eine gréBere Au-
toritdt habe, geht Bafiez hier nicht direkt ein, obwohl es in der Schule
von Salamanca eifrig diskutiert wurde. Franz von Vitoria berichtet, dal3
Alfonso Tostado (Abulensis) die These vertreten habe, da der Kirche
der Vorrang vor der Schrift zukomme, so daBl im Falle eines Wider-
spruchs der Kirche zu folgen wire 3. Cajetan hilt das Gegenteil fir
richtig und begriindet seine Ansicht so: Die Kirche beruft sich bei Kon-
zilien auf die Schrift, sie wird durch sie regiert 137. SchlieBlich ist die
These eines novus doctor, Johannes Driedo, zu beriicksichtigen 38, Ver-
steht man die Kirche, so sagt er, als Gemeinschaft ab initio mundi usque

133 Commentaria, Tr. IT, Sp. 311BC.

13+ Commentaria, Tr. II, Sp. 311D-316B.

135 Commentaria, Tr. II, Sp. 313B-316B.

136 Tn seinem Kommentar zu STh II-1I 1,10. Ed. cit., 54 ff.

137 De comparatione auctoritatis ... c. IV n. 54. Ed. cit., 35. Vgl. J. BEUMER,
Suffizienz und Insuffizienz der Heiligen Schrift nach Kardinal Thomas de Vio
Cajetan. Gr 45 (1964) 816-824.

138 Zu Johannes Driedo vgl. J. MurpHY, The Notion of Tradition in John
Driedo. Milwaukee 1959; L. Lobprioor, La notion de tradition dans la théologie
de Jean Driedo de Louvain. EThL 26 (1950) 37-53, bes. 46-50.



252, Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez

modo, so haben Schrift und Kirche dieselbe Autoritdt, denn schon vor
der Existenz des geschriebenen Wortes gab es firmitas et auctoritas; dies
trifft ebenso fiir die Zeit zu, da die Evangelien noch nicht abgefalBt
waren. Wenn man jedoch unter Kirche die congregatio praesens falt,
also unter AusschluB3 der alten Viter, so hat die Schrift eine groBere
Autoritdt als die Kirche, denn die dogmatische Beweiskraft kommt ihr
allein aus der Schrift zu, so daB, sollte sie etwas definieren, das nicht
in ihr steht, ihr nicht zu folgen wire, weil sie keinen prophetischen Geist
mehr hat. Aber auch die jetzige Kirche kann nicht irren, sie wird durch
den Geist mit Hilfe der Schrift regiert, ihre Autoritdt ist zwar geringer
als zu Zeiten der Urkirche, doch erfreut sie sich des gottlichen Beistan-
des, der den Glauben des Anfangs bewahrt.

Franz von Vitoria fithrt diese Ansichten auf Durandus zuriick, seine
eigene Antwort lautet so: Die Urkirche, unter Einschluf3 der Apostel,
hat eine grofere Autoritdt als die Schrift, weil wir letzterer nur auf-
grund des apostolischen Zeugnisses glauben. Sind allerdings die Apostel
und Evangelisten nicht mitgemeint, wie das bei der Ecclesia, quae est
nunc der Fall ist, so ist sie der Schrift untergeordnet, wihrend die ganze
Kirche ab initio mundi usque nunc ein groBeres Ansehen hat3?. Domingo
de Soto meint, daB3 beide, Schrift und Kirche, géttlichen Ursprungs sind,
auch wenn die Autoritit der Schrift und der Apostel unmattelbarer und da-
her in gewisser Weise gréfer ist, da sich die Kirche bei Glaubensentschei-
den auf sie stiitzt. Schlechthin und absolut geurteilt, ist freilich diese
Differenzierung unwichtig, da Kirche und Evangelium nicht irren kon-
nen 149, Bartholomaeus Carranza lehrt, die Kirche sei die erste Glaubens-
regel, nach der sich die Schrift zu richten habe *!. Petrus de Sotomayor
spricht sich fiir eine Gleichordnung beider aus, mochte aber auch jenen
gerecht werden, die die bekannten Nuancierungen fiir angebracht hal-
ten 12, Mancio de Corpore Christi lehrt, daf3 die Schrift grolere Autori-
tdt und Wiirde habe als die Kirche, aber gquoad nos ist es umgekehrt 3.

139 A a. O. 56. Der Text des DuraNDUS, der in der Schule von Salamanca
ofter erwdhnt wird, lautet so: «Hoc autem quod dictum est de approbatione scrip-
turae per ecclesiam, intelligitur solum de ecclesia quae fuit tempore apostolorum
qui fuerunt repleti spiritu sancto» (III Sent. d. 24 q.1, Paris 1539, fol. 196rb).
Vgl. J. BEUMER, Schrifttheologiec in Theorie und Praxis nach dem Sentenzen-
kommentar des Durandus a Sancto Porciano. Schol 40 (1965) 235-240.

140 C, Pozo, Una teoria ..., 287 f. '

141 A, a. 0. 295,

142 A a. 0. 308 1.

43 Ava. 0. 313 L



Kirche und Papst nach Dominicus Bafiez 253

Als letzte Regel stellt Baiiez die folgende auf:

VI. Die Kirche wird nicht nur durch géttliche Traditionen geleitet,
sondern auch durch apostolische und kirchliche. Er rechnet dazu etwa
die Bilderverehrung, das vierzigtigige Fasten, die Sonntagsheiligung und
zahllose religiose Riten, die vor allem im Zusammenhang mit der Eu-
charistie stehen %4, Etliche von ihnen sind allerdings zeitgebunden, so
z. B. das Verbot des Blutgenusses, das Stehen beim Beten, das dreifache
Eintauchen bei der Taufe und vieles andere, das heute auBer Ubung
gekommen ist.

Die kirchlichen Traditionen sind ebenfalls, weil sie der Gemeinschaft
der Glaubigen dienen, zu befolgen, denn die Apostel konnten die spdtere
Entwicklung nicht in allen Einzelheiten voraussehen.

Die Annahme solcher Traditionen stellt den Theologen vor erheb-
liche Schwierigkeiten, offenbar ist es nicht leicht, ihre Herkunft und
ihren Rang zu erkennen, man mul} bestimmte Regeln anwenden, um
Gottliches und Apostolisches vom bloB Menschlichen zu unterschei-
den %5, Béfiez stellt fiinf Kriterien auf, die dies erméglichen.

1. Wenn die ganze Kirche etwas glaubt, das sich nicht aus Kon-
zilien herleitet, sondern immer war, so ist das mit Sicherheit eine apo-
stolische Uberlieferung 146.

2. In dogmatischen Fragen ist die folgende Uberlegung wichtiger:
Finden wir eine Wahrheit nicht in der Schrift, die von den grofen Vi-
tern immer geglaubt wurde, wobei sie das Gegenteil als héretisch ver-
warfen, so handelt es sich um ein Dogma, das von Christus oder den
Aposteln stammt. Als Beispiele nennt Bafiez die ewige Jungfrdulichkeit
Mariens und den Abstieg Christi zur Unterwelt 47,

3. Wenn die Lehrer der Kirche einmiitig sagen, ein Dogma oder
ein Brauch leite sich von den Aposteln her, so miissen wir dies glau-
ben, das gilt besonders dann, wenn die Viter eines allgemeinen Kon-
zils dieser Ansicht sind 142,

4. Ein weiteres Wahrheitskriterium ist die Befragung der wichtig-
sten Mutterkirchen, vor allem der romischen, aber auch der des Ostens 14°.

144 Commentaria, Tr. II, Sp. 316C.

145 Commentaria, Tr. II, Sp. 321C.

146 Commentaria, Tr. IT, Sp. 321C-322A; Cano, Loci Theologici, 1. IIT c. 4.
Ed. cit., 176-180.

147 Commentaria, Tr. IT, Sp. 322BC; Cano, Loci theologici, 1. I1I c. 4. Ed. cit.,
177 f.

148 Commentaria, Tr. II, Sp. 322CD; Cano, Loci theologici, 1. I1T c. 4, Ed. cit.,
178.

149 Commentaria, Tr. II, Sp. 322DE, Zu den Kriterien bei Martin Pérez de
Ayala vgl. J. R. pE Dieco, La sentencia ..., 74-77.



254 Kirche und Papst nach Dominicus Baiiez

5. Ist eine Praxis durch allgemeine Zustimmung der Gldubigen ge-
sichert, die aber auf menschliche Entscheidungen nicht zuriickzufiihren
ist, dann handelt es sich um eine apostolische Tradition. So ist etwa
die Dispens von den Geliibden zu beurteilen, da die Kirche normaler-
weise iiber eine derartige Vollmacht nicht verfiigt, sie mufl diese der
apostolischen Zeit verdanken 159,

Alle Regeln zusammen zeigen den Weg, wie man die gottlichen und
apostolischen Traditionen erkennen kann, wobei Meinungsverschieden-
heiten durchaus moglich sind, sie ergeben sich auch bei den Theologen,
wenn sie die Schrift auslegen.

Auch die Lehre des Bafiez iiber die Tradition zeigt die Vorziige
und Nachteile seiner Systematik. Es gelingt ihm, die Fiille des bekann-
ten Stoffes in biindigen Konklusionen zusammenzufassen, wobei Mel-
chior Cano und Martin Pérez de Ayala die wichtigsten Gewdihrsleute
sind, ihre Thesen modifiziert er nur unwesentlich im Sinne einer gréBeren
Klarheit. Er ist darin ein Meister der «Schulbuchtheologie», die in pédziser
Form die umfangreichen Diskussionen der Mit- und Nachwelt iiberlie-
fert. Diese Methode ist gerade im Blick auf die Ekklesiologie voller Ge-
fahren. Es ist typisch, daB sie Bdfiez als einziger Theologe der domini-
kanischen Salmantizenserschule in einem geschlossenen Traktat darge-
stellt hat, die leitende Idee ist das Papstamt und die hierarchische Ver-
fassung der Kirche; aus der Ekklesiologie ist im Grunde eine Hierarcho-
logie geworden. Sie war ihm vorgezeichnet durch Torquemada und Ca-
jetan, aber er hat sie unter dem Eindruck der Reformation und ihrer
Folgen so verschirft, daBl zahlreiche historische und sachliche Argu-
mente, die jene beiden Theologen aus den berechtigten Thesen des Kon-
ziliarismus tibernommen hatten, zugunsten einer rigorosen Papsttheolo-
gie umgewandelt wurden. Sicherheit und Bestand der Kirche hingen
nun allein am Amt des Papstes, er ist der Garant des rechten Glaubens,
die Einschrinkungen, die frither im Falle der Héresie oder eines kirch-
lichen Notstandes vorgesehen waren, sind verschwunden. Die juristische
Betrachtung iiberwiegt, dafiir ist etwa bezeichnend, daBl es auf den per-
sonlichen Glauben des Papstes, der Hirten und Lehrer nicht ankommt,
entscheidend ist das duBlere Bekenntnis, da nur auf diese Weise Sicht-
barkeit und Kontinuitit des kirchlichen Amtes zu wahren sind. Der
ekklesiologische Traktat des Baifiez wird so zu einer «konfliktlosen Schul-
buchtheologie».

150 Commentaria, Tr. II, Sp. 322E-323B.



	Kirche und Papst nach Dominicus Báñez

