
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

Autor: Hoffmann, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolf Hoffmann

Ort und Bewertung der Wortverkündigung
bei Thomas von Aquin

Zur Grundfunktion der Kirche

In zahlreichen Veröffentlichungen theologischer und hirtenamtlicher
Art, welche das Priesterbild bibel-, überlieferungs- und zeitgemäß
darzustellen sich bemühen, liegt häufig, wenn nicht fast immer, der Ton
auf der Bedeutung der Verkündigung der Frohbotschaft, wobei diese in
etwa abgegrenzt werden soll gegen das sakramental-kultische Tun des

Priesters. Indem man heute den Priester gerade als Wortverkünder
herausstellt, gibt man schon zu erkennen, daß man auf einen Zug in seinem

Bilde hinweisen möchte, der, so meint man, bisher nicht hinreichend
beachtet, wenn nicht übersehen worden wäre. Vor allem wird die nach-
tridentinische Theologie für diese Verkürzung verantwortlich gemacht1.
Sie habe wie das Tridentinum selbst gegen die Reformatoren eben die
kultischen Funktionen verteidigen müssen. Aber auch frühere Zeiten bekommen

dabei keine gute Note. Ist diese Bewertung in allem berechtigt oder

könnte man vielleicht doch bei den großen Theologen des Mittelalters
Aussagen finden, die durch ihre Gegenwartsnähe geradezu überraschen?

Wir wollen hier versuchen, die bisher wenig beachteten Texte des

hl. Thomas bezüglich der WortVerkündigung zusammenzustellen und sie

im Lichte der heutigen Fragestellungen zu deuten. Dabei wird es nützlich

sein, zunächst den Ort der WortVerkündigung im Gesamt der
Grundfunktionen der Kirche zu bestimmen. Das wiederum kann sachgemäß
nicht recht geschehen, wenn man nicht die Konzentration dieser Grund-

1 Vgl. die sehr ausgeglichene Darstellung bei H. Jedin, Das Leitbild des
Priesters nach dem Tridentinum und dem Vaticanum II. Theologie und Glaube
60 (1970) 102-125.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 169

funktionell auf Christus klar in den Blick stellt (I). Es wird sich zeigen,
daß Thomas diese heute mit Recht so sehr betonte Christusbezogenheit
aller kirchlichen Amter mit einer seltenen Klarheit unter Verwendung
verschiedener, auf die Heilige Schrift zurückgehender Wendungen und
Bilder hervorhebt und damit auch das Amt der Wortverkündigung in
Ihm verankert. Ein von Christus isoliertes Amt gibt es nach Thomas in
der Kirche nicht. Alle kirchlichen Weihen und Amter sind Ausgestaltungen

der «Ämter» Christi, der alle Vollmacht innehat im Himmel und
auf Erden. Alle kirchlichen Weihen und Ämter sind verschieden gestufte
Anteilhabe an der Fülle Christi (II). Unter diesen Ämtern nimmt das

Verkündigungsamt einen vorrangigen Platz ein (III). Diese hohe Bewertung

der WortVerkündigung und ihre Notwendigkeit veranlaßt Thomas

dann, in seinen Kampfschriften die Bedingungen für eine fruchtbare
Ausübung des Verkündigungsamtes aufzustellen (IV). Wer Thomas nur
als den spekulativen oder systematischen Theologen kennt, wird
überrascht sein über die vielen Aussagen, die seinen Sinn für ganz praktische
Anliegen der Seelsorge verraten, die zu seiner Zeit, was die

Wortverkündigung angeht, sehr im Argen lag, so sehr, daß die Gründung eigener

Priestergemeinschaften zur Erfüllung dieser Aufgabe sich als notwendig
erwies.

Es braucht nicht besonders betont zu werden, daß hier nur
Teilsichten des Priestertums geboten werden können. Das ergibt sich aus der

begrenzten Fragestellung, aber auch aus der Tatsache, daß es hier um
die Darstellung der Vorstellungen eines Theologen einer ganz bestimmten
Zeit geht, bei dem die Berücksichtigung etwa psychologischer und
soziologischer Aspekte nicht erwartet werden kann, welche heute neben den

theologischen mit Recht gebührende Beachtung finden. Aber es kann
doch förderlich sein, eben dieser von ihm anvisierten Teilaspekte neu

ansichtig zu werden; es kann dabei an den Tag kommen, wie viel scheinbar

Neues in Wirklichkeit altes Lehrgut ist und auch, daß dies und jenes

von der heutigen Theologie nicht so scharf in den Blick genommen wird,
wie es Theologen früherer Zeiten taten.

I. DIE CHRISTUSBEZOGENHEIT ALLER KIRCHLICHEN ÄMTER

Die Lehre von der Konzentration aller kirchlichen Weihen und
Ämter auf Christus hat Thomas unter verschiedenen Aspekten entfaltet.
Er bedient sich zu ihrer Erläuterung der Formeln des platonischen



170 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

Exemplarismus, der paulinischen Lehre von Christus dem Haupte nicht
nur des begnadeten Menschen, sondern auch des mit Amtsaufgaben
betrauten Dieners, der Lehre vom sakramentalen Charakter und in
Zusammenhang damit des biblischen Gedankens von der Stellvertretung,
dem Sprechen und Handeln in persona Christi sowie des Bildes von
Christus als dem Sponsus Ecclesiae.

7. Christus, das Urbild aller kirchlichen Ämter

«Wie die Vollkommenheiten aller Naturdinge urbildlich in Gott
vorgegeben sind, so war Christus das Urbild aller kirchlichen Ämter. Darum
ist jeder Diener der Kirche in gewisser Hinsicht ein Abbild Christi. Höher
aber steht derjenige, der Christus gemäß einer höhern Vollkommenheit
darstellt. Der Priester aber stellt Christus dar, insofern dieser in eigener
Person einen Dienst vollbrachte. Der Bischof aber, insofern er [Christus]
andere Diener bestellte und die Kirche gründete. Darum kommt es dem
Bischof zu, etwas für die auf Gott bezogenen Dienste in Anspruch zu
nehmen als einer, der wie Christus die Gottesverehrung festlegt. Darum
nennt man den Bischof auch im besondern Sinne wie Christus Bräutigam
der Kirche»2.

Christus war das Urbild aller kirchlichen Ämter. - In diesem Satze

wird in geradezu klassischer Kürze und Einfachheit auf das Fundament,
auf die Quelle, den Urheber und das Urbild aller Ämter und
Dienstleistungen hingewiesen, mögen diese Ämter kultisch-sakramentalen
Vollzügen zugeordnet sein, mögen sie der prophetischen Verkündigung des

Wortes dienen, mögen sie es mit der Leitung der Gemeinden, des Volkes

Gottes, zu tun haben. Grundsätzlich ist keine Betätigung im kirchlichen
Raum ausgenommen, alle sind einschlußweise mitbejaht.

Jeder Diener der Kirche stellt in irgendeiner Beziehung ein Abbild
Christi dar und weist damit von sich aus auf das Urbild, auf Christus hin. -

2 «Sicut omnium rerum naturalium perfectiones praeexistunt exemplariter in
Deo, ita Christus fuit exemplar omnium officiorum ecclesiasticorum. Unde unus-
quisque minister Ecclesiae, quantum ad aliquid gerit typum Christi. Et tarnen ille
est superior qui secundum maiorem perfectionem Christum repraesentat. Sacerdos
autem repraesentat Christum in hoc, quod per seipsum aliquod ministerium im-
plevit. Sed episcopus in hoc quod alios ministros instituit et Ecclesiam fundavit.
Unde ad Episcopum pertinet mancipare aliquid divinis officiis, quasi cultum
divinum ad similitudinem Christi statuentem. Et propter hoc etiam episcopus
specialiter Sponsus Ecclesiae dicitur sicut et Christus » (Suppl 40,4 ad 3).



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 171

Wieder eine ganz allgemeine, alle Diener der Kirche umfassende

Aussage. Niemand, der einen kirchlichen Dienst versieht, hat ein von Christus
isoliertes Amt zu verwalten. Der Bischof, der Priester, der Diakon, wie
auch alle niederen Weihestufen, die sich erst in der nachapostolischen
Zeit aus den drei grundlegenden entfalteten, haben ihr Urbild in Christus,
wenigstens in der einen oder anderen ihrer Funktionen und Vollmachten
oder besser: in ihren Dienstleistungen. Es mögen mit diesen Amtern im
Laufe der Geschichte vielleicht noch andere Aufgaben verknüpft worden
sein, nirgends fehlt der Bezug zu Christus, in jeder ist Christus abbildlich

gegenwärtig. Ausdrücklich erwähnt werden hier allerdings von
Thomas wegen der besonderen Fragestellung nur das Bischofs- und
Priesteramt. Aber die ganz allgemeine Aussage, dergemäß alle
kirchlichen Ämter ihr Urbild in Christus haben, gestattet es, auch hier schon

an die niederen Weihegrade zu denken, zumal sie nach Thomas Ausfaltungen

des Priesteramtes sind. Die Darstellung oder Abbildlichkeit
Christi ist freilich, was die Nähe zu der von keinem erreichbaren Fülle
Christi angeht, je nach den Weihegraden verschieden. Aber es bleibt in
allen Stufen so, daß etwas von den Eigenarten der Dienstleistungen
aufstrahlt, die Christus in seinem überragenden, allem anderen maß-geben-
den Heilswerke ausübte. Jedes Amt leitet sich von Christus ab, ist auf
ihn zentriert, ist Teilhabe an dem ihm vom Vater aufgetragenen Dienst.
Diese Teilhabe ist das übergreifende Moment, dem gegenüber die
Unterschiede nicht allzusehr ins Gewicht fallen, wenn sie auch in der Tat
bestehen und keineswegs verwischt werden dürfen. Aber der Blick auf die
Unterschiede darf das übergreifende Gemeinsame nicht verdunkeln oder

gar aus dem Blickfeld verdrängen.

2. Christus als Haupt: Ursache der kirchlichen Ämter

Die einleitende Bezugnahme auf den göttlichen Exemplarismus will
kein apriorisches Argument sein für die Behauptung, in Christus seien

alle Ämter der Kirche urbildlich zusammengefaßt. Ganz unabhängig von
dieser platonischen Vorstellung vom Urbilde der Dinge in Gott, war
Thomas vom paulinischen Gedanken von Christus als dem Haupte stärk-
stens beeinflußt. Diese Lehre von Christus dem Haupte der Kirche
besagt nach seiner Deutung unter anderem auch, in Christus, dem Haupte
der Kirche, seien Gaben und Gnaden jeglicher Art vor aller Zuwendung
und Mitteilung an Menschen vorgegeben: «Was die Vollkommenheit der
Gnade Christi betrifft, so hatte Christus alle Gnade zu eigen. Er ist auch



172 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

die Kraftquelle, aus der sich alle Gnade in die Kirche ergießt» 3. Mit
diesen Worten «alle Gnade» ist nicht nur die sogenannte heiligmachende
Gnade gemeint, die dem Heile des Einzelmenschen unmittelbar
zugeordnete Gnade, die schon Beginn des ewigen Lebens ist, sondern auch
die «äußeren Gaben», die der Lehrvermittlung, der Leitung der Gemeinde
und dem Sakramentenvollzug dienen, also anderen zugute kommen, auch

dann, wenn der Träger die heiligmachende Gnade nicht besitzt. Das

sagen ausdrücklich die folgenden Worte: «Nun strömt uns die innere
Gnade einzig und allein von Christus zu, dessen Menschheit aus ihrer
Verbindung mit der Gottheit die Kraft zur Rechtfertigung hat. Die
äußere Führung der Kirche dagegen, kann auch anderen zukommen,
und in diesem Sinne können auch andere 'Haupt der Kirche' genannt
werden. Zwischen ihnen und Christus besteht jedoch ein doppelter
Unterschied: Erstens ist Christus das Haupt aller, die zur Kirche gehören an
allen Orten und zu allen Zeiten und für jeden Zustand. Andere Menschen

dagegen sind es nur für einen bestimmten Ort - man denke an die
Bischöfe der einzelnen Kirchen - oder nur für eine bestimmte Zeit oder

für einen bestimmten Zustand, der Papst als Haupt der Gesamtkirche
für die Zeit seiner Regierung oder für einen bestimmten Zustand, nämlich

den Pilgerstand. Zweitens ist Christus aus eigener Kraft und
Machtvollkommenheit das Haupt der Kirche, alle anderen sind nur seine

Stellvertreter» 4.

Wie die Namen «Hirte», «Grundpfeiler der Kirche» gewiß im
Vollsinne nur Christus zukommen, so ist es auch mit dem Namen «Haupt».
Doch können diese Namen auch untergeordnete Gewalten bedeuten. Was
Thomas hier von Christus dem Haupte und den anderen von ihm
abgeleiteten «Autoritäten» sagt, deckt sich im Wesen inhaltlich mit der

Aussage, Christus sei das Urbild aller kirchlichen Ämter. Man könnte wohl
noch unterscheidend sagen: In Suppl 40,4 zu 3 sei ausdrücklicher von
Christus als der Vorbildursache die Rede, während in der Lehre vom
Haupte auch die Vorstellung der Wirkursache mitausgesprochen und das

Enthaltensein der Ämter in Christus nicht übergangen sei. Welcher

Gesichtspunkt aber auch hier und dort besonders betont sein möge, dies

ist gewiß: Die Verwurzelung aller Gnaden und Gaben, auch der Amtsgaben

und Vollmachten innerhalb der Kirche in Christus ist überall
gemeint. Es ist erfreulich, daß man diese alte Lehre neuerdings bei Ver-

3 III 8,1.
4 III 8,6; vgl. ad 1.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 173

suchen, ein biblisches Priesterbild zu zeichnen, ausdrücklicher hervorhebt.

Man erkennt wieder, daß alle Autorität an Jesus Christus gebunden
und nicht auf sich selbst gestellt ist.

«In den Ämtern der Kirche macht sich Christus, der die Fülle in
sich vereinigt, in besonderer Weise innerhalb der Kirche gegenwärtig.
Er kann aufgrund dieses besonderen Gegenwärtigseins in ihnen und
durch sie zur Erfüllung seines Heilswerkes handeln; nur weil er ihnen
Anteil gibt an seiner Sendung und seinem Vollamte, können sie an der

Verwirklichung seines Heilsplanes und der Fortführung seines Werkes
mitwirken 5. »

3. Christus als Sponsus
und die Amtsträger als Sponsi Ecclesiae

Das Bild von Christus dem Sponsus Ecclesiae und dem Bischof als

dem Bräutigam der Kirche ist uns schon im Grundtext begegnet 6. Wie
Christus durch die Bestellung der Apostel die Fundamente der Kirche
legt und dafür sorgt, daß ihre Fortdauer durch seine Stellvertreter
gewährleistet wird, indem er sie geistigerweise zeugend in seinen Dienst
nimmt, so ist es Aufgabe der Bischöfe, jeder Generation neue geistige
Väter durch Handauflegung zu schenken, den Fortbestand der
geistlichen Gnadenvermittler zu sichern. An anderer Stelle verweist Thomas
auf die biblische Quelle dieses Bildes und gibt ihm eine umfassendere

Deutung: «Bräutigam der Kirche im eigentlichen Sinne ist Christus, von
dem es heißt (Joh.3,29): 'Bräutigam ist, wer die Braut hat'. Denn er

zeugt seiner Kirche in seinem eigenen Namen Söhne. Andere aber, die

auch 'Bräutigam' genannt werden, sind Diener dieses Bräutigams [Christus],

indem sie äußerlich mitwirken an der Zeugung geistlicher Söhne,
die sie aber nicht für sich, sondern für Christus zeugen. Diese Diener
werden 'Bräutigam' genannt, insofern sie die Stelle des Bräutigams
[Christus] vertreten. Darum wird der Papst, der Ihn in der ganzen
Kirche vertritt, Bräutigam der ganzen Kirche genannt. Der Bischof
heißt der 'Bräutigam' seiner Diözese, der Priester der seiner Pfarrei.
Daraus folgt aber nicht, daß es in der Kirche eine Mehrzahl von Bräutigamen

gibt. Denn die Priester sind in ihren Dienstleistungen Mitarbeiter
des Bischofs, welcher der vorzügliche Bräutigam ist, die Bischöfe sind
Mitarbeiter des Papstes, der Papst Mitarbeiter Christi. Darum werden

5 Lehrschreiben der deutschen Bischöfe über das priesterliche Amt. Trier 1969, 43.
6 Vgl. Anm. 1.



174 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

Christus, Papst, Bischof und Priester als ein einziger Bräutigam
betrachtet» 7.

Hier wird wie im Eingangstext wieder mit aller Deutlichkeit die

Christusbezogenheit aller kirchlicher Amtsträger betont. Doch liegen die
Akzente anders. War dort Christus als Urbild, ins Blickfeld gerückt, so

liegt hier der Ton auf der wirkursächlichen Mitteilung dieser Ämter. Ihre
Träger werden von dem je höheren geistigerweise gezeugt. Aber alle
haben diese Zeugungskraft von Christus, alle sind nur Stellvertreter des

Herrn, sie sind es so sehr, daß alle zusammengenommen nur ein einziger
Sponsus Ecclesiae sind, sie sind Werkzeuge, äußere Mitarbeiter Christi,
während die innere, wirksame Zeugungskraft auf Christus zurückgeht.
Alle können Christus nur ihren Dienst anbieten, und der Herr nimmt
sie in Anspruch, ohne aber auf sie angewiesen zu sein. Alle Wirkungen,
die er durch ihre Vermittlung erreicht, könnte er kraft seines Amtes

grundsätzlich unmittelbar erzielen. Über den Bischof ist der Priester
verbunden mit dem Papst und mit Christus. Das eigentlich einigende Band
aber ist ausschließlich Christus. Er verleiht die geistige Zeugungskraft,
er stellt sein Sponsussem in allen anderen, dem Papst, dem Bischof und
dem Priester, abbildlich dar.

4. Sakramentaler Charakter
als Teilhabe am Priestertum Christi

Die Christusbezogenheit jedes Gläubigen, vorzüglich aber des

Priesters, kommt auch in der Lehre vom sakramentalen Charakter zur
Sprache und findet hier ihren nachdrücklichsten Ausdruck: «Das
sakramentale Mal ist eine Teilnahme am Priestertum Christi in seinen Gläu-

7 «Sponsus Ecclesiae proprie loquendo Christus est, de quo dicitur (Joh 3,29) :

'Qui habet sponsam, sponsus est'. — Ipse enim de Ecclesia suo nomine filios generat.
Alii autem, qui sponsi dicuntur, sunt ministri sponsi, exterius coopérantes ad gene-
rationem spiritualium filiorum, quos tarnen non sibi sed Christo générant. Qui
quidem ministri intantum sponsi dicuntur, inquantum vicem veri sponsi obtinent.
Et ideo Papa, qui optinet eius vicem in tota Ecclesia, universalis Ecclesiae sponsus
dicitur. Episcopus autem suae diocesis, presbyter autem suae parochiae. Non
tarnen propter hoc sequitur, quod sint plures sponsi unius Ecclesiae; quia sacer-
dotes suo ministerio cooperantur Episcopo tamquam principali et similiter Epis-
copi Papae et ipse Papa Christo. Unde Christus, Papa, Episcopus et sacerdos non
computantur nisi unus sponsus Ecclesiae» (Opusculum Contra Impugnantes Dei
cultum [= CI] n. 158; die Nummern bei Zitaten aus den Opuscula beziehen sich
auf die Ausgabe der Opuscula Theologica in der Ed. Marietti, 2 vols., Turin 1954).
Vgl. ferner III 82,1 ad 4; Suppl 38,1 ad 5.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 175

bigen, so daß, wie Christus die volle Gestalt des geistlichen Priestertums
innehat, seine Gläubigen ihm darin gleichgestaltet werden, daß sie

teilnehmen an seiner geistlichen Gewalt hinsichtlich der Sakramente und
dessen, was zu Gottes Dienst gehört : die Gewalt seines Priestertums
verhält sich zum sakramentalen Mal wie das Volle und Ganzwirkliche zu
einer bloßen Teilnahme daran» 8. «Es ist ein Mal, das die Gläubigen
Christi von den Knechten des Teufels unterscheidet, entweder in
Hinordnung auf das ewige Leben oder in Hinordnung auf den Kult der

gegenwärtigen Kirche» 9. Der Grund für die Notwendigkeit eines solchen

Christuszeichens, einer solchen Teilhabe und Gleichgestaltung, ist dieser :

«Der ganze Dienst der christlichen Religion ist vom Priestertum Christi
hergeleitet. Und so ist es offenbar, daß das sakramentale Mal in besonderer
Weise das Mal Christi ist, dessen Priestertum die Gläubigen gleichgestaltet

werden entsprechend den sakramentalen Malen, die nichts anderes

sind als bestimmte, von Christus selbst hergeleitete Arten der Teilnahme

am Priestertum Christi» 10.

Kraft dieser Christusähnlichkeit, dieser Gleichgestaltung und
Geeintheit mit Christus, vollzieht er das Sakrament der Eucharistie in
Persona Christi u, vertritt kraft dieser Vollmacht die Stelle Christi12.
Der Bischof erhält darüber hinaus noch die Vollmacht, in der Person

Christi auf den mystischen Leib (nicht nur auf den eucharistischen)
einzuwirken, nicht aber der einfache Priester, jedenfalls nicht durch seine

Weihe, obwohl er sie haben könnte im Auftrage des Bischofs 13
; darum

ist der Bischof der Anführer der ganzen hierarchischen Ordnung (prin-
ceps totius ecclesiastici ordinis) u. Er stellt die Vollform des priesterlichen
Dienstes dar. Mit ihm ist der Priester verbunden und zwar, so wird hier
betont, ist es eine Verbundenheit durch Abhängigkeit. Alle dem Priester

möglichen Dienstleistungen, sei es am mystischen, sei es am eucharistischen

Leibe Christi, sind ihm ausschließlich durch Vermittlung und
Übertragung durch den Bischof ermöglicht.

8 III 63,5 c.; vgl. 82,1 ad 1.
9 III 63,3 ad 3.

10 III 63,3 c.; vgl. 82,1 ad 1.
11 III 82,1.
12 III 82,7 ad 3.
13 III 82,1 ad 4.
14 Ebd.; vgl. III 82,7.8.



176 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

5. Minister Christi

Wie wenig die mittelalterliche Theologie den «Priester»

verselbständigt oder isoliert betrachtet, wie sehr sie ihn an Gott und besonders

häufig an Christus bindet, springt geradezu in die Augen, wenn man die

Wendungen untersucht, mit denen sie im sakramentalen Bereich den

«Spender» der Sakramente benennt. Anstatt des lange gebräuchlichen
Wortes «Spender», das noch keinen Bezug zu einer übergeordneten
Ursache mitausdrückt, benutzt Thomas fast ausschließlich eine Benennung,

die von sich aus jeden Gedanken an eine Verselbständigung
ausschließt und auf andere, übergeordnete Personen hinweist. Er spricht
durchweg vom minister, vom «Diener», wo es um den «Spender» geht.
Dieser ist damit gekennzeichnet als einer, der im Auftrag eines «anderen»

handelt, in dessen Kraft er wirkt. Wer ist dieser «andere»? Da es in der

Spendung der Sakramente um die Mitteilung des göttlichen Lebens geht,
um Teilhabe am Leben des Dreifaltigen Gottes, um Hineingenommenwerden

in das personale Leben Gottes, um «Gnade», so ist schon zu
erwarten, daß der «Spender» der Sakramente Diener Gottes sein muß,
Stellvertreter dessen, der es allein besitzt und auch allein mitteilen kann ls.

Der Spender ist darum vicarius Dei 16.

Doch benutzt Thomas diese Formulierung selten. Unmittelbarer ist
der Spender der Sakramente ein Diener Christi, er ist auf Christus als

seinen Herrn bezogen. Aber diese Weise des Dienerseins wird noch in
vielfacher Weise näher bestimmt, es wird in Worten und Bildern
dargestellt, die immer wieder neue Gesichtspunkte dieses Zurückbezogen-
seins auf Christus zum Ausdruck bringen. Da ist zunächst die werkzeugliche

Eigenart seines Dienerseins zu beachten: «Eadem est quodammodo
ratio ministri et instrumenti»17. Die Herstellung des Werkzeugs muß
ein anderer leisten, kein Ding kann sich selbst zum Werkzeug machen.
Es ist aber auch noch in seiner Tätigkeit von seinem Beweger abhängig
und vermag ohne dessen aktuellen Einfluß nichts zu bewirken. Nun ist
freilich der Spender der Sakramente ein instrumentum animatum 18, das

eine bestimmte Eigentätigkeit besonderer Art entfalten kann, die aber
ihrerseits von der es beauftragenden und leitenden Ursache in Dienst

15 Vgl. II-II 112.
16 III 64,2 ad 3; 64,6.7.
17 III 64,5 c.
18 III 64,8 ad 1.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 177

genommen wird. Die Kraft der Hauptursache ist im Werkzeug wirksam19.

Wie man zu der Lehre vom Spender der Sakramente als werkzeuglicher
Ursache auch stehen mag, eines ist klar: Sie verdeutlicht die «Bindung»
des Sakramentenspenders an Christus mit größter Eindringlichkeit. Die

Möglichkeit, überhaupt Diener Christi zu sein, leitet sich ab von Christus

20, im dienstlichen Tun vertritt der Spender Christus 21, was er tut,
geschieht nicht in eigener Person, sondern in persona Christi 22, durch
eine bleibende Kraft wird er Christus gleichgestaltet23. Diese seine neue
«Gestalt» weist in ihrem Gehalt und ihrem Ursprung auf die Urgestalt,
auf Christus hin, er ist ein Abbild Christi 24, eine Darstellung Christi25.
Damit ist auf ein Urbild hingewiesen, ohne das es kein Abbild geben
kann. Christus ist bei allem priesterlichen Tun der Hauptwirkende 26.

Christus und sein dienendes Werkzeug, das in seinem Auftrag und in
seiner Kraft wirksam wird, stellen ein einziges Ministerium dar 27.

Das kirchliche Amt erscheint also bei Thomas unter fünffachem

Gesichtspunkt auf Christus konzentriert. Es hat in Christus sein Urbild,
in dem die in der Kirche auf viele Personen und Träger verteilten Ämter
in geschlossener Einheit zusammengefaßt sind. In Christus dem Haupt,
das die Gnaden- und Gabenfülle besitzt, haben alle Funktionen und
Befähigungen ihre Wirkursache und Quelle. Alle Amtsträger haben Anteil

an der geistigen Zeugungsfunktion Christi als des Sponsus Ecclesiae

und dürfen darum in Analogie zu Ihm den Namen Sponsus Ecclesiae

tragen. Das kultisch-sakramentale Amt vor allem ist nichts anderes als

Teilnahme am Hohenpriestertum Christi, der Amtsträger ist in besonderer

Weise, noch anders als der einfache, getaufte Christ, mit dem priesterlichen

Mal, dem Charakter gezeichnet, er ist der Charakter Christi. Und
schließlich ist er Diener und Werkzeug Christi. Was immer er tut, er
vollzieht seine Amtshandlungen in persona Christi, als dessen Stellvertreter
je und je in der ihm verliehenen Kraft Christi.

Ein von Christus isoliertes Amt kann es also nicht geben. Alle Ämter
sind ihrerseits durch ihre Konzentration auf Christus untereinander ver-

19 III 67,6 ad 1; 82,5 ad 2; 83,1.
20 «... derivator a Christo» (Suppl 19,2 ad 1).
21 «... vices gerens Christi» (III 67,6; 83,1).
22 III 68,6; 82,5 c. ad 3.7.
23 «... conformatur Christo» (III 64,6.9 ad 3; Suppl 19,2 ad 1).
24 «... imago Christi» (III 83,1).
25 «... repraesentatio Christi» (III 67,6).
26 «... principaliter agens» (III 67,6 ad 2; 64,4.5; 82,5).
2' III 67,6 ad 1.

12



178 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

knüpft2S. Es gibt nur christologische Ämter, besser nach Thomas :

ministériel,.in steter Abhängigkeit von Christus. Wo ein Teilamt ausgeübt
wird, wird im Grunde Christi Kraft gegenwärtig, und seine Urvollmacht
kommt zum Zuge. In diesem Sinne kann es keine «Demokratisierung»
der kirchlichen Ämter geben.

II. UNTERSCHIEDLICHE ABBILDLICHKEIT UND TEILNAHME

AN DEN MANNIGFACHEN ÄMTERN CHRISTI

Unter der Voraussetzung, daß alle verschiedenen Ämter innerhalb
der Kirche teilhaben am Vollamte Christi und in dieser Zentrierung auf
Christus hin geeint sind, so stellt sich doch auch die Frage nach dem die
Ämter im einzelnen unterscheidenden Merkmal und den sie unterscheidenden

Aufgaben. Man kann die Frage auch so stellen: Worin stellt der
Priester im Unterschied zum Bischof das Urbild Christus dar, worin sind
beide je und je Abbild Christi, was die kirchlichen Ämter angeht (die

Ungleichheit in der heiligmachenden Gnade lassen wir außer Betracht)
Das führt wieder zu der noch weiter zurückliegenden Frage: Welche
Dienste, welche «Ämter» hat Christus im irdischen Leben ausgeübt und
wie sind sie auf Bischof und Priester verteilt

In unserem Eingangstext nennt Thomas zwei solcher Dienste, die

Christus im Auftrag des Vaters für alle kommenden Diener der Kirche
urbildlich ausübte und die alles Tun Christi, insofern er Urbild und
Stifter der kirchlichen Ämter ist, umfassen. Christus hat persönlich
bestimmte Heilshandlungen im Auftrag und Dienst des Vaters

vollzogen ; im einzelnen dürfen wir im Sinne von Thomas ergänzend sagen :

Er hat das Abendmahl gefeiert, er hat die Frohbotschaft in Wort und

Beispiel und durch Taten verkündet; darüber hinaus hat er andere

Menschen, die Apostel, berufen und herangebildet und ihnen Vollmachten
übergeben und so die Kirche gegründet. Beides hat er urbildlich getan
und er hat in verschieden gearteter Mitteilung sich selbst unterschiedlich

in denen, die er an seiner Vollmacht teilnehmen lassen wollte, abbildlich

dargestellt29.
1. Der einfache Priester ist Christi Abbild hinsichtlich all dessen,

was er an Diensten persönlich vollzog, ohne dabei andere mithineinzu-

28 III 82.
29 Suppl 40,4 ad 3.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 179

beziehen. Er hat z. B. selbst allein ohne Mithilfe der Tischteilnehmer
beim Abendmahl das eucharistische Opfer vollbracht, er hat durch Wort
und Beispiel die Frohbotschaft verkündet. In der den Priestern über-

gebenen Vollmacht, das gleiche tun zu können, ist gleichsam ein Abbild
des die Eucharistie feiernden und die Frohbotschaft verkündenden
Christus in den Priester hineingezeichnet. So stellt sich Christus im
Priester abbildlich dar, macht sich in ihm gegenwärtig.

2. Der Bischof ist kraft seiner Priesterweihe zunächst in gleicher
Weise ein Abbild Christi wie der einfache Priester und übt auch die

gleichen Dienste als Teilhaber an dieser priesterlichen Vollmacht Christi
abbildlich aus. Darüber hinaus aber stellt er Christus noch in anderer
Weise dar, insofern der Bischof, Christus in besonderer Weise
gleichgestaltet, an dessen Vollmacht, den Fortbestand, der kirchlichen Ämter
zu gewährleisten, teilhat. Ihm ist die Obsorge für die Erhaltung der von
Christus gelegten Fundamente der Kirche aufgetragen. Wie Christus
Menschen und Dinge (Apostel und Sakramente) in Dienst nahm und so

die Weise der Gottesverehrung festlegte, so wählt auch der Bischof nach
dem Urbilde, das Christus ist, Mitarbeiter aus, weiht und bevollmächtigt
sie, damit sie mit ihm und mit der letztlich von Christus stammenden

Kraft, die ihnen der Bischof vermittelt, die Weise der Gottesverehrung
und den Heilsdienst am Menschen für alle Zukunft sichern. Diese Macht
der Wahl und der Bevollmächtigung besitzt der einfache Priester nicht.
Christus, das Urbild und der Urheber aller kirchlichen Ämter, schafft
sich also im Bischof ein umfassenderes und gefüllteres Abbild seiner

selbst, als des Inhabers der Fülle aller Ämter. Er stellt sich im Bischof
vollkommener dar als im einfachen Priester. Man kann darüber hinaus
noch einen anderen Gedanken des hl. Thomas beifügen und sagen, die

Abbildlichkeit Christi sei im Bischof auch darum ausdrücklicher,
ausgeprägter, weil er kraft seines Amtes zur Ausübung der ihm verliehenen
christusähnlichen Vollmacht an sich auf Lebenszeit, d. h. unwiderruflich

der Fortführung des Werkes Christi dienen muß, so wie Christus
sein Leben bis in den Tod hinein dem Dienste des Vaters und dem Heile
der Menschen widmete.

3. Über den Unterschied, der obwaltet zwischen dem Bischof und
dem Seelsorgepriester äußert sich Thomas noch in anderen Zusammenhängen

und zwar grundsätzlich, ohne dabei immer auf die einzelnen, den

beiden Amtsträgern je zukommenden Funktionen, einzugehen. Es ist
die bekannte Lehre von der je verschiedenen Zuordnung des Bischofs
und des Priesters zum wahren und zum mystischen Leibe Christi. In bezug



180 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

auf den wahren, den eucharistischen Leib Christi unterscheiden sich die
beiden Vollmachten, die des Bischofs und des Priesters, nicht. Beide
besitzen die Konsekrationsgewalt, und diese ist ihnen aufgrund des in
der Weihe erhaltenen Charakters eigen 30. Für den nichtbischöflichen
Priester ist diese, soweit sie im Ordo verliehen wurde, die vorrangige
(principalis). So sehr ist sie ihm kraft der Weihe durch den Bischof

eigen, daß es zu ihrer gültigen Betätigung keiner weiteren Bevollmächtigung

des Bischofs mehr bedarf. Er kann sie immer und überall gültig
und wirkkräftig ausüben. Auch ein Konsekrationsverbot des Bischofswürde

die Ausübung nicht der eigentlichen Wirkung, nämlich der
Gegenwärtigsetzung des eucharistischen Christus, berauben.

Die Vollmacht über den mystischen Leib Christi hingegen ist eine

abgeleitete [secundaria), und dies in einem doppelten Sinne: Einmal wird
im Priester normalerweise für die Ausübung der Vollmacht über den

mystischen Leib die durch den Bischof vermittelte Konsekrationsgewalt
vorausgesetzt, und zweitens bedarf er zu ihrer Ausübung noch der
Einweisung durch den Bischof in einen Seelsorgsbezirk, ihm muß die cura
animarum, die Betätigungsvollmacht am mystischen Leibe noch eigens

übertragen werden; andernfalls ist die öffentliche Verkündigung des

Wortes Gottes und die Spendung der Sakramente unerlaubt und, was
das Bußsakrament angeht, ungültig.

Anders verhält es sich mit dem Bischof. Die Bischofsweihe als solche

ist ja nicht der Vergegenwärtigung des wahren, eucharistischen Leibes

Christi zugeordnet, sondern sie ist primär ausgerichtet auf den mystischen
Leih Christi. «Episcopus accipit potestatem ut agat in persona Christi

super corpus Christi mysticum id est super Ecclesiam» 31. Der Bischof

empfängt Vollmacht, um in Christi Stellvertretung am mystischen Leibe

Christi, d. h. an der Kirche, tätig zu sein. Sie wird ihm für immer gegeben,
sie ist, wenn auch nach Thomas in keinem besonderen Charakter gründend,

doch unzerstörbar und ist nicht unmittelbar auf Gott selbst,
sondern auf den mystischen Leib, die Menschen, das Volk Gottes ausgerichtet

32. Ja, der Bischof wird durch sie für die Hirtensorge geweiht33. Diese

cura animarum wird offenbar im weiten Sinne genommen. Sie umfaßt

30 Suppl 36,2 ad 1.
31 III 82,1 ad 4.
32 Suppl 38,2 ad 2; 39,2.
33 «Episcopus consecratur ad ipsam curam animarum propter perpetuam

obligationem, qua se ad pastoralem curam obligat» (Opusculum De perfectione
vitae spiritualis [= PVS] n. 712).



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 181

die Leitungsgewalt34, d. h., der Bischof wird geradezu mit hl. Öl gesalbt
als ein Mann, der vorrangig Leitungsgewalt hat oder Leitungsdienste ausübt

in der Kirche 35. Seine Gewalt ist damit eine gleichsam königliche,
womit nicht Herrschaft, sondern ordnender Dienst gemeint ist. Er bleibt
wie jeder andere ein minister, ein Diener Christi36, wie auch alle seine

Ämter als Dienstleistungen aufzufassen sind 37. Daraus ergeben sich
besondere Verpflichtungen für den Bischof. Weil er nichts als Diener seiner

Herde ist, muß er (ex officio) sein Leben für die ihm Anvertrauten
hingeben 38. Ex officio muß er die Heilsgüter seinen Nächsten mitteilen 39.

Er steht stellvertretend als Mittler zwischen Gott und den Menschen.

Gott bringt er die Gebete des Volkes dar. Er tritt Gott vertretend
(personam Dei gerit) und in dessen Macht vor das Volk und vollzieht den

Dienst der Vermittlung der heiligen Schriften, des guten Beispiels und der
Sakramente 40. Zu all dem verpflichtet er sich kraft seiner Ordination ähnlich

wie die Religiösen sich dem Leben der Vollkommenheit widmen.

Angesichts dieser Forderungen wird unübersehbar deutlich, daß

sich der biblische Gedanke vom Hirten, der sein Leben hingeben muß
für seine Schafe und damit ihr Knecht und Diener ist, auch, wenigstens
in der großen Theologie, in einer hochfeudalistischen Zeit der fürstlichen
Bischöfe durchgehalten hat und ebenso eindringlich, ja eindringlicher,
vorgetragen wurde als es in unserer nachkonziliaren Zeit geschieht. Der
fürstliche Bischof muß sein Leben hingeben für seine Schafe!

Wenn die Bischofsweihe als solche so ausdrücklich und vorrangig
dem mystischen Leibe Christi, der Kirche, dem Volke Gottes, zugeordnet
ist41, so ist es verständlich, wenn Thomas von ihr, die selber ihr Urbild
und ihren Urheber in Christus hat, alle andere Vollmacht über diesen

mystischen Leib herleitet, so daß es einer bischöflichen Übertragung (com-

missio) bedarf, um sie gültig bzw. erlaubterweise ausüben zu können.
Die Pfarrer (curati) üben gewisse Dienste aus unter der Leitung und in
Kraft der vom Bischof erhaltenen Vollmacht42. Ihr Verhältnis zum

34 A. a. O., n. 713.
35 «In Regno Ecclesiae Episcopus ungitur tamquam principaliter habens

curae regimen» (a. a. O., n. 713).
36 Suppl 40,4 ad 3; CI n. 281).
37 CI n. 281.
38 PVS n. 654; 656.
39 A. a. O., n. 655.
40 Ebd.
41 Vgl. Quodl III 17 (q. 6 a. 3) ad 5.
42 PVS n. 713.



182 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

Bischof ist in dieser Beziehung dem Verhältnis des Beamten zu seinem

König ähnlich 43. Die Übernahme eines Amtes als solche aus den Händen
des Bischofs verpflichtet sie aber nicht wie den Bischof, sich auf Lebenszeit

der Seelsorge am Volke Gottes zu widmen. Sie können in einen Orden

eintreten oder auch nach Belieben das Seelsorgeamt aufgeben. Sie sind

nur Coadjutores (Helfer) des Bischofs44. Ihre Vollmacht über den mystischen

Leib gründet nicht unmittelbar in ihrem Ordo, sondern in einem

ihnen übertragenen officium curae 4S. Nur ein Teilgebiet der Seelsorge

wird ihnen zugewiesen 46, in dem sie, immer in Abhängigkeit vom
Bischof, ganz bestimmte Dienste übernehmen und ausüben 47. Diese

Abhängigkeit vom Hauptseelsorger ihrer Diözese ist auch der Grund dafür,
daß es für dieses Amt keiner Weihe (wie beim Bischof), sondern nur
einer Einweisung in das Amt bedarf 4S. Auch hier wieder der Vergleich
mit dem gesalbten König und dem beauftragten Statthalter! Weil sie

sich nicht auf Lebenszeit kraft einer Weihe dem Dienste am mystischen
Leibe verpflichten und ihnen das pastorale Amt nicht in der Fülle und

vorrangig zukommt und sie sich nur auf Zeit verpflichten, sind sie nicht
im Stande der Vollkommenheit, sondern üben einen Dienst aus, der wohl
Akte der Vollkommenheit verlangt 49, was nicht ausschließt, daß sie ein

vollkommeneres Leben führen können als Bischöfe und Ordensleute, die

ihrem Beruf nicht voll entsprechen 50. Thomas nennt diese Dienste ad-

ministrationes, subministrationes, particularia officia.

III. DAS AMT DER WORTVERKÜNDIGUNG UND SEIN VORRANG

Christus, so hörten wir im grundlegenden Text51, war exemplar
omnium officiorum ecclesiasticorum ; der Diener der Kirche quantum ad

aliquid gerit typum Christi: Christus das Urbild, der Diener der Kirche

43 Quodl III 17 (q. 6 a. 3) ad 5.
44 Ebd.
45 II-II 184,8 ad 4.
46 Ebd.
47 II-II 184,6 ad 2.
48 Ebd.
49 Ebd.
50 Quodl III 17 (q. 6 a. 3) ad 6; II-II 183,3.
51 Vgl. Anm. 2. - Zum folgenden vgl. M. Peüchmadrd, Mission canonique et

prédication. Rech. Théol. anc. med. 30 (1963) 122-144; 251-276; L. Hödl, Das
scholastische Verständnis von Kirchenamt und Kirchengewalt unter dem frühen
Einfluß der aristotelischen Philosophie. Scholastik 36 (1961) 1-22.



Ort und Bewertung der WortVerkündigung bei Thomas von Aquin 183

ein Abbild Christi hinsichtlich des einen oder anderen kirchlichen Dienstes.

Die Frage bleibt noch zu beantworten: Gibt es unter den officia
ecclesiastica selbst wieder eine Vorrangigkeit, gibt es in der cura animarum
ein Amt und einen Dienst, dem gleichsam der Primat zukommt, derart,
daß in seiner Ausübung eine vorzügliche Nähe zum Urbild Christus
erreicht wird? Wenn ja, ist es das im engeren Sinne sazerdotale, das

kultisch-sakramentale Amt, oder vielleicht das Amt der Verkündigung?

7. Der Bischof

Thomas ist ganz eindeutig in seiner Antwort : «Beide Aufträge, nämlich

zu lehren und zu taufen, hat Christus den Aposteln gegeben. Ihre
Stellvertreter sind die Bischöfe, und zwar auf verschiedene Weise. Denn
den Auftrag zu lehren gab ihnen Christus, damit sie ihn seihst in eigener

Tätigkeit ausübten als ihr vorzüglichstes Amt. Den Auftrag zu taufen aber

übergab er den Aposteln in dem Sinne, daß sie ihn durch andere
ausführen sollten» 52. Die Bischofsweihe gibt ja, was die Taufspendung und
den Vollzug des eucharistischen Opfers angeht, keine neue Vollmacht
über die in der Priesterweihe empfangene hinaus, sie ordnet vielmehr
den Träger dem mystischen Leibe zu. Was immer ihm in dieser Beziehung

an Aufgaben zukommen sollte, den Vorrang hat das Verkündigungsamt

in dem Sinne, die Schrift nicht nur vorzutragen oder die Elemente
des christlichen Glaubens darzubieten, sondern als Auslegung der Schrift
(docere) 53. Hier ist das Verkündigungsamt wohl nicht im Vollsinne
genommen, d. h., es schließt hier nicht die anderen priesterlichen und
bischöflichen Funktionen mit ein (das sazerdotale Tun, die
Leitungstätigkeit), sondern es ist nur der Dienst am Wort, das Predigtamt in
seinen verschiedenen Ausgestaltungen gemeint. Es wird gesagt, der
Bischof sei zu allererst Lehrer, Bote, Missionar, Apostel, und zwar denkt
Thomas an eine lehrmäßige Predigt54. Andere Weisen des docere können
auch von Laien, Paten, Eltern und Frauen ausgeführt werden 55.

52 «Unumquodque officium scilicet docendi et baptizandi, Dominus apostolis
iniunxit, quorum vicem gerunt episcopi, aliter tarnen et aliter. Nam officium docendi
commisit eis Christus, ut ipsi per se illud exercerent, tamquam principalissimum.
Officium autem baptizandi commisit apostolis ut per alios exercendum» (III 67,2
ad 1).

53 III 67,11 ad 1.
54 Ebd. (docere exponere S. Scripturam).
55 III 67,3.4.7.8.



184 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

Mit dieser Aussage interpretiert Thomas, wenn er es auch an dieser

Stelle nicht ausdrücklich sagt, die eindeutige Lehre des Apostels (1 Tim
4,2-5; 4,16; 6,20): Seinen Mitarbeitern Timotheus und Titus übergibt
er als wichtigsten Auftrag die Verkündigung der Frohbotschaft. Dieser

Bewertung der WortVerkündigung entspricht die Bemerkung des hl. Thomas

zu Mk 1,38: «Unter allen kirchlichen Betätigungen nimmt die

Betätigung derer den höchsten Rang ein, die das Wort Gottes verkünden» 56.

Wenn also die cura animarum das alles umgreifende Amt des Bischofs
ist und wenn dazu Leitungsamt, Priesteramt und Verkündigungsamt
gehören, dann ist nach obigen Worten das Verkündigungsamt unter
diesen Dienstleistungen das vorrangigste 57.

Eine tiefere Begründung für diese Aussage als die folgende kann es

nicht geben, wenn anders das Beispiel Christi und der an ihn vom Vater
her ergangene Auftrag der Maßstab für alles kirchliche und priesterliche
Tun ist. Christus, so fährt Thomas fort, bezeugt selbst, dazu sei er
gekommen, um die Frohhotschaft zu bringen (Mk 1,38). Darum ist die

Verkündigung des Wortes, diese Fortführung der Sendung Christi auch die

eigentliche und vorzüglichste Tätigkeit des Bischofs, nicht aber die

Verwaltung oder gar kirchenpolitisches Tun. Darum reichen auch die höchsten

und oft sehr erstrebten kirchlichen Verwaltungsämter nicht heran

an die Würde der Wortverkündigung, und wer im kirchlichen Räume mit
ihr betraut ist und sie ausübt, der erst ist im eigentlichen und Vollsinne
Mitarbeiter des Bischofs: «Magis cooperantur praelatis ad evangelium
praedicandum ex quorum iniunctione evangelim praedicatur, quam illi,
qui in aliis ministeriis eis obsequuntur» 58. Wenn das officium docendi

das officium principalissimum des Bischofs ist, wenn er vor allem auf
dieses officium hin geweiht ist, wenn jede fruchtbare Arbeit in der cura
animarum die Kenntnis der Glaubenswahrheit voraussetzt, dann haben
die Verkünder der Frohhotschaft, die Prediger, die größte Nähe zur
Hauptaufgabe des Bischofs und damit auch zur Sendung Christi. Sie sind wie
Architekten, die nicht mit Händen arbeiten, sondern durch Planung und
Weisung den Bau des Hauses ermöglichen. Mögen alle kirchlichen Ämter
und Verwaltungsgremien dem mystischen Leibe, dem Heile des Gottes-

56 «Inter omnes occnpationes ecclesiasticas dignior est occupatio eorum, qui
verbum Dei annuntiant» (CI n. 284).

57 Leitungsgewalt curae regimen: PVS n. 713; Priesteramt potestas in
corpus Christi verum: Suppl 36,2 ad 1; Verkündigungsamt officium docendi:

III 67,2 ad 1.
58 CI n. 281.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 185

Volkes dienen und auf dieses Heil ausgerichtet sein, die unmittelbare
WortVerkündigung ist grundlegender und ermöglicht erst eine sinnvolle

Ausübung aller anderen Dienstleistungen und «Ehrenstellungen» innerhalb

der Kirche. Sie kommt dem Apostolat Christi am nächsten. Damit
sind die anderen kirchlichen Ämter keineswegs abgewertet, aber Thomas
verweist sie doch an den ihnen gebührenden zweitrangigen Ort. Auch
nach Thomas ist der Bischof nicht vornehmlich der Mann der Sakramente

und noch weniger der Verwaltung, wenn es auch wahr ist, daß

er allein das Sakrament der Priesterweihe spenden und so den
Fortbestand der Kirche sichern kann und auch er kraft seiner Priesterweihe
dem Kulte zugeordnet ist. Aber beide Sakramente würden ja ohne

Glaube und Glaubensverkündigung fruchtlos bleiben. Es bleibt also
dabei: Das Amt der Wortverkündigung ist das officium principalissimum des

Bischofs und der Kirche, es ist urbildlich in Christus vorgegeben und muß
abbildlich als erstes, vorzüglichstes, als wichtigstes in der Kirche verwirklicht

werden. Wir können den Eingangstext so ergänzen: «Christus fuit
exemplar officii praedicationis et episcopus praedicando typum gerit
Christi. »

2. Der Weltpriester, der Pfarrpriester und das Verkündigungsamt

Wie jeder Dienst am mystischen Leibe Christi Teilhabe ist am Amt
des Bischofs und seiner Beauftragung bedarf (commissio), so auch die

Teilhabe am officium praedicationis, dem officium principalissimum des

Bischofs. Wie die Verkündigung die allerwichtigste und vorrangige
Betätigung des Bischofs ist, so auch die Wortverkündigung, welcher der

Seelsorgspriester obliegt. Wenn er auch nach Thomas kraft seines Ordo,
der Priesterweihe, unmittelbar der Gegenwärtigsetzung des wahren eucha-

ristischen Leibes Christi und der Sakramentenspendung zugeordnet ist
und diese Betätigungen einen großen Teil seiner Zeit beanspruchen, so

ist er doch als coadjutor des Bischofs ähnlich und in Abhängigkeit von
ihm der Verkündigung verpflichtet.

Er muß sich demgemäß ein seinem Auftrag entsprechendes Wissen

aneignen. Was Thomas vom alttestamentlichen Priester lehrt, gilt in
erhöhtem Maße vom Priester des Neuen Bundes: «Die Kenntnis des

Gesetzes ist so eng mit dem Amt des Priesters verbunden, daß unter der

Betrauung mit dem Amt zugleich auch die Verpflichtung zur Kenntnis des

Gesetzes zu verstehen ist. Darum brauchten hinsichtlich der Unterweisung



186 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

der Priester keine besonderen Anordnungen gegeben zu werden » 59. Der
Priester des Neuen Bundes muß nicht nur eine Kenntnis des sittlichen
Verhaltens vermitteln, sondern auch Tauf- und Sakramentenunterweisung

geben. Den Umfang des Wissens, das der Pfarrpriester sich aneignen
und an die Gläubigen weiterleiten muß, bestimmt Thomas ziemlich genau
und grenzt es klar ab gegen andere Weisen der Wortverkündigung : «Es

gibt vielerlei Unterweisung. Eine um zum Glauben zu bekehren. Diese

weist Dionysius dem Bischof zu. Sie kann aber auch jedem Prediger,
ja sogar jedem Gläubigen zustehen. Eine zweite Unterweisung ist die,
in der man über die Grundlagen des Glaubens unterrichtet wird und wie

man sich beim Empfang der Sakramente verhalten soll. Diese kommt
in zweiter Linie den Dienern (niederen Weihestufen) zu, an erster Stelle

jedoch den Priestern. Drittens gibt es die Unterweisung im christlichen
Lebenswandel. Sie ist Sache der Paten. An vierter Stelle steht die
Unterweisung über die tieferen Glaubensgeheimnisse und die Vollkommenheit
des christlichen Lebens. Diese gehört zum Amt der Bischöfe 60.

Ausdrücklich heißt es bezüglich der TaufUnterweisung: «Die Taufe ist das

Sakrament des Glaubens. Denn sie ist ein Bekenntnis christlichen Glaubens.

Damit aber einer den Glauben annehmen kann, muß er über diesen

Glauben unterrichtet werden. Rom 10,14: 'Wie sollen sie an den glauben,

von dem sie nicht gehört haben? Wie sollen sie aber hören, wenn keiner

predigt?' Daher geht der Taufunterricht passend der Taufe voraus. Weshalb

auch der Herr, als er seinen Jüngern zu taufen gebot, vor der Taufe
die Belehrung nennt: 'Gehet also hin und lehret alle Völker und taufet
sie' (Mt 28,19)» 61. So notwendig wie die Taufe ist diese Weise der
Verkündigung: «Aus dem gleichen Grunde sind sie zu unterweisen, aus dem
sie getauft werden müssen» 62. Wie ohne Taufe, so kann auch ohne den

Glauben und damit ohne die Verkündigung die Gnade nicht erlangt
werden: «Die Taufe bringt in der Seele zwei Wirkungen hervor. Das
sakramentale Mal und die Gnade. In zweifacher Weise ist deshalb etwas

zur Taufe notwendig. Einmal so, daß ohne die Taufe die Gnade nicht
erlangt werden kann, welche die letzte Wirkung der Taufe ist. In dieser

Weise ist der rechte Glaube (und die Verkündigung des Glaubens) zur
Taufe notwendig» 63. Über das zur Verkündigung notwendige Wissen gibt

» II-II 16,2 ad 4.
60 III 71,4 ad 3. Vgl. auch Anm. 54.
61 III 71,1 c.
62 A. a. O., ad 1.
63 III 68,8 c.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 187

Thomas einen Grundsatz von solcher Weite an, daß er für alle Zeiten

Gültigkeit besitzt: «Jeder Akt des Menschen muß, soll er recht geordnet
sein, von der Vernunft geleitet werden. Dazu also, daß der Mensch das

mit dem Ordo gegebene Amt ausübe, ist er verpflichtet, das Wissen zu
besitzen, das zur rechten Ausübung des Ordo erforderlich ist. Darum
wird von dem Weihekandidaten nicht die Gesamtkenntnis der Schrift
verlangt, sondern mehr oder weniger je nach dem größeren oder geringeren

Umfang seines Amtsbereiches. Diejenigen also, die der Seelsorge
vorstehen, müssen eine entsprechende Kenntnis der Glaubens- und Sittenlehre

haben, für andere genügt es, sich die Kenntnisse anzueignen, die

für die Ausübung ihrer Weihe erforderlich sind» 64. Auch der folgende
Maßstab für das Wissen des Seelsorgers dürfte für alle Zeiten Gültigkeit
behalten: «Sie brauchen nicht alle schwierigen theologischen Fragen
lösen zu können. Es genügt ein Wissen, mit dessen Hilfe sie die Gläubigen
zu einem christlichen Leben führen können, d. h., es genügen jene
Wahrheiten, die zum Heile gläubig angenommen werden müssen und jene
Gebote, die der Christ erfüllen muß, um das Heil zu erlangen» 65. Auch
«müssen sie im allgemeinen von der Glaubwürdigkeit von Glaubens- und
Sittenwahrheiten das wissen, was zum heilsnotwendigen Glauben und zu
entsprechendem sittlichen Verhalten erforderlich ist, und dazu braucht
es kein allzu großes theologisches Wissen»66. «Die Priester höherer
Weihestufen hingegen, nämlich die Bischöfe, müssen dazu noch größere

Schwierigkeiten lösen können, und hier gibt es wieder Grade, je nach
dem Umfang des Amtsbereiches und der je und je gestellten Aufgaben» 67.

Diese Aussagen über das Verkündigungsamt des Bischofs und Seel-

sorgspriesters sind gewiß spärlich, aber sie betonen doch so entschieden
den Primat der Verkündigung gegenüber allem anderen kirchlichen Tun,
dem kultisch sakramentalen und dem verwaltenden, daß die Behauptung
sachlich unrichtig ist (wenigstens soweit es Thomas angeht), die
mittelalterlichen Theologen hätten theoretisch das Verkündigungsamt
verkannt, ihm nicht den gebührenden Platz im Ganzen der kirchlichen
Aufgaben zugewiesen. Das Gegenteil ist wahr. Ganz ausdrücklich wird der

Verkündigung der Vorrang zugewiesen, die WortVerkündigung ist die

vornehmste Aufgabe der höchsten Amtsträger der Kirche und die
wichtigste auch der Mitarbeiter der Bischöfe, kein anderes Amt kann frucht-

64 Suppl 36,2 c.
65 Suppl 36,2 ad 1 ; vgl. ad 2 ad 3.
66 A. a. O., ad 2.
67 A. a. O., ad 1.



188 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

bar ausgeübt werden ohne eine intensive Wortverkündigung. Freilich
hatte Thomas im Sakramententraktat nur wenig Gelegenheit, sich
eingehend mit dieser Aufgabe zu beschäftigen. Hier galt es ja, Funktionen
der Amtsträger an den von Christus gestifteten Kultformen aufzuzeigen.
Unter diesem formellen Gesichtspunkt wird in der Sakramentenlehre

vom kirchlichen Amte gesprochen, die priesterliche Tätigkeit wird aber

nicht eingeengt auf den Kult.

3. Der Ordenspriester und das Predigtamt

Die Ordenspriester haben mit den Bischöfen und Seelsorgspriestern
das eine gemeinsam: Sie besitzen kraft der Weihe die Vollmacht über
den wahren, eucharistischen Leib Christi. Diese Vollmacht können sie

nach Empfang der Weihe ausüben. Was den gültigen Vollzug der Eucharistie

angeht, sind sie weiterhin von keiner kirchlichen Gewalt mehr
abhängig, sie unterstehen hier nur der Macht Gottes 68.

Hinsichtlich der Gewalt über den mystischen Leib Christi ist die

Lage eine andere. Es fehlt ihnen natürlich die bischöfliche Amtsgewalt
über das Volk Gottes, welche nur durch die Bischofsweihe unmittelbar
verliehen wird. Sie besitzen als Ordenspriester auch keinen ihnen
zugewiesenen Seelsorgsbezirk. Es ist ihnen nicht wie dem Pfarrklerus ein

Amt zur Ausübung von Tätigkeiten übertragen worden, die speziell auf
den mystischen Leib Christi ausgerichtet wären. Wie können sie nun
teilhaben am bischöflichen Amt, insofern es dem Aufbau des Reiches

Christi dient, dem Wachsen des mystischen Leibes, was vor allem ermöglicht

es ihnen, Helfer des Bischofs in der Ausübung des Predigtamtes zu
sein, des wichtigsten und vorzüglichsten Amtes des Nachfolgers der

Apostel? Wie können sie Abbild des von Gott gesandten Verkünders der
Frohbotschaft werden? Verträgt sich ihr Stand als Religiösen überhaupt
mit den vielfältigen Aufgaben und Verpflichtungen der Seelsorge?

Thomas antwortet: «Diese beiden Dinge vertragen sich nicht
miteinander, daß einer die ordentliche Sorge für kirchliche Ämter hat und

zugleich die Mönchsregel beobachtet. Damit wird aber nicht
ausgeschlossen, daß die Mönche und Ordensleute zuweilen im Auftrage der

Bischöfe, welche die ordentliche Seelsorge innehaben, mit kirchlichen
Angelegenheiten betraut werden. Vor allem gilt das, wenn es sich um

68 Suppl 40,4; CI n. 163.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 189

Orden handelt, die gerade dazu, gegründet wurden»69. Hier geht es

Thomas darum, den Mönchen und anderen Religiösen grundsätzlich den

Zugang zur Seelsorge und zur Mithilfe an bischöflichen Aufgaben offen

zu halten. Selbst der Mönch, mit dessen Lebensform sich ordentliche
Seelsorge tatsächlich nicht verträgt, kann doch, wenn die Bedürfnisse der

Kirche das erfordern, sich für Dienste anbieten oder zu solchen

herangezogen werden. Das gilt in erhöhtem Maße für die neuen Orden, die
sich gerade diese Mithilfe zum Ziel gesetzt und schon eine diesem Ziele

angepaßte Ordensregel angenommen haben. Immer aber ist die Voraussetzung

für solche Seelsorgstätigkeiten die besondere Betrauung von Seiten

der zuständigen, der ordentlichen geistlichen Vorgesetzten, der Kirchen
und Ordensoberen. Commissio ist der technische Ausdruck für diese

Zuweisung von Seelsorgsarbeiten von Seiten des Bischofs an den
Ordenspriester; nur durch ihn kann er dazu ermächtigt werden und selbstverständlich

auch durch den Papst.
Das also ist die Lage der Ordenspriester: Kraft der Priesterweihe

sind sie wie alle anderen Geweihten der Gegenwärtigsetzung des eucha-
ristischen Leibes Christi zugeordnet. Diese Vollmacht dürfen sie ohne
besondere Beauftragung ausüben. Einer darüber hinausgehenden
Vollmacht aber bedürfen sie, wenn sie sich der Seelsorge widmen wollen.
Diese kann ihnen erteilt werden durch Einweisung in eine Pfarrei oder
durch ganz besondere Betrauung mit gewissen Seelsorgsarbeiten 70.

Mit dem Verkündigungsamt aber hat es nach Thomas eine andere,
eine besondere Bewandtnis; dieses Amt ist loslösbar von allen anderen

Seelsorgsdiensten, von Betätigungen und Verpflichtungen, es ist ein von
den anderen abtrennbares Amt, insofern es auf nichts anderes ausgerichtet
ist als auf die Wortverkündigung (nicht also auf die Sakramentenspen-
dung und andere kultisch-sakramentale Handlungen). « Officium praedica-
tionis non ordinatur ad aliud quam ad praedicandnm»71. Das ist von
weittragender Bedeutung. Wenn immer z. B. der Bischof oder der Papst
einem Ordenspriester dies Amt der WortVerkündigung überträgt, wenn
er ihn nicht mit anderen Seelsorgsarbeiten belasten will, ihn also
«freistellt», damit es ihm in seinem officium principalissimum helfe, dann
darf er aufgrund eben dieser Betrauung dieses Amt ohne Behinderung
ausüben. Es bedarf keiner hinzukommenden Erlaubnis des Bischofs oder
der Pfarrgeistlichkeit. Wäre es anders, so würde sich das Privileg el¬

's9 II-II 187,1.
70 CI n. 163.
71 Ebd.



190 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

übrigen 72. Aber sofort scheint Thomas diese sehr weitgehende Vollmacht
wieder einzuschränken. Nicht eigentlich ein Amt, sondern nur die
Ausübung von Amtstätigkeiten wird dem Ordensmann zugestanden, immer
bleibt er in der Ausübung vom Verleiher der Vollmacht, also einer
«fremden» Vollmacht abhängig, er hilft ihm für bestimmte Zeit 73. Aber
er hat doch Anteil an der Autorität dessen, der ihm das Predigen
erlaubte und ihn dafür bestellte 74.

4. Schultheologie und Verkündigung:
Doctrina scholastica - Doctrina praedicationis

Ganz kurz soll hier noch der Sinn des Wortpaares (es kommt in dieser

Verbindung nur einmal bei Thomas vor) doctrina scholastica und doctrina

praedicationis gedeutet werden. In diesem Zusammenhang ist es

lehrreich, auf die Terminologie zu achten, die klar auf den Unterschied
hinweist, der zwischen dem schulmäßigen Vortrag, der Vorlesung über die

Offenbarungslehre, und deren eigentlicher Verkündigung besteht. Es

gibt eine doctrina scholastica und eine doctrina praedicationis.
«... doctrina scholastica, cui praelati non multum intendunt» 75. Es

wird hier nur das Faktum behauptet, daß die Prälaten (Bischöfe) sich

um diese Weise der Darbietung der Heilswahrheit nicht viel kümmern,
d. h. wohl, sie üben sie in der Regel nicht aus. Es wird nicht gesagt, sie

gehöre in keiner Weise zu ihrem Amte. Das Bischofsamt steht ja über
dem des Universitätslehrers [Magister), das dieser in der Schule ausübt,
und mit dem Bischof ist eine gewisse Lehrtätigkeit oder ein Lehramt
verbunden 76. Eigentlicher Träger aber dieser doctrina scholastica ist ein

besonderer Stand, des collegium der magistri und doctores, der
Universitätslehrer (16; 17; 68), mit eigenen Rechten, Pflichten und Gebräuchen.

Ihr Amt ist das officium docendi (16; 17), officium magisterii (39), es ist
kein sacer ordo (40) wie der Presbyterat und in diesem Sinne kein officium
ecclesiasticum (16; 17), sondern es ist ein collegium, ein officium scholas-

ticum (60), Collegium studii generalis (68); mit den Studenten bilden die

72 Ebd.
73 CI n. 133.
74 CI n. 138; 139.
75 CI n. 32.
76 CI n. 25: «Simul etiam habent doctrinam adiunctam». - Im folgenden

beziehen sich die eingeklammerten Zahlen im Text auf die Nummern von CI in der
Marietti-Ausgabe.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 191

magistri und doctores eine societas studii (69). Ihr Beruf ist nicht eigentliche

Predigttätigkeit, die Wortverkündigung. Diese societas der magistri
und Studenten nehmen wie der einfache Christ die articuli fidei gläubig
an, sie hören auf den sich offenbarenden Gott, sie glauben alles, was er

von sich selbst und anderen Wirklichkeiten offenbart, sie bewegen sich

in liebendem Glauben auf ihn und entnehmen wie der schlichte Gläubige
diesen articuli fidei die Richtsätze für ihr Leben.

Aber sie belassen es nicht bei der gläubigen Hinnahme und Übergabe

an Gott. Die articuli fidei haben für sie noch eine andere Bedeutung.
Sie erheben diese Urglaubenswahrheiten zunächst einmal aus der Heiligen
Schrift. Das ist notwendig. Denn «die Glaubenswahrheit ist in der Heiligen
Schrift nur zerstreut enthalten und in mannigfachen Ausdrucksweisen
und in manchen Dingen nur dunkel, dergestalt, daß, um die Glaubenswahrheit

aus der Heiligen Schrift herauszulösen, lange Bemühung und
Übung erforderlich ist. Dazu können aber nicht alle gelangen, denen die

Kenntnis von Glaubenswahrheiten vonnöten ist ; denn die meisten
Menschen haben, durch anderwärtige Beschäftigungen in Anspruch genommen,

keine Muße zum Studium. So wurde es notwendig, daß aus den

Sätzen der Schrift etwas Greifbares zusammenfassend gesammelt wurde,

um es allen zum Glauben vorzulegen. Das ist aber nicht zur Schrift
hinzugetan, sondern ihr vielmehr entnommen» 11. Damit ist auf einen
Teilbereich der Exegese hingewiesen, den weder der einfache Gläubige noch
der schlichte Landpfarrer bearbeiten kann, er ist Aufgabe der

Fachtheologen, der magistri und doctores. Darüber hinaus bemüht sich die

doctrina scholastica, aus den articuli fidei Ausgangspunkte (principia) für
neue Erkenntnisse zu machen; indem sie auf diese Weise um ein
vertieftes Verständnis der Glaubenswahrheiten ringt, und zwar unter
Anwendung von Mühen und Zeit78, erschließt sie aus ihnen andere Wahrheiten

79. Zu diesem Zwecke stellt sie die menschliche Vernunft in ihren
Dienst. Die Prinzipien selbst begründen sie nicht, wohl können sie sie

erläutern 80. Kraft ihrer Prinzipien, der articuli fidei, ist sie imstande,
andere Aussagen auf ihren Wahrheitsgehalt zu prüfen 81. Die Entfaltung
des Glaubens geht großenteils auf dieses Bemühen der Theologen zu-

77 II-II 1,9 ad 1.
78 Vgl. I 1,6 c. und ad 3.
79 11,8 c.
80 I 1,8 c. und ad 1.
81 I 1,6 ad 1.



192 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

rück 82. Sie setzen sich mit Irrlehren auseinander 83 (8). So kommt auch
ihre «Forschung» der ganzen Kirche zugute (26). Ihre Kontroversen und
ihr gemeinsames Arbeiten fördert die Erkenntnis der Wahrheit (26; 53;
54) 84. Das gilt auch für das gemeinsame Studium der Studenten (53).
Man kann also wohl schon von einer Art Teamarbeit sprechen. Auch die

schriftstellerische Tätigkeit gehört in den Berufsbereich des Magisters:
scribendo et docendo (55) dienen sie der manifestatio fidei, der Aufhellung,
der Entbergung der Wahrheit (10). Weil die Ordensleute die besten

Bibliotheken zur Verfügung haben, sind auch sie die geeignetesten
Lehrer (27). Für die Kirche sind sie die militia spiritualis und verteidigen
die Kirche mit geistlichen Waffen gegen ihre Feinde (55; 24). Hörer
sind die scholares (16), studentes (53), die dem Studium obliegen (17; 21);
auch sie bilden ein collegium, eine societas discendi (55). Ihr officium ist
ein officium discifilinae, d. h., sie haben die dargebotene Lehre, die doc-

trina, entgegenzunehmen 85. Der Ort dieser Lehrdarbietung ist die schola

(25), der Vorlesungsraum.
Die doctrina praedicationis, die Verkündigung der Glaubenslehre,

«ad praelatos pertinet» (32. 105. 107. 108. 117. 133. 137). Träger sind:
ex officio proprio der Bischof. Es ist sein officium principalissimum. Um
es überall ausüben zu können, hat er seine Helfer coadjutores, adjutores

(89), cooperatores (147), opitulatores (139), die sacerdotes (79; 86), pres-
byteri (82; 85. 88), curati (158), pastores (138). Außer diesen Helfern, die

ihren Verkündigungsauftrag unmittelbar durch Einweisung ins Pfarramt
erhalten, gibt es noch die praedicatores, «qui per diversa loca discurrunt»
(49). Deren aller Aufgabe ist es, annuntiare verbum Dei (70. 122), exhor-

tari, exstirpare vitia (70), proponere, quae ad salutem pertinent (113; 118;

121); «dant spem et consolationem» (126), «augent meritum» (156). Die

Gläubigen nehmen die articuli fidei durch Vermittlung der Verkündigung
entgegen, sie stimmen dem Zeugnis Gottes und seinen Wahrheiten zu.
Ohne Lehrdarbietung durch den Verkünder oder Gott selbst können sie

überhaupt keinen Glaubensakt setzen 85. Das aber ist zum Heile not-

82 3 d. 25: 2,2 qla. 1 ad 5.
83 CI n. 24. Die Zahlen im Text beziehen sich wieder auf CI.
84 «... in commune bonum totius Ecclesiae redundet; Quanto autem doc-

tores magis multiplicantur, tanto utilitas communis, quae ex doctrina provenit,
magis crescit, quia uni manifestatur quod alteri nondum notum est» (CI n. 26).

85 Vgl. I 84,3 ad 3 ; III 9,4 ad 1.
86 «Non potest habitus infusus fidei in actum exire nisi fides determinetur vel

a Deo per revelationem vel ab homine per doctrinam» (3 d. 23: 3,2 ad 4; vgl. d. 25 :

2,1 qla. 4 ad 1).



Ort und Bewertung der WortVerkündigung bei Thomas von Aquin 193

wendig 87, «quia fides intentionem dirigit in omnibus actibus aliarum
virtutum 88. »

Maßstab für den Umfang des Verkündigungsinhaltes ist nicht die
Fülle des theologischen Wissens des Verkünders, sondern das Heil der

ihm Anvertrauten. Damit ist grundsätzlich eine Grenze gezogen zwischen

dem, was er seinem Wissen gemäß verkünden könnte und dem, was er
im Hinblick auf das Heil des schlichten Christen verkünden soll.

Heilsnotwendig aber ist alles, ohne das der Mensch sich seinem Heilsgut, Gott
selbst, nicht wirksam zuwenden kann 89. Denn mit dem Glauben an
diese Grundwirklichkeiten wird das Fundament des ganzen christlichen
Lebens gelegt und damit nimmt es seinen Anfang 90. Wo der schlichte
Christ ohne äußere Gefährdungen lebt, wird es genügen, diese

Grundwahrheiten anzunehmen: Gottes Dasein, die Trinität, die Menschwerdung,

Leiden, Tod und Auferstehung des Gottessohnes 91. Drohen dem
Glauben Gefahren, so muß das Volk genauer unterrichtet werden über
die Grundwahrheiten, damit nicht der Glaube des schlichten Menschen

durch die Häretiker verdorben werde 92. Auch hier haben wir wieder
einen für alle Zeiten und Situationen gültigen Maßstab, ohne daß
kasuistische Einzelbestimmungen gegeben werden. Konkrete
Ausführungsbestimmungen hat die verantwortliche Kirchenleitung je und je neu zu
erlassen. Hörer der doctrina praedicationis sind: populus (CI 70; 113),

grex (138), parochiales (101), fideles (113; 121), plebs (133; 146; 147; 160),

pecus (148), pauperes (162), animae (127). Der Ort der WortVerkündigung
ist die parochia (79; 82; 83).

Mit alledem ist wohl umschrieben, was man heute kerygmatische

Verkündigung zu nennen pflegt. Nach Thomas hatten die Prediger nicht
Schulmethoden auf die Kanzel zu bringen; sie informieren nicht nur,
sie stellen Forderungen, rufen zur Nachfolge Christi auf, wecken die

Hoffnung auf die Verheißungen, mahnen zu guten Werken, nehmen den

Kampf auf gegen Laster und Sünde, wecken die Liebe, die allein
Verdienst begründet und mehrt. Sie tun das alles als Bevollmächtigte Christi,
der Kirche, und als Mitarbeiter ihres Bischofs, dessen officium principa-
lissimum die Wortverkündigung ist.

87 3 d. 25: 2,1 qla. 1 sol.
88 A. a. O., qla. 2 sol.
89 Ebd.
90 Ver 14,2 ad 1.
91 Ver 14,2 c.
92 II-II 1,9 ad 2.

13



194 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

IV. DIE BESONDERE BEDEUTUNG UND BEWERTUNG

DES AMTES DER WORTVERKÜNDIGUNG

Wir haben den Ort, die WortVerkündigung im Gesamt der

kirchlichen Ämter kennengelernt und gesehen, wer seine Träger sind.
Es ist dem Bischof von amtswegen von seiner Weihe und aufgrund seiner

Weihe aufgetragen und es bleibt mit ihm verbunden; der Seelsorgs-

priester aus dem Weltklerus übt es aus im Auftrag und in Abhängigkeit
von seinem Bischof im räumlich beschränkten Bereich und nach Maßgabe

der Bedürfnisse seiner Gemeinde, dem Ordenspriester kann es in
der Art anvertraut werden wie dem Weltpriester, indem er eine feste

Pfarrei übernimmt mit allen anderen damit verbundenen Aufgaben. Er
kann aber auch einen eigenen ausschließlich der Wortverkündigung dienenden

Auftrag erhalten vom ordentlichen Träger der Verkündigungspflicht,
vom Papst oder dem Bischof.

Wenn wir nun weiter nach der Bewertung dieser Tätigkeit fragen,
so sind wir, was Thomas angeht, vor allem, ja fast ausschließlich,
angewiesen auf seine Opuscula, in denen er sich ausdrücklich mit dem Predigtamt

befaßt, insofern es nicht mit anderen Seelsorgspflichten verbunden
ist. Dabei wird noch einmal deutlich, wie wenig er die Tätigkeit der
kirchlichen Amtsträger auf kultisch-sakrale Funktionen einengt und wie
hoch er die Wortverkündigung, auch wenn sie losgelöst von anderen
Ämtern ist, einschätzt.

Anlaß zu dieser besonderen Bewertung waren die Angriffe, denen

sich die neuen Orden, vor allem sein eigener, und noch einmal er persönlich,

ausgesetzt sahen von Seiten des Weltklerus und der Professoren der
Pariser Fakultät. Diese bekämpften nicht nur die akademische
Lehrtätigkeit dieser apostolischen Gemeinschaften, sondern versuchten
jegliche ihrer apostolischen Tätigkeiten als biblisch und kirchlich
unberechtigt zu unterbinden. Den gegen diese Gegner gerichteten
Kampfschriften des hl. Thomas verdanken wir eine Anzahl wenig bekannter
aber bedeutsamer Aussagen bezüglich der Aufgaben der WortVerkündigung.

Ehe wir ins einzelne gehen, müssen wir uns noch einmal an die drei

Grundaussagen erinnern, in deren Licht die folgenden Texte erst in ihrer
Bedeutung ermessen werden können. Wir hörten: das officium docendi

{exponere S. Scripturam), das sich an alle, auch anspruchsvollere Hörer
wendet, ist das Officium principalissimum des Bischofs und Teilhabers



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 195

an dem vorzüglichen Sendungsauftrag Christi, den er vom Vater empfing

93. Unter allen kirchlichen Betätigungen ist die WortVerkündigung
die wichtigste (dignior) und vorzüglichere 94. In vorzüglicherer Weise als

die Vollzieher anderer Amtsgewalten sind die Wortverkünder Mitarbeiter
der Bischöfe 95.

7. Die Möglichkeit eines eigenen «ordo» praedicatorum

Von einem Theologen, der dieser WortVerkündigung eine so hohe

Bedeutung beimißt, ist es nicht allzu erstaunlich zu hören, daß er der
Kirche eine Vohmacht zuspricht, die ihr bis dahin wohl kaum zuerkannt
worden ist. «Etsi duo ordines tantum essent instituti a Domino, qui
possent praedicare propria auctoritate, posset tarnen Ecclesia tertium
Ordinem statuere praedicatorum, qui propria auctoritate praedicarent et

praecipue Papa, qui habet plenitudinem potestatis in Ecclesia 96. » Die
Kirche, vor allem der Papst, so sagt Thomas, könnte einen Ordo gründen,
der dann in eigener, freilich ihm übertragenen Autorität, die
Predigttätigkeit ausüben würde. Dieser Satz ist eine Antwort auf den Einwand
des Gegners, die bibhsche Offenbarung kenne nur zwei ordines, den Pres-

byterat und Diakonat, denen auch gemäß der Überlieferung der Kirche
die WortVerkündigung als eine mit dem Amte der Weihe (Bischof), dem

officium (Pfarrer) verbundene Aufgabe zukam, die darum nur sie propria
auctoritate ausüben können. Thomas antwortet also: So wahr dies auch
sein mag, daß die Bibel nur diese beiden Ämter kennt, so kann das kein
Hindernis für die Kirche sein, dazu noch einen anderen ordo von Predigern

zu gründen, die kraft vom Papst zu eigen erhaltener Autorität die
Frohe Botschaft zu verkünden haben. Daß aber gegen die Gründung
eines solchen ordo nichts Durchschlagendes geltend gemacht werden

könne, schließt er aus der geschichtlichen Tatsache, daß eben diese

Kirche im Laufe der Geschichte verschiedenen Bedürfnissen
entgegenkommend aus dem Presbyterat und Diakonat noch die niederen Weihestufen

entfaltet, also bestimmte ordines kraft eigener Vollmacht eingesetzt

habe.

Zu beachten ist die Bedeutung des Wortes ordo in diesem Zusammenhang.

Zunächst würden wir wohl geneigt sein, das Wort zu verstehen im

93 III 67,2 ad 1.
94 CI n. 284.
95 CI n. 281.
96 CI n. 139.



196 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

Sinne von «Orden» als religiöser Gemeinschaft und in dem Terminus
ordo praedicatorum eine Anspielung auf den Orden sehen, dem Thomas
selbst angehörte, nicht aber darunter ein Gebilde erkennen, das mit den

ordines sacri auf gleicher Ebene steht, mit den Weihestufen also. Aber
der Zusammenhang fordert eine andere Deutung. Thomas will sagen:
Die Kirche könnte, wie sie die niederen Weihestufen, die ordines minores,

aus den höheren, den ordines majores entwickelte, kraft ihrer Vollgewalt
auch das Predigtamt zu einem weiteren ordo sacer, zu einer neuen Weihestufe

erheben und es nicht dabei belassen, einer von ihr approbierten
Gemeinschaft von Priestern je und je die Wortverkündigung zu
übertragen, wie sie es tatsächlich in der Bestätigung der Bettelorden getan
hat. Die Glieder dieses ordo praedicatorum brauchten dann ebensowenig
Priester zu sein oder zu werden, wie damals viele niederen Kleriker keine
höheren Weihen empfingen und wie es heute wieder bis zum Diakonat
hinauf der Fall ist. Dieser selbständige ordo würde dann, weil seine

Aufgabe dem officium principalissimum der Bischöfe am nächsten steht,
einen Vorrang haben vor den anderen niederen Weihestufen. Er brauchte
dem Corpus Christi verum nicht primär zugeordnet zu sein, sondern, wie
das bischöfliche Amt, dem Corpus Christi mysticum, dem Volke Gottes;
der Verkünder wäre dann weiter der wichtigste Mitarbeiter des Bischofs;
er sollte auch nicht belastet sein mit anderen seelsorglichen Arbeiten.
Denn das «officium praedicationis non ordinatur ad aliud quam ad prae-
dicandum» 97. Unterscheiden würde sich dieser ordo vom ordo des

Episkopates, weil seine Aufgaben beschränkt sind auf die Predigttätigkeit und
die Leitungsgewalt nicht mitbeinhaltete; vom ordo des Presbyterats,
weil dieser nur sekundär dem mystischen Leibe zugeordnet ist, primär
aber dem wahren eucharistischen Leibe Christi. Wenn es einen eigenen

Weihegrad des Lektors, des Vorlesers der Heiligen Schrift gab und gibt,
warum sollte es nicht auch einen Weihegrad des Auslegers der Schrift
geben können, wenn die Bedürfnisse der Kirche das einmal erfordern
sollten? Die Kirche brauchte nur von ihrer Vollgewalt Gebrauch zu
machen, um so die Wortverkündigung, auch wenn sie nicht vom Priester

vorgenommen wird, aufzuwerten. Tatsächlich hat die Kirche bisher nur
Priestergemeinschaften diese Teilhabe am Verkündigungsamt des

Bischofs gegeben, also nicht als eigene Weihe. Es ist ein officium geblieben
und nicht zu einem ordo, einer Weihestufe, geworden. Dieses officium ist
vielen Ordenspriestern auch so übertragen worden, daß es von anderen

97 CI n. 162.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 197

seelsorglichen Belastungen befreit wurde, aber konkret bleibt es institutionell

mit dem Presbyterat verknüpft. Daß es dafür Angemessenheits-
gründe gaben kann, soll nicht geleugnet werden, aber sie könnten sich

in gewissen kirchengeschichtlichen Situationen als unhaltbar erweisen.

Es könnte einmal die Einführung dieser Weihestufe des «Ordo» Praedica-

torum wieder sich als notwendig erweisen. Aber darüber hat der Träger
der kirchlichen Vollmacht zu entscheiden.

2. Notwendigkeit
und Angemessenheit eines «ordo» praedicatorum

Steht einmal grundsätzlich fest, daß die Kirche und in ihr vor allem
der Papst die Vollmacht besitzt, ein solches officium praedicationis, ein

eigenes Verkündigungsamt zu stiften, wie immer es konkret auch realisiert

werden sollte, ob als ordo sacer oder als einfaches officium, so kann
die weitere Frage gestellt werden: Ist es etwa nicht nur höchst
angemessen, sondern von den Bedürfnissen der Kirche gefordert, dieses Amt
gegen alle Einwände und ihm feindlichen Strömungen innerhalb der
Kirche einzusetzen? Wer diese Notwendigkeit bejaht, fällt zugleich damit
ein Urteil über die Bedeutung des Verkündigungsamtes im Vergleich zu
dem officium sacerdotale im engeren Sinne, das dem sakramentel-kulti-
schen Tun zugeordnet ist. Er weist diesem Verkündigungsamt seinen in
der Kirche ihm gebührenden Platz, gleichberechtigt neben den anderen
Ämtern der Kirche.

a) Für die Notwendigkeit eines eigenen Verkündigungsamtes spricht
sich Thomas ganz klar aus und zwar im Hinblick auf die damaligen
Zustände im Seelsorgebereich in Stadt und Land. Er spricht wohl aus

eigener Erfahrung und Beobachtung, die er in den Zentren der Christenheit,

in Rom, Paris, Köln und Neapel und auf seinen langen Reisen

sammeln konnte, wenn er die konkreten Anlässe aufzählt, welche die

Gründung apostolischer Orden rechtfertigen, denen vor allem die Predigt
als Aufgabe gestellt ist und die nicht an einen Seelsorgsbezirk gebunden
sind. Besonders die Predigttätigkeit muß sehr im Argen gelegen haben,
und um die Befähigung der offiziellen Verkünder in den Gemeinden kann
es nicht zum Besten gestanden haben, wenn er sich so sehr um die

Erneuerung und Aufbesserung dieses Amtes bemüht.
Die Stiftung eines Verkündigimgsamtes, die Zulassung der Ordenspriester

zur Predigttätigkeit, ist nicht nur höchst angemessen, sie ist



198 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

notwendig. Die Begründung ist für die damaligen Pfarrer nicht gerade
schmeichelhaft: «Hanc necessitatem etiam ostendit imperitia multorum
sacerdotum, qui in aliquibus partibus adeo ignorantes inveniuntur ut nec
etiam latinum sciant» (CI n. 121). Die Unkenntnis des Lateinischen
macht sie nicht nur unfähig, sich das Yerkündigungswissen anzueignen,
da ja eine landessprachiiche theologische Literatur schwerlich erreichbar

war; nicht einmal das officium sacerdotale im engeren Sinne, die euchari-
stische Feier und die Spendung der Sakramente konnten sie mit
Verständnis ausüben. Noch weniger waren sie in der Schrift bewandert:
«Paucissimi etiam inveniuntur qui sacram Scripturam didicerint» (121).

Der nüchterne Theologe wird hier kaum übertrieben haben. Seine

Sorge um das Heil der Seelen läßt ihn darum die Voraussetzungen für
die so notwendige Wortverkündigung, eine solide Schriftkenntnis betonen:
«Der Verkünder des Wortes Gottes muß in der Heiligen Schrift bewandert

sein. Und so ist es ganz offenbar, daß das Heil der Seelen großen
Schaden erleiden würde, wollte man dem Pfarrklerus die Wortverkündigung

überlassen» (121). Übrigens auch im Hinblick auf die Beichttätigkeit

brauchen die Pfarrer Hilfe, denn auch auf diesem Gebiete ist ihre
Unwissenheit nicht geringer: «In confessionibus audiendis non minor
nécessitas apparet propter ignorantiam multorum sacerdotum, quae peri-
culosissima est in confessionibus audiendis» (122). - Aber andererseits

berechtigen Wissen und Heiligkeit an sich noch nicht zur öffentlichen

Wortverkündigung: «Nullus quantumcumque scientiae magnae vel

quantumcumque sanctitatis, nisi missus a Deo vel praelato praedicare
potest. Praedicatio autem et exhortatio et doctrina, si sit publica respi-
ciens totam Ecclesiam et cura publica Ecclesiae comissa est praelatis.
Et ideo nullus debet aliquid exercere, quod requirat auctoritatem pu-
blicam nisi praelati» 98.

Die Verkündigung ist so wichtig, daß man bei Mangel an Priestern
und Überlastung des Klerus nach außerordentlichen Wegen suchen muß,
sie sicher zu stellen, eben die Gründung der Orden, die das officium
praedicationis übernehmen und sich diese apostolische Tätigkeit zum
Ziele setzen: «Eandem necessitatem ostendit multitudo plebis, quae in-
terdum uni sacerdoti gubernanda commititur, qui si toto tempore vitae
nihil aliud ageret vix omnium confessiones diligenter audire posset»
(123) ". Übrigens könnten ohne besondere Wortverkünder wichtige Auf-

58 Quodl XII 28 (q. 18 a. 1) c.
99 Vgl. II-II 188,4 ad 5.

a



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 199

gaben im Reiche Gottes, im mystischen Leibe Christi, überhaupt nicht
durchgeführt werden und sie hätten bei der damaligen Haltung und
Belastung des Weltklerus gar nicht übernommen werden können. Thomas
nennt als solche Aufgaben die Bekehrung der Heiden, die Bemühung
um die Irrlehrer und die Vertiefung des Glaubenslebens bei den Christen

(131. 139. 145: Mission, Kontroverstheologie und Heiden-Mission).
Aber die Wortverkündigung erfreut sich bei Thomas nicht nur darum

einer so hohen Wertschätzung, weil sie der Sendung Christi und der

Apostel erst ihre Wirkung sichert (125) 10°, sondern die Verkündigungstätigkeit

dient auch in hohem Maße der Gewährleistung der von Christus

eingesetzten Weise der Gottesverehrung, zu der Opfer und Opfergeist
gehören. Nun ist aber kein Opfer Gott angenehmer als der Eifer für das

Heil der Seelen: «Hoc enim magis pertinet ad obsequium Dei, cui nullum
sacrificium est magis acceptum quam zelus animarum 101.» Dieser wahre
Seeleneifer, die Heiligkeit des Lebens, durch die Lebensweise der Ordensleute

dargestellt, und ein gründliches Wissen um die Heilige Schrift,
machen die Verkündigung gerade auch unter Häretikern glaubwürdig 102.

b) Die hohe Wertschätzung der Wortverkündigung gibt Thomas auch

an jenen Stellen kund, an denen er positiv von der Notwendigkeit einer
hohen sittlichen Lebensführung und der Aneignung gründlichen Wissens

spricht. Wer sich der Seelsorge widmet, muß eine Leuchte im Leben und
Wissen sein: «Eis qui procurant salutem animarum necessarium est ut
vita et scientia clareant» (130). An solchen Männern fehlte es offenbar

zu seiner Zeit. Es fehlten die Ausbildner des Klerus, die Professoren der

Theologie in dem Ausmaße, daß man selbst an Metropolitankirchen die

Anweisung des Laterankonzils nicht befolgen konnte, nämlich
Lehrstühle der Theologie zu errichten, wo die Geistlichkeit Gelegenheit
gehabt hätte, sich das zur Verkündigung erforderliche Wissen anzueignen.
Darum konnte man ja auch die einzelnen Pfarreien nicht mit entsprechend

ausgebildeten Pfarrern besetzen (130), was alles aber die Theologen
aus den neuen Orden noch weit über die Anforderungen hinaus zu erfüllen
vermochten (ebd.). Es ist also, so folgert Thomas weiter, dem Seelenheile

der Menschen äußerst heilsam, daß Orden bestehen oder neu
gegründet werden, die ihre Mitglieder zu fähigen Wortverkündern
heranbilden, damit das Amt der Wortverkündigung in der Kirche im Sinne

100 Vgl. II-II 188,4.
101 II-II 188,4 c.
102 Ebd.; vgl. 187,1.



200 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

Christi und der Apostel fruchtbar ausgeübt werden könne. Hat einmal
der Heilige Stuhl solche Orden bestätigt, dann ist es verdammungswürdig,

sie abzulehnen und zu verurteilen (131).

Nur eine auf solider Kenntnis der Schrift beruhende Predigertätigkeit

befähigt den Priester zu Erfolgen und läßt Früchte reifen, welche
die Bedeutung der Wortverkündigung geradezu in die Augen springen
lassen («evidentissime ostenditur ex effectu»: 131). Wichtige apostolische

Aufträge hätten ohne eine gründliche Kenntnis der Offenbarungswahrheiten

von den mit der Verkündigung Beauftragten überhaupt nicht
ausgeführt werden können. Nicht einmal die einfache Betreuung der

Gläubigen in Sakramentenspendung und Eucharistiefeier wären
durchführbar gewesen. Denn die gut ausgebildeten Glaubensverkünder
ermöglichten sie erst, indem sie in gewissen Gegenden die Irrlehre ausgerottet,
Ungläubige bekehrt und zum Glauben geführt hatten; sie haben unzählige

Menschen auf der ganzen Erde im Gesetze Gottes unterrichtet, haben
andere in großer Zahl zur Buße gerufen, also in einem Aufgabenbereich
gewirkt, der ohne gründliche Ausbildung und eifrige Verkündigung
schlechterdings nicht mit Aussicht auf Erfolg hätte beschritten werden
können (131).

c) Eine besondere Gelegenheit, den Eigenwert der Verkündigung

gegen das sakramentale Tun abzugrenzen und sie in vorzüglicher Weise
den Bischöfen zuzuweisen und damit den Wert und die Bedeutung der
Wortverkünder herauszustellen, bot der Paulustext 1 Kor 1,17a: «Christus

hat mich nicht gesandt, zu taufen, sondern das Evangelium zu
verkünden». Mit diesen Worten entschuldigt sich Paulus gleichsam, weil er

nur wenig Taufen gespendet, obschon der Herr doch den Auftrag gegeben

hat, nicht nur Menschen zu Jüngern zu machen durch die Verkündigung
des Wortes, sondern auch durch die Taufe (Mt 28,19). Thomas sucht
einen Ausgleich zwischen diesen beiden Texten, der das Verhalten des

Apostels berechtigt erscheinen läßt. Gewiß hat Christus die Apostel zu
beiden Tätigkeiten gesandt, freilich in dem Sinn, daß sie selbst persönlich

das Predigtamt übernehmen sollten gemäß der Apostelgeschichte 6,2 :

«Es ist nicht billig, daß wir das Wort verlassen und dem Tische dienen».

Taufen aber sollten sie mittels der untergeordneten Dienstgehilfen. Darin
sieht Thomas eine Anordnung, die seiner eigenen Auffassung von der
Wirksamkeit der Sakramente entspricht. Denn bei der Taufe spielt der

Eifer und die Tüchtigkeit des Spenders keine Rolle («nihil operatur»); es

ist ja doch im Grunde belanglos, ob die Taufe von einem Kleriker höheren



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 201

Ranges oder minderen hierarchischen Grades gespendet wird. Bei der

Predigttätigkeit hingegen ist die Weisheit und Tüchtigkeit und Tugend des

Verkünders von großer Bedeutung «In praedicatione Evangelii multum
operatur sapientia et virtus praedicantis » 103. Aus diesem Grunde haben
auch die Apostel das Predigtamt ausgeübt als Diener höheren Ranges,
wie ja auch von Christus gesagt wird (Jo4,2), er habe nicht getauft,
sondern das hätten seine Jünger getan. Von sich sagt er (Lk4,43):
«Auch in anderen Städten muß ich das Reich Gottes verkünden und dazu
bin ich gesandt ». Zu Joh 4,2 sagt Thomas, nachdem er die Deutung des

hl. Augustinus und des hl. Johannes Chrysostomus dargelegt hat, als

seine persönliche Meinung: «Indem Christus nicht immer selbst taufte,
gab er den höheren Prälaten ein Beispiel, sich nicht mit dem abzugeben,
was andere ebensogut tun können, sondern dieses den unteren Graden

zu überlassen» 104. Die sich auf die Wortverkündigung beschränkende kirchliche

Tätigkeit kann sich also auf Christus, die Apostel und die Väter
berufen. Ihre Bedeutung und Bewertung wird darin sichtbar, daß sie in
der Kirche den höheren Graden der Hierarchie eigentümlich ist und den

von diesen besonders Beauftragten. Sie stellen den lehrenden Christus in
besonderer Weise abbildlich dar.

d) Anlaß, die Unerläßlichkeit der WortVerkündigung und ihre
Bedeutung für die Kirche und ihre einzelnen Glieder darzulegen, bot sich
auch in der Abhandlung über den Glauben. Dabei ist die Zahl der Texte
nicht ausschlaggebend, um die Bewertung dieser Aufgabe durch einen

Autor kennen zu lernen; bedeutsam ist vielmehr die Insistenz, mit der

er die Notwendigkeit einer Haltung betont, ohne die das Heilswerk
Christi in der gegenwärtigen Heilsordnung normalerweise nicht zur
Auswirkung kommen kann. Dabei geht es um den inhaltsgefüllten Glauben,
den es ohne Wortverkündigung via ordinaria nach dem uns bekannten
Heilsplan Gottes nicht gibt. In dieser Frage ist Thomas ganz eindeutig.
In der Erklärung zu Rom 10,17 heißt es: «Ad fidem duo requiruntur,
quorum unum est inclinatio ad credendum et hoc est ex auditu. Et ideo

Cornelius, qui habebat cor inclinatum ad credendum, necesse habuit, ut
ad eum mitteretur Petrus, qui sibi determinaret, quid, esset credendum»105.

103 In I Cor 1,17: lectio 2 (n. 39).
104 In Jo 4,2: lectio 1, II (n. 554).
105 In Rom 10,17: lectio 2 (n. 844). Zur Interpretation dieser Stelle und zum

Ganzen der Wortverkündigung bei Thomas vgl. O. H. Pesch, Theologie des Wortes
bei Thomas von Aquin. Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 66 (1969) 437^465.



202 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

Das gilt allgemein und für alle Zeiten. Das Hören des dem Glauben
zugeneigten Herzens kommt vom Verkünder des Wortes, «und dies ist das

Wort Christi, weil es entweder von Christus spricht oder weil der
Verkünder von Christus her seinen Auftrag hat106. Eindringlicher kann die

Notwendigkeit der Wortverkündigung kaum ausgesprochen werden als in
dem weiteren Satz : «Zu einem Menschen, der den Herrn selbst oder seine

Jünger nicht gehört hätte, würde Gott, falls dieser Mensch getan hat,
was in seiner Kraft stand, gemäß seiner Barmherzigkeit einen Glaubens-

verkünder gesandt haben, wie er den Petrus zu Cornelius und den Paulus

zu den Mazedoniern gesandt hat» 107. Ahnlich zu Rom 10,14: «Es gibt
ein doppeltes Hören, ein inneres, so wenn jemand sich dem offenbarenden

Gott öffnet und ein anderes Hören, so wenn der Mensch von Menschen

hört, der von außen zu ihm spricht. Das innere Hören aber ist ein

Aufnehmen, ein Erleiden, das ohne Einwirken vom Sprechenden her gar nicht
sein kann» 108. Und er fügt hinzu als letzte Begründung: «Darum gab
der Herr seinen Jüngern den Auftrag: 'Gehet hin und verkündet die
Frohbotschaft allen Geschöpfen' (Mt 28,19).» Ein ausschließüches Sich-
Verlassen auf den im Innern sprechenden Gott liegt nicht im Willen
dieses Gottes, so gewiß er sich im Einzelfall damit begnügen kann. Wäre
es anders, so käme der Verkündigung tatsächlich nur sehr relative
Bedeutung zu, dann könnte der einzelne sich auf diese innere Anregung
Gottes ganz und gar verlassen, er wäre nicht auf die Verkündigung
angewiesen und die Kirche brauchte sich nicht sonderlich unter großen

Opfern um die Heidenmission zu kümmern und müßte schließlich auch in
christlichen Ländern auf die Verkündigung nicht all ihre Mühe verschwenden.

Aber der Auftrag des Herrn ist ergangen und er besteht bis auf den

heutigen Tag und für alle Zukunft. Um das einzuschärfen, fügt Thomas
ein Wort über den Träger des Verkündigungsinhaltes hinzu: «Wie aber
sollten sie predigen, wenn sie nicht gesandt sind. Diese durch den Herrn

ergangene Sendung kann auf zweifache Weise erfolgen: Gott kann selbst
die innere Anregung schenken und den Inhalt mitteilen, so war es bei
den Aposteln. Der gewöhnliche und von Christus bestimmte Weg aber

ist die Sendung der verkündigenden Vermittler und Stellvertreter Gottes,
des Papstes, der Bischöfe und der von ihnen beauftragten Priester 109. »

106 Ebd.
107 In Rom 10,18: lectio 3 (n. 849).
108 In Rom 10,14: lectio 2 (n. 837).
109 Ebd. (n. 838).



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 203

e) Ähnlich wie die Wortverkündigung für den Vollzug des

inhaltgefüllten Glaubens notwendig ist und so ihre Bedeutung erweist, steht
es mit der Beziehung der Verkündigung zum Sakramentenempfang. An
der Notwendigkeit des gültigen und fruchtbaren Empfanges und der

Spendung dieser Heilsmittel hat auch die Verkündigung teil. Man kann
nicht erwarten, daß Thomas in seiner Sakramentenlehre zugleich eine

Theologie der Verkündigung und eine Theologie des Wortes bietet. Aber
er sagt das Nötige: Der Priester ist nicht nur Kultdiener, er ist auch

Wortverkündiger. «Sacerdos habet duos actus, unum principalem scilicet
consecrare corpus Christi. Alterum secundarium scilicet praeparare popu-
lum Dei ad susceptionem sacramenti per instructionem 110. » Die
Lehrverkündigung, die praeparatio per instructionem disponiert auf den Empfang

der Sakramente 111
; sie ist ein actus secundarius 112 und darauf

ausgerichtet, die Unwissenheit des Gottesvolkes zu beheben 113.

Diese praeparatio kann eine Erstverkündigung, eine sogenannte
missionarische Verkündigung sein, die sich an Ungetaufte wendet; diese

ist sicher bei Erwachsenen notwendig, wie eingeschränkt in gewissen
Fällen der notwendigerweise zu verkündende Inhalt auch sein mag; in
diesem Falle ist sie nicht ein actus secundarius des missionierenden Priesters

oder Katecheten; diese praeparatio und instructio hat als Hörer
schon gläubige Gemeindeglieder. Zum fruchtbaren bzw. gültigen Empfang

der Sakramente ist der Glaube und damit die Verkündigung
notwendig und dies wird meist bei Thomas als selbstverständlich
vorausgesetzt. Auf eine nähere Bestimmung dieser praeparatio und instructio
lassen sich diese Theologen freilich im allgemeinen nicht weiter ein.

Aber wir können und müssen im Sinne des hl. Thomas noch einen

Schritt weitergehen und dieses sagen: Kultische Gottesverehrung im
vollchristlichen Sinne, fruchtbarer Sakramentenempfang und selbst in
gewissem Sinne gültige und wirksame Spendung der Sakramente gibt
es überhaupt nicht ohne einen Glauben, wenigstens den Glauben der

Kirche (fides ecclesiae). Das sakramentale Opfer (Kult), gültige und wirksame

Sakramentenspendung, verlangen als Mindestes die Verbindung
des Spenders und Vollziehers mit der vom Glauben geleiteten Intentio der

Kirche. Auch der nicht mehr gläubige Amtsträger und Hierarch ist an

110 Suppl 40,4.
111 Suppl 37,4 ad 1.
112 Suppl 37,4 ad 8.
113 Suppl 35,1 ad 1.



204 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

diesen Glauben gebunden, von ihm in seinem Amtsvollzuge getragen,
wenn er gültig und wirksam kultisch-sakramental tätig sein will im Sinne

der Kirche, deren Sakramente er spendet und deren Opfer er darbringt.
Welcher «Glaube» und welche «Kirche» ist hier nach Thomas

gemeint? Es braucht nicht notwendig «Kirche» im Sinne von Hierarchie
und Amtsvollzieher gemeint zu sein. Denn ohne deren persönlichen
subjektiven Glauben kommt ja das Sakrament zustande, wenn sie zu tun
beabsichtigen, was die Kirche tut. Es genügt, an das Volk Gottes, an
die Glieder des mystischen Leibes Christi zu denken, die in der Gnade

und im liebenden Glauben (fides formata) ihr christliches Leben führen,
und an solchen Gliedern, an solchen Glaubenden, wird es nach der
Verheißung Christi nie fehlen. Es kann also durchaus die schweigende, aber
die Nachfolge Christi übende Kirche sein, die christliche Gemeinde, in
der der Heilige Geist, das heißt, der Geist Christi, immerdar wirksam
sein wird. Daß dieser Glaube doch im allgemeinen auf den in den
Hierarchien wirksamen, die Kirche schützenden und bewahrenden Geist

Christi angewiesen und in gewissem Sinne abhängig ist, wird damit nicht
geleugnet, sondern vorausgesetzt. Aber der Glaube der Kirche schließt
den Glauben auch von anderen Gliedern des mystischen Leibes Christi
ein. Vom Glauben dieser Gheder der Kirche sind die Amtsträger und
Hierarchen mitgetragen bei allen kirchlichen kultisch sakramentalen

Funktionen, die sie im Auftrag und kraft ihres Amtes ausüben; sie

stehen ganz und gar in der Communio fidelium. In diesem so beschriebenen

Sinne ist die glaubende Gemeinde an den Grundfunktionen der

Kirche aktiv mitbeteiligt. In einem gewissen Sinne «empfängt», wenn
das Wort erlaubt ist, der Amtsträger gemäß der dargestellten Deutung
sein Amt von der Gemeinde der Gläubigen, freilich nicht ohne gleichzeitige

sakramentale Mitwirkung der geweihten Amtsträger. So sind auch
die in Christus geeinten Christen, Laien und Hierarchen, am Fortbestand
der Kirche beteiligt und für sie verantwortlich, und dies nicht nur darum,
weh die Weihe auch die Gemeinde betrifft und die Gemeinde des Dienstes
des Priesters bedarf. Bischof und Priester bedürfen auch, falls sie nicht
in Glaube und Liebe leben und doch Sakramente spenden, des Glaubens

der Kirche, d. h., der mit Christus liebend und glaubend geeinten Laien.
Damit ist nun wieder mitgesagt, daß, wie der lebendige Glaube, so

auch die den Glauben von außen her begründende Wortverkündigung zum
Fortbestande nicht nur einer «gläubigen» Gemeinde, sondern auch zum
Fortbestande einer kultisch-sakramentalen Kirche notwendig ist.
Einschlußweise ist damit wieder die unerläßhche Bedeutung einer Wortver-



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 205

kündigung ausgesprochen, die mit dem Glauben auch die Liebe weckt,
einen lebendigen Christusglauben anregt.

/) Die hohe Wertung der Wortverkündigung steht nicht im Widerspruch

zu dem, was Thomas über die Stellung der Eucharistie und des

Kultdieners zu sagen hat. Die Eucharistie ist das sacramentum potissi-
mum 114

; Thomas fügt die Begründung hinzu und den Gesichtspunkt,
unter dem diese Aussage gemacht wird : Unter den Sakramenten nimmt
die Eucharistie darum eine vorrangige Stellung ein, weil sie Christus
selbst wesenhaft enthält, was in bezug auf die anderen Sakramente nicht
gilt; in ihnen wirkt eine Kraft des erhöhten Herrn. Darum scheinen, so

formuliert Thomas, alle anderen Sakramente, vor allem die Weihe, auf
die Feier der Eucharistie hingeordnet zu sein. Unter dem Gesichtspunkt
des «Inhalts» der Sakramente nimmt die Eucharistie den höchsten Rang
ein, sie ist im gewissen Sinne das Ziel aller Ämter der Kirche lls. Aber
ebenso gilt, daß die Taufe, was die Notwendigkeit angeht, das wichtigste
Sakrament ist116. Weihe und Firmung haben unter anderen Gesichtspunkten

einen gewissen Rang vor anderen Sakramenten: sie werden

vom Bischof und nicht vom einfachen Priester gespendet. Grundsätzlich

heißt es: «Es steht nämlich nichts im Wege, daß etwas nach einer
bestimmten Richtung hin würdiger ist und doch nicht schlechthin))111. Die
Taufe ist der Ursprung des geistlichen Lebens und die Pforte zu den

Sakramenten. Die Eucharistie hingegen ist gleichsam die Vollendung des

geistigen Lebens und das Ziel aller Sakramente. Darum ist der Empfang
der Taufe notwendig, um das geistliche Leben zu beginnen, der Empfang

der Eucharistie aber ist notwendig, um es zu vollenden 118. Aber
auch die Taufe setzt noch eine andere Grundfunktion der Kirche voraus,
die Verkündigung des Wortes. Bei der Erwachsenentaufe ist das ohnehin

klar, bei der Kindertaufe wird der Glaube der Kirche vorausgesetzt, und
ohne diesen gibt es keine christliche Taufe (vgl. oben). Die Kirche muß
also ihr Officium principalissimum betätigen, sie muß mit dem Dienst am
Wort beginnen, das Wort muß in ihr lebendig sein, ehe sie sich
sakramental-kultisch fruchtbar und gültig wirksam betätigen kann. Das
officium praedicationis bleibt unter diesem Gesichtspunkte das officium
principalissimum.

114 III 65,3.
115 A. a. O., ad 2.
116 III 65,3 c. und ad 4.
117 III 65,3 ad 4.
118 III 73,3.



206 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

g) Die Wortverkündigung als Ausdruck der Liebe: Die Bewertung der

Wortverkündigung wäre nicht vollständig dargestellt, wollte man ihre

Beziehung zur Haupttugend des Christen übergehen. Diese Tugend hat
unendlich viele Ausdrucksweisen, sie kann sich in den sogenannten
leiblichen und geistigen Werken der Barmherzigkeit betätigen, je nach den

Bedürfnissen der Glieder des mystischen Leibes. Die «Höchstform ist dort
erreicht, wo Menschen zu solcher Höhe der Liebe gelangt sind, daß sie

sogar die Beschauung Gottes, mögen sie dabei auch die höchsten Wonnen

verspüren, zurückstellen, um Gott im Bruder zu dienen» 119. Daß Thomas
hier nicht an die leiblichen Werke der Barmherzigkeit denkt, die von
verschiedenen Orden seiner Zeit geübt wurden (Krankenorden, Militärorden

zum Schutze der Pilger, des Glaubens und des Hl. Landes), sondern
die Seelsorger und namentlich die Prediger im Auge hat, ist ganz deutlich;

denn er verweist auf das Beispiel des hl. Paulus. Der Dienst der

Verkündigung war seine Vollkommenheit. Paulus hat seinen Mitmenschen

nicht durch soziale Arbeit gedient, nicht einmal zunächst durch
Sakramentenspendung, sondern er bekennt ausdrücklich, zur Verkündigung

der Frohbotschaft gesandt zu sein. Predigttätigkeit ist also der
allerhöchste Ausdruck christlicher Liebe. «Et haec perfectio est proprie
praelatorum et praedicatorum et quorumcumque aliorum, qui procu-
randae saluti aliorum insistunt» 120. So wichtig ist diese Predigttätigkeit,
daß sie auch ausgeübt werden muß, wenn Tyrannen sie mit Gewalt zu
verhindern suchen. Wer von Amts wegen der Verkündigung sich widmet,
muß sie fortsetzen, auch wenn sein eigenes Leben bedroht ist, wofern
sein Verbleiben bei der Gemeinde noch Nutzen bringen kann. Auch wer
aus eigenem Antrieb, aber erlaubterweise, als Prediger tätig ist, hat die

strenge Pflicht, sein Leben für den Bruder hinzugeben, wo Irrlehrer und
Tyrannen den Glauben zerstören und so das Seelenheil der Gläubigen
gefährden 121.

Wegen dieses höchsten Ausdruckes der Liebe, die sich in der

Wortverkündigung kundgibt, nehmen diejenigen Orden den höchsten Rang
ein, die sich die Lehrtätigkeit und die Wortverkündigung zum Ziele setzten :

«Summum gradum in religionibus tenent, quae ordinantur ad docendum

et praedicandum, quae et propinquissime sunt perfectioni episcoporum»122.

119 Car 11 ad 6.
120 Ebd.
121 Quodl XII 28 (q. 18 a. 2); CI n. 165; II-II 187,2-3.
122 II-II 188,5.



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 207

«Inter Opera autem vitae activae principaliora sunt illa ordinantur
directa ad salutem animarum sicut praedicare et alii huiusmodi» 123.

h) Es ist lehrreich und interessant, auch noch einen äußeren Maßstab

kennen zu lernen, an dem man die Hochschätzung ersehen kann,
deren sich die Wortverkündigung bei Thomas erfreut. Wer an der
Grundfunktion, dem officium principalsssimum der Bischöfe, teilhat, wer ihr
beauftragter Mitarbeiter im Predigtamt ist, der hat Anspruch wie der
Bischof selbst auf einen angemessenen Unterhalt. Das betont Thomas
nicht nur in seinen oft heftigen Kontroversen mit seinen Pariser

Gesprächspartnern, auch in seinen systematischen Schriften kehrt dieser

Gedanke wieder 124. Die Prediger haben von rechtswegen Anspruch auf
Lebensunterhalt. Er muß von denen bestritten werden, in deren Auftrag

sie ihr Amt ausüben, oder von den Hörern, denen sie das Wort
Gottes anbieten und die es annehmen 125. Der Lohn gebührt nämlich
nicht dem Vollmachtträger oder der Autorität, sondern der apostolischen
Tat, der mühevollen Arbeit (CI 353; 326; 279). Prälat oder einfacher

Prediger, sofern sie das Amt erlaubterweise ausüben, sind nach dem
Maße des Einsatzes ihrer Kräfte in der apostolischen Arbeit zu
entlohnen (279). Die Prediger dürfen freilich in ihrer Verkündigungstätigkeit

nicht als Erstes den Lohn einzuheimsen beabsichtigen. Die primäre
Intention bei jeder Seelsorgstätigkeit muß der Aufbau der Reiches Gottes

bleiben, aber dieser Erstzweck schließt nicht aus, die materiellen Früchte
der Predigertätigkeit entgegenzunehmen, um von dem ihr gebührenden
Lohn leben zu können (343). Aber hier macht Thomas eine pastoral
bedeutsame Einschränkung, die auch heute noch Geltung hat. Bei der

Erstverkündigung der Frohbotschaft in den sogenannten Missionen, muß

man sorgfältig darauf achten, daß jegliches Ärgernis vermieden wird.
Erst wenn der Glaube verkündet und verbreitet ist, erst wenn die
Neuchristen verstanden haben, daß auch sie nach biblischer Vorschrift einen

Beitrag zum Unterhalt des Missionars zu leisten haben, kann man sie

an diese Pflicht erinnern, dem Missionar zu einem bescheidenen Leben

zu verhelfen (329. 353) 126. So wichtig ist die Glaubensverkündigung, daß

die Prediger sich selbst von Wucherern unterstützen lassen dürfen, wenn
ihnen sonst das Territorium zu betreten verwehrt wäre. Denn sie erfüllen

123 Ebd.
124 II-II 187,5 ad 5.
125 A. a. O., ad 2.
126 Vgl. II-II 187,4.



208 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

die Verkündigungspflicht an denen, in deren Machtbereich sie wirken,
und vor allem zugunsten der Benachteiligten, wenn sie den Wucherer

an die Restitutionspflichten erinnern, und ihm ins Gewissen reden, die

Armen zu unterstützen (286) und ihm andere gute Werke nahelegen

(ebd.). Auch den Verkündern im ganz weiten Sinne kommt das Recht

zum Almosenempfang zu. Wo immer ein Ordensmann zum Wohle der

ganzen Kirche tätig ist, sei es beim Altardienst, dem Studium der Schrift,
ob er sich dem Gebete widmet oder anderen geistlichen Werken obliegt,
alles das kommt ja dem gläubigen Volke zugute und es ist entsprechend
zu entgelten (326).

i) Wortverkündigung und Weltweisheit und Rhetorik: Thomas faßt
seine Hochschätzung der Verkündigungstätigkeit, soweit sie ersichtlich
ist aus seinen Äußerungen über die dazu erforderte Notwendigkeit solider

theologischer Kenntnis, so zusammen : «Aus all dem geht hervor, daß das

Studium den Ordensleuten zu empfehlen ist, vor allem das Studium der

Heiligen Schriften, und denen ganz besonders, die für das Verkündigungsamt

bestimmt sind» (400). Darum handeln die lobenswert, die das

weltliche Leben der Studenten aufgeben und in einen Orden eintreten,
in dem sie sich dem Studium hingebender widmen können (405).

In diesem Zusammenhang aber vergißt er auch nicht, auf die

Bedeutung der sogenannten weltlichen Wissenschaften, ihren Nutzen und
ihre Gefahren für das Predigtamt, auf die erforderlichen Kenntnisse der

Rhetorik, soweit sie diesem Amte dienlich sind, hinzuweisen.
Paulus und die Lehrer der Frühzeit haben hierzu das Beispiel

gegeben. Thomas verweist auf Hieronymus, der eingehend darlegt, daß

die Verfasser der Heiligen Schriften wie auch deren Erklärer in ihren
Schriften sowohl weltliche Weisheit als auch rhetorische Bemerkungen
eingestreut hatten (408). Darum sei es empfehlenswert, Redekunst und
weltliche Weisheit in den Dienst der göttlichen zu stellen ; wer das tadle
sei wie ein Blinder, der den Sehenden um sein Augenlicht beneidet (408;

411; 412; 413; 414). Man muß sich bemühen, bei der Darbietung der
Schriftlehre mit Beredtsamkeit und einem gewissen Glänze zu sprechen
(409) ; auch dafür hatten die Väter ein Vorbild gesetzt (411) : Augustinus,
Basilius, Gregor und Ambrosius werden als solche Beispiele von Wissen

und Beredtsamkeit erwähnt (411; 412). Er fügt ironisch hinzu, wer deren

Schriften lese und sie auch verstehe, der käme schon dahinter (412). Sie

haben sich des ornatus verborum per colores rhetoricos bedient (410). Bei
rechtem Gebrauch könne daraus nur Nutzen für die Hörer erwachsen,



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 209

die Lehre gehe dann leichter und wirksamer ein, und die Gegner lassen

sich leichter überzeugen (414). Freilich, auch die Gefahren übersieht er
nicht : Der Prediger kann der Eitelkeit verfallen, wenn er diese Rhetorik
und Weltweisheit zur Hauptsache macht und mehr sich selbst als das

Wort Gottes verkündet (414). Die göttliche Weisheit muß die Führung
{dux) behalten, die Rhetorik darf nur Begleiterin {comes) sein (414).

Immer aber sei die Weisheit wichtiger als alle Rhetorik (415).

Keineswegs aber darf diese Weltweisheit zum Maßstab des Glaubens

gemacht werden (417), das führe notwendig zum Irrtum (ebd.). Auch der
Neid des Höhergestellten, der dem Ordensmann an Wissen und Beredt-
samkeit nicht gleichkommt, darf für diesen kein Anlaß sein, seine

Verkündigungstätigkeit aufzugeben. Wenn weniger gelehrte und weniger
redegewandte Prälaten um ihre Ehre bangen, falls ihnen die Erfolge und
die Anerkennung versagt bleiben, so sind deswegen die erfolgreichen
Prediger nicht zu tadeln. Die Neider verdienen nur Verachtung (418).
Die Prediger sollen sich sogar der Empfehlungsbriefe bedienen, um in
unbekannten Gegenden ihre Autorität zu stärken (429). Die Freude, die

Erfolg und Anerkennung mit sich bringen, dürfen sie dankbar mit Lob

gegen den Geber alles Guten annehmen und sich nicht durch falsche
Askese oder Unterdrückung dieser Freude von ihrer Arbeit abhalten
lassen (491; 501) : «Qui ergo gaudet de bonis, quae Deus per eum opera-
tur, hoc gaudium in Deum referons, recte gaudet, quod contingit cum
aliquis propter hoc gaudet de his quae Deus per eum facit, quia videt
hoc in gloriam Dei cedere et suam et aliorum salutem» (498; 499). Sie

haben allen Grund zur Freude, weil sie ja den wertvollsten Liebesdienst
in der Wortverkündigung erweisen. «Quanto enim majora bona proximis
impendimus, tanto perfectior dilecto videtur» (647). Leibliche Werke
der Barmherzigkeit und natürliche gute Ratschläge sind wertvoll, aber
sie reichen nicht heran an die spiritualia bona et divina, an die doctrina

divinorum, die manuductio ad Deum und die spiritualis sacramentorum
communicatio (648). Von hier aus ist es auch zu verstehen, daß Thomas
über die Rangordnung der verschiedenen Lebensformen sagt: «Es nehmen

die höchste Stufe unter den Orden ein, die zum Lehren und predigen
bestimmt sind. Diese stehen auch an Vollkommenheit den Bischöfen am
nächsten. Die zweite Stufe nehmen jene ein, die auf die Beschauung
ausgerichtet sind. Die dritte Stufe dann jene, welche sich äußerer Tätigkeit
widmen 127. »

127 II-II 188,6; vgl. 182,1.

14



210 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

V. ZUSAMMENFASSUNG

Als Ergebnis unserer Untersuchung stellen wir fest :

1. Die Wortverkündigung ist die vornehmste Aufgabe des bischöflichen

Priesters, auf sie ist seine Weihe zu allererst hingeordnet. Er muß
sie persönlich ausüben und darf sie nicht in Verwaltungsarbeiten untergehen

lassen. Er kann allein das Recht auf öffentliche Verkündigung an
andere übertragen, sie zum Dienst am Worte weihen oder durch
Amtsübertragung und Auftrag berufen. Dem Bischof kommt von Amts wegen
die vertiefte Glaubensdarbietung zu. Alle andern sind seine Mitarbeiter.

2. Diese Mitarbeiter sind im Rahmen der ihnen gestellten Aufgabe
zur Verkündigung verpflichtet. Sie haben zunächst die einfache
Glaubensunterweisung zu leisten, soweit sie erforderlich ist zum gültigen und
fruchtbaren Empfang der Sakramente, zur Teilnahme am Gottesdienst
und zum christlichen Leben. Maßstab für Umfang und Intensität dieser

Verkündigung ist das Bedürfnis der Menschen, denen der Verkünder
verpflichtet ist, d. h. der einfachen Gläubigen, der im Glauben Gefährdeten
und der noch im Unglauben Lebenden. Ohne diese Verkündigung bleiben

Sakramentenempfang, der kultisch-sakramentale-sazerdotale Dienst
ungültig bzw. unfruchtbar. Verkündigung bzw. Glaubensdarbietung und
Sakramentenempfang und -Spendung bleiben unlösbar auf einander

bezogen, mag der Dienst der Verkündigung und das sazerdotale Tun auch

von verschiedenen Personen ausgeübt werden. Diese Verkünder haben
nicht nur Information zu bieten, sondern engagiert zu mahnen und auf
die sittliche Vervollkommnung ihrer Hörer durch überzeugendes Wort
und Beispiel einzuwirken. Die Weise ihrer Verkündigung ist verschieden

von der Vorlesung, wie sie auf akademischen Lehrstühlen dargeboten
wird.

3. Wo dieser Auftrag der Glaubensverkündigung vom Bischof und
dem Pfarrklerus nicht geleistet werden kann - wegen Priestermangel,
Lücken in der Bildung oder schwieriger örtlicher Verhältnisse -, können

eigene, an ein Pfarramt nicht gebundene Wortverkünder eingesetzt werden,

die von anderen Arbeiten zu entlasten sind, sich freier bewegen und
dort eingesetzt werden können, wohin Bischof und Pfarrklerus wegen
ihrer Ortsgebundenheit nicht gelangen können oder wo sie den Hörer
mangels theologischer Bildung zu erreichen nicht imstande sind. Wenn



Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin 211

die Umstände es erfordern, könnte die Kirche auch nicht zum Priester-

tum Ordinierte, also nicht nur geweihte Priester, für diese Aufgabe
bestimmen. Sie hat sogar die Vollmacht, solche Wortverkünder durch einen
ordo sacer, einen eigenen Weihegrad niedern Ranges, aufzuwerten. Diesem

wäre dann nur die Verkündigung als Aufgabe zugewiesen.

4. Diese Verkünder haben sich eine theologische Bildung anzueignen,
welche den (damaligen) Wissensstand der Pfarrklerus übersteigt, damit
sie nicht nur die Unterweisung des einfachen christlichen Volkes
vornehmen können, sondern auch imstande sind, Irrlehrern und Ungläubigen

Rede und Antwort zu stehen. Mit Rücksicht auf solche Hörer
sollen sie auch weltliches Wissen und Rhetorik in den Dienst der
Wortverkündigung stellen und sich durch Freude am Erfolg und durch das

Lob der Hörer zu noch eifrigerm Bemühen antreiben lassen.

5. Alle diese Dienste - Wortverkündigung, kultische Aufgaben,
Leitung der Kirche - haben ihr Urbild und ihre Kraftquelle in Christus,
dem Haupte. An der Ihm vom Vater aufgetragenen Sendung, die
Frohbotschaft zu verkünden, zu taufen und das Opfer darzubringen, haben
alle - Bischof, Priester und niedere Weihegrade - in gestufter Weise

Anteil. In der Ausübung ihrer verschiedenen Amter gleichen sie sich

Christus, ihrem Urbilde, an, ziehen aus ihm die Kraft und tragen alle
sein sakramentales Zeichen. Amter, die von einander völlig isoliert oder

von Christus losgelöst wären, gibt es in der Kirche nicht. Alle sind
aufeinander bezogen und haben in Christus ihre Einheit. Mit Ihm bilden
alle Träger eines Amtes den einen Sponsus Ecclesiae. - Was Thomas hier
von der Verkündigung und ihrer Verknüpfung mit dem sazerdotalen
Dienst lehrt, schöpft er ausdrücklich aus der heiligen Schrift.

6. Hätte die pastorale Praxis sich an diesen Grundsätzen orientiert
und besonders der Verkündigung die hier betonte Bedeutung zugemessen,
dann wären die reformatorischen Vorwürfe über den Niedergang am
Dienste am Wort gegenstandslos geblieben, es wäre ein ausgeglicheneres

priesterliches Leitbild sichtbar geworden, wie es jetzt im Vaticanum II
im Ansatz dargeboten wird.

7. Wir sind heute in einer ähnlichen Lage wie zur Zeit des hl. Thomas.
Gewiß ist der Bildungsstand auch des einfachen Klerus unvergleichlich
höher als im Mittelalter, auf die Predigt wird sehr viel mehr Mühe
verwandt. Aber auch das Bildungsniveau der Hörer hat sich grundlegend
geändert, der Theologe hat es schwer, sich «auf dem Laufenden zu hal-



212 Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

ten», er kann nicht mehr «allen alles werden», er muß sich spezialisieren,

um in Katechese und Erwachsenenbildung den Forderungen gerecht zu
werden, um nur diese Gebiete zu nennen. Wie zur Zeit des hl. Thomas
die Kirche sich gegen mannigfachen Widerstand eine neue Weise der

Verkündigung durch «spezialisierte» Prediger öffnete, so muß sie diese

Linie fortführen und dafür Sorge tragen, daß Christus durch die

Ausübung der in Christus verwurzelten Ämter auf immer neue Weise

verkündigt werde.


	Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

