Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin
Autor: Hoffmann, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ADOLF HOFFMANN

Ort und Bewertung der Wortverkiindigung
bei Thomas von Aquin

Zur Grundfunktion der Kirche

In zahlreichen Verdffentlichungen theologischer und hirtenamtlicher
Art, welche das Priesterbild bibel-, iiberlieferungs- und zeitgemifl dar-
zustellen sich bemiihen, liegt hidufig, wenn nicht fast immer, der Ton
auf der Bedeutung der Verkiindigung der Frohbotschaft, wobei diese in
etwa abgegrenzt werden soll gegen das sakramental-kultische Tun des
Priesters. Indem man heute den Priester gerade als Wortverkiinder her-
ausstellt, gibt man schon zu erkennen, daBl man auf einen Zug in seinem
Bilde hinweisen moéchte, der, so meint man, bisher nicht hinreichend
beachtet, wenn nicht iibersehen worden wire. Vor allem wird die nach-
tridentinische Theologie fiir diese Verkiirzung verantwortlich gemacht 1.
Sie habe wie das Tridentinum selbst gegen die Reformatoren eben die kul-
tischen Funktionen verteidigen miissen. Aber auch frithere Zeiten bekom-
men dabei keine gute Note. Ist diese Bewertung in allem berechtigt oder
konnte man vielleicht doch bei den groBen Theologen des Mittelalters
Aussagen finden, die durch ihre Gegenwartsnidhe geradezu iiberraschen?

Wir wollen hier versuchen, die bisher wenig beachteten Texte des
hl. Thomas beziiglich der Wortverkiindigung zusammenzustellen und sie
im Lichte der heutigen Fragestellungen zu deuten. Dabei wird es niitz-
lich sein, zundchst den Ort der Wortverkiindigung im Gesamt der Grund-
funktionen der Kirche zu bestimmen. Das wiederum kann sachgemdil
nicht recht geschehen, wenn man nicht die Konzentration dieser Grund-

1 Vgl. die sehr ausgeglichene Darstellung bei H. JEDIN, Das Leitbild des
Priesters nach dem Tridentinum und dem Vaticanum II. Theologie und Glaube
60 (1970) 102-125.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 169

funktionen auf Christus klar in den Blick stellt (I). Es wird sich zeigen,
dafl Thomas diese heute mit Recht so sehr betonte Christusbezogenheit
aller kirchlichen Amter mit einer seltenen Klarheit unter Verwendung
verschiedener, auf die Heilige Schrift zuriickgehender Wendungen und
Bilder hervorhebt und damit auch das Amt der Wortverkiindigung in
Thm verankert. Ein von Christus isoliertes Amt gibt es nach Thomas in
der Kirche nicht. Alle kirchlichen Weihen und Amter sind Ausgestal-
tungen der «Amter» Christi, der alle Vollmacht innehat im Himmel und
auf Erden. Alle kirchlichen Weihen und Amter sind verschieden gestufte
Anteilhabe an der Fiille Christi (IT). Unter diesen Amtern nimmt das
Verkiindigungsamt einen vorrangigen Platz ein (III). Diese hohe Bewer-
tung der Wortverkiindigung und ihre Notwendigkeit veranlaBt Thomas
dann, in seinen Kampfschriften die Bedingungen fiir eine fruchtbare
Ausiibung des Verkiindigungsamtes aufzustellen (IV). Wer Thomas nur
als den spekulativen oder systematischen Theologen kennt, wird iiber-
rascht sein iiber die vielen Aussagen, die seinen Sinn fiir ganz praktische
Anliegen der Seelsorge verraten, die zu seiner Zeit, was die Wortver-
kiindigung angeht, sehr im Argen lag, so sehr, dal} die Griindung eigener
Priestergemeinschaften zur Erfiillung dieser Aufgabe sich als notwendig
erwies.

Es braucht nicht besonders betont zu werden, daBB hier nur Teil-
sichten des Priestertums geboten werden konnen. Das ergibt sich aus der
begrenzten Fragestellung, aber auch aus der Tatsache, daB es hier um
die Darstellung der Vorstellungen eines Theologen einer ganz bestimmten
Zeit geht, bei dem die Beriicksichtigung etwa psychologischer und sozio-
logischer Aspekte nicht erwartet werden kann, welche heute neben den
theologischen mit Recht gebiihrende Beachtung finden. Aber es kann
doch forderlich sein, eben dieser von ihm anvisierten Teilaspekte neu
ansichtig zu werden ; es kann dabei an den Tag kommen, wie viel schein-
bar Neues in Wirklichkeit altes Lehrgut ist und auch, daB dies und jenes
von der heutigen Theologie nicht so scharf in den Blick genommen wird,
wie es Theologen fritherer Zeiten taten.

1. DIE CHRISTUSBEZOGENHEIT ALLER KIRCHLICHEN AMTER
Die Lehre von der Konzentration aller kirchlichen Weihen und

Amter auf Christus hat Thomas unter verschiedenen Aspekten entfaltet.
Er bedient sich zu ihrer Erliuterung der Formeln des platonischen



170 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

Exemplarismus, der paulinischen Lehre von Christus dem Haupte nicht
nur des begnadeten Menschen, sondern auch des mit Amtsaufgaben be-
trauten Dieners, der Lehre vom sakramentalen Charakter und in Zu-
sammenhang damit des biblischen Gedankens von der Stellvertretung,
dem Sprechen und Handeln in persona Christi sowie des Bildes von
Christus als dem Sponsus Ecclesiae.

1. Christus, das Urbild aller kirchlichen Amter

«Wie die Vollkommenheiten aller Naturdinge urbildlich in Gott vor-
gegeben sind, so war Christus das Urbild aller kirchlichen Amter. Darum
ist jeder Diener der Kirche in gewisser Hinsicht ein Abbild Christi. Héher
aber steht derjenige, der Christus gemiB einer héhern Vollkommenheit
darstellt. Der Priester aber stellt Christus dar, insofern dieser in eigener
Person einen Dienst vollbrachte. Der Bischof aber, insofern er [Christus]
andere Diener bestellte und die Kirche griindete. Darum kommt es dem
Bischof zu, etwas fiir die auf Gott bezogenen Dienste in Anspruch zu
nehmen als einer, der wie Christus die Gottesverehrung festlegt. Darum
nennt man den Bischof auch im besondern Sinne wie Christus Brautigam
der Kirche» 2,

Christus war das Urbild aller kirchiichen Amter. — In diesem Satze
wird in geradezu klassischer Kiirze und Einfachheit auf das Fundament,
auf die Quelle, den Urheber und das Urbild aller Amter und Dienst-
leistungen hingewiesen, mégen diese Amter kultisch-sakramentalen Voll-
ziigen zugeordnet sein, mogen sie der prophetischen Verkiindigung des
Wortes dienen, mégen sie es mit der Leitung der Gemeinden, des Volkes
Gottes, zu tun haben. Grundsitzlich ist keine Betédtigung im kirchlichen
Raum ausgenommen, alle sind einschluBweise mitbejaht.

Jeder Diener der Kirche stellt in irgendeiner Beziehung ein Abbild
Christy dar und weist damat von sich aus auf das Urbild, auf Christus hin. —

2 «Sicut omnium rerum naturalium perfectiones praeexistunt exemplariter in
Deo, ita Christus fuit exemplar omnium officiorum ecclesiasticorum. Unde unus-
quisque minister Ecclesiae, quantum ad aliquid gerit typum Christi. Et tamen ille
est superior qui secundum maiorem perfectionem Christum repraesentat. Sacerdos
autem repraesentat Christum in hoc, quod per seipsum aliquod ministerium im-
plevit. Sed episcopus in hoc quod alios ministros instituit et Ecclesiam fundavit.
Unde ad Episcopum pertinet mancipare aliquid divinis officiis, quasi cultum
divinum ad similitudinem Christi statuentem. Et propter hoc etiam episcopus
specialiter Sponsus Ecclesiae dicitur sicut et Christus» (Suppl 40,4 ad 3).



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 171

Wieder eine ganz allgemeine, alle Diener der Kirche umfassende Aus-
sage. Niemand, der einen kirchlichen Dienst versieht, hat ein von Christus
isoliertes Amt zu verwalten. Der Bischof, der Priester, der Diakon, wie
auch alle niederen Weihestufen, die sich erst in der nachapostolischen
Zeit aus den drei grundlegenden entfalteten, haben ihr Urbild in Christus,
wenigstens in der einen oder anderen ihrer Funktionen und Vollmachten
oder besser: in ihren Dienstleistungen. Es mogen mit diesen Amtern im
Laufe der Geschichte vielleicht noch andere Aufgaben verkniipft worden
sein, nirgends fehlt der Bezug zu Christus, in jeder ist Christus abbild-
lich gegenwirtig. Ausdriicklich erwidhnt werden hier allerdings von
Thomas wegen der besonderen Fragestellung nur das Bischofs- und
Priesteramt. Aber die ganz allgemeine Aussage, dergemdfl alle kirch-
lichen Amter ihr Urbild in Christus haben, gestattet es, auch hier schon
an die niederen Weihegrade zu denken, zumal sie nach Thomas Ausfal-
tungen des Priesteramtes sind. Die Darstellung oder Abbildlichkeit
Christi ist freilich, was die Ndhe zu der von keinem erreichbaren Fiille
Christi angeht, je nach den Weihegraden verschieden. Aber es bleibt in
allen Stufen so, daB etwas von den Eigenarten der Dienstleistungen auf-
strahlt, die Christus in seinem iiberragenden, allem anderen mal-geben-
den Heilswerke ausiibte. Jedes Amt leitet sich von Christus ab, ist auf
ihn zentriert, ist Teilhabe an dem ihm vom Vater aufgetragenen Dienst.
Diese Teilhabe ist das iibergreifende Moment, dem gegeniiber die Unter-
schiede nicht allzusehr ins Gewicht fallen, wenn sie auch in der Tat be-
stehen und keineswegs verwischt werden diirfen. Aber der Blick auf die
Unterschiede darf das iibergreifende Gemeinsame nicht verdunkeln oder
gar aus dem Blickfeld verdringen.

2. Christus als Haupt: Ursache der kirchlichen Amter

Die einleitende Bezugnahme auf den gottlichen Exemplarismus will
kein apriorisches Argument sein fiir die Behauptung, in Christus seien
alle Amter der Kirche urbildlich zusammengefaBt. Ganz unabhingig von
dieser platonischen Vorstellung vom Urbilde der Dinge in Gott, war
Thomas vom paulinischen Gedanken von Christus als dem Haupte stark-
stens beeinfluBt. Diese Lehre von Christus dem Haupte der Kirche be-
sagt nach seiner Deutung unter anderem auch, in Christus, dem Haupte
der Kirche, seien Gaben und Gnaden jeglicher Art vor aller Zuwendung
und Mitteilung an Menschen vorgegeben: « Was die Vollkommenheit der
Gnade Christi betrifft, so hatte Christus alle Gnade zu eigen. Er ist auch



172 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

die Kraftquelle, aus der sich alle Gnade in die Kirche ergieft» 3. Mit
diesen Worten «alle Gnade» ist nicht nur die sogenannte heiligmachende
Gnade gemeint, die dem Heile des Einzelmenschen unmittelbar zuge-
ordnete Gnade, die schon Beginn des ewigen Lebens ist, sondern auch
die «duBeren Gaben», die der Lehrvermittlung, der Leitung der Gemeinde
und dem Sakramentenvollzug dienen, also anderen zugute kommen, auch
dann, wenn der Triger die heiligmachende Gnade nicht besitzt. Das
sagen ausdriicklich die folgenden Worte: «Nun strémt uns die innere
Gnade einzig und allein von Christus zu, dessen Menschheit aus ihrer
Verbindung mit der Gottheit die Kraft zur Rechtfertigung hat. Die
aufere Fiithrung der Kirche dagegen, kann auch anderen zukommen,
und in diesem Sinne kénnen auch andere ‘Haupt der Kirche’ genannt
werden. Zwischen ihnen und Christus besteht jedoch ein doppelter Unter-
schied: Erstens ist Christus das Haupt aller, die zur Kirche gehdren an
allen Orten und zu allen Zeiten und fiir jeden Zustand. Andere Menschen
dagegen sind es nur fiir einen bestimmten Ort — man denke an die
Bischofe der einzelnen Kirchen — oder nur fiir eine bestimmte Zeit oder
fiir einen bestimmten Zustand, der Papst als Haupt der Gesamtkirche
fiir die Zeit seiner Regierung oder fiir einen bestimmten Zustand, ndm-
lich den Pilgerstand. Zweitens ist Christus aus eigener Kraft und Macht-
vollkommenheit das Haupt der Kirche, alle anderen sind nur seine Stell-
vertreter» 4.

Wie die Namen «Hirte», «Grundpfeiler der Kirche» gewill im Voll-
sinne nur Christus zukommen, so ist es auch mit dem Namen «Haupt».
Doch kénnen diese Namen auch untergeordnete Gewalten bedeuten. Was
Thomas hier von Christus dem Haupte und den anderen von ihm abge-
leiteten « Autoritdten» sagt, deckt sich im Wesen inhaltlich mit der Aus-
sage, Christus sei das Urbild aller kirchlichen Amter. Man kénnte wohl
noch unterscheidend sagen: In Suppl 40,4 zu 3 sei ausdriicklicher von
Christus als der Vorbildursache die Rede, wihrend in der Lehre vom
Haupte auch die Vorstellung der Wirkursache mitausgesprochen und das
Enthaltensein der Amter in Christus nicht iibergangen sei. Welcher Ge-
sichtspunkt aber auch hier und dort besonders betont sein moge, dies
ist gewil3: Die Verwurzelung aller Gnaden und Gaben, auch der Amts-
gaben und Vollmachten innerhalb der Kirche in Christus ist i{iberall
gemeint. Es ist erfreulich, dafl man diese alte Lehre neuerdings bei Ver-

3 IIT 8,1.
+ 111 8,6; vgl. ad 1.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 173

suchen, ein biblisches Priesterbild zu zeichnen, ausdriicklicher hervor-
hebt. Man erkennt wieder, daf} alle Autoritdt an Jesus Christus gebunden
und nicht auf sich selbst gestellt ist.

«In den Amtern der Kirche macht sich Christus, der die Fiille in
sich vereinigt, in besonderer Weise innerhalb der Kirche gegenwirtig.
Er kann aufgrund dieses besonderen Gegenwirtigseins in ihnen und
durch sie zur Erfiillung seines Heilswerkes handeln; nur weil er ihnen
Anteil gibt an seiner Sendung und seinem Vollamte, kénnen sie an der
Verwirklichung seines Heilsplanes und der Fortfithrung seines Werkes
mitwirken 3.»

3. Christus als Sponsus
und die Amistrager als Sponsi Ecclesiae

Das Bild von Christus dem Sponsus Ecclesiae und dem Bischof als
dem Briutigam der Kirche ist uns schon im Grundtext begegnet ¢. Wie
Christus durch die Bestellung der Apostel die Fundamente der Kirche
legt und dafiir sorgt, daB ihre Fortdauer durch seine Stellvertreter ge-
wihrleistet wird, indem er sie geistigerweise zeugend in seinen Dienst
nimmt, so ist es Aufgabe der Bischofe, jeder Generation neue geistige
Viter durch Handauflegung zu schenken, den Fortbestand der geist-
lichen Gnadenvermittler zu sichern. An anderer Stelle verweist Thomas
auf die biblische Quelle dieses Bildes und gibt ihm eine umfassendere
Deutung: «Brautigam der Kirche im eigentlichen Sinne ist Christus, von
dem es heiBt (Joh 3,29): ‘Bridutigam ist, wer die Braut hat’. Denn er
zeugt seiner Kirche in seinem eigenen Namen Schne. Andere aber, die
auch ‘Briautigam’ genannt werden, sind Dzener dieses Brautigams [Chri-
stus], indem sie duferlich mitwirken an der Zeugung geistlicher Séhne,
die sie aber nicht fiir sich, sondern fiir Christus zeugen. Diese Diener
werden ‘Brdutigam’ genannt, insofern sie die Stelle des Brautigams
[Christus] vertreten. Darum wird der Papst, der Ihn in der ganzen
Kirche vertritt, Brautigam der ganzen Kirche genannt. Der Bischof
heiBt der ‘Brdutigam’ seiner Ditzese, der Priester der seiner Pfarrei.
Daraus folgt aber nicht, daB es in der Kirche eine Mehrzahl von Briuti-
gamen gibt. Denn die Priester sind in ihren Dienstleistungen Mitarbeiter
des Bischofs, welcher der vorziigliche Briautigam ist, die Bischoéfe sind
Mitarbeiter des Papstes, der Papst Mitarbeiter Christi. Darum werden

5 Lehvschreiben dev deutschen Bischife tiber das priesterliche Amt. Trier 1969, 43.
6 Vgl. Anm. 1.



174 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

Christus, Papst, Bischof und Priester als ein einziger Brautigam be-
trachtet» 7.

Hier wird wie im Eingangstext wieder mit aller Deutlichkeit die
Christusbezogenheit aller kirchlicher Amtstrdger betont. Doch liegen die
Akzente anders. War dort Christus als Urbild ins Blickfeld geriickt, so
liegt hier der Ton auf der wirkursichlichen Mitteilung dieser Amter. Thre
Triager werden von dem je hoheren geistigerweise gezeugt. Aber alle
haben diese Zeugungskraft von Christus, alle sind nur Stellvertreter des
Herrn, sie sind es so sehr, daB} alle zusammengenommen nur ein esnziger
Sponsus Ecclesiae sind, sie sind Werkzeuge, dulBere Mitarbeiter Christi,
wihrend die innere, wirksame Zeugungskraft auf Christus zuriickgeht.
Alle kénnen Christus nur ihren Dienst anbieten, und der Herr nimmt
sie in Anspruch, ohne aber auf sie angewiesen zu sein. Alle Wirkungen,
die er durch ihre Vermittlung erreicht, kénnte er kraft seines Amtes
grundsitzlich unmittelbar erzielen. Uber den Bischof ist der Priester ver-
bunden mit dem Papst und mit Christus. Das eigentlich einigende Band
aber ist ausschlieBlich Christus. Er verleiht die geistige Zeugungskraft,
er stellt sein Sponsussein in allen anderen, dem Papst, dem Bischof und
dem Priester, abbildlich dar.

4. Sakramentaler Charakter
als Teilhabe am Priestertum Christi

Die Christusbezogenheit jedes Gldubigen, vorziiglich aber des Prie-
sters, kommt auch in der Lehre vom sakramentalen Charakter zur
Sprache und findet hier ihren nachdriicklichsten Ausdruck: «Das sakra-
mentale Mal ist eine Tetlnahme am Priestertum Christi in seinen Gldu-

7 «Sponsus Ecclesiae proprie loquendo Christus est, de quo dicitur (Joh 3,29):
’Qui habet sponsam, sponsus est‘. — Ipse enim de Ecclesia suo nomine filios generat.
Alii autem, qui sponsi dicuntur, sunt ministri sponsi, exferius cooperantes ad gene-
rationem spiritualium filiorum, quos tamen non sibi sed Christo generant. Qui
quidem ministri intantum sponsi dicuntur, inquantum wvicem veri sponsi obtinent.
Et ideo Papa, qui optinet eius vicem in tota Ecclesia, universalis Ecclesiae sponsus
dicitur. Episcopus autem suae diocesis, presbyter autem suae parochiae. Non
tamen propter hoc sequitur, quod sint plures sponsi unius Ecclesiae; quia sacer-
dotes suo ministerio cooperantur Episcopo tamquam principali et similiter Epis-
copi Papae et ipse Papa Christo. Unde Christus, Papa, Episcopus et sacerdos non
computantur nisi unus sponsus Ecclesiae» (Opusculum Contra Impugnantes Dei
cultum [= CI] n. 158; die Nummern bei Zitaten aus den Opuscula bezichen sich
auf die Ausgabe der Opuscula Theologica in der Ed. Marietti, 2 vols., Turin 1954).
Vgl. ferner IIT 82,1 ad 4; Suppl 38,1 ad 5.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 175

bigen, so daB3, wie Christus die volle Gestalt des geistlichen Priestertums
innehat, seine Glaubigen ihm darin gleichgestaltet werden, dal} sie teil-
nehmen an seiner geistlichen Gewalt hinsichtlich der Sakramente und
dessen, was zu Gottes Dienst gehort: die Gewalt seines Priestertums ver-
hilt sich zum sakramentalen Mal wie das Volle und Ganzwirkliche zu
einer bloBen Teilnahme daran» 8. «Es ist ein Mal, das die Gliubigen
Christi von den Knechten des Teufels unterscheidet, entweder in Hin-
ordnung auf das ewige Leben oder in Hinordnung auf den Kult der
gegenwirtigen Kirche» °. Der Grund fiir die Notwendigkeit eines solchen
Christuszeichens, einer solchen Teilhabe und Gleichgestaltung, ist dieser:
«Der ganze Dienst dey christlichen Religion ist vom Priestertum Christi hey-
geleitet. Und so ist es offenbar, dafl das sakramentale Mal in besonderer
Weise das Mal Christi ist, dessen Priestertum die Gldubigen gleichge-
staltet werden entsprechend den sakramentalen Malen, die nichts anderes
sind als bestimmte, von Christus selbst hergeleitete Arten der Teilnahme
am Priestertum Christi» 1°,

Kraft dieser Christusihnlichkeit, dieser Gleichgestaltung und Ge-
eintheit mit Christus, vollzieht er das Sakrament der Eucharistie in
Persona Christi 11, vertritt kraft dieser Vollmacht die Stelle Christi 12,
Der Bischof erhilt dariiber hinaus noch die Vollmacht, in der Person
Christi auf den mystischen Leib (nicht nur auf den eucharistischen) ein-
zuwirken, nicht aber der einfache Priester, jedenfalls nicht durch seine
Weihe, obwohl er sie haben kénnte im Auftrage des Bischofs 13; darum
ist der Bischof der Anfiihrer der ganzen hierarchischen Ordnung (prin-
ceps totius ecclesiastict ordinis) *. Er stellt die Vollform des priesterlichen
Dienstes dar. Mit ihm ist der Priester verbunden und zwar, so wird hier
betont, ist es eine Verbundenheit durch Abhdngigkeit. Alle dem Priester
moglichen Dienstleistungen, sei es am mystischen, sei es am eucharisti-
schen Leibe Christi, sind ihm ausschlieBlich durch Vermittlung und Uber-
tragung durch den Bischof erméglicht.

8 111 63,5 c.; vgl. 82,1 ad 1.
9 111 63,3 ad 3.

10 11T 63,3 c.; vgl. 82,1 ad 1.
1 TIT 82,1.

12 T1II 82,7 ad 3.

13 11I 82,1 ad 4.

14 Ebd.; vgl. III 82,7.8.



176 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

5. Minister Christi

Wie wenig die mittelalterliche Theologie den «Priester» verselb-
stdndigt oder isoliert betrachtet, wie sehr sie ihn an Gott und besonders
hdufig an Christus bindet, springt geradezu in die Augen, wenn man die
Wendungen untersucht, mit denen sie im sakramentalen Bereich den
«Spender» der Sakramente benennt. Anstatt des lange gebriduchlichen
Wortes «Spender», das noch keinen Bezug zu einer iibergeordneten Ur-
sache mitausdriickt, benutzt Thomas fast ausschlieBlich eine Benen-
nung, die von sich aus jeden Gedanken an eine Verselbstindigung aus-
schlieBt und auf andere, iibergeordnete Personen hinweist. Er spricht
durchweg vom minister, vom «Diener», wo es um den «Spender» geht.
Dieser ist damit gekennzeichnet als einer, der im Auftrag eines «anderen»
handelt, in dessen Kraft er wirkt. Wer ist dieser «andere»? Da es in der
Spendung der Sakramente um die Mitteilung des go6ttlichen Lebens geht,
um Teilhabe am Leben des Dreifaltigen Gottes, um Hineingenommen-
werden in das personale Leben Gottes, um «Gnade», so ist schon zu er-
warten, daf3 der «Spender» der Sakramente Diener Gotfes sein mul3, Stell-
vertreter dessen, der es allein besitzt und auch allein mitteilen kann 3.
Der Spender ist darum vicarius Dez 1.

Doch benutzt Thomas diese Formulierung selten. Unmittelbarer ist
der Spender der Sakramente ein Diener Christi, er ist auf Christus als
seinen Herrn bezogen. Aber diese Weise des Dienerseins wird noch in
vielfacher Weise niher bestimmt, es wird in Worten und Bildern dar-
gestellt, die immer wieder neue Gesichtspunkte dieses Zuriickbezogen-
seins auf Christus zum Ausdruck bringen. Da ist zunidchst die werkzeug-
liche Eigenart seines Dienerseins zu beachten: « Eadem est quodammodo
ratio ministri et instrumenti» 7. Die Herstellung des Werkzeugs muf
ein anderer leisten, kein Ding kann sich selbst zum Werkzeug machen.
Es ist aber auch noch in seiner Tatigkeit von seinem Beweger abhingig
und vermag ohne dessen aktuellen Einflull nichts zu bewirken. Nun ist
freilich der Spender der Sakramente ein instrumentum animatum '8, das
eine bestimmte Eigentédtigkeit besonderer Art entfalten kann, die aber
ihrerseits von der es beauftragenden und leitenden Ursache in Dienst

15 Vgl. II-IT 112.

16 111 64,2 ad 3; 64,6.7.
17 111 64,5 c.

8 11T 64,8 ad 1.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 177

genommen wird. Die Kraft der Hauptursache ist im Werkzeug wirksam .
Wie man zu der Lehre vom Spender der Sakramente als werkzeuglicher
Ursache auch stehen mag, eines ist klar: Sie verdeutlicht die « Bindung»
des Sakramentenspenders an Christus mit groB3ter Eindringlichkeit. Die
Moglichkeit, iiberhaupt Diener Christi zu sein, leitet sich ab von Chri-
stus 2, im dienstlichen Tun vertritt der Spender Christus 2!, was er tut,
geschieht nicht in eigener Person, sondern in persona Christz 2%, durch
eine bleibende Kraft wird er Christus gleichgestaltet 3. Diese seine neue
«Gestalt» weist in ihrem Gehalt und ihrem Ursprung auf die Urgestalt,
auf Christus hin, er ist ein Abbild Christi 24, eine Darstellung Christi 2.
Damit ist auf ein Urbild hingewiesen, ohne das es kein Abbild geben
kann. Christus ist bei allem priesterlichen Tun der Hauptwirkende 26.
Christus und sein dienendes Werkzeug, das in seinem Auftrag und in
seiner Kraft wirksam wird, stellen ein einziges ministerium dar %7.

Das kirchliche Amt erscheint also bei Thomas unter fiinffachem
Gesichtspunkt auf Christus konzentriert. Es hat in Christus sein Urbild,
in dem die in der Kirche auf viele Personen und Triger verteilten Amter
in geschlossener Einheit zusammengefaBt sind. In Christus dem Haupt,
das die Gnaden- und Gabenfiille besitzt, haben alle Funktionen und
Befahigungen ihre Wirkursache und Quelle. Alle Amtstriger haben An-
teil an der geistigen Zeugungsfunktion Christi als des Sponsus Ecclesiae
und diirfen darum in Analogie zu IThm den Namen Sponsus Ecclesiae
tragen. Das kultisch-sakramentale Amt vor allem ist nichts anderes als
Teilnahme am Hohenpriestertum Christi, der Amtstréiger ist in besonderer
Weise, noch anders als der einfache, getaufte Christ, mit dem priester-
lichen Mal, dem Charakter gezeichnet, er ist der Charakter Christi. Und
schlieBlich ist er Diener und Werkzeug Christi. Was immer er tut, er voll-
zieht seine Amtshandlungen in persona Christi, als dessen Stellvertreter
je und je in der ihm verliechenen Kraft Christi.

Ein von Christus isoliertes Amt kann es also nicht geben. Alle Amter
sind ihrerseits durch ihre Konzentration auf Christus untereinander ver-

19 111 67,6 ad 1; 82,5 ad 2; 83,1.

20 ... derivatur a Christo» (Suppl 19,2 ad 1).

21 ... vices gerens Christi» (IIT 67,6; 83,1).

22 111 68,6; 82,5 c. ad 3.7.

23 ... conformatur Christo» (III 64,6.9 ad 3; Suppl 19,2 ad 1).
2% «... imago Christi» (I1I 83,1).

25 «... repraesentatio Christi» (III 67,6).

26 ... principaliter agens» (I11 67,6 ad 2; 64,4.5; 82,5).

27 111 67,6 ad 1.



178 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

kniipft 2. Es gibt nur christologische Amter, besser nach Thomas: mini-
steria, in steter Abhédngigkeit von Christus. Wo ein Teilamt ausgeiibt
wird, wird im Grunde Christi Kraft gegenwirtig, und seine Urvollmacht
kommt zum Zuge. In diesem Sinne kann es keine «Demokratisierung»
der kirchlichen Amter geben.

II. UNTERSCHIEDLICHE ABBILDLICHKEIT UND TEILNAHME
AN DEN MANNIGFACHEN AMTERN CHRISTI

Unter der Voraussetzung, daB alle verschiedenen Amter innerhalb
der Kirche teilhaben am Vollamte Christi und in dieser Zentrierung auf
Christus hin geeint sind, so stellt sich doch auch die Frage nach dem die
Amter im einzelnen unterscheidenden Merkmal und den sie unterscheiden-
den Aufgaben. Man kann die Irage auch so stellen: Worin stellt der
Priester im Unterschied zum Bischof das Urbild Christus dar, worin sind
beide je und je Abbild Christi, was die kirchlichen Amter angeht (die
Ungleichheit in der heiligmachenden Gnade lassen wir auller Betracht)?
Das fiithrt wieder zu der noch weiter zuriickliegenden Frage: Welche
Dienste, welche « Amter» hat Christus im irdischen Leben ausgeiibt und
wie sind sie auf Bischof und Priester verteilt?

In unserem Eingangstext nennt Thomas zwei solcher Dienste, die
Christus im Auftrag des Vaters fiir alle kommenden Diener der Kirche
urbildlich ausiibte und die alles Tun Christi, insofern er Urbild und
Stifter der kirchlichen Amter ist, umfassen. Christus hat persénlich
bestimmte Heilshandlungen im Auftrag und Dienst des Vaters voll-
zogen; im einzelnen diirfen wir im Sinne von Thomas ergidnzend sagen:
Er hat das Abendmahl gefeiert, er hat die Frohbotschaft in Wort und
Beispiel und durch Taten verkiindet; dariiber hinaus hat er andere
Menschen, die Apostel, berufen und herangebildet und ihnen Vollmachten
iibergeben und so die Kirche gegriindet. Beides hat er urbildlich getan
und er hat in verschieden gearteter Mitteilung sich selbst unterschiedlich
in denen, die er an seiner Vollmacht teilnehmen lassen wollte, abbildlich
dargestellt 2°.

1. Der einfache Priester ist Christi Abbild hinsichtlich all dessen,
was er an Diensten personlich vollzog, ohne dabei andere mithineinzu-

28 TII 82.
29 Suppl 40,4 ad 3.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 179

beziehen. Er hat z. B. selbst allein ohne Mithilfe der Tischteilnehmer
beim Abendmahl das eucharistische Opfer vollbracht, er hat durch Wort
und Beispiel die Frohbotschaft verkiindet. In der den Priestern tiber-
gebenen Vollmacht, das gleiche tun zu konnen, ist gleichsam ein Abbild
des die Eucharistie feiernden und die Frohbotschaft verkiindenden
Christus in den Priester hineingezeichnet. So stellt sich Christus im
Priester abbildlich dar, macht sich in ihm gegenwirtig.

2. Der Bischof ist kraft seiner Priesterweihe zunidchst in gleicher
Weise ein Abbild Christi wie der einfache Priester und iibt auch die
gleichen Dienste als Teilhaber an dieser priesterlichen Vollmacht Christi
abbildlich aus. Dariiber hinaus aber stellt er Christus noch in anderer
Weise dar, insofern der Bischof, Christus in besonderer Weise gleich-
gestaltet, an dessen Vollmacht, den Fortbestand der kirchlichen Amter
zu gewihrleisten, teilhat. Ihm ist die Obsorge fiir die Erhaltung der von
Christus gelegten Fundamente der Kirche aufgetragen. Wie Christus
Menschen und Dinge (Apostel und Sakramente) in Dienst nahm und so
die Weise der Gottesverehrung festlegte, so wiahlt auch der Bischof nach
dem Urbilde, das Christus ist, Mitarbeiter aus, weiht und bevollmachtigt
sie, damit sie mit ithm und mit der letztlich von Christus stammenden
Kraft, die ihnen der Bischof vermittelt, die Weise der Gottesverehrung
und den Heilsdienst am Menschen fiir alle Zukunft sichern. Diese Macht
der Wahl und der Bevollmichtigung besitzt der einfache Priester nicht.
Christus, das Urbild und der Urheber aller kirchlichen Amter, schafft
sich also im Bischof ein umfassenderes und gefiillteres Abbild seiner
selbst, als des Inhabers der Fiille aller Amter. Er stellt sich im Bischof
vollkommener dar als im einfachen Priester. Man kann dariiber hinaus
noch einen anderen Gedanken des hl. Thomas beifiigen und sagen, die
Abbildlichkeit Christi sei im Bischof auch darum ausdriicklicher, aus-
geprdgter, weil er kraft seines Amtes zur Ausiibung der ihm verliehenen
christusdhnlichen Vollmacht an sich auf Lebenszeit, d. h. unwiderruf-
lich der Fortfiihrung des Werkes Christi dienen mul}, so wie Christus
sein Leben bis in den Tod hinein dem Dienste des Vaters und dem Heile
der Menschen widmete.

3. Uber den Unterschied, der obwaltet zwischen dem Bischof und
dem Seelsorgepriester dulert sich Thomas noch in anderen Zusammen-
hédngen und zwar grundsitzlich, ohne dabei immer auf die einzelnen, den
beiden Amtstrigern je zukommenden Funktionen, einzugehen. Es ist
die bekannte Lehre von der je verschiedenen Zuordnung des Bischofs
und des Priesters zum wahren und zum mystischen Leibe Christi. In bezug



180 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

auf den wahren, den eucharistischen Leib Christi unterscheiden sich die
beiden Vollmachten, die des Bischofs und des Priesters, nicht. Beide
besitzen die Konsekrationsgewalt, und diese ist ihnen aufgrund des in
der Weihe erhaltenen Charakters eigen 3°. Fiir den nichtbischoflichen
Priester ist diese, soweit sie im Ordo verliehen wurde, die vorrangige
(principalis). So sehr ist sie ihm kraft der Weihe durch den Bischof
eigen, daB es zu ihrer giiltigen Betdtigung keiner weiteren Bevollméch-
tigung des Bischofs mehr bedarf. Er kann sie immer und iiberall giiltig
und wirkkriftig ausiiben. Auch ein Konsekrationsverbot des Bischofs-
wiirde die Ausiibung nicht der eigentlichen Wirkung, namlich der Gegen-
wartigsetzung des eucharistischen Christus, berauben.

Die Vollmacht iiber den mystischen Leib Christi hingegen ist eine
abgeleitete (secundaria), und dies in einem doppelten Sinne: Einmal wird
im Priester normalerweise fiir die Ausiibung der Vollmacht iiber den
mystischen Leib die durch den Bischof vermittelte Konsekrationsgewalt
vorausgesetzt, und zweitens bedarf er zu ihrer Ausiibung noch der Ein-
weisung durch den Bischof in einen Seelsorgsbezirk, ihm muf3 die cura
antmarum, die Betdtigungsvollmacht am mystischen Leibe noch eigens
iibertragen werden; andernfalls ist die offentliche Verkiindigung des
Wortes Gottes und die Spendung der Sakramente unerlaubt und, was
das BuBlsakrament angeht, ungiiltig.

Anders verhilt es sich mit dem Bischof. Die Bischofsweihe als solche
ist ja nicht der Vergegenwirtigung des wahren, eucharistischen Leibes
Christi zugeordnet, sondern sie ist primdr ausgerichtet auf den mystischen
Leib Christi. «Episcopus accipit potestatem ut agat in persona Christi
super corpus Christi mysticum id est super Ecclesiam» 31, Der Bischof
empfingt Vollmacht, um in Christi Stellvertretung am mystischen Leibe
Christi, d. h. an der Kirche, tétig zu sein. Sie wird ihm fiir tmmer gegeben,
sie ist, wenn auch nach Thomas in keinem besonderen Charakter griin-
dend, doch unzerstorbar und ist nicht unmittelbar auf Gott selbst, son-
dern auf den mystischen Leib, die Menschen, das Volk Gottes ausgerich-
tet 32, Ja, der Bischof wird durch sie fiir die Hirtensorge geweiht 33. Diese
cura amimarum wird offenbar im weiten Sinne genommen. Sie umfafBt

30 Suppl 36,2 ad 1.

31 IIT 82,1 ad 4.

32 Suppl 38,2 ad 2; 39,2.

33 «Episcopus consecratur ad ipsam curam animarum propter perpetuam
obligationem, qua se ad pastoralem curam obligat» (Opusculum De perfectione
vitae spiritualis [= PVS] n. 712).



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 181

die Leitungsgewalt 34, d. h., der Bischof wird geradezu mit hl. Ol gesalbt
als ein Mann, der vorrangig Lettungsgewalt hat oder Leitungsdienste aus-
ubt in der Kirche 3°. Seine Gewalt ist damit eine gleichsam konigliche,
womit nicht Herrschaft, sondern ordnender Dienst gemeint ist. Er bleibt
wie jeder andere ein minister, ein Diener Christi 3¢, wie auch alle seine
Amter als Dienstleistungen aufzufassen sind 37. Daraus ergeben sich be-
sondere Verpflichtungen fiir den Bischof. Weil er nichts als Diener seiner
Herde ist, muB} er (ex officio) sein Leben fiir die ihm Anvertrauten hin-
geben 3. Ex officio muf} er die Heilsgiiter seinen Nédchsten mitteilen 3°.
Er steht stellvertretend als Mittler zwischen Gott und den Menschen.
Gott bringt er die Gebete des Volkes dar. Er tritt Gott vertretend (per-
sonam Detr gerit) und in dessen Macht vor das Volk und vollzieht den
Dienst der Vermittlung der heiligen Schriften, des guten Beispiels und der
Sakramente #°. Zu all dem verpflichtet er sich kraft seiner Ordination dhn-
lich wie die Religiosen sich dem Leben der Vollkommenheit widmen.

Angesichts dieser Forderungen wird uniibersehbar deutlich, daf3
sich der biblische Gedanke vom Hirten, der sein Leben hingeben muf3
fiir seine Schafe und damit ihr Knecht und Diener ist, auch, wenigstens
in der groBen Theologie, in einer hochfeudalistischen Zeit der fiirstlichen
Bischofe durchgehalten hat und ebenso eindringlich, ja eindringlicher,
vorgetragen wurde als es in unserer nachkonziliaren Zeit geschieht. Der
fiirstliche Bischof mul} sein Leben hingeben fiir seine Schafe!

Wenn die Bischofsweihe als solche so ausdriicklich und vorrangig
dem mystischen Leibe Christi, der Kirche, dem Volke Gottes, zugeordnet
ist 41, so ist es verstidndlich, wenn Thomas von ihr, die selber ihr Urbild
und ihren Urheber in Christus hat, alle andere Vollmacht iiber diesen
mystischen Leib herleitet, so daB es einer bischoflichen Ubertragung (com-
missio) bedarf, um sie giiltig bzw. erlaubterweise ausiiben zu kénnen.
Die Pfarrer (curati) iiben gewisse Dienste aus unter der Leitung und in
Kraft der vom Bischof erhaltenen Vollmacht 2. Thr Verhdltnis zum

3+ A a. O, n. 713.

35 «In Regno Ecclesiae Episcopus ungitur tamquam principaliter habens
curae regimen» (a. a. O., n. 713).

3 Suppl 40,4 ad 3; CI n. 281).

37 CI n. 281.

3% PVS n. 654; 656.

39 A.a. O., n.655.

40 Ebd.

4“1 Vegl. Quodl IIT 17 (q. 6 a. 3) ad 5.

42 PVS n. 713.



182 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

Bischof ist in dieser Beziehung dem Verhiltnis des Beamten zu seinem
Konig dhnlich 4. Die Ubernahme eines Amtes als solche aus den Hinden
des Bischofs verpflichtet sie aber nicht wie den Bischof, sich auf Lebens-
zeit der Seelsorge am Volke Gottes zu widmen. Sie kénnen in einen Orden
eintreten oder auch nach Belieben das Seelsorgeamt aufgeben. Sie sind
nur Coadjutores (Helfer) des Bischofs **. Thre Vollmacht {iber den mysti-
schen Leib griindet nicht unmittelbar in ihrem Ordo, sondern in einem
ihnen tiibertragenen officium curae *>. Nur ein Teilgebiet der Seelsorge
wird ihnen zugewiesen *6, in dem sie, immer in Abhidngigkeit vom
Bischof, ganz bestimmte Dienste iibernehmen und ausiiben *7. Diese Ab-
hingigkeit vom Hauptseelsorger ihrer Di6zese ist auch der Grund dafiir,
daB es fiir dieses Amt keiner Weihe (wie beim Bischof), sondern nur
einer Einweisung in das Amt bedarf *8. Auch hier wieder der Vergleich
mit dem gesalbten Konig und dem beauftragten Statthalter! Weil sie
sich nicht auf Lebenszeit kraft einer Weihe dem Dienste am mystischen
Leibe verpflichten und ihnen das pastorale Amt nicht in der Fiille und
vorrangig zukommt und sie sich nur auf Zeit verpflichten, sind sie nicht
im Stande der Vollkommenheit, sondern iiben einen Dienst aus, der wohl
Akte der Vollkommenheit verlangt #°, was nicht ausschliet, da3 sie ein
vollkommeneres Leben fithren konnen als Bischofe und Ordensleute, die
ihrem Beruf nicht voll entsprechen 3°. Thomas nennt diese Dienste ad-
manistrationes, subministrationes, particularia officia.

III. DAS AMT DER WORTVERKUNDIGUNG UND SEIN VORRANG

Christus, so hérten wir im grundlegenden Text 3!, war exemplar
omnium officiorum ecclesiasticorum; der Diener der Kirche quantum ad
aliquid gerit typum Christi: Christus das Urbild, der Diener der Kirche

43 Quodl IIT 17 (q. 6 a. 3) ad 5.

4 Ebd.

45 II-1I1 184,8 ad 4.

% Ebd.

47 11-11 184,6 ad 2.

48 Ebd.

49 Ebd.

50 Quodl 11T 17 (q. 6 a. 3) ad 6; II-IT 183, 3.

51 Vgl. Anm. 2. — Zum folgenden vgl. M. PEUCHMAURD, Mission canonique et
prédication. Rech. Théol. anc. méd. 30 (1963) 122-144; 251-276; L. H6pL, Das
scholastische Verstindnis von Kirchenamt und Kirchengewalt unter dem frithen
EinfluB der aristotelischen Philosophie. Scholastik 36 (1961) 1-22.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 183

ein Abbild Christi hinsichtlich des einen oder anderen kirchlichen Dien-
stes. Die Frage bleibt noch zu beantworten: Gibt es unter den officia
ecclestastica selbst wieder eine Vorrangigkeit, gibt es in der cura animarum
ein Amt und einen Dienst, dem gleichsam der Primat zukommt, derart,
daB in seiner Ausiibung eine vorziigliche Nahe zum Urbild Christus er-
reicht wird? Wenn ja, ist es das im engeren Sinne sazerdotale, das kul-
tisch-sakramentale Amt, oder vielleicht das Amt der Verkiindigung?

1. Der Bischof

Thomas ist ganz eindeutig in seiner Antwort: «Beide Auftrige, nam-
lich zu lehren und zu taufen, hat Christus den Aposteln gegeben. Ihre
Stellvertreter sind die Bischofe, und zwar auf verschiedene Weise. Denn
den Auftrag zu lehren gab ithnen Christus, damit sie thn selbst in eigener
T'dtigkeit ausiibten als ihr vorziiglichstes Amt. Den Auftrag zu taufen aber
iibergab er den Aposteln in dem Sinne, daB sie ihn durch andere aus-
fiithren sollten» 2. Die Bischofsweihe gibt ja, was die Taufspendung und
den Vollzug des eucharistischen Opfers angeht, keine neue Vollmacht
iiber die in der Priesterweihe empfangene hinaus, sie ordnet vielmehr
den Trdager dem mystischen Leibe zu. Was immer ihm in dieser Bezie-
hung an Aufgaben zukommen sollte, den Vorrang hat das Verkiindigungs-
amt in dem Sinne, die Schrift nicht nur vorzutragen oder die Elemente
des christlichen Glaubens darzubieten, sondern als Auslegung der Schrift
(docere) 3. Hier ist das Verkiindigungsamt wohl nicht im Vollsinne ge-
nommen, d.h., es schlieBt hier nicht die anderen priesterlichen und
bischéflichen Funktionen mit ein (das sazerdotale Tun, die Leitungs-
tatigkeit), sondern es ist nur der Dienst am Wort, das Predigtamt in
seinen verschiedenen Ausgestaltungen gemeint. Es wird gesagt, der
Bischof sei zu allererst Lehrer, Bote, Missionar, Apostel, und zwar denkt
Thomas an eine lehrmiBige Predigt 5. Andere Weisen des docere kinnen
auch von Laien, Paten, Eltern und Frauen ausgefiihrt werden 35.

52 «Unumquodque officium scilicet docendi et baptizandi, Dominus apostolis
iniunxit, quorum vicem gerunt episcopi, aliter tamen et aliter. Nam officium docendi
commisit eis Christus, ut ipsi per se illud exercerent, tamquam principalissimum.
Officium autem baptizandi commisit apostolis ut per alios exercendum» (III 67,2
ad 1).

53 III 67,11 ad 1.

5% Ebd. (docere = exponere S. Scripturam).

55 111 67,3.4.7.8.



184 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

Mit dieser Aussage interpretiert Thomas, wenn er es auch an dieser
Stelle nicht ausdriicklich sagt, die eindeutige Lehre des Apostels (1 Tim
4,2-5; 4,16; 6,20): Seinen Mitarbeitern Timotheus und Titus iibergibt
er als wichtigsten Auftrag die Verkiindigung der Frohbotschaft. Dieser
Bewertung der Wortverkiindigung entspricht die Bemerkung des hl. Tho-
mas zu Mk 1,38: «Unter allen kirchlichen Betdtigungen nimmt die Be-
tdatigung derer den hdchsten Rang ein, die das Wort Gottes verkiinden» °.
Wenn also die cura animarum das alles umgreifende Amt des Bischofs
ist und wenn dazu Leitungsamt, Priesteramt und Verkiindigungsamt
gehoren, dann ist nach obigen Worten das Verkiindigungsamt unter
diesen Dienstleistungen das vorrangigste >’.

Eine tiefere Begriindung fiir diese Aussage als die folgende kann es
nicht geben, wenn anders das Beispiel Christi und der an ihn vom Vater
her ergangene Auftrag der MafBstab fiir alles kirchliche und priesterliche
Tun ist. Christus, so fadhrt Thomas fort, bezeugt selbst, dazu sei er ge-
kommen, um die Frohbotschaft zu bringen (Mk 1,38). Darum ist die Ver-
kiindigung des Wortes, diese Fortfithrung der Sendung Christi auch die
eigentliche und vorziiglichste Tatigkeit des Bischofs, nicht aber die Ver-
waltung oder gar kirchenpolitisches Tun. Darum reichen auch die héch-
sten und oft sehr erstrebten kirchlichen Verwaltungsimter nicht heran
an die Wiirde der Wortverkiindigung, und wer im kirchlichen Raume mit
ihr betraut ist und sie ausiibt, der erst ist im eigentlichen und Vollsinne
Mitarbeiter des Bischofs: «Magis cooperantur praelatis ad evangelium
praedicandum ex quorum iniunctione evangelim praedicatur, quam illi,
qui in aliis ministeriis eis obsequuntur» *®. Wenn das officium docends
das officium principalissimum des Bischofs ist, wenn er vor allem auf
dieses officium hin geweiht ist, wenn jede fruchtbare Arbeit in der cura
animarum die Kenntnis der Glaubenswahrheit voraussetzt, dann haben
die Verkiinder der Frohbotschaft, die Prediger, die grofite Ndhe zur Haupt-
aufgabe des Bischofs und damit auch zur Sendung Christi. Sie sind wie
Architekten, die nicht mit Hdnden arbeiten, sondern durch Planung und
Weisung den Bau des Hauses ermdglichen. Mogen alle kirchlichen Amter
und Verwaltungsgremien dem mystischen Leibe, dem Heile des Gottes-

% «Inter omnes occupationes ecclesiasticas dignior est occupatio eorum, qui
verbum Dei annuntiant» (CI n. 284).

57 Leitungsgewalt = curae vegimen: PVS n. 713; Priesteramt = pofestas in
covpus Christi verum : Suppl 36,2 ad 1; Verkundigungsamt = officium docendi:
IIT1 67,2 ad 1.

58 CI n. 281.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 185

volkes dienen und auf dieses Heil ausgerichtet sein, die unmittelbare
Wortverkiindigung ist grundlegender und ermdoglicht erst eine sinnvolle
Ausiibung aller anderen Dienstleistungen und « Ehrenstellungen» inner-
halb der Kirche. Sie kommt dem Apostolat Christi am ndchsten. Damit
sind die anderen kirchlichen Amter keineswegs abgewertet, aber Thomas
verweist sie doch an den ihnen gebiithrenden zweitrangigen Ort. Auch
nach Thomas ist der Bischof nicht vornehmlich der Mann der Sakra-
mente und noch weniger der Verwaltung, wenn es auch wahr ist, dal
er allein das Sakrament der Priesterweihe spenden und so den Fort-
bestand der Kirche sichern kann und auch er kraft seiner Priesterweihe
dem Kulte zugeordnet ist. Aber beide Sakramente wiirden ja ohne
Glaube und Glaubensverkiindigung fruchtlos bleiben. Es bleibt also da-
bei: Das Amt der Wortverkiindigung ist das officium principalissimum des
Bischofs und der Kirche, es ist urbildlich in Christus vorgegeben und muf3
abbildlich als erstes, vorziiglichstes, als wichtigstes in der Kirche verwirk-
licht werden. Wir konnen den Eingangstext so erginzen: «Christus fuit
exemplar officii praedicationis et episcopus praedicando typum gerit
Christi.»

2. Der Weltpriester, der Pfarrpriester und das Verkiindigungsamt

Wie jeder Dienst am mystischen Leibe Christi Teilhabe ist am Amt
des Bischofs und seiner Beauftragung bedarf (commissio), so auch die
Teilhabe am officium praedicationis, dem officium principalissimum des
Bischofs. Wie die Verkiindigung die allerwichtigste und vorrangige Be-
tatigung des Bischofs ist, so auch die Wortverkiindigung, welcher der
Seelsorgspriester obliegt. Wenn er auch nach Thomas kraft seines Ordo,
der Priesterweihe, unmittelbar der Gegenwirtigsetzung des wahren eucha-
ristischen Leibes Christi und der Sakramentenspendung zugeordnet ist
und diese Betédtigungen einen groBen Teil seiner Zeit beanspruchen, so
ist er doch als coadjutor des Bischofs dhnlich und in Abhédngigkeit von
ihm der Verkiindigung verpflichtet.

Er muB sich demgemil ein seinem Auftrag entsprechendes Wissen
aneignen. Was Thomas vom alttestamentlichen Priester lehrt, gilt in
erhohtem MafBe vom Priester des Neuen Bundes: «Die Kenntnis des
Gesetzes ist so eng mit dem Amt des Priesters verbunden, daf unter der
Betrauwung mit dem Amt zugleich auch die Verpflichtung zur Kenninis des
Gesetzes zu verstehen ist. Darum brauchten hinsichtlich der Unterweisung



186 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

der Priester keine besonderen Anordnungen gegeben zu werden» 5°. Der
Priester des Neuen Bundes muf} nicht nur eine Kenntnis des sittlichen
Verhaltens vermitteln, sondern auch Tauf- und Sakramentenunterwei-
sung geben. Den Umfang des Wissens, das der Pfarrpriester sich aneignen
und an die Gldubigen weiterleiten muB, bestimmt Thomas ziemlich genau
und grenzt es klar ab gegen andere Weisen der Wortverkiindigung: «Es
gibt vielerlei Unterweisung. Eine um zum Glauben zu bekehren. Diese
weist Dionysius dem Bischof zu. Sie kann aber auch jedem Prediger,
ja sogar jedem Gldubigen zustehen. Eine zweite Unterweisung ist die,
in der man {iber die Grundlagen des Glaubens unterrichtet wird und wie
man sich beim Empfang der Sakramente verhalten soll. Diese kommt
in zweiter Linie den Dienern (niederen Weihestufen) zu, an erster Stelle
jedoch den Priestern. Drittens gibt es die Unterweisung im christlichen
Lebenswandel. Sie ist Sache der Paten. An vierter Stelle steht die Unter-
weisung iiber die fieferen Glaubensgeheimnisse und die Vollkommenheit
des christlichen Lebens. Diese gehért zum Amt der Bischofe 0. Aus-
driicklich heiBt es beziiglich der Taufunterweisung: « Die Taufe ist das
Sakrament des Glaubens. Denn sie ist ein Bekenntnis christlichen Glau-
bens. Damit aber einer den Glauben annehmen kann, muf} er iiber diesen
Glauben wunterrichtet werden. Rom 10,14: “Wie sollen sie an den glauben,
von dem sie nicht gehért haben? Wie sollen sie aber horen, wenn keiner
predigt?’ Daher geht der Taufunterricht passend der Taufe voraus. Wes-
halb auch der Herr, als er seinen Jiingern zu taufen gebot, vor der Taufe
die Belehrung nennt: ‘Gehet also hin und lehret alle Vélker und taufet
sie’ (Mt 28,19)» 61, So notwendig wie die Taufe ist diese Weise der Ver-
kiindigung : « Aus dem gleichen Grunde sind sie zu unterweisen, aus dem
sie getauft werden miissen» 2. Wie ohne Taufe, so kann auch ohne den
Glauben und damit ohne die Verkiindigung die Gnade nicht erlangt
werden: «Die Taufe bringt in der Seele zwei Wirkungen hervor. Das
sakramentale Mal und die Gnade. In zweifacher Weise ist deshalb etwas
zur Taufe notwendig. Einmal so, daBl ohne die Taufe die Gnade nicht
erlangt werden kann, welche die letzte Wirkung der Taufe ist. In dieser
Weise ist der rechte Glaube (und die Verkiindigung des Glaubens) zur
Taufe notwendig» 9. Uber das zur Verkiindigung notwendige Wissen gibt

59 TI-IT 16,2 ad 4.

60 TIT 71,4 ad 3. Vgl. auch Anm. 54.
61 TIT 71,1 c.

62 A.a. 0., ad 1.

63 TIT 68,8 c.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 187

Thomas einen Grundsatz von solcher Weite an, dall er fiir alle Zeiten
Giiltigkeit besitzt: « Jeder Akt des Menschen muf, soll er recht geordnet
sein, von der Vernunft geleitet werden. Dazu also, dall der Mensch das
mit dem Ordo gegebene Amt ausiibe, ist er verpflichtet, das Wissen zu
besitzen, das zur rechten Ausiibung des Ordo erforderlich ist. Darum
wird von dem Weihekandidaten nicht die Gesamtkenntnis der Schrift
verlangt, sondern mehr oder weniger je nach dem grifieren oder gevingeren
Umfang seines Amisbereiches. Diejenigen also, die der Seelsorge vor-
stehen, miissen eine entsprechende Kenntnis der Glaubens- und Sitten-
lehre haben, fiir andere geniigt es, sich die Kenntnisse anzueignen, die
fiir die Ausiibung ihrer Weihe erforderlich sind» ®. Auch der folgende
Ma@stab fiir das Wissen des Seelsorgers diirfte fiir alle Zeiten Giltigkeit
behalten: «Sie brauchen nicht alle schwierigen theologischen Iragen
16sen zu konnen. Es geniigt ein Wissen, mit dessen Hilfe sie die Gldubigen
zu einem christlichen Leben fithren kénnen, d. h., es geniigen jene Wahr-
heiten, die zum Heile gliubig angenommen werden miissen und jene
Gebote, die der Christ erfiillen muf3, um das Heil zu erlangen» %. Auch
«miissen sie im allgemeinen von der Glaubwiirdigkeit von Glaubens- und
Sittenwahrheiten das wissen, was zum heilsnotwendigen Glauben und zu
entsprechendem sittlichen Verhalten erforderlich ist, und dazu braucht
es kein allzu groBes theologisches Wissen» %. «Die Priester hoherer
Weihestufen hingegen, ndmlich die Bischéfe, miissen dazu noch groBere
Schwierigkeiten l6sen konnen, und hier gibt es wieder Grade, je nach
dem Umfang des Amisbereiches und der je und je gestellten Aufgabeny 7.

Diese Aussagen iiber das Verkiindigungsamt des Bischofs und Seel-
sorgspriesters sind gewil3 spdrlich, aber sie betonen doch so entschieden
den Primat der Verkiindigung gegeniiber allem anderen kirchlichen Tun,
dem kultisch sakramentalen und dem verwaltenden, daf3 die Behauptung
sachlich unrichtig ist (wenigstens soweit es Thomas angeht), die mittel-
alterlichen Theologen hidtten theoretisch das Verkiindigungsamt ver-
kannt, ihm nicht den gebiihrenden Platz im Ganzen der kirchlichen Auf-
gaben zugewiesen. Das Gegenteil ist wahr. Ganz ausdriicklich wird der
Verkiindigung der Vorrang zugewiesen, die Wortverkiindigung ist die
vornehmste Aufgabe der hochsten Amtstriager der Kirche und die wich-
tigste auch der Mitarbeiter der Bischofe, kein anderes Amt kann frucht-

64 Suppl 36,2 c.
65 Suppl 36,2 ad 1; vgl. ad 2 ad 3.
66 A a.O., ad 2.
67 A.a.O., ad 1.



188 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

bar ausgeiibt werden ohne eine intensive Wortverkiindigung. Freilich
hatte Thomas im Sakramententraktat nur wenig Gelegenheit, sich ein-
gehend mit dieser Aufgabe zu beschiftigen. Hier galt es ja, Funktionen
der Amtstriager an den von Christus gestifteten Kultformen aufzuzeigen.
Unter diesem formellen Gesichtspunkt wird in der Sakramentenlehre
vom kirchlichen Amte gesprochen, die priesterliche Tatigkeit wird aber
nicht eingeengt auf den Kult.

3. Der Ordenspriester und das Predigtamt

Die Ordenspriester haben mit den Bischdéfen und Seelsorgspriestern
das eine gemeinsam: Sie besitzen kraft der Weihe die Vollmacht iiber
den wahren, eucharistischen Leib Christi. Diese Vollmacht koénnen sie
nach Empfang der Weihe ausiiben. Was den giiltigen Vollzug der Eucha-
ristie angeht, sind sie weiterhin von keiner kirchlichen Gewalt mehr ab-
hingig, sie unterstehen hier nur der Macht Gottes 8.

Hinsichtlich der Gewalt iiber den mystischen Leib Christi ist die
Lage eine andere. Es fehlt ihnen natiirlich die bischéfliche Amtsgewalt
iber das Volk Gottes, welche nur durch die Bischofsweihe unmittelbar
verliechen wird. Sie besitzen als Ordenspriester auch keinen ihnen zu-
gewiesenen Seelsorgsbezirk. Es ist ihnen nicht wie dem Pfarrklerus ein
Amt zur Ausiibung von Tétigkeiten iibertragen worden, die speziell auf
den mystischen Leib Christi ausgerichtet wiren. Wie koénnen sie nun
teilhaben am bischéflichen Amt, insofern es dem Aufbau des Reiches
Christi dient, dem Wachsen des mystischen Leibes, was vor allem ermdg-
licht es ihnen, Helfer des Bischofs in der Ausiibung des Predigtamtes zu
sein, des wichtigsten und vorziiglichsten Amtes des Nachfolgers der
Apostel? Wie konnen sie Abbild des von Gott gesandten Verkiinders der
Frohbotschaft werden? Vertrdgt sich ihr Stand als Religiosen iiberhaupt
mit den vielfiltigen Aufgaben und Verpflichtungen der Seelsorge?

Thomas antwortet: «Diese beiden Dinge vertragen sich nicht mit-
einander, daB einer die ordentliche Sorge fiir kirchliche Amter hat und
zugleich die Monchsregel beobachtet. Damit wird aber nicht ausge-
schlossen, dafl die Moénche und Ordensleute zuweilen im Auftrage der
Bischofe, welche die ordentliche Seelsorge innehaben, mit kirchlichen
Angelegenheiten betraut werden. Vor allem gilt das, wenn es sich um

68 Suppl 40,4; CI n. 163.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 189

Orden handelt, die gerade dazu gegriindet wurden» ®. Hier geht es
Thomas darum, den Ménchen und anderen Religiosen grundsitzlich den
Zugang zur Seelsorge und zur Mithilfe an bischéflichen Aufgaben offen
zu halten. Selbst der Monch, mit dessen Lebensform sich ordentliche Seel-
sorge tatsdchlich nicht vertrigt, kann doch, wenn die Bediirfnisse der
Kirche das erfordern, sich fiir Dienste anbieten oder zu solchen heran-
gezogen werden. Das gilt in erh6htem MaQe fiir die neuen Orden, die
sich gerade diese Mithilfe zum Ziel gesetzt und schon eine diesem Ziele
angepallite Ordensregel angenommen haben. Immer aber ist die Voraus-
setzung fiir solche Seelsorgstitigkeiten die besondere Betrauung von seiten
der zustdndigen, der ordentlichen geistlichen Vorgesetzten, der Kirchen
und Ordensoberen. Commissio ist der technische Ausdruck fiir diese Zu-
weisung von Seelsorgsarbeiten von seiten des Bischofs an den Ordens-
priester; nur durch ihn kann er dazu ermdchtigt werden und selbstver-
standlich auch durch den Papst.

Das also ist die Lage der Ordenspriester: Kraft der Priesterweihe
sind sie wie alle anderen Geweihten der Gegenwértigsetzung des eucha-
ristischen Leibes Christi zugeordnet. Diese Vollmacht diirfen sie ohne
besondere Beauftragung ausiiben. Einer dariiber hinausgehenden Voll-
macht aber bediirfen sie, wenn sie sich der Seelsorge widmen wollen.
Diese kann ihnen erteilt werden durch Einweisung in eine Pfarrei oder
durch ganz besondere Betrauung mit gewissen Seelsorgsarbeiten 7.

Mit dem Verkiindigungsamt aber hat es nach Thomas eine andere,
eine besondere Bewandtnis; dieses Amt ist loslésbar von allen anderen
Seelsorgsdiensten, von Betédtigungen und Verpflichtungen, es ist ein von
den anderen abtrennbares Amt, insofern es auf nichts anderes ausgerichtet
ist als auf die Wortverkiindigung (nicht also auf die Sakramentenspen-
dung und andere kultisch-sakramentale Handlungen). « Officium praedica-
tionis non ordinatur ad aliud quam ad praedicandnm»”*. Das ist von weit-
tragender Bedeutung. Wenn immer z. B. der Bischof oder der Papst
einem Ordenspriester dies Amt der Wortverkiindigung tibertrdgt, wenn
er ihn nicht mit anderen Seelsorgsarbeiten belasten will, ihn also «frei-
stellty, damit es ihm in seinem officium principalissimum helfe, dann
darf er aufgrund eben dieser Betrauung dieses Amt ohne Behinderung
ausiiben. Es bedarf keiner hinzukommenden Erlaubnis des Bischofs oder
der Pfarrgeistlichkeit. Wire es anders, so wiirde sich das Privileg er-

6 TI-II 187,1.
70 CI n. 163.
71 Ebd.



190 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

ibrigen 72, Aber sofort scheint Thomas diese sehr weitgehende Vollmacht
wieder einzuschrinken. Nicht eigentlich ein Amt#, sondern nur die Aus-
tibung von Amistatigkeiten wird dem Ordensmann zugestanden, immer
bleibt er in der Ausiibung vom Verleiher der Vollmacht, also einer
«fremden» Vollmacht abhédngig, er hilft ihm fiir bestimmte Zeit 73. Aber
er hat doch Anteil an der Autoritidt dessen, der ihm das Predigen er-
laubte und ihn dafiir bestellte 7.

4. Schultheologie und Verkiindigung :
Doctrina scholastica — Doctrina praedicationis

Ganz kurz soll hier noch der Sinn des Wortpaares (es kommt in dieser
Verbindung nur einmal bei Thomas vor) doctrina scholastica und doctrina
praedicationis gedeutet werden. In diesem Zusammenhang ist es lehr-
reich, auf die Terminologie zu achten, die klar auf den Unterschied hin-
weist, der zwischen dem schulméBigen Vortrag, der Vorlesung iiber die
Offenbarungslehre, und deren eigentlicher Verkiindigung besteht. Es
gibt eine doctrina scholastica und eine doctrina praedicationis.

«... doctrina scholastica, cui praelati non multum intendunt» 7. Es
wird hier nur das Faktum behauptet, daB die Prilaten (Bischofe) sich
um diese Weise der Darbietung der Heilswahrheit nicht viel kiimmern,
d. h. wohl, sie {iben sie in der Regel nicht aus. Es wird nicht gesagt, sie
gehore in keiner Weise zu ihrem Amte. Das Bischofsamt steht ja {iber
dem des Universitdtslehrers (Magister), das dieser in der Schule ausiibt,
und mit dem Bischof ist eine gewisse Lehrtitigkeit oder ein Lehramt
verbunden 7. Eigentlicher Triger aber dieser doctrina scholastica ist ein
besonderer Stand, des collegium der magistri und doctores, der Universi-
tdtslehrer (16; 17; 68), mit eigenen Rechten, Pflichten und Gebrauchen.
Ihr Amt ist das officium docends (16; 17), officium magisterii (39), es ist
kein sacer ordo (40) wie der Presbyterat und in diesem Sinne kein officium
ecclesiasticum (16; 17), sondern es ist ein collegium, ein officium scholas-
ticum (60), Collegium studii generalis (68); mit den Studenten bilden die

2 Ebd.

7 CI n. 133.

7 CI n. 138; 139.

75 CI n. 32.

76 CI n. 25: «Simul etiam habent doctrinam adiunctam». — Im folgenden be-
ziehen sich die eingeklammerten Zahlen im Text auf die Nummern von CI in der
Marietti-Ausgabe.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 191

magistri und doctores eine societas studii (69). Ihr Beruf ist nicht eigent-
liche Predigttitigkeit, die Wortverkiindigung. Diese societas der magistri
und Studenten nehmen wie der einfache Christ die articult fidei gliubig
an, sie horen auf den sich offenbarenden Gott, sie glauben alles, was er
von sich selbst und anderen Wirklichkeiten offenbart, sie bewegen sich
in liebendem Glauben auf ihn und entnehmen wie der schlichte Glaubige
diesen articuli fidei die Richtsdtze fiir ihr Leben.

Aber sie belassen es nicht bei der gliubigen Hinnahme und Uber-
gabe an Gott. Die articuli fidei haben fiir sie noch eine andere Bedeutung.
Sie erheben diese Urglaubenswahrheiten zunichst einmal aus der Heiligen
Schrift. Das ist notwendig. Denn «die Glaubenswahrheit ist in der Heiligen
Schrift nur zerstreut enthalten und in mannigfachen Ausdrucksweisen
und in manchen Dingen nur dunkel, dergestalt, dal, um die Glaubens-
wahrheit aus der Heiligen Schrift herauszul6sen, lange Bemithung und
Ubung erforderlich ist. Dazu koénnen aber nicht alle gelangen, denen die
Kenntnis von Glaubenswahrheiten vonnéten ist; denn die meisten Men-
schen haben, durch anderwirtige Beschiftigungen in Anspruch genom-
men, keine MuBle zum Studium. So wurde es notwendig, dall aus den
Sdtzen der Schrift etwas Greifbares zusammenfassend gesammelt wurde,
um es allen zum Glauben vorzulegen. Das ist aber nicht zur Schrift hin-
zugetan, sondern ihr vielmehr entnommen» 7. Damit ist auf einen Teil-
bereich der Exegese hingewiesen, den weder der einfache Gldubige noch
der schlichte Landpfarrer bearbeiten kann, er ist Aufgabe der Fach-
theologen, der magistri und doctores. Dartiber hinaus bemiiht sich die
doctrina scholastica, aus den articuli fider Ausgangspunkte (principia) fiir
neue Erkenntnisse zu machen; indem sie auf diese Weise um ein ver-
tieftes Verstindnis der Glaubenswahrheiten ringt, und zwar unter An-
wendung von Miihen und Zeit 78, erschlie3t sie aus ihnen andere Wahr-
heiten 7. Zu diesem Zwecke stellt sie die menschliche Vernunft in ihren
Dienst. Die Prinzipien selbst begriinden sie nicht, wohl kénnen sie sie
erliutern #. Kraft ihrer Prinzipien, der articuli fidei, ist sie imstande,
andere Aussagen auf ihren Wahrheitsgehalt zu priifen ®. Die Entfaltung
des Glaubens geht groBenteils auf dieses Bemiithen der Theologen zu-

77 1I-11 1,9 ad 1.

78 Vgl. 11,6 c. und ad 3.
% 7I11,8c.

80 11,8 c. und ad 1.

81 11,6 ad 1.



192 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

riick 82. Sie setzen sich mit Irrlehren auseinander 8 (8). So kommt auch
ihre « Forschung» der ganzen Kirche zugute (26). Thre Kontroversen und
ihr gemeinsames Arbeiten férdert die Erkenntnis der Wahrheit (26; 53;
54) 8% Das gilt auch fiir das gemeinsame Studium der Studenten (53).
Man kann also wohl schon von einer Art Teamarbeit sprechen. Auch die
schriftstellerische Tétigkeit gehort in den Berufsbereich des Magisters:
scribendo et docendo (55) dienen sie der manifestatio fidei, der Aufhellung,
der Entbergung der Wahrheit (10). Weil die Ordensleute die besten
Bibliotheken zur Verfiigung haben, sind auch sie die geeignetesten
Lehrer (27). Fiir die Kirche sind sie die militia spiritualis und verteidigen
die Kirche mit geistlichen Waffen gegen ihre Feinde (55; 24). Hdorer
sind die scholares (16), studentes (53), die dem Studium obliegen (17; 21);
auch sie bilden ein collegium, eine societas discendi (55). Ihr officium ist
ein officium disciplinae, d. h., sie haben die dargebotene Lehre, die doc-
trina, entgegenzunehmen #°. Der Orf dieser Lehrdarbietung ist die sckola
(25), der Vorlesungsraum.

Die doctrina praedicationis, die. Verkiindigung der Glaubenslehre,
«ad praelatos pertinet» (32. 105. 107. 108. 117. 133. 137). Trdger sind:
ex officio proprio der Bischof. Es ist sein officium principalissimum. Um
es iiberall ausiiben zu kénnen, hat er seine Helfer coadjutores, adjutores
(89), cooperatores (147), opitulatores (139), die sacerdotes (79; 86), pres-
byters (82; 85. 88), curati (158), pastores (138). AuBer diesen Helfern, die
ihren Verkiindigungsauftrag unmittelbar durch Einweisung ins Pfarramt
erhalten, gibt es noch die praedicatores, «qui per diversa loca discurrunt»
(49). Deren aller Aufgabe ist es, annuntiare verbum Dez (70. 122), exhor-
tari, exstirpare vitia (70), proponere, quae ad salutem pertinent (113; 118;
121); «dant spem et consolationem» (126), «augent meritum» (156). Die
Glaubigen nehmen die articuls fidei durch Vermittlung der Verkiindigung
entgegen, sie stimmen dem Zeugnis Gottes und seinen Wahrheiten zu.
Ohne Lehrdarbietung durch den Verkiinder oder Gott selbst kénnen sie
iiberhaupt keinen Glaubensakt setzen 8. Das aber ist zum Heile not-

82 3d.25: 2,2 qla.1 ad 5.

83 CI n. 24. Die Zahlen im Text beziehen sich wieder auf CI.

8% «...in commune bonum totius Ecclesiae redundet; ... Quanto autem doc-
tores magis multiplicantur, tanto utilitas communis, quae ex doctrina provenit,
magis crescit, quia uni manifestatur quod alteri nondum notum est» (CI n. 26).

85 Vgl.184,3ad 3;1119,4ad 1.

8 «Non potest habitus infusus fidei in actum exire nisi fides determinetur vel
a Deo per revelationem vel ab homine per doctrinam» (3 d. 23: 3,2 ad 4; vgl. d. 25:
2,1 qla. 4 ad 1).



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 193

wendig ¥, «quia fides intentionem dirigit in omnibus actibus aliarum
virtutum 8.y

Mafstab fir den Umfang des Verkiindigungsinhaltes ist nicht die
Fiille des theologischen Wissens des Verkiinders, sondern das Heil der
ihm Anvertrauten. Damit ist grundsitzlich eine Grenze gezogen zwischen
dem, was er seinem Wissen gemidfl verkiinden kénnte und dem, was er
im Hinblick auf das Heil des schlichten Christen verkiinden soll. Heils-
notwendig aber ist alles, ohne das der Mensch sich seinem Heilsgut, Gott
selbst, nicht wirksam zuwenden kann #. Denn mit dem Glauben an
diese Grundwirklichkeiten wird das Fundament des ganzen christlichen
Lebens gelegt und damit nimmt es seinen Anfang °°. Wo der schlichte
Christ ohne duBlere Gefihrdungen lebt, wird es geniigen, diese Grund-
wahrheiten anzunehmen: Gottes Dasein, die Trinitdt, die Menschwer-
dung, Leiden, Tod und Auferstehung des Gottessohnes 1. Drohen dem
Glauben Gefahren, so mulB3 das Volk genauer unterrichtet werden {iiber
die Grundwahrheiten, damit nicht der Glaube des schlichten Menschen
durch die Héretiker verdorben werde 2. Auch hier haben wir wieder
einen fiir alle Zeiten und Situationen giiltigen Mafstab, ohne dafl kasu-
istische Einzelbestimmungen gegeben werden. Konkrete Ausfithrungs-
bestimmungen hat die verantwortliche Kirchenleitung je und je neu zu
erlassen. Hérer der doctrina praedicationis sind: populus (CI 70; 113),
grex (138), parochiales (101), fideles (113; 121), plebs (133; 146; 147; 160),
pecus (148), pauperes (162), animae (127). Der Ort der Wortverkiindigung
ist die parochia (79; 82; 83).

Mit alledem ist wohl umschrieben, was man heute kerygmatische
Verkiindigung zu nennen pflegt. Nach Thomas hatten die Prediger nicht
Schulmethoden auf die Kanzel zu bringen; sie informieren nicht nur,
sie stellen Forderungen, rufen zur Nachfolge Christi auf, wecken die
Hoffnung auf die VerheiBungen, mahnen zu guten Werken, nehmen den
Kampf auf gegen Laster und Siinde, wecken die Liebe, die allein Ver-
dienst begriindet und mehrt. Sie tun das alles als Bevollmichtigte Christi,
der Kirche, und als Mitarbeiter ihres Bischofs, dessen officium principa-
lisstmum die Wortverkiindigung 1st.

87 3 d. 25: 2,1 qgla. 1 sol.
8 A.a. 0., qla. 2 sol.

8 Ebd.

9 Ver 14,2 ad 1.

91 Ver 14,2 c.

92 11I-11 1,9 ad 2.

13



194 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

IV. DIE BESONDERE BEDEUTUNG UND BEWERTUNG
DES AMTES DER WORTVERKUNDIGUNG

Wir haben den Ort, die Wortverkiindigung im Gesamt der
kirchlichen Amter kennengelernt und gesehen, wer seine Triger sind.
Es ist dem Bischof von amtswegen von seiner Weihe und aufgrund seiner
Weihe aufgetragen und es bleibt mit ihm verbunden; der Seelsorgs-
priester aus dem Weltklerus iibt es aus im Auftrag und in Abhéngigkeit
von seinem Bischof im rdumlich beschrinkten Bereich und nach MaQ-
gabe der Bediirfnisse seiner Gemeinde, dem Ordenspriester kann es in
der Art anvertraut werden wie dem Weltpriester, indem er eine feste
Pfarrei iibernimmt mit allen anderen damit verbundenen Aufgaben. Er
kann aber auch einen eigenen ausschlieflich der Wortverkiindigung dienen-
den Auftrag erhalten vom ordentlichen Trédger der Verkiindigungspflicht,
vom Papst oder dem Bischof.

Wenn wir nun weiter nach der Bewertung dieser Tatigkeit fragen,
so sind wir, was Thomas angeht, vor allem, ja fast ausschlieBlich, ange-
wiesen auf seine Opuscula, in denen er sich ausdriicklich mit dem Predigt-
amt befaBt, insofern es nicht mit anderen Seelsorgspflichten verbunden
ist. Dabei wird noch einmal deutlich, wie wenig er die Tatigkeit der
kirchlichen Amtstrager auf kultisch-sakrale Funktionen einengt und wie
hoch er die Wortverkiindigung, auch wenn sie losgelést von anderen
Amtern ist, einschitzt.

Anlaf3 zu dieser besonderen Bewertung waren die Angriffe, denen
sich die neuen Orden, vor allem sein eigener, und noch einmal er persén-
lich, ausgesetzt sahen von seiten des Weltklerus und der Professoren der
Pariser Fakultdt. Diese bekdmpften nicht nur die akademische Lehr-
tatigkeit dieser apostolischen Gemeinschaften, sondern versuchten jeg-
liche ihrer apostolischen Titigkeiten als biblisch und kirchlich unbe-
rechtigt zu unterbinden. Den gegen diese Gegner gerichteten Kampf-
schriften des hl. Thomas verdanken wir eine Anzahl wenig bekannter
aber bedeutsamer Aussagen beziiglich der Aufgaben der Wortverkiindi-
gung.

Ehe wir ins einzelne gehen, miissen wir uns noch einmal an die drei
Grundaussagen erinnern, in deren Licht die folgenden Texte erst in ihrer
Bedeutung ermessen werden kénnen. Wir horten: das officium docend:
(expomere S. Scripturam), das sich an alle, auch anspruchsvollere Horer
wendet, ist das Officium principalissimum des Bischofs und Teilhabers



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 195

an dem vorziiglichen Sendungsauftrag Christi, den er vom Vater emp-
fing . Unter allen kirchlichen Betitigungen ist die Wortverkiindigung
die wichtigste (dignior) und vorziiglichere **. In wvorziiglicherer Weise als
die Vollzieher anderer Amtsgewalten sind die Wortverkiinder Mitarbeiter
der Bischofe .

1. Die Moglichkeit eines eigenen «ordoy praedicatorum

Von einem Theologen, der dieser Wortverkiindigung eine so hohe
Bedeutung beimifBt, ist es nicht allzu erstaunlich zu héren, daB er der
Kirche eine Vollmacht zuspricht, die ihr bis dahin wohl kaum zuerkannt
worden ist. «Etsi duo ordines tantum essent instituti a Domino, qui
possent praedicare propria auctoritate, posset tamen Ecclesia tertium
Ordinem statuere praedicatorum, qui propria auctoritate praedicarent et
praecipue Papa, qui habet plenitudinem potestatis in Ecclesia °.» Die
Kirche, vor allem der Papst, so sagt Thomas, kénnte einen Ordo griinden,
der dann in eigener, freilich ihm iibertragenen Autoritit, die Predigt-
tatigkeit ausiiben wiirde. Dieser Satz ist eine Antwort auf den Einwand
des Gegners, die biblische Offenbarung kenne nur zwei ordines, den Pres-
byterat und Diakonat, denen auch gemiB der Uberlieferung der Kirche
die Wortverkiindigung als eine mit dem Amte der Weihe (Bischof), dem
officium (Pfarrer) verbundene Aufgabe zukam, die darum nur sie propria
auctoritate ausiiben konnen. Thomas antwortet also: So wahr dies auch
sein mag, daB die Bibel nur diese beiden Amter kennt, so kann das kein
Hindernis fiir die Kirche sein, dazu noch einen anderen ordo von Predi-
gern zu griinden, die kraft vom Papst zu eigen erhaltener Autoritit die
Frohe Botschaft zu verkiinden haben. Dal} aber gegen die Griindung
eines solchen ordo nichts Durchschlagendes geltend gemacht werden
koénne, schlieft er aus der geschichtlichen Tatsache, daB eben diese
Kirche im Laufe der Geschichte verschiedenen Bediirfnissen entgegen-
kommend aus dem Presbyterat und Diakonat noch die niederen Weihe-
stufen entfaltet, also bestimmte ordines kraft eigener Vollmacht einge-
setzt habe.

Zu beachten ist die Bedeutung des Wortes ordo in diesem Zusammen-
hang. Zunichst wiirden wir wohl geneigt sein, das Wort zu verstehen im

93 II1 67,2 ad 1.
94 CI n. 284.
9 CI n. 281.
% CI n. 139.



196 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

Sinne von «Orden» als religioser Gemeinschaft und in dem Terminus
ordo praedicatorum eine Anspielung auf den Orden sehen, dem Thomas
selbst angehorte, nicht aber darunter ein Gebilde erkennen, das mit den
ordines sacri auf gleicher Ebene steht, mit den Weihestufen also. Aber
der Zusammenhang fordert eine andere Deutung. Thomas will sagen:
Die Kirche kénnte, wie sie die niederen Weihestufen, die ordines minores,
aus den hoheren, den ordines majores entwickelte, kraft ihrer Vollgewalt
auch das Predigtamt zu einem weiteren ordo sacer, zu einer neuen Weihe-
stufe erheben und es nicht dabei belassen, einer von ihr approbierten
Gemeinschaft von Priestern je und je die Wortverkiindigung zu tiiber-
tragen, wie sie es tatsichlich in der Bestdtigung der Bettelorden getan
hat. Die Glieder dieses ordo praedicatorum brauchten dann ebensowenig
Priester zu sein oder zu werden, wie damals viele niederen Kleriker keine
hoheren Weihen empfingen und wie es heute wieder bis zum Diakonat
hinauf der Fall ist. Dieser selbstdndige ordo wiirde dann, weil seine Auf-
gabe dem officium principalissimum der Bischéfe am nichsten steht,
einen Vorrang haben vor den anderen niederen Weihestufen. Er brauchte
dem Corpus Christi verum nicht primir zugeordnet zu sein, sondern, wie
das bischofliche Amt, dem Corpus Christi mysticum, dem Volke Gottes;
der Verkiinder wire dann weiter der wichtigste Mitarbeiter des Bischofs;
er sollte auch nicht belastet sein mit anderen seelsorglichen Arbeiten.
Denn das «officium praedicationis non ordinatur ad aliud quam ad prae-
dicandum» °7. Unterscheiden wiirde sich dieser ordo vom ordo des Epis-
kopates, weil seine Aufgaben beschrinkt sind auf die Predigttitigkeit und
die Leitungsgewalt nicht mitbeinhaltete; vom ordo des Presbyterats,
weil dieser nur sekundir dem mystischen Leibe zugeordnet ist, primir
aber dem wahren eucharistischen Leibe Christi. Wenn es einen eigenen
Weihegrad des Lektors, des Vorlesers der Heiligen Schrift gab und gibt,
warum sollte es nicht auch einen Weihegrad des Auslegers der Schrift
geben konnen, wenn die Bediirfnisse der Kirche das einmal erfordern
sollten? Die Kirche brauchte nur von ihrer Vollgewalt Gebrauch zu
machen, um so die Wortverkiindigung, auch wenn sie nicht vom Priester
vorgenommen wird, aufzuwerten. Tatsdchlich hat die Kirche bisher nur
Priestergemeinschaften diese Teilhabe am Verkiindigungsamt des Bi-
schofs gegeben, also nicht als eigene Weihe. Es ist ein officium geblieben
und nicht zu einem ordo, einer Weihestufe, geworden. Dieses officium ist
vielen Ordenspriestern auch so {ibertragen worden, dafl es von anderen

97 CI n. 162.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 197

seelsorglichen Belastungen befreit wurde, aber konkret bleibt es institu-
tionell mit dem Presbyterat verkniipft. Dall es dafiir Angemessenheits-
griinde gaben kann, soll nicht geleugnet werden, aber sie kénnten sich
in gewissen kirchengeschichtlichen Situationen als unhaltbar erweisen.
Es konnte einmal die Einfithrung dieser Weihestufe des «Ordo» Praedica-
torum wieder sich als notwendig erweisen. Aber dariiber hat der Trager
der kirchlichen Vollmacht zu entscheiden.

2. Notwendigket
und Angemessenheit eines «ordoy praedicatorum

Steht einmal grundsitzlich fest, da3 die Kirche und in ihr vor allem
der Papst die Vollmacht besitzt, ein solches officium praedicationts, ein
eigenes Verkiindigungsamt zu stiften, wie immer es konkret auch reali-
siert werden sollte, ob als ordo sacer oder als einfaches officium, so kann
die weitere Frage gestellt werden: Ist es etwa nicht nur héchst ange-
messen, sondern von den Bediirfnissen der Kirche gefordert, dieses Amt
gegen alle Einwdnde und ihm feindlichen Strémungen innerhalb der
Kirche einzusetzen? Wer diese Notwendigkeit bejaht, fillt zugleich damit
ein Urteil iiber die Bedeutung des Verkiindigungsamtes im Vergleich zu
dem officium sacerdotale im engeren Sinne, das dem sakramentel-kulti-
schen Tun zugeordnet ist. Er weist diesem Verkiindigungsamt seinen in
der Kirche ihm gebiihrenden Platz, gleichberechtigt neben den anderen
Amtern der Kirche.

a) Fir die Notwendigkeit eines eigenen Verkiindigungsamtes spricht
sich Thomas ganz klar aus und zwar im Hinblick auf die damaligen Zu-
stdnde im Seelsorgebereich in Stadt und Land. Er spricht wohl aus
eigener Erfahrung und Beobachtung, die er in den Zentren der Christen-
heit, in Rom, Paris, Kéln und Neapel und auf seinen langen Reisen
sammeln konnte, wenn er die konkreten Anlisse aufzdhlt, welche die
Griindung apostolischer Orden rechtfertigen, denen vor allem die Predigt
als Aufgabe gestellt ist und die nicht an einen Seelsorgsbezirk gebunden
sind. Besonders die Predigttdtigkeit mull sehr im Argen gelegen haben,
und um die Befdhigung der offiziellen Verkiinder in den Gemeinden kann
es nicht zum Besten gestanden haben, wenn er sich so sehr um die Er-
neuerung und Aufbesserung dieses Amtes bemiiht.

Die Stiftung eines Verkiindigungsamites, die Zulassung der Ordens-
priester zur Predigttitigkeit, ist nicht nur hochst angemessen, sie ist



198 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

notwendig. Die Begriindung ist fiir die damaligen Pfarrer nicht gerade
schmeichelhaft: «Hanc necessitatem etiam ostendit imperitia multorum
sacerdotum, qui in aliquibus partibus adeo ignorantes inveniuntur ut nec
etiam latinum sciant» (CI n. 121). Die Unkenntnis des Lateinischen
macht sie nicht nur unfihig, sich das Verkiindigungswissen anzueignen,
da ja eine landessprachliche theologische Literatur schwerlich erreichbar
war; nicht einmal das officium sacerdotale im engeren Sinne, die euchari-
stische Feier und die Spendung der Sakramente konnten sie mit Ver-
stdndnis ausiiben. Noch weniger waren sie in der Schrift bewandert:
«Paucissimi etiam inveniuntur qui sacram Scripturam didicerint» (121).

Der niichterne Theologe wird hier kaum {ibertrieben haben. Seine
Sorge um das Heil der Seelen liBt ihn darum die Voraussetzungen fiir
die so notwendige Wortverkiindigung, eine solide Schriftkenntnis betonen:
«Der Verkiinder des Wortes Gottes muf3 in der Heiligen Schrift bewan-
dert sein. Und so ist es ganz offenbar, daBB das Heil der Seelen grofen
Schaden erleiden wiirde, wollte man dem Pfarrklerus die Wortverkiindi-
gung iiberlassen» (121). Ubrigens auch im Hinblick auf die Beichttitig-
keit brauchen die Pfarrer Hilfe, denn auch auf diesem Gebiete ist ihre
Unwissenheit nicht geringer: «In confessionibus audiendis non minor
necessitas apparet propter ignorantiam multorum sacerdotum, quae peri-
culosissima est in confessionibus audiendis» (122). — Aber andererseits
berechtigen Wissen und Heiligkeit an sich noch nicht zur 6ffentlichen
Wortverkiindigung: «Nullus quantumcumque scientiae magnae vel
quantumcumque sanctitatis, nisi missus a Deo vel praelato praedicare
potest. Praedicatio autem et exhortatio et doctrina, si sit publica respi-
ciens totam Ecclesiam et cura publica Ecclesiae comissa est praelatis.
Et ideo nullus debet aliquid exercere, quod requirat auctoritatem pu-
blicam nisi praelati» %.

Die Verkiindigung ist so wichtig, daBl man bei Mangel an Priestern
und Uberlastung des Klerus nach auferordentlichen Wegen suchen muB,
sie sicher zu stellen, eben die Griindung der Orden, die das officium
praedicationis tibernehmen und sich diese apostolische Tétigkeit zum
Ziele setzen: «Eandem necessitatem ostendit multitudo plebis, quae in-
terdum uni sacerdoti gubernanda commititur, qui si toto tempore vitae
nihil aliud ageret vix omnium confessiones diligenter audire posset»
(123) . Ubrigens kénnten ohne besondere Wortverkiinder wichtige Auf-

9 Quodl XII 28 (q. 18 a. 1) c.
9% Vgl. II-IT 188,4 ad 5.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 199

gaben im Reiche Gottes, im mystischen Leibe Christi, iiberhaupt nicht
durchgefithrt werden und sie hdtten bei der damaligen Haltung und
Belastung des Weltklerus gar nicht tibernommen werden kénnen. Thomas
nennt als solche Aufgaben die Bekehrung der Heiden, die Bemiihung
um die Irrlehrer und die Vertiefung des Glaubenslebens bei den Christen
(131. 139. 145: Mission, Kontroverstheologie und Heiden-Mission).
Aber die Wortverkiindigung erfreut sich bei Thomas nicht nur dar-
um einer so hohen Wertschidtzung, weil sie der Sendung Christi und der
Apostel erst ihre Wirkung sichert (125) 19, sondern die Verkiindigungs-
tdtigkeit dient auch in hohem MaBe der Gewihrleistung der von Christus
eingesetzten Weise der Gotlesverehrung, zu der Opfer und Opfergeist ge-
hoéren. Nun ist aber kein Opfer Gott angenehmer als der Eifer fiir das
Heil der Seelen: « Hoc enim magis pertinet ad obsequium Dei, cui nullum
sacrificium est magis acceptum quam zelus animarum . » Dieser wahre
Seeleneifer, die Heiligkeit des Lebens, durch die Lebensweise der Ordens-
leute dargestellt, und ein griindliches Wissen um die Heilige Schrift,
machen die Verkiindigung gerade auch unter Héretikern glaubwiirdig 12

b) Die hohe Wertschiitzung der Wortverkiindigung gibt Thomas auch
an jenen Stellen kund, an denen er positiv von der Notwendigkeit einer
hohen sittlichen Lebensfiihrung und der Aneignung griindlichen Wissens
spricht. Wer sich der Seelsorge widmet, muB} eine Leuchte im Leben und
Wissen sein: «Eis qui procurant salutem animarum necessarium est ut
vita et scientia clareant» (130). An solchen Minnern fehlte es offenbar
zu seiner Zeit. Es fehlten die Ausbildner des Klerus, die Professoren der
Theologie in dem AusmaBe, dafl man selbst an Metropolitankirchen die
Anweisung des Laterankonzils nicht befolgen konnte, ndmlich Lehr-
stithle der Theologie zu errichten, wo die Geistlichkeit Gelegenheit ge-
habt hitte, sich das zur Verkiindigung erforderliche Wissen anzueignen.
Darum konnte man ja auch die einzelnen Pfarreien nicht mit entspre-
chend ausgebildeten Pfarrern besetzen (130), was alles aber die Theologen
aus den neuen Orden noch weit iiber die Anforderungen hinaus zu erfiillen
vermochten (ebd.). Es ist also, so folgert Thomas weiter, dem Seelen-
heile der Menschen duflerst heilsam, daf Orden bestehen oder neu ge-
griindet werden, die ihre Mitglieder zu fahigen Wortverkiindern heran-
bilden, damit das Amt der Wortverkiindigung in der Kirche im Sinne

100 Vgl. TI-IT 188, 4.
101 TI-IT 188,4 c.
102 Ehd.; vgl. 187,1.



200 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

Christi und der Apostel fruchtbar ausgetibt werden kénne. Hat einmal
der Heilige Stuhl solche Orden bestétigt, dann ist es verdammungs-
wiirdig, sie abzulehnen und zu verurteilen (131).

Nur eine auf solider Kenntnis der Schrift beruhende Predigertitig-
keit befdhigt den Priester zu Erfolgen und 1Bt Friichte reifen, welche
die Bedeutung der Wortverkiindigung geradezu in die Augen springen
lassen («evidentissime ostenditur ex effectu»: 131). Wichtige aposto-
lische Auftrige hitten ohne eine griindliche Kenntnis der Offenbarungs-
wahrheiten von den mit der Verkiindigung Beauftragten {iberhaupt nicht
ausgefiihrt werden konnen. Nicht einmal die einfache Betreuung der
Gldaubigen in Sakramentenspendung und Eucharistiefeier wiren durch-
fithrbar gewesen. Denn die gut ausgebildeten Glaubensverkiinder erméog-
lichten sie erst, indem sie in gewissen Gegenden die Irrlehre ausgerottet,
Ungldubige bekehrt und zum Glauben gefiihrt hatten; sie haben unzdh-
lige Menschen auf der ganzen Erde im Gesetze Gottes unterrichtet, haben
andere in groBer Zahl zur BuBle gerufen, also in einem Aufgabenbereich
gewirkt, der ohne griindliche Ausbildung und eifrige Verkiindigung
schlechterdings nicht mit Aussicht auf Erfolg hitte beschritten werden
kénnen (131).

¢) Eine besondere Gelegenheit, den Eigenwert der Verkiindigung
gegen das sakramentale Tun abzugrenzen und sie in vorziiglicher Weise
den Bischéfen zuzuweisen und damit den Wert und die Bedeutung der
Wortverkiinder herauszustellen, bot der Paulustext 1 Kor 1,17a: «Chri-
stus hat mich nicht gesandt, zu taufen, sondern das Evangelium zu ver-
kiinden». Mit diesen Worten entschuldigt sich Paulus gleichsam, weil er
nur wenig Taufen gespendet, obschon der Herr doch den Auftrag gegeben
hat, nicht nur Menschen zu Jiingern zu machen durch die Verkiindigung
des Wortes, sondern auch durch die Taufe (Mt 28,19). Thomas sucht
einen Ausgleich zwischen diesen beiden Texten, der das Verhalten des
Apostels berechtigt erscheinen 1i6t. Gewill hat Christus die Apostel zu
beiden Téatigkeiten gesandt, freilich in dem Sinn, daB sie selbst persin-
lich das Predigtamt iibernehmen sollten gemdl der Apostelgeschichte 6,2:
«Es ist nicht billig, dal wir das Wort verlassen und dem Tische dienen».
Taufen aber sollten sie mittels der untergeordneten Dienstgehilfen. Darin
sieht Thomas eine Anordnung, die seiner eigenen Auffassung von der
Wirksamkeit der Sakramente entspricht. Denn bei der Taufe spielt der
Eifer und die Tiichtigkeit des Spenders keine Rolle («nihil operatury); es
ist ja doch im Grunde belanglos, ob die Taufe von einem Kleriker hoheren



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 201

Ranges oder minderen hierarchischen Grades gespendet wird. Bei der
Predugttatigkeit hingegen ist die Weishest und Tvichtigkeit und Tugend des
Verkiinders von groBer Bedeutung «In praedicatione Evangelii multum
operatur sapientia et virtus praedicantis» 19. Aus diesem Grunde haben
auch die Apostel das Predigtamt ausgeiibt als Diener hoheren Ranges,
wie ja auch von Christus gesagt wird (Jo 4,2), er habe nicht getauft,
sondern das hidtten seine Jiinger getan. Von sich sagt er (Lk 4,43):
«Auch in anderen Stddten muf ich das Reich Gottes verkiinden und dazu
bin ich gesandt». Zu Joh 4,2 sagt Thomas, nachdem er die Deutung des
hl. Augustinus und des hl. Johannes Chrysostomus dargelegt hat, als
seine personliche Meinung: «Indem Christus nicht immer selbst taufte,
gab er den hoheren Prilaten ein Beispiel, sich nicht mit dem abzugeben,
was andere ebensogut tun koénnen, sondern dieses den unteren Graden
zu iiberlassen» 1%, Die sich auf die Wortverkiindigung beschrankende kirch-
liche Tdtigkeit kann sich also auf Christus, die Apostel und die Viter
berufen. Ihre Bedeutung und Bewertung wird darin sichtbar, daf} sie in
der Kirche den hoheren Graden der Hierarchie eigentiimlich ist und den
von diesen besonders Beauftragten. Sie stellen den lehrenden Christus in
besonderer Weise abbildlich dar.

d) Anlal}, die Unerldlichkeit der Wortverkiindigung und ihre Be-
deutung fiir die Kirche und ihre einzelnen Glieder darzulegen, bot sich
auch in der Abhandlung iiber den Glauben. Dabei ist die Zahl der Texte
nicht ausschlaggebend, um die Bewertung dieser Aufgabe durch einen
Autor kennen zu lernen; bedeutsam ist vielmehr die Insistenz, mit der
er die Notwendigkeit einer Haltung betont, ohne die das Heilswerk
Christi in der gegenwirtigen Heilsordnung normalerweise nicht zur Aus-
wirkung kommen kann. Dabei geht es um den inhaltsgefiillien Glauben,
den es ohne Wortverkiindigung via ordinaria nach dem uns bekannten
Heilsplan Gottes nicht gibt. In dieser Frage ist Thomas ganz eindeutig.
In der Erklirung zu Roém 10,17 heifit es: «Ad fidem duo requiruntur,
quorum unum est inclinatio ad credendum et hoc est ex auditu. Et ideo
Cornelius, qui habebat cor inclinatum ad credendum, necesse habuit, ut
ad eum mitteretur Petrus, qui sibi determinaret, quid, esset credendumy» 19,

103 Tn I Cor 1,17: lectio 2 (n. 39).

104 ITn Jo 4,2: lectio 1, IT (n. 554).

105 ITn Rom 10,17: lectio 2 (n. 844). Zur Interpretation dieser Stelle und zum
Ganzen der Wortverkiindigung bei Thomas vgl. O. H. PescH, Theologie des Wortes
bei Thomas von Aquin. Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 66 (1969) 437—-465.



202 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

Das gilt allgemein und fiir alle Zeiten. Das Horen des dem Glauben zu-
geneigten Herzens kommt vom Verkiinder des Wortes, «und dies ist das
Wort Christi, weil es entweder von Christus spricht oder weil der Ver-
kiinder von Christus her seinen Auftrag hat 1%. Eindringlicher kann die
Notwendigkeit der Wortverkiindigung kaum ausgesprochen werden als in
dem weiteren Satz: «Zu einem Menschen, der den Herrn selbst oder seine
Jiinger nicht gehort hitte, wiirde Gott, falls dieser Mensch getan hat,
was in seiner Kraft stand, gemill seiner Barmherzigkeit einen Glaubens-
verkiinder gesandt haben, wie er den Petrus zu Cornelius und den Paulus
zu den Mazedoniern gesandt hat» 297, Ahnlich zu Rém 10,14: «Es gibt
ein doppeltes Horen, ein inneres, so wenn jemand sich dem offenbarenden
Gott 6ffnet und ein anderes Horen, so wenn der Mensch. von Menschen
hort, der von auBen zu ihm spricht. Das innere Héren aber ist ein Auf-
nehmen, ein Erleiden, das ohne Einwirken vom Sprechenden her gar nicht
sein kann» 1%, Und er fiigt hinzu als letzte Begriindung: «Darum gab
der Herr seinen Jiingern den Auftrag: ‘Gehet hin und verkiindet die
Frohbotschaft allen Geschopfen’ (Mt 28,19).» Ein ausschlieBliches Sich-
Verlassen auf den im Innern sprechenden Gott liegt nicht im Willen
dieses Gottes, so gewil er sich im Einzelfall damit begniigen kann. Wire
es anders, so kdme der Verkiindigung tatsichlich nur sehr relative Be-
deutung zu, dann koénnte der einzelne sich auf diese innere Anregung
Gottes ganz und gar verlassen, er wire nicht auf die Verkiindigung an-
gewiesen und die Kirche brauchte sich nicht sonderlich unter groBen
Opfern um die Heidenmission zu kitmmern und miifite schlieflich auch in
christlichen Landern auf die Verkiindigung nicht all ihve Miihe verschwen-
den. Aber der Auftrag des Herrn ist ergangen und er besteht bis auf den
heutigen Tag und fiir alle Zukunft. Um das einzuschérfen, fiigt Thomas
ein Wort iiber den Triger des Verkiindigungsinhaltes hinzu: « Wie aber
sollten sie predigen, wenn sie nicht gesandt sind. Diese durch den Herrn
ergangene Sendung kann auf zweifache Weise erfolgen: Gott kann selbst
die innere Anregung schenken und den Inhalt mitteilen, so war es bei
den Aposteln. Der gewohnliche und von Christus bestimmte Weg aber
ist die Sendung der verkiindigenden Vermattler und Stellvertreter Gottes,
des Papstes, der Bischéfe und der von ihnen beauftragten Priester 1%%.»

106 Fbd.

107 Tn Rom 10,18: lectio 3 (n. 849).
108 Tn Rom 10,14: lectio 2 (n. 837).
109 Ebd. (n. 838).



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 203

e) Ahnlich wie die Wortverkiindigung fiir den Vollzug des inhalt-
gefiillten Glaubens notwendig ist und so ibre Bedeutung erweist, steht
es mit der Beziehung der Verkiindigung zum Sakramentenempfang. An
der Notwendigkeit des giiltigen und fruchtbaren Empfanges und der
Spendung dieser Heilsmittel hat auch die Verkiindigung teil. Man kann
nicht erwarten, daB Thomas in seiner Sakramentenlehre zugleich eine
Theologie der Verkiindigung und eine Theologie des Wortes bietet. Aber
er sagt das Notige: Der Priester ist nicht nur Kultdiener, er ist auch
Wortverkiindiger. «Sacerdos habet duos actus, unum principalem scilicet
consecrare corpus Christi. Alterum secundarium scilicet praeparare popu-
lum Dei ad susceptionem sacramenti per instructionem 11°.» Die Lehr-
verkiindigung, die praeparatio per instructionem disponiert auf den Emp-
fang der Sakramente !!; sie ist ein actus secundarius 2 und darauf aus-
gerichtet, die Unwissenheit des Gottesvolkes zu beheben 113,

Diese praeparatio kann eine Erstverkiindigung, eine sogenannte
massionarische Verkiindigung sein, die sich an Ungetaufte wendet; diese
st sicher bei Erwachsenen notwendig, wie eingeschrinkt in gewissen
Fédllen der notwendigerweise zu verkiindende Inhalt auch sein mag; in
diesem Falle ist sie nicht ein actus secundarius des missionierenden Prie-
sters oder Katecheten; diese praeparatio und imstructio hat als Hérer
schon gliubige Gemeindeglieder. Zum fruchtbaren bzw. giiltigen Emp-
fang der Sakramente ist der Glaube und damit die Verkiindigung not-
wendig und dies wird meist bei Thomas als selbstverstdndlich voraus-
gesetzt. Auf eine ndhere Bestimmung dieser praeparatio und instructio
lassen sich diese Theologen freilich im allgemeinen nicht weiter ein.

Aber wir kénnen und miissen im Sinne des hl. Thomas noch einen
Schritt weitergehen und dieses sagen: Kultische Gottesverehrung im
vollchristlichen Sinne, fruchtbarer Sakramentenempfang und selbst in
gewissem Sinne giiltige und wirksame Spendung der Sakramente gibt
es iiberhaupt nicht ohne einen Glauben, wenigstens den Glauben der
Kirche (fides ecclesiae). Das sakramentale Opfer (Kult), giiltige und wirk-
same Sakramentenspendung, verlangen als Mindestes die Verbindung
des Spenders und Vollziehers mit der vom Glauben geleiteten Intentio der
Karche. Auch der nicht mehr gliubige Amtstriager und Hierarch ist an

10 Suppl 40,4.

11 Suppl 37,4 ad 1.
12 Suppl 37,4 ad 8.
13 Suppl 35,1 ad 1.

[



204 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

diesen Glauben gebunden, von ihm in seinem Amtsvollzuge getragen,
wenn er giiltig und wirksam kultisch-sakramental tédtig sein will im Sinne
der Kirche, deren Sakramente er spendet und deren Opfer er darbringt.
Welcher «Glaube» und welche «Kirche» ist hier nach Thomas ge-
meint? Es braucht nicht notwendig «Kirche» im Sinne von Hierarchie
und Amtsvollzieher gemeint zu sein. Denn osne deren personlichen sub-
jektiven Glauben kommt ja das Sakrament zustande, wenn sie zu tun
beabsichtigen, was die Kirche tut. Es geniigt, an das Volk Gottes, an
die Glieder des mystischen Leibes Christi zu denken, die in der Gnade
und im liebenden Glauben (fides formata) ihr christliches Leben fiihren,
und an solchen Gliedern, an solchen Glaubenden, wird es nach der Ver-
heiBung Christi nie fehlen. Es kann also durchaus die schweigende, aber
die Nachfolge Christi ibende Kirche sein, die christliche Gemeinde, in
der der Heilige Geist, das heiBt, der Geist Christi, immerdar wirksam
sein wird. DaB3 dieser Glaube doch im allgemeinen auf den in den Hier-
archien wirksamen, die Kirche schiitzenden und bewahrenden Geist
Christi angewiesen und in gewissem Sinne abhdngig ist, wird damit nicht
geleugnet, sondern vorausgesetzt. Aber der Glaube der Kirche schlieit
den Glauben auch von anderen Gliedern des mystischen Leibes Christi
ein. Vom Glauben dieser Glieder der Kirche sind die Amtstriger und
Hierarchen mitgetragen bei allen kirchlichen kultisch sakramentalen
Funktionen, die sie im Auftrag und kraft ihres Amtes ausiiben; sie
stehen ganz und gar in der Communio fidelium. In diesem so beschrie-
benen Sinne ist die glaubende Gemeinde an den Grundfunktionen der
Kirche aktiv mitbeteiligt. In einem gewissen Sinne «empfingt», wenn
das Wort erlaubt ist, der Amtstriager gemill der dargestellten Deutung
sein Amt von der Gemeinde der Glaubigen, freilich nicht ohne gleich-
zeitige sakramentale Mitwirkung der geweihten Amtstriger. So sind auch
die in Christus geeinten Christen, Laien und Hierarchen, am Fortbestand
der Kirche beteiligt und fiir sie verantwortlich, und dies nicht nur darum,
weil die Weihe auch die Gemeinde betrifft und die Gemeinde des Dienstes
des Priesters bedarf. Bischof und Priester bediirfen auch, falls sie nicht
in Glaube und Liebe leben und doch Sakramente spenden, des Glaubens
der Kirche, d. h., der mit Christus liebend und glaubend geeinten Laien.
Damit ist nun wieder mitgesagt, da3, wie der lebendige Glaube, so
auch die den Glauben von auflen her begriindende Wortverkiindigung zum
Fortbestande nicht nur einer «gldubigen» Gemeinde, sondern auch zum
Fortbestande einer kultisch-sakramentalen Kirche notwendig ist. Ein-
schluBweise ist damit wieder die unerldBliche Bedeutung einer Wortver-



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 205

kiindigung ausgesprochen, die mit dem Glauben auch die Liebe weckt,
einen lebendigen Christusglauben anregt.

f) Die hohe Wertung der Wortverkiindigung steht nicht im Wider-
spruch zu dem, was Thomas iiber die Stellung der Eucharistie und des
Kultdieners zu sagen hat. Die Eucharistie ist das sacramentum potissi-
mum 11*; Thomas fiigt die Begriindung hinzu und den Gesichtspunkt,
unter dem diese Aussage gemacht wird: Unter den Sakramenten nimmt
die Eucharistie darum eine vorrangige Stellung ein, weil sie Christus
selbst wesenhaft enthdlt, was in bezug auf die anderen Sakramente nicht
gilt; in ihnen wirkt eine Kraft des erhohten Herrn. Darum scheinen, so
formuliert Thomas, alle anderen Sakramente, vor allem die Weihe, auf
die Feier der Eucharistie hingeordnet zu sein. Unter dem Gesichtspunkt
des «Inhalts» der Sakramente nimmt die Eucharistie den héchsten Rang
ein, sie ist im gewissen Sinne das Ziel aller Amter der Kirche 115, Aber
ebenso gilt, dal die Taufe, was die Notwendigkeit angeht, das wichtigste
Sakrament ist 11°. Weihe und Firmung haben unter anderen Gesichts-
punkten einen gewissen Rang vor anderen Sakramenten: sie werden
vom Bischof und nicht vom einfachen Priester gespendet. Grundsitz-
lich heiBt es: «Es steht ndmlich nichts im Wege, daBl etwas nach einer
bestimmiten Richtung hin wiirdiger ist und doch #nicht schlechthin»117. Die
Taufe ist der Ursprung des geistlichen Lebens und die Pforte zu den
Sakramenten. Die Eucharistie hingegen ist gleichsam die Vollendung des
geistigen Lebens und das Ziel aller Sakramente. Darum ist der Empfang
der Taufe notwendig, um das geistliche Leben zu beginnen, der Emp-
fang der Eucharistie aber ist notwendig, um es zu vollenden 8. Aber
auch die Taufe setzt noch eine andere Grundfunktion der Kirche voraus,
die Verkiindigung des Wortes. Bei der Erwachsenentaufe ist das ohnehin
klar, bei der Kindertaufe wird der Glaube der Kirche vorausgesetzt, und
ohne diesen gibt es keine christliche Taufe (vgl. oben). Die Kirche muf3
also ihr Officium principalissimum betétigen, sie mufl mit dem Dienst am
Wort beginnen, das Wort mul} in ihr lebendig sein, ehe sie sich sakra-
mental-kultisch fruchtbar und giiltig wirksam betétigen kann. Das offi-
cium praedicationis bleibt unter diesem Gesichtspunkte das offictum
principalissimum.

114 11165,3:

15 A a. O, ad 2.

116 JIT 65,3 c. und ad 4.
117 TII 65,3 ad 4.

us UIL 73,3,



206 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

&) Die Wortverkiindigung als Ausdruck der Liebe: Die Bewertung der
Wortverkiindigung wire nicht vollstindig dargestellt, wollte man ihre
Beziehung zur Haupttugend des Christen iibergehen. Diese Tugend hat
unendlich viele Ausdrucksweisen, sie kann sich in den sogenannten leib-
lichen und geistigen Werken der Barmherzigkeit betdtigen, je nach den
Bediirfnissen der Glieder des mystischen Leibes. Die « Hdchstform ist dort
erreicht, wo Menschen zu solcher Hohe der Liebe gelangt sind, daB sie
sogar die Beschauung Gottes, mogen sie dabei auch die héchsten Wonnen
verspiiren, zuriickstellen, um Gott im Bruder zu dienen» 1%, Dafl Thomas
hier nicht an die leiblichen Werke der Barmherzigkeit denkt, die von
verschiedenen Orden seiner Zeit geiibt wurden (Krankenorden, Militar-
orden zum Schutze der Pilger, des Glaubens und des Hl. Landes), sondern
die Seelsorger und namentlich die Prediger im Auge hat, ist ganz deut-
lich; denn er verweist auf das Beispiel des hl. Paulus. Der Dienst der
Verkiindigung war seine Vollkommenheit. Paulus hat seinen Mitmen-
schen nicht durch soziale Arbeit gedient, nicht einmal zunichst durch
Sakramentenspendung, sondern er bekennt ausdriicklich, zur Verkiindi-
gung der Frohbotschaft gesandt zu sein. Predigttitigkeit ist also der
allerhochste Ausdruck christlicher Liebe. «Et haec perfectio est proprie
praelatorum et praedicatorum et quorumcumque aliorum, qui procu-
randae saluti aliorum insistunt» *?°. So wichtig ist diese Predigttitigkeit,
daB3 sie auch ausgeiibt werden muf}, wenn Tyrannen sie mit Gewalt zu
verhindern suchen. Wer von Amts wegen der Verkiindigung sich widmet,
mul} sie fortsetzen, auch wenn sein eigenes Leben bedroht ist, wofern
sein Verbleiben bei der Gemeinde noch Nutzen bringen kann. Auch wer
aus eigenem Antrieb, aber erlaubterweise, als Prediger tatig ist, hat die
strenge Pflicht, sein Leben fiir den Bruder hinzugeben, wo Irrlehrer und
Tyrannen den Glauben zerstéren und so das Seelenheil der Gliubigen
gefihrden 121,

Wegen dieses hochsten Ausdruckes der Liebe, die sich in der Wort-
verkiindigung kundgibt, nehmen diejenigen Orden den héchsten Rang
ein, die sich die Lehrtdtigkeit und die Wortverkiindigung zum Ziele setzten:
«Summum gradum in religionibus tenent, quae ordinantur ad docendum
et praedicandum, quae et propinquissime sunt perfectioni episcoporumn %2,

119 Car 11 ad 6.

120 Ebd.

121 Quodl XIT 28 (q. 18 a. 2); CI n. 165; II-11 187,2-3.
122 TI-IT 188, 5.



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 207

«Inter Opera autem vitae activae principaliora sunt illa ordinantur
directa ad salutem animarum sicut praedicare et alii huiusmodi» 123,

h) Es ist lehrreich und interessant, auch noch einen duferen Mal3-
stab kennen zu lernen, an dem man die Hochschitzung ersehen kann,
deren sich die Wortverkiindigung bei Thomas erfreut. Wer an der Grund-
funktion, dem officium principalissimum der Bischofe, teilhat, wer ihr
beauftragter Mitarbeiter im Predigtamt ist, der hat Anspruch wie der
Bischof selbst auf einen angemessenen Unterhalt. Das betont Thomas
nicht nur in seinen oft heftigen Kontroversen mit seinen Pariser Ge-
spriachspartnern, auch in seinen systematischen Schriften kehrt dieser
Gedanke wieder %%, Die Prediger haben von rechtswegen Anspruch auf
Lebensunterhalt. Er mul3 von denen bestritten werden, in deren Auf-
trag sie ihr Amt ausiiben, oder von den Hoérern, denen sie das Wort
Gottes anbieten und die es annehmen 25, Der Lohn gebiihrt nimlich
nicht dem Vollmachttriger oder der Autoritét, sondern der apostolischen
Tat, der miihevollen Arbeit (CI 353; 326; 279). Prilat oder einfacher
Prediger, sofern sie das Amt erlaubterweise ausiiben, sind nach dem
MaBe des Einsatzes ihrer Kridfte in der apostolischen Arbeit zu ent-
lohnen (279). Die Prediger diirfen freilich in ihrer Verkiindigungstatig-
keit nicht als Erstes den Lohn einzuheimsen beabsichtigen. Die primére
Intention bei jeder Seelsorgstitigkeit mul3 der Aufbau der Reiches Gottes
bleiben, aber dieser Erstzweck schliet nicht aus, die materiellen Friichte
der Predigertitigkeit entgegenzunehmen, um von dem ihr gebiihrenden
Lohn leben zu kénnen (343). Aber hier macht Thomas eine pastoral be-
deutsame Einschrinkung, die auch heute noch Geltung hat. Bei der
Erstverkiindigung der Frohbotschaft in den sogenannten Missionen, muf3
man sorgfiltig darauf achten, daB jegliches Argernis vermieden wird.
Erst wenn der Glaube verkiindet und verbreitet ist, erst wenn die Neu-
christen verstanden haben, dal3 auch sie nach biblischer Vorschrift einen
Beitrag zum Unterhalt des Missionars zu leisten haben, kann man sie
an diese Pflicht erinnern, dem Missionar zu einem bescheidenen Leben
zu verhelfen (329. 353) 126, So wichtig ist die Glaubensverkiindigung, daf3
die Prediger sich selbst von Wucherern unterstiitzen lassen diirfen, wenn
ihnen sonst das Territorium zu betreten verwehrt wire. Denn sie erfiillen

123 Ebd.

12¢ TI-11 187,5 ad 5.
125 A.a. 0., ad 2.
126 Vgl. TI-1T 187, 4.



208 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

die Verkiindigungspflicht an denen, in deren Machtbereich sie wirken,
und vor allem zugunsten der Benachteiligten, wenn sie den Wucherer
an die Restitutionspflichten erinnern, und ihm ins Gewissen reden, die
Armen zu unterstiitzen (286) und ihm andere gute Werke nahelegen
(ebd.). Auch den Verkiindern im ganz weiten Sinne kommt das Recht
zum Almosenempfang zu. Wo immer ein Ordensmann zum Wohkle der
ganzen Kirche titig ist, sei es beim Altardienst, dem Studium der Schrift,
ob er sich dem Gebete widmet oder anderen geistlichen Werken obliegt,
alles das kommt ja dem gldubigen Volke zugute und es ist entsprechend
zu entgelten (326).

1) Wortverkiindigung und Weltweisheit und Rhetorik: Thomas falt
seine Hochschitzung der Verkiindigungstatigkeit, soweit sie ersichtlich
ist aus seinen AuBerungen iiber die dazu erforderte Notwendigkeit solider
theologischer Kenntnis, so zusammen: «Aus all dem geht hervor, daf3 das
Studium den Ordensleuten zu empfehlen ist, vor allem das Studium der
Heiligen Schriften, und denen ganz besonders, die fiir das Verkiindi-
gungsamt bestimmt sind» (400). Darum handeln die lobenswert, die das
weltliche Leben der Studenten aufgeben und in einen Orden eintreten,
in dem sie sich dem Studium hingebender widmen kdénnen (405).

In diesem Zusammenhang aber vergiit er auch nicht, auf die Be-
deutung der sogenannten weltlichen Wissenschaften, ihren Nutzen und
ihre Gefahren fiir das Predigtamt, auf die erforderlichen Kenntnisse der
Rhetorik, soweit sie diesem Amte dienlich sind, hinzuweisen.

Paulus und die Lehrer der Frithzeit haben hierzu das Beispiel ge-
geben. Thomas verweist auf Hieronymus, der eingehend darlegt, daf}
die Verfasser der Heiligen Schriften wie auch deren Erkldrer in ihren
Schriften sowohl weltliche Weisheit als auch rhetorische Bemerkungen
eingestreut hatten (408). Darum sei es empfehlenswert, Redekunst und
weltliche Weisheit in den Dienst der gottlichen zu stellen; wer das tadle
sei wie ein Blinder, der den Sehenden um sein Augenlicht beneidet (408;
411; 412; 413; 414). Man muB sich bemiihen, bei der Darbietung der
Schriftlehre mit Beredtsamkeit und einem gewissen Glanze zu sprechen
(409) ; auch dafiir hatten die Viter ein Vorbild gesetzt (411): Augustinus,
Basilius, Gregor und Ambrosius werden als solche Beispiele von Wissen
und Beredtsamkeit erwidhnt (411; 412). Er fiigt ironisch hinzu, wer deren
Schriften lese und sie auch verstehe, der kime schon dahinter (412). Sie
haben sich des ornatus verborum per colores rhetoricos bedient (410). Bei
rechtem Gebrauch konne daraus nur Nutzen fiir die Horer erwachsen,



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 209

die Lehre gehe dann leichter und wirksamer ein, und die Gegner lassen
sich leichter tiberzeugen (414). Freilich, auch die Gefahren {ibersieht er
nicht: Der Prediger kann der Eitelkeit verfallen, wenn er diese Rhetorik
und Weltweisheit zur Hauptsache macht und mehr sich selbst als das
Wort Gottes verkiindet (414). Die gottliche Weisheit mu3 die Fithrung
(dux) behalten, die Rhetorik darf nur Begleiterin (comes) sein (414).
Immer aber sei die Weisheit wichtiger als alle Rhetorik (415).

Keineswegs aber darf diese Weltweisheit zum MaBstab des Glaubens
gemacht werden (417), das fithre notwendig zum Irrtum (ebd.). Auch der
Neid des Hohergestellten, der dem Ordensmann an Wissen und Beredt-
samkeit nicht gleichkommt, darf fiir diesen kein Anlal} sein, seine Ver-
kiindigungstdtigkeit aufzugeben. Wenn weniger gelehrte und weniger
redegewandte Prilaten um ihre Ehre bangen, falls ihnen die Erfolge und
die Anerkennung versagt bleiben, so sind deswegen die erfolgreichen
Prediger nicht zu tadeln. Die Neider verdienen nur Verachtung (418).
Die Prediger sollen sich sogar der Empfehlungsbriefe bedienen, um in
unbekannten Gegenden ihre Autoritit zu stirken (429). Die Freude, die
Erfolg und Anerkennung mit sich bringen, diirfen sie dankbar mit Lob
gegen den Geber alles Guten annehmen und sich nicht durch falsche
Askese oder Unterdriickung dieser Freude von ihrer Arbeit abhalten
lassen (491; 501): «Qui ergo gaudet de bonis, quae Deus per eum opera-
tur, hoc gaudium in Deum referens, recte gaudet, quod contingit cum
aliquis propter hoc gaudet de his quae Deus per eum facit, quia videt
hoc in gloriam Dei cedere et suam et aliorum salutem» (498; 499). Sie
haben allen Grund zur Freude, weil sie ja den wertvollsten Liebesdienst
in der Wortverkiindigung erweisen. «Quanto enim majora bona proximis
impendimus, tanto perfectior dilecto videtur» (647). Leibliche Werke
der Barmherzigkeit und natiirliche gute Ratschlige sind wertvoll, aber
sie reichen nicht heran an die spiritualia bona et divina, an die doctrina
divinorum, die manuductio ad Dewm und die spiritualis sacramentorum
communicatio (648). Von hier aus ist es auch zu verstehen, daBl Thomas
iiber die Rangordnung der verschiedenen Lebensformen sagt: «Es neh-
men die hochste Stufe unter den Orden ein, die zum Lehren und predigen
bestimmt sind. Diese stehen auch an Vollkommenheit den Bischofen am
nidchsten. Die zweite Stufe nehmen jene ein, die auf die Beschauung aus-
gerichtet sind. Die dritte Stufe dann jene, welche sich duBlerer Tatigkeit
widmen 27.»

127 TI-11 188,6; vgl. 182,1.

14



210 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

V. ZUSAMMENFASSUNG

Als Ergebnis unserer Untersuchung stellen wir fest:

1. Die Wortverkiindigung ist die vornehmste Aufgabe des bischof-
lichen Priesters, auf sie ist seine Weihe zu allererst hingeordnet. Er muf
sie personlich ausiiben und darf sie nicht in Verwaltungsarbeiten unter-
gehen lassen. Er kann allein das Recht auf 6ffentliche Verkiindigung an
andere iibertragen, sie zum Dienst am Worte weihen oder durch Amts-
iibertragung und Auftrag berufen. Dem Bischof kommt von Amts wegen
die vertiefte Glaubensdarbietung zu. Alle andern sind seine Mitarbeiter.

2. Diese Mitarbeiter sind im Rahmen der ihnen gestellten Aufgabe
zur Verkiindigung verpflichtet. Sie haben zundchst die einfache Glaubens-
unterweisung zu leisten, soweit sie erforderlich ist zum giiltigen und
fruchtbaren Empfang der Sakramente, zur Teilnahme am Gottesdienst
und zum christlichen Leben. MaBstab fiir Umfang und Intensitdt dieser
Verkiindigung ist das Bediirfnis der Menschen, denen der Verkiinder ver-
pilichtet ist, d. h. der einfachen Gldaubigen, der im Glauben Gefdhrdeten
und der noch im Unglauben Lebenden. Ohne diese Verkiindigung bleiben
Sakramentenempfang, der kultisch-sakramentale-sazerdotale Dienst un-
giiltig bzw. unfruchtbar. Verkiindigung bzw. Glaubensdarbietung und
Sakramentenempfang und -Spendung bleiben unlésbar auf einander be-
zogen, mag der Dienst der Verkiindigung und das sazerdotale Tun auch
von verschiedenen Personen ausgeiibt werden. Diese Verkiinder haben
nicht nur Information zu bieten, sondern engagiert zu mahnen und auf
die sittliche Vervollkommnung ihrer Hoérer durch iiberzeugendes Wort
und Beispiel einzuwirken. Die Weise ihrer Verkiindigung ist verschieden
von der Vorlesung, wie sie auf akademischen Lehrstiihlen dargeboten
wird.

3. Wo dieser Auftrag der Glaubensverkiindigung vom Bischof und
dem Pfarrklerus nicht geleistet werden kann — wegen Priestermangel,
Liicken in der Bildung oder schwieriger 6rtlicher Verhiltnisse —, kénnen
eigene, an ein Pfarramt nicht gebundene Wortverkiinder eingesetzt wer-
den, die von anderen Arbeiten zu entlasten sind, sich freier bewegen und
dort eingesetzt werden konnen, wohin Bischof und Pfarrklerus wegen
ihrer Ortsgebundenheit nicht gelangen konnen oder wo sie den Horer
mangels theologischer Bildung zu erreichen nicht imstande sind. Wenn



Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin 211

die Umstinde es erfordern, kénnte die Kirche auch nicht zum Priester-
tum Ordinierte, also nicht nur geweihte Priester, fiir diese Aufgabe be-
stimmen. Sie hat sogar die Vollmacht, solche Wortverkiinder durch einen
ordo sacer, einen eigenen Weihegrad niedern Ranges, aufzuwerten. Die-
sem widre dann nur die Verkiindigung als Aufgabe zugewiesen.

4. Diese Verkiinder haben sich eine theologische Bildung anzueignen,
welche den (damaligen) Wissensstand der Pfarrklerus iibersteigt, damit
sie nicht nur die Unterweisung des einfachen christlichen Volkes vor-
nehmen konnen, sondern auch imstande sind, Irrlehrern und Ungldu-
bigen Rede und Antwort zu stehen. Mit Riicksicht auf solche Horer
sollen sie auch weltliches Wissen und Rhetorik in den Dienst der Wort-
verkiindigung stellen und sich durch Freude am Erfolg und durch das
Lob der Hoérer zu noch eifrigerm Bemiihen antreiben lassen.

5. Alle diese Dienste — Wortverkiindigung, kultische Aufgaben, Lei-
tung der Kirche — haben ihr Urbild und ihre Kraftquelle in Christus,
dem Haupte. An der Thm vom Vater aufgetragenen Sendung, die Froh-
botschaft zu verkiinden, zu taufen und das Opfer darzubringen, haben
alle — Bischof, Priester und niedere Weihegrade — in gestufter Weise
Anteil. In der Ausiibung ihrer verschiedenen Amter gleichen sie sich
Christus, ihrem Urbilde, an, ziehen aus ihm die Kraft und tragen alle
sein sakramentales Zeichen. Amter, die von einander véllig isoliert oder
von Christus losgeldst wéren, gibt es in der Kirche nicht. Alle sind auf-
einander bezogen und haben in Christus ihre Einheit. Mit Thm bilden
alle Trdger eines Amtes den einen Sponsus Ecclesiae. — Was Thomas hier
von der Verkiindigung und ihrer Verkniipfung mit dem sazerdotalen
Dienst lehrt, schopft er ausdriicklich aus der heiligen Schrift.

6. Hitte die pastorale Praxis sich an diesen Grundsitzen orientiert
und besonders der Verkiindigung die hier betonte Bedeutung zugemessen,
dann wiren die reformatorischen Vorwiirfe iiber den Niedergang am
Dienste am Wort gegenstandslos geblieben, es wire ein ausgeglicheneres
priesterliches Leitbild sichtbar geworden, wie es jetzt im Vaticanum II
im Ansatz dargeboten wird.

7. Wir sind heute in einer dhnlichen Lage wie zur Zeit des hl. Thomas.
Gewif3 ist der Bildungsstand auch des einfachen Klerus unvergleichlich
hoéher als im Mittelalter, auf die Predigt wird sehr viel mehr Miihe ver-
wandt. Aber auch das Bildungsniveau der Horer hat sich grundlegend
gedndert, der Theologe hat es schwer, sich «auf dem Laufenden zu hal-



212 Ort und Bewertung der Wortverkiindigung bei Thomas von Aquin

ten», er kann nicht mehr «allen alles werden», er mul3 sich spezialisieren,
um in Katechese und Erwachsenenbildung den Forderungen gerecht zu
werden, um nur diese Gebiete zu nennen. Wie zur Zeit des hl. Thomas
die Kirche sich gegen mannigfachen Widerstand eine neue Weise der
Verkiindigung durch «spezialisierte» Prediger 6ffnete, so mul} sie diese
Linie fortfithren und dafiir Sorge tragen, daf3 Christus durch die Aus-
iibung der in Christus verwurzelten Amter auf immer neue Weise ver-
kiindigt werde.



	Ort und Bewertung der Wortverkündigung bei Thomas von Aquin

