Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Die Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas
von Aquin

Autor: Ruf, Ambrosius Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AmBRrOSIUS KARL RUF

Die Sinndeutung des sakramentalen Siegels
der Firmung bei Thomas von Aquin

Im theologischen Werk von M. D. Koster nimmt die Frage nach
der Sinndeutung der Firmung eine bevorzugte Stelle ein. Er war es, der
innerhalb der theologischen Diskussion um die Bedeutung dieses Sakra-
mentes den Gedanken ausgesprochen hat, dal die Firmung als das Sa-
krament des Leidens zu deuten sei. Er geht dabei von dem aus der theo-
logischen Tradition iiberkommenen Gedanken aus, da3 die Firmung die
Vollendung der Taufe sei und ihre dreifache Zeugenaufgabe ohne die
christliche Hinnahme des damit verbundenen Leidens undenkbar sei !.
In einem spiter verdffentlichten Artikel hat er ausdriicklich darauf hin-
gewiesen, daBl «die Firmung den Getauften die Fiille heiligen Geistes und
mit ihr die Erméchtigung von oben mitteilt, Mitzeugen Christi fiir seine
Wahrheit und Mitverwirklicher eines vom Geist erfiillten Lebens in die-
ser ‘Welt” und eines von ihm geherligten Sterbens zu sein. Deswegen ist
die Firmung die radikalste Umstiilpung jeder Lehre vom menschlichen
Dasein, das sich in seinen eigenen MaBen verfingt und notwendig stiirzt,
weil es sich nicht in die MaBe des heiligen Geistes fiigt, wie jeder Lehre
vom Sterben, das nicht den Sinn des Todes Christz sichtbar macht» 2
Koster sieht hier offensichtlich im Tod die Aufgipfelung jeden christ-
lichen Leidens, das durch die Wirkung der Firmung ins Zeugnis fiir
Christi Leiden und Sterben erhoben wird.

Solche Uberlegungen zur Deutung des Firmsakramentes waren zu
der Zeit, in der Koster seine Gedanken vorlegte, ungewohnt. Dabei han-

KosTER, Die Firmung im Glaubenssinn der Kirche. Miinster 1948.
K

1 M. D.
2 M. D. KosTER, Symbol und Firmung. Die neue Ordnung 2 (1948) 297.



138 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

delt es sich bei diesem Neuansatz um eine konsequente Interpretation
der bei Thomas von Aquin dargelegten Lehre iiber das innere Verhiltnis
des sakramentalen Siegels der Taufe zu dem der Firmung. In der Friih-
und Hochscholastik hatte man sich diesem Problem eingehend gewidmet
und bei Thomas fand die systematische Durchdringung dieser fiir den
sakramentalen Lebensvollzug eminent wichtigen Frage einen abschlie-
Benden Hohepunkt.

I. DAS VERHALTNIS VON TAUFE UND FIRMUNG
IN DER JUNGEREN THEOLOGIE

Jene Theologen, die sich mit dem inneren Verhiltnis von Taufe und
Firmung beschiftigen, lassen sich in zwei Gruppen unterscheiden: Die
eine glaubt, den realen Unterschied zwischen Tauf- und Firmsiegel ganz
aufheben zu miissen. So schreibt z. B. Schanz: «Das Verhiltnis der Fir-
mung und Taufe bringt es mit sich, dall der sakramentale Charakter
nicht ein ganz neuer, spezifisch verschiedener Charakter ist, sondern den
Taufcharakter fiir die neue Aufgabe bestimmt und aktualisiert» 3. Ahn-
lich Gutberlet: «An Stelle der realen moéchten wir lieber eine sachliche
Distinktion setzen; eine solche muf durchaus angenommen werden,
eine reale nicht so dringend» *. Ferner meint er, «da8 der Charakter in
sich einer ist, aber eine mannigfache Modifikation zu verschiedenen Funk-
tionen erfahren kann» 5. Zu solchen Auffassungen schreibt Ddlger sehr
richtig: «Die Annahme, dal der Firmcharakter dem Taufcharakter ge-
geniiber nicht ein ganz neuer sei, scheint uns aber die Bedeutung des
Geistsiegels der Firmung allzusehr abzuschwichen und die Wesensver-
schiedenheit der beiden Sakramente zu gefihrden» 6.

Daneben steht eine gréBere Gruppe von Theologen, die — zumeist
von der Lehre des hl. Thomas ausgehend — den realen Unterschied von
Tauf- und Firmsiegel bestehen lassen und ihn in verschiedener Weise
zu begriinden versuchen.

3 P. Scuanz, Die Lehre von den heiligen Sakramenten der Katholischen
Kirche. Freiburg 1893, 310.

+ J. B. HEINRICH-C. GUTBERLET, Dogmatische Theologie. Band IX, 2. Abtlg.,
Mainz 1901, 426.

5 Ebd.

6 F. X. J. D6LGER, Das Sakrament der Firmung (Theologische Studien der
Leogesellschaft 15). Wien 1906, 169.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 139

1. Begriindung des Unterschiedes vom Subjekt her:
Die Firmung als Sakvament der Personlichkeit

Dilger ist darum bemiiht, einen wesentlichen Unterschied zwischen
beiden Siegeln bestehen zu lassen. Allerdings verldBt er dabei auch die
Grundposition des hl. Thomas. Beziiglich jenes Satzes, den wir als Grund-
lage jeder Erorterung postulieren, «ad idem etiam ordinatur quodam-
modo confirmatio» 7 schreibt er: « Thomas fiihlt hier selbst, daB3 in die-
ser Bestimmung des Charakters das eigentliche Wesen des Firmcharak-
ters doch zu schwach zur Geltung kommen wiirde. Deshalb erweitert er
den Inhalt dessen, wozu der Charakter befihigt, von der Sakramenten-
spendung und dem Sakramentenempfang auf das Glaubensleben im all-
gemeinen und bestimmt den Unterschied von Tauf- und Firmcharakter
ndher dahin: (Es folgt die Stelle III 72,5)» 8. Wir werden die Stelle an-
ders kommentieren und glauben eine Losung zu finden, die der Grund-
forderung, die Firmung und die Taufe diene dem eigenen Heile, gerecht
wird °. Délger dagegen meint, ein Unterscheidungsmerkmal gefunden zu
haben, indem er die Firmung auf den Bereich des «Heiles der anderen»
gerichtet sein 146t: « Der Taufcharakter scheidet den Menschen aus der
Zahl der Ungldubigen, kennzeichnet ihn als Kind Gottes und Schiiler
Christi, des obersten Lehrers. Mit der Mitteilung der Gnadennatur er-
hilt der Mensch den Glauben, die Empfinglichkeit fiir die Wahrheit
der durch Christus gebrachten Offenbarung. Der Firmcharakter findet
den Ausdruck seines Wesens in der Tétigkeit Christi nach der Herab-
kunft des Heiligen Geistes. Christus offenbart sich nun nach dem ver-
borgenen Leben in Nazareth als der Errichter des Gottesreiches, als der
himmlische Konig, als der Vernichter der Satansknechtschaft: Der Ge-
firmte verpflichtet sich durch die Charakterisierung zum Heraustreten
aus dem innerlichen Lebensverkehr mit Gott, um mit seiner ganzen Per-
sonlichkeit als Streiter in den Kriegsdienst Christi zu treten, aktiv an
der Ausbreitung und dem Schutz des Gottesreiches teilzunehmen, den
in der Taufe dargebotenen Glauben selbsttitig zu verwerten fiir sich
und insbesondere auch zum Nutzen der Mitwelt» 1°. Noch deutlicher ist
folgende Stelle: «Der Taufcharakter gibt die Verpflichtung, aus dem

7 111 63,6.

¢ DOLGER, a. a. 0., 171,
9 Vgl. unten S. 160 fi.

10 DSLGER, a.a. O., 171,



140 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Glauben und nach dem Glauben zu leben (R6m 1,17). Der Taufcharak-
ter zielt zundchst ab auf die Vervollkommnung des Getauften selbst.
Der Firmcharakter hingegen gibt die Pflicht, diesen Glauben zur Er-
haltung, Vermehrung und Vervollkommnung des Gottesreiches der wah-
ren Religion unerschrocken nach auflen zu bekennen, sobald die Not-
wendigkeit dazu eintritt, ihn nicht bloB still im Herzen zu hegen» (R6m
10,10) . — Die Gefahr, die in dieser Formulierung liegt, ist unschwer
zu erkennen. Allzusehr wird das Sakrament der Firmung als ein Sakra-
ment fiir auBerordentliche Félle gesehen (mutvolles Bekenntnis). Ande-
rerseits riickt Dolger die Firmung zu weit in den Bereich des Weihe-
siegels. Dieser Gefahr sucht er dadurch zu entgehen, da3 er seine Wir-
kungen auf die Aufgaben des Laien beschrdnkt: « Vergleichen wir Firm-
und Priestercharakter miteinander, so ergibt sich fiir letzteren aus der
Verdhnlichung mit Christus dem Hohenpriester die Verpflichtung, das
Lehr-, Priester- und Hirtenamt zu iiben im Geiste Christi... Der Firm-
charakter gibt Verpflichtung zum Laienlehramt, Laienpriesteramt und
Laienhirtenamt, christliche Aufklirung zu bringen dem irrenden Neben-
menschen, selbst Opfer zu bringen als Priester fiir die Erfiillung des
Glaubenslebens und dadurch dem Nichsten durch gutes Beispiel Anei-
ferung zu geben zu gleichem Opfermut, ihm die Hand zu reichen zu
seiner Vervollkommnung. Das ist das Laienpriestertum: Die Idee des
Firmcharakters. Der Firmcharakter faBt mit seiner Verpflichtung den
Menschen in seiner sozialen Stellung ins Auge: daher die auBerordent-
liche Wichtigkeit der Firmung fiir die wahrhaft christliche Kultur» !2.
In bezug auf die Gnade der Firmung riickt Dolger stark von der Auf-
fassung ab, die darin ein bloBes augmentum der Taufgnade sieht: «Nicht
bloB Gnadenvermehrung soll die Firmung der Taufe gegeniiber bewir-
ken, sondern sie erfal3t in ihrer Gnadenwirksamkeit den Menschen von
einer ganz anderen Seite, als dies in der Taufe der Fall ist; denn die
Taufe gibt die Kindschaft Gottes, die Wiedergeburt zum {iibernatiirli-
chen Leben, die Grundlage und Wurzel der Lebensgemeinschaft mit
Gott, indem durch die iibernatiirliche Verklirung und Vergéttlichung
der Seele, die dem ewigen Ziel entsprechende Seelenausstattung gegeben
wird; — die Firmung dagegen gibt mit dem nvebpo Cwomotoby die Weihe
der Person zur selbstdndigen, kraftvollen Verwertung der in der Taufe
als «Befdhigung» (Potenzen) mitgeteilten Tugendhabitus, zum Bekennt-

11 A a. O, 173-174.
12 A.a. 0, 174.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 141

nis Christi im Heiligen Geiste, der die Seelen erleuchtet mit seiner Lehre,
sie schiitzt und stdrkt, damit der Mensch die Friichte des Geistes brin-
gen konne: Liebe, Freude, Friede, Langmut, Milde, Giite, Glaube,
Sanftmut, Enthaltsamkeit; und sich als offener, mutiger Kdmpfer fiir
das Reich Christi erweise allen feindlichen Michten gegeniiber bis zum
Martyrium» 3. Ddlger sucht die reale Verschiedenheit beider Gnaden
dadurch zu wahren, dall er der Taufe die EingieBung der Potenzen
zuschreibt, die Firmung dagegen nach seiner Ansicht die Aufgabe habe,
diese Potenzen zu aktivieren. M. a. W.: Nach ihm liegt die Wirkung
der Taufe im Bereich des actus primus, diejenige der Firmung im Be-
reich des actus secundus. Diese Auffassung wird spiter von Scheller noch
praziser vertreten, wir werden darauf zuriickkommen. Soviel sei jetzt
schon gesagt: Diese Lehre fithrt zu einer unertridglichen Verkiirzung
des Wirkbereichs der Taufe. Dolger sucht eine Antwort auf dieses Pro-
blem, das er selbst so formuliert: « Besitzt der erwachsene Getaufte blof
den Tugendhabitus, nicht auch die Akte der Tugenden, ohne die Fir-
mung empfangen zu haben? Zur Beantwortung dieser Frage diene fol-
gendes: Wenn wir die Tugendakte der Firmung als deren Wirkung zu-
schreiben, so soll damit nicht gesagt sein, dal3 ohne Firmung dieselben
nie vorhanden wéren. Sie sind vorhanden auch ohne Firmung, aber nur
dann, wenn die Firmung nicht empfangen oder gespendet werden kann;
Gott gibt dann auferordentlicherweise, was er ordnungsgemil sonst durch
die Firmung spendet» '*. Wem diese Erklirung etwas gezwungen aus-
sieht, der moge bedenken, dafl Délger von seiner Grundhaltung her zu
gar keiner anderen Losung kommen kann. Er begriindet den Auftrag
zum Laienapostolat allein in der Firmung und macht sie zum Sakra-
ment des Laienpriestertums. Dadurch verkiirzt er den Objektsbereich
der Taufe zu sehr. Der Auftrag zum Apostolat und die Begriindung des
Laienpriestertums ist schon in der Taufe grundgelegt. Es sei in diesem Zu-
sammenhang auf die Worte Pius’ XI. hingewiesen: «Die Firmung macht
uns zu Soldaten Christi. Jedermann sieht wohl ein, daB} ein Soldat Kampf
und Miihsal nicht so sehr fiir sich selber als fiir die anderen auf sich neh-
men mufB. Und mag es auch ungeschulten Blicken wenig einleuchtend
sein, so ist doch die Verpflichtung zum Apostolat schon in der Taufe
verwurzelt, die uns zu Mitgliedern der Kirche macht und somit dem
mystischen Leibe Christi einfiigt. Wie bei jedem anderen Organismus,

13 A a. 0, 178-179.
14 A.a.0., 179 Anm,. 1,



142 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

mull auch zwischen den Gliedern dieses mystischen Leibes eine Inter-
essengemeinschaft herrschen, die sich in gegenseitiger Lebensgemein-
schaft dulert ...» 5. — Vom Objekt her kann nun Délger also keinen Un-
terschied finden, folgerichtig sucht er ihn im Subjekt, indem er die Wir-
kungen der Taufe im actus primus sieht, die der Firmung dagegen im
actus secundus. Scholastisch gesprochen wiirde sich die Taufe auf die
Natur erstrecken, die Firmung dagegen auf die Person. Délger schreibt
selbst von einer « Weihe der Person» in der Firmung 6.

In die gleiche Richtung geht die Auffassung, die Schell vertritt. Er
schlieBt seine Darstellung eng an den Ritus der Spendung an 7. Drei
Momente glaubt er, unterscheiden zu konnen:

1. Mitteilung des Heiligen Geistes, symbolisiert durch die Handaufle-
gung;

2. Belebung mit dem Heiligen Geist, symbolisiert durch die Salbung;

3. Einprigung des Charakters, symbolisiert durch das Kreuzzeichen.

Die Mitteilung des Heiligen Geistes bedeute die Sendung und Ein-
kehr des Heiligen Geistes, soweit sie dem Pilgerstand zugedacht ist. Eine
inhabitatio des Heiligen Geistes ist zwar schon bei der Taufe anzuneh-
men, geschieht aber dort mehr concomitanter, im Gefolge der iiberna-
tiirlichen Wesenserh6hung oder Neuschaffung. Bei der Firmung dagegen
ist als unmittelbarer und erster Zweck die Mitteilung des Heiligen Geistes
zur Einwohnung anzusehen. Dadurch folgt dann eine Vermehrung der
heiligmachenden Gnade.

Als zweites Moment fithrt er die Belebung mit dem Heiligen Geiste
an, als dem Urheber aller selbstindigen Regsamkeit, Beweglichkeit, Ini-
tiative und Entwicklung, als dem Geber der sog. sieben Gaben. Diese
Gottesgabe hinge formell mit der Vollkommenheit des Heiligen Geistes
zusammen, in dem sich nicht die Wesensfiille der unendlich vollkom-
menen Natur, sondern die Wesensfiille der unendlich vollkommenen
Personlichkeit offenbare. Diese Gnade werde Kraft genannt, als Geist
dessen, der das Leben durch sich selber ist und mit heiliger Willens-
macht in unendlicher Vollkommenheit verwirkliche. Die Firmgnade be-

15 Prus XI., Epist. apost. an den Patriarchen von Lissabon, 10. November
1933. AAS 26 (1934) 629; der deutsche Text ist zitiert nach A. RouRBASSER, Heils-
lehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII. Freiburg/Schweiz 1953,
Nr. 1574.

16 DOLGER, a. a. O., 179.

17 H. ScueLL, Katholische Dogmatik. Bd. I11/2, Paderborn 1893, 505-510.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 143

zwecke und gebe den lebendigen Besitz und Gebrauch des iibernatiir-
lichen Gnadenstandes, die selbstindige Betdtigung in Glaube, Hoffnung
und Liebe.

Zum Siegel der Firmung bemerkt Schell: «Die Firmung ist wesent-
lich ein Gottessiegel, weil sie unmittelbar die Persénlichkeit in die Got-
tesgemeinschaft einweiht, verpflichtet und befdhigt; wie dies die Taufe
fiir die Natur, die Weihe fiir den Beruf bedeutet». Von seiten Christi
her gesehen wirke das Siegel so: Wihrend die Taufe den Christen zum
Diener Christi, zum Schiiler der Offenbarung macht, die Priesterweihe
zum Diener des wahren Hohenpriesters, weihe die Firmung den Men-
schen zum Streiter des himmlischen Kénigs. Die Firmung beriihre die
Personlichkeit. Der Geist, mit dem eine Tugend geiibt wird, ist Sache
der Personlichkeit: agere est suppositi. Darin liege die Aufgabe des Sol-
daten Christi, dal er nicht bloB bereitwillig empfange, sondern tat-
kraftig fiir seinen Konig und sein Reich wirke und kdmpfe — immer mit
der ganzen Personlichkeit.

Es ist interessant, die weitere Entwicklung dieser Ansicht, die in
der Firmung ein Sakrament der Personlichkeit sieht, zu verfolgen. Schel-
ler greift den Gedanken erneut auf. Er sieht allerdings die Schwierig-
keit, die sich daraus fiir das Verhiltnis zur Taufe ergibt. «Die Dogma-
tische Grundlage des geistigen Priestertums ist das Taufsakrament ...
Die Unsicherheit der Auslegung schwindet, wenn man berticksichtigt,
daB an manchen Stellen die Ausiibung dieses Priestertums gemeint ist,
die erst mit der Firmung gegeben wird. Die innere Gewalt dagegen, als
erster Akt wird in der Taufe gegeben ... Freilich besteht der Charakter
in einer Ahnlichkeit mit Christus durch die Titigkeit und nicht die Na-
tur. Diese Tétigkeit ist in der Taufe gebunden. Die innere Fahigkeit
kann aber nicht geleugnet werden. Darum muf} das geistige Priestertum
mit dem Taufcharakter gegeben sein. Die Gewalt wird freigemacht in
der Firmung ... Thomas kénnte nicht die Firmung die Vollendung der
Taufe nennen, wenn die Taufe nicht der Befihigung nach das enthilt,
was die Firmung durch 6ffentliches Bekenntnis des Glaubens zur Aus-
iibung bringt» 8.

Zu dieser Auffassung schreibt D. Winzen in seinem Kommentar zur
Deutschen Thomas-Ausgabe: «Im Sinne des hl. Thomas ist diese Unter-
scheidung nicht. Durch sie wiirde ja der artliche Unterschied zwischen
Taufmal und Firmungsmal aufgehoben. Auch kann das sakramentale

18 E, J. SCHELLER, Das Priestertum Christi, Paderborn 1934, 413-415.



144 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Mal niemals Ausiibung (actus secundus) sein. Es ist wesentlich Vermogen
(actus primus), wie in 63,2 dargetan ist. Die Ausiibung (actus secundus)
des sakramentalen Males besteht in den gottesdienstlichen Handlungen,
zu denen es berechtigt. So besteht z. B. die Ausiibung des Taufmals im
Empfang der hl. Eucharistie, nicht aber im Firmungsmal» °.

Wir mochten dieser Bemerkung nichts mehr hinzufiigen, denn sie
enthdlt wohl den wesentlichsten Einwand, den man gegen die aufge-
wiesene Ansicht vorbringen kann. Wenn ein sakramentales Siegel nur
noch als «Austibung» verstanden wird, wird sein eigentliches Wesen, das
darin besteht, Potenz zu sein, zerstért. Man ist fast geneigt, zu sagen,
die Theorie, die in der Firmung das Sakrament der Personlichkeit sieht,
hat sich selbst ad absurdum gefiihrt. Das Anliegen, das dahinter steht,
ist wohl sehr berechtigt. Wie wir sahen, entwickelte sich diese Meinung
als Gegengewicht zu einer Auffassung, die keinen wesentlichen Unter-
schied zwischen beiden Siegeln annehmen wollte. Ihr Fehler liegt darin,
daB sie diesen Unterschied im Subjekt suchte, wihrend der wahre Grund
dafiir nur vom Objekt her gefunden werden kann 2°.

2. Begriindung des Unterschieds vom Objekt her :

a) Die Firmung als Auftrag zum Apostolat

Diesen Weg geht eine andere Gruppe von Theologen, deren Zahl
die der ersten weit iibersteigt. Sie gehen auf die alte Unterscheidung:
«eigenes Heil — fremdes Heily zuriick und weisen der Firmung den zwei-
ten Bereich zu. So weit sie sich auf Thomas berufen, zitieren sie mei-
stens die Texte des Senfenzenkommentars oder dhnlich klingende Stellen
aus der Summa. Die Firmung wird hier wieder zu einem Sakrament des
Apostolates, allerdings unter einem anderen Gesichtspunkt als es bei
der vorigen Gruppe der Fall war. Dort wollte man den tieferen Grund
dafiir im Lazenpriestertum sehen, was dann zu Schwierigkeiten mit der
Taufe fithrte, die doch die Grundlage fiir das Laienpriestertum bildet.

Die Begriindung der Firmung als Sakrament des Apostolates ge-
schieht bei dieser zweiten Ansicht nicht vom Laienpriestertum her, sie
sieht im Firmsiegel vielmehr eine gewisse Beauftragung zum Apostolat.
So schreibt z. B. Graber: «Wenn wir auch keine unmittelbare Beziehung

19 Deutsche Thomasausgabe, Band 29, Salzburg-Leipzig 1935, 534-535.

20 Zu dieser Gruppe von Theologen ist u.a. auch M. LarRos zu-zdhlen mit
seinem Buch: Pfingstgeist tiber uns, Regensburg 1935; hier findet sich ein ganzes
Kapitel tiber die Firmung als Sakrament der Personlichkeit.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 145

dieses Sakramentes mit dem Priestertum erkennen konnten, so sahen
wir doch, daB in der Firmung eine von der Taufe und Priesterweihe ver-
schiedene, neue Eingliederung in den mystischen Leib Christi erfolgen
muB: der Gefirmte empfingt die Weihe und Berufung zur Austibung
eines Amtes im mystischen Leibe Christi, eines Amtes, das vorwiegend
gemeinschaftsdienenden, apostolischen Charakter tragen wird» 2. Wih-
rend die Weihe eine Anteilnahme am Priesteramt Christi gewdhre, gebe
die Firmung, seiner Ansicht nach, eine Teilnahme am Prophetenamt
Christi. Darin sieht er die Aufgabe der Geistsendung, dafl dieser Weis-
heit und Kraft gebe zur Zeugnisablegung fiir Christus. Wie das Prophe-
tenamt Christi auf die hypostatische Union griinde, so wurzele unsere
Anteilnahme daran im Firmsiegel 22. Sieht man die Firmung als eine
Beauftragung zum Laienapostolat, so legt sich sehr leicht eine Verbin-
dung zur Katholischen Aktion nahe, die wohl als die amtliche Beauf-
tragung zu diesem Apostolat angesehen werden kann. Graber hat diesen
Gedanken in einer merkwiirdigen Formulierung vollzogen: «Durch den
Aufruf des Heiligen Vaters zur Katholischen Aktion ist die in den Ge-
firmten bisher gebundene Gewalt des Firmsiegels gleichsam geldst wor-
den, damit sie nunmehr in Unterordnung unter ihre Bischofe als wahre
Apostel Christi diese heilige Gewalt im mystischen Leib Christi aus-
iiben» 2. Um diesen Gedanken zu verdeutlichen, fithrt er als Parallele
die gebundene Gewalt zur Firmspendung beim einfachen Priester, bis
der Papst sie 16st, an 2%, Es dringt sich hier die Frage auf, ob denn das
Firmsiegel seine Bedeutung fiir das Leben der Glaubigen erst seit der
neuesten Zeit, seit dem Aufruf zur Katholischen Aktion, besitze, oder
ob nicht auch schon frithere Generationen mit der Macht dieses sakra-
mentalen Siegels, die nach Graber eine gebundene war, fiir ihr Leben
rechnen konnten!

Eine dhnlich iiberspitzte Erklirung haben wir bei keinem anderen
Theologen unserer Zeit festgestellt. Wohl allen Autoren dieser Gruppe
ist aber gemeinsam, daB sie das Sakrament der Firmung unter einem
sozialen Aspekt sehen, bezogen auf das Ganze der Kirche. Die Forde-
rungen, welche die Kirche an den Gefirmten stellt, sehen sie in den Auf-
gaben des Apostolates. So wird das Sakrament der Firmung zum Sakra-

21 R. GRABER, Die dogmatischen Grundlagen der Katholischen Aktion. Augs-
burg 1932, 20.

22 A.a. O, 30.
23 A.a. O, 52.
24 A.a. 0., 63 Anm. 50.

10



146 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

ment des Laienapostolates. Auf den hl. Thomas kénnen sich die genann-
ten Autoren wohl nicht berufen, da ihm zufolge die Firmung, wie wir
sehen werden, in gleicher Weise wie die Taufe auf den Bereich des eige-
nen Heils hingeordnet ist .

b) Die Firmung als Befihigung zum Kult

Die letzte Gruppe der neueren Theologen, die sich um ein Ver-
stindnis des Verhiltnisses von Taufe und Firmung bemiiht, nimmt die
Lehre des hl. Thomas in der Summa zum Ausgangspunkt. Dementspre-
chend versucht sie zundchst, die Lehre vom sakramentalen Charakter
nach dem Geiste des hl. Thomas herauszuarbeiten. Die umfassendste
Darlegung auf diesem Gebiet diirfte wohl diejenige von E. Schillebeeckx
sein %6, Er geht davon aus, daB3 die innere Wirklichkeit des sakramen-
talen Siegels, verursacht und bezeichnet durch den duBeren Ritus, die
Befdhigung ist, an den christlichen Kulthandlungen teilzunehmen. Diese
potestas wird, im Gegensatz zur Gnade, nur durch das Sakrament ge-
geben. Sie ist Ausdruck eines neuen Amtes. AuBerdem soll deutlich wer-
den, wie die innere Kultusbefihigung, als instrumentale Befihigung in
Christi Handen, selbst innerlich eine configuratio mit Christus darstellt.
Hier sieht Schillebeeckx den Fehler der neueren Theologie, die die in-
nere Befiahigung von der dulleren Bezeichnung trenne und das geist-
liche, selbstdndige signum (ontologische Realitdt) unterscheide von der
Kultbefihigung (nur juridische Entitdt). In Gegensatz dazu stellt er als
Auffassung des hl. Thomas heraus, daB im Siegel eine Befihigung zur
Kulthandlung im Sinne einer geistlich-ontologischen Wirklichkeit vor-
liegt, nicht nur eine juridische Entitdt. Der Gesiegelte bekommt eine
Rechtsbefdhigung, die spezifisch kirchlichen Taten zu setzen. Diese
Handlungen sind die Sakramente als Kulthandlungen. Durch die Siegel
wird der Christ deputiert, auf authentische Weise die eigenkirchlichen
Symbole zu gebrauchen, wodurch die Kulthandlungen gesetzt werden.

Im natiirlichen Bereich ist die Deputation in einer Gemeinschaft
zur Teilnahme an deren Handlungen blof eine juridisch-moralische, eine

25 J. B. UMBERG vertritt in zwei Aufsitzen die Ansicht dieser Gruppe: Der
moderne Katholik und die Firmgnade. Stimmen aus Maria Laach 80 (1911) 525-534;
ferner: Die Weihe zum Laienapostolat. Stimmen der Zeit 117 (1928/29) 81-88. —
Diese Auffassung findet sich hdufig auch in neueren Lehrbiichern, so z. B. bei
L. LERCHER, Institutiones Theologiae Dogmaticae. Vol. IV/2 Pars prior, Oeniponte
1948, 182.

26 Vgl. zum folgenden: E. ScHILLEBEECKX, De sacramentele heilseconomie.
Bd. 1, Antwerpen 1952, 505-555.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 147

potentia moralis. So war die Kultvollmacht im AT. Das neue bei Thomas
ist, daBl er die Kultbevollmédchtigung durch die Sakramente eine onto-
logische Realitit nennt. Hier geht der Aspekt des christlichen Siegels
iiber alle menschlichen Analogien hinaus. Diese ontologische Realitdt
ist eine instrumentale Teilnahme. Der Grund fiir die ontologische Art
des sakramentalen Siegels folgt daraus, daBl die charakteristisch kirch-
lichen Taten, zu denen uns die Siegel befdhigen, instrumental real Chri-
sti eigene Kulthandlungen sind. Die Kirche bietet Gott nicht nur ihren
Kult an, sondern den Kult Christi zusammen mit dem ihrigen, nicht
nur kraft ihres Gnadenlebens als Teilhabe an Christi Gnadenvollkom-
menheit, sonden sie bietet auf ministerielle Weise den Kult Christi dem
Vater an. Damit nun diese Kulthandlungen der Kirche, zu denen wir
in den sakramentalen Siegeln authentisch beauftragt werden, Christi
Kulthandlungen seien, miissen wir durch die Siegel Teilhabe am Prie-
stertum Christi bekommen. Ohne sakramentale Siegel wiren also die
Sakramente keine Sakramente im eigentlichen Sinne. Die Siegel begriin-
den die Giiltigkeit der Sakramente, d. h. die Sakramente sind authen-
tische Symbolhandlungen Christi in und durch die Kirche nur insofern
sie actus characteris sind. Christus ist bei den Sakramenten der Haupt-
handelnde. Die Kirche tritt dabei ministeriell auf. Das ministerielle Voll-
ziehen der Sakramente beruht auf den Siegeln als quaedam participa-
ttones. Was Christus vollkommen besitzt, haben wir nach der Weise der
Teilhabe durch die Siegel. Diese Teilhabe durch das Siegel ist de facto
eine configuratio mit Christus, ontologisch gesehen.

Wir haben diese Darlegung iiber das sakramentale Siegel so aus-
fithrlich referiert, da wir glauben, daB sie die Auffassung des hl. Thomas
getreu wiedergibt. Bei der Applizierung auf die einzelnen Siegel scheint
sich Schillebeeckx allerdings nicht mehr so getreu an seinen Lehrer an-
zuschliefen. Diesen Eindruck gewinnt man schon aus dem Abschnitt
iiber das Taufsiegel. Dieses bedeutet nach ihm die aktive Kultbefdhi-
gung eines nicht-qualifizierten Kirchenmitgliedes. Es bewirkt den Ein-
tritt in die Kirche. Kraft dieses Siegels kénnen die Sakramente auf au-
thentische und damit giiltige Weise an diesem Subjekt vollzogen werden.
Es befdhigt nicht nur zur Teilnahme an den Sakramenten, sondern auch
an allen Handlungen, die aus der sakramentalen Struktur der Kirche
hervorgehen. Soweit diirfte die vorgetragene Lehre mit den Grundsitzen
des hl. Thomas iibereinstimmen. Starke Bedenken hegt er aber gegen
die Lehre des hl. Thomas, nach der der Taufcharakier eine passive Po-
tenz ist (III 63,2). Diese Auffassung gentigt ihm nicht. Zum Empfang



148 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

gehore ndmlich eine positive Absicit. Durch die intentio werde das Sakra-
ment fiir den Empfénger ein «actives — minimum Engagement», wo-
durch der Gesiegelte i actu secundo zum Empfang befihigt werde. Wei-
ter gebe das sakramentale Taufsiegel die Berechtigung am eucharisti-
schen Gemeinschaftsmahl. In dem grundlegenden Satz, 111 72,5: «ad ea
agenda, quae pertinent ad propriam salutem», sieht er eine starke
Betonung des aktiven Anteils.

Schillebeeckx diirfte in seinen Gedankengingen beeinflu3t sein von
Scheeben, Wittig, Laros und Niebecker, die das sakramentale Siegel als
aktive Tellnahme am Priestertum Christi ansehen #’. Dieser Grundsatz
filhrt leicht zu der Annahme, die Taufe berechtige zu einer aktiven
Opfertitigkeit des Getauften bei der hl. Messe. Wir mochten auf dieses
wichtige Problem hier nicht weiter eingehen. In der Tat ist es eine These,
die von vielen modernen Theologen heute vertreten wird. In diesem Zu-
sammenhang soll auf die Widerlegung aufgrund kirchlicher Zeugnisse
durch M. D. Koster verwiesen werden 2. Schillebeeckx scheint dieser Ge-
fahr entgehen zu wollen. Er 1Bt den Getauften am MeBopfer nicht teil-
nehmen durch eine aktive Tat, sondern dadurch, daB es das ganze Opfer
der Kirche, aller Getauften per manus sacerdotis ist. Darum glaubt er,
daf3 der formale Anteil des Taufsiegels in aktiver Hinsicht mehr im Hin-
blick auf die Kommunion und nicht so sehr auf die Wandlung gesehen
werden miisse. — Warum verldBt Schillebeeckx nun plétzlich seine ein-
gangs bezogene Position? Warum versucht er nun, das Taufsiegel mit
moralischen Kategorien zu erkldren? Er betonte doch anfangs ausdriick-
lich die ontologische Seite des Siegels. Es ist nicht einzusehen, warum
nun wegen der Intention das sakramentale Taufsiegel einen aktiven As-
pekt bekommen soll. Gewil ist zu jeder menschlichen Handlung ein posi-
tiver, aktiver Willensimpuls n&tig, aber dieser liegt doch niemals im
ontologischen Bereich, im Bereich der seinsméfligen Ausstattung. Wenn
es so wire, diirften wir iberhaupt keine passive Potenz im Menschen
annehmen! Schillebeeckx beschrdnkt sich nicht auf den Empfang der
hl. Eucharistie. In gleicher Weise betont er den aktiven Anteil bei den
Sakramenten der Ehe und der Beichte, fiir den wiederum das Taufsiegel
Grundlage sein soll. Auch hier kann man nicht beistimmen. Zweifellos
ist bei der Beichte ein aktives Element vorhanden, ndmlich im Siinden-
bekenntnis. Aber dazu befdhigt schlieflich das Taufsiegel nicht. Viel-

27 Vgl. M. D. KosTER, Ekklesiologie im Werden. Paderborn 1940, 71.
28 Ebd. und ff.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 149

mehr bildet es wieder nur die ontologische Grundlage dafiir, daf} ein
Mensch die Gnade Gottes wieder sakramental empfangen kann, voraus-
gesetzt, daB er die nétigen Dispositionen durch Bekenntnis, Reue und
Genugtuung (moralische Ordnung!) schafft. Fiir das Sakrament der Ehe
hat bereits Koster nachgewiesen, dafl der Formalaspekt weniger im
Spenden, als im Empfangen zu suchen ist 2.

Selbstverstdndlich sieht Schillebeeckx dann auch im Firmsiegel eine
potentia activa. Er weill zwar, dafl Thomas in 63,6 das Firmsiegel in den
Bereich der potentia passiva riickt. Diese Betrachtung scheint ihm aber
anderen Stellen, vornehmlich aus dem Senfenzenkommentar, nicht ge-
recht zu werden. Eine dhnliche Ansicht vertrat bereits Cajetan 3°. Das
aktive Moment der Firmung sieht er darin, dal der Gefirmte zu einem
offentlich auftretenden Glied wird, das ex officio, durch authentische
Befdhigung, Zeuge Christi ist. Das Firmsakrament ist das Sakrament der
Offentlichkeit. Das Firmsiegel fundiere die eigentliche Lebensaufgabe des
Laien. Er bekommt die Welt zugewiesen, als das, was er zu humanisie-
ren habe.

Nach dieser Auffassung hat die Firmung ein véllig anderes Objekt
als die Taufe. Die Einheit beider Objektsbereiche kann Schillebeeckx
nicht vom Objekt, und damit auch nicht von der Zusammengehérig-
keit beider sakramentalen Siegel her lésen. So sucht er einen anderen
Grund. Er sieht ihn darin, daBl die Taufe die sichtbare Sendung des
Wortes Gottes in die Welt, die Firmung aber die sichtbare Sendung des
Heiligen Geistes in die Welt beantworte. Weil Christus nicht allein F4-
lius Patris, sondern auch co-spirator Spiritus Sancti ist, liege hier nicht
nur der Unterschied, sondern auch die Einkeit beider Sakramente be-
griindet. Diese Unterscheidung will nicht befriedigen, da sie die ratio
unitatis in die Ursache verlegt, nicht aber vom Objekt her bestimmt
wird.

Schillebeeckx Losung hat das Verdienst, dafl sie die deputatio ad
cultum als Beauftragung zum gesamten christlichen Leben aus den Sa-
kramenten versteht. Es gibt auch Autoren, die diese Kultbefihigung

2 A.a. 0., 165 Anm. 15.

30 CAJETAN in 11T 72,5: «Patet etiam non sic esse intelligendum characterem
esse potentiam passivam, tamquam si poneretur pure passiva. Potest enim aliquem
actum habere cum hoc quod constituit sacramentorum receptivum perfectum seu
firmum. Baptismalis siquidem character receptivum absolutum; confirmationis
autem receptivum perfectum et libere constituity (Editio Leonina, Tomus XII,
Romae 1906, 131). Vgl. dazu auch TH. CAMELOT, Sur la théologie de la Confirma-
tion. RevScPhTh 28 (1954) 655.



150 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

allzusehr auf den lzturgischen Bereich einschrinken. So z. B. D. Winzen
in seinem bereits erwdhnten Kommentar zur Deutschen Thomas-Aus-
gabe. Nach dieser Ansicht besteht der «Unterschied ... darin, daBl das
Taufmal zu jenen gottesdienstlichen und priesterlichen Akten die Voll-
macht gibt, die sich auf das eigene Heil des Christen beziehen. Das
Taufmal macht den einzelnen Christen zum Eigentum Gottes. Er er-
hélt die Berechtigung zum Empfang der Sakramente, vor allem der hl.
Eucharistie. Das Firmungsmal dagegen gibt die Vollmacht zu priester-
lichen Handlungen, die sich auf das Ganze der Kirche beziehen. ... Er
[der Gefirmte] ist in einer tieferen Weise verbunden mit der 6ffentlichen
Darbringung des hl. Opfers. Die Beteiligung am Opfergang z. B. wire
eine dem Firmcharakter entsprechende Betitigung ...» 3'. Man darf wohl
annehmen, da diese einseitige Betonung des liturgischen Aspekts der
Kultbefihigung manchen Autor veranlaBt hat, ins andere Extrem zu
verfallen und die Kultbeauftragung als eigentlichen Sinn des Firmsiegels
vollstindig abzulehnen. Wir sahen aus den Darlegungen von E. Schille-
beeckx bereits, daB eine solche Einschrinkung von der Lehre des hl.
Thomas her keineswegs gefordert ist.

Der Kult umfafB3t das ganze Leben des Christen. Diese Meinung ver-
tritt auch B. Durst. Seine Darlegungen scheinen der Meinung des hl
Thomas unter den bisher zitierten Autoren am besten Rechnung zu tra-
gen. «Der Firmcharakter hat eine dhnliche Aufgabe und Bedeutung wie
der Taufcharakter, man darf den Firmcharakter wohl als eine Ergin-
zung und Vollendung des Taufcharakters bezeichnen. Durch den Tauf-
charakter wird der Getaufte so mit Christus verbunden, und zwar mit
dem von Christus am Kreuz geleisteten Kult, daB der Getaufte diesen
zusammen mit dem Priester als dem sichtbaren Vertreter Christi und
der Kirche bei der hl. Messe und beim Empfang der Sakramente dem
Vater darbieten kann als Kaufpreis der Gnade, die der Taufling als
Einzelmensch braucht. Durch den Firmungscharakter wird die in der
Taufe gegebene juridische Verbindung mit dem Kreuzesopfer Christi er-
weitert und vertieft und der Gefirmte befdhigt, bei der Messe und beim
Empfang der Sakramente den von Christus am Kreuze geleisteten Kult
zusammen mit dem verklirten Christus und dem Priester ministeriell
Gott darzubieten als Kaufpreis aller Gnaden, die die Vollentfaltung des
iibernatiirlichen Lebens bewirken und dem Menschen die Kraft verlei-
hen, inmitten einer glaubens- und sittenlosen Umgebung ein christliches

31 Deutsche Thomasausgabe, Band 29, 535.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 151

Leben zu fithren und dadurch fiir den wahren Glauben Zeugnis abzu-
legen» 32

Zweifellos hat diese Erklirung den groBen Vorzug, daB sie die Fir-
mung in ihrer Bedeutung fiir das Heil des Einzelmenschen sieht. Und
doch scheint es, dal auch sie eine groBe Gefahr enthalte: Wird hier
nicht die Eigenstdndigkeit des Firmcharakters gefahrdet? Wie wir sahen,
ist der Charakter eine Potenz, die zu gewissen Akten befdhigt. Um spe-
zifisch verschiedene Potenzen zu bekommen, mufl man spezifisch ver-
schiedene Akte finden. Diesem Prinzip wird Durst offensichtlich nicht
gerecht. Die Akte, die er den beiden Siegeln zuteilt, sind ndmlich beide
Male die gleichen: Vermutlich liegt seiner Ansicht die Auffassung vom
Siegel als juridischer Entitdt zugrunde. Er sieht ndmlich die Siegel nicht
als ontologische Realitit, die schon eine neue, seinsméiBige Ausstattung
zu gewissen Akten gibt. Vielmehr geben sie nur ein gewisses Anrecht,
aufgrund dessen derselbe Akt eine verschiedene Wirkung hervorbringt 3.
Beim Taufsiegel wie beim Firmsiegel wird der Kult Christi als Kauf-
preis fiir Gnaden Gott angeboten, einmal sind es Gnaden fiir den per-
sonlichen, privaten Bereich, das andere Mal fiir den persinlichen, dffent-
lichen Bereich. In dem Unterschied beider Gnaden liBt Durst dann den
Unterschied zwischen den Siegeln griinden. Eine solche Argumentation
ist nicht richtig. Nur der Akt, nicht aber die Wirkung, die ein bestimm-
ter Akt hervorbringt, kann ratio distinctionis potentiarum sein. Dieser
Akt ist aber nach Durst beide Male der gleiche: Die Aufopferung der
Verdienste Christi fiir das eigene Heil. Wenn Durst recht hitte, konnte
man ndmlich in dhnlicher Weise fiir jedes andere Sakrament ein eigenes
sakramentales Siegel annehmen. Fiir das Ehesakrament kénnte man es
etwa so definieren: Die Befdhigung des Verheirateten, den Kult Christi
Gott als Kaufpreis fiir alle Gnaden anzubieten, die er fiir die besonderen
Schwierigkeiten der Ehe bendtigt.

Durst selbst scheint unsere Befiirchtung, die Eigenstdndigkeit des
Firmsiegels werde durch seine Losung gefihrdet, zu bestdtigen, wenn er
fortfahrt: «Das Verhdltnis des Firmungscharakters zum Taufcharakter
kann vielleicht verglichen werden mit dem Verhiltnis des bei der Bi-

32 B. DursT, Das Wesen der Eucharistiefeier und des christlichen Priester-
tums. Studia Anselmiana, fasc. XX XII, Neresheim und Rom 1953, 97 ff. — Ahn-
liche Gedanken vertrat DURsT bereits frither in seinem Aufsatz: De Characteribus
sacramentalibus. Xenia thom. IT, 542-581.

33 In dem oben zitierten Aufsatz vertrat DURsT explicite die Ansicht, daB die
Firmung lediglich ein jus auf die Gnade mitteile; vgl. dort 574.



152 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

schofsweihe eingepriagten Weihecharakters zu dem bei der Priester-
weihe eingepridgten Charakter; der bei der Bischofsweihe eingeprigte
Charakter wird von manchen Theologen nicht als ein ganz neuer
Charakter, sondern als eine durch das Sakrament (ex opere operato)
bewirkte, seinsmdfBige Modifikation, Ergdnzung und Erweiterung des
durch die Priesterweihe eingeprigten Charakters angesehen» 34, Wiirde
das wirklich zutreffen, wire Bischofs- und Priestersiegel nur graduell
verschieden, ebenso Taufe und Firmsiegel. Das scheint der Definition
von dem Unterschied von Tauf- und Firmsiegel, wie sie etwa im Decre-
tum pro Armeniis gegeben wird, nicht ganz zu entsprechen 33.

Diese Ubersicht der verschiedenen theologischen Aussagen iiber den
Sinngehalt der Firmung 148t die Unsicherheit erkennen, die sich nicht
zuletzt auch in der heutigen Verkiindigung iiber dieses Sakrament wie-
derspiegelt. Im folgenden Abschnitt soll nun versucht werden, die Lehre
des hl. Thomas darzustellen. Es ist zu hoffen, daB3 seine ausgereifte Dar-
legung zu neuen Perspektiven fithrt, die eine andere, und vielleicht eine
tiefere Interpretation des Firmsakramentes ermoglicht.

II. DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON AQUIN UBER DIE FIRMUNG

Auf dem Hintergrund der vorthomanischen Deutungsversuche be-
trachtet, bringt die Lehre des Aquinaten eine vollig neue Perspektive in
die Frage, was denn die Aufgabe des sakramentalen Siegels und seine
Bedeutung im Leben des Christen sei. Nach seiner Lehre verleiht es die
Féhigkeit zu kultischen Handlungen; erst durch diese, also indirekt, ord-
net das Siegel auf die Gnade, da der Mensch sie braucht, um die kul-
tischen Handlungen gut verrichten zu kénnen. So schreibt er im Sen-
tenzenkommentar: «... per hoc signum nihil aliud intendit quam illud
quod facit eum participativum divinarum operationum. Unde hoc signum
nihil aliud est quam quaedam potentia qua potest in actiones hierarchi-
cas, quae sunt ministrationes et receptiones sacramentorum, et aliorum,
quae ad fideles pertinent. Et ad hoc quod hos operationes bene exerceat
indiget habitu gratiae, sicut et aliae potentiae habitibus indigent» 3¢.

3¢ B. DursTt, Eucharistie und Priestertum, 97 f.

35 ¢Inter haec sacramenta tria sunt: baptismus, confirmatio et ordo, quae
characterem, id est spirituale quoddam signum a ceteris distinctivum, imprimunt
in anima indelibile ... Reliqua quattuor characterem non imprimunt ....» (DS 1313).

36 THOMAS VON AQUIN, Scriptum super Sententiis, 4 d. 4: 1,1.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 153

Es versteht sich von selbst, daB3 diese neue Betrachtungsweise von
entscheidender Bedeutung fiir die Auffassung unseres Problems vom
Verhiltnis des Tauf- und Firmcharakters wurde. Ehe wir aber die Mei-
nung des Aquinaten zu diesem Punkte darlegen, bedarf es einer genaue-
ren Darstellung seiner Lehre vom sakramentalen Siegel.

1. Das Wesen des sakvamentalen Siegels

Wihrend die vergangene Zeit die Aufgabe der Sakramente darin
sah, 1. ein Heilmittel gegen die Siinde zu sein und 2. durch die Verlei-
hung verschiedener Gnaden voneinander getrennte Stdnde zu unter-
scheiden 37, bezieht sich die zweite Aufgabe der Sakramente nach Tho-
mas auf etwas anderes: Auf die Befidhigung der Seele zum Kult 3. Auch
bei Thomas ergibt die verschiedenartige Beauftragung zum Kult ver-
schiedene Stdnde, wie wir sehen werden, doch ergeben sich diese mehr
als eine Folge aus dem sakramentalen Siegel, wihrend die frithere Zeit
es geradezu als Aufgabe des Siegels ansah, diese Stiande zu begriinden.
Allerdings fand man keinen inneren Einteilungsgrund, der eine befrie-
digende Unterscheidung ergeben hitte. Man unterschied zwischen dem
status fidei genitae, roboratae und multiplicatae 3°. Dabei ergeben sich fiir
die Unterscheidung von Taufe und Firmung gewisse Schwierigkeiten,
da eine bloBe Vermehrung der Gnade keinen wesenhaften Unterschied
begriinden kann. Weit groBer sind die Probleme dann noch hinsichtlich
der Unterbringung der Aufgaben des Weihesakramentes unter den sta-
tus fider multiplicatae. Mittelpunkt dieser Ansicht ist die Guade, wih-
rend in der Konzeption des hl. Thomas als zentraler Gedanke und Ein-
teilungsgrund der Kuwltdienst steht. Es wird deutlich, da8 Thomas die
systematische Einteilung dieses Problems gerade von der seinen Vor-
gingern entgegengesetzten Seite beginnt. Wihrend diese von der Gnade
ausgingen und von da aus die verschiedenen Stdnde zu begriinden such-
ten, geht Thomas von den verschiedenen Stdnden aus, fiir die er einen
seinsmiBigen Einteilungsgrund findet, und kommt dann zu den spezi-
fisch verschiedenen Gnaden, die sich ganz von selbst ergeben nach dem
Prinzip, daBl dort, wo neue Schwierigkeiten auftreten, auch neue Gna-

37 Vgl. dazu F. BROoMMER, Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der
Scholastik bis Thomas von Aquin incl. (Forschungen zur christlichen Literatur- und
Dogmengeschichte VIII, 2). Paderborn 1908, 150.

38 TI1 63, 4 ad 3; 3 ad 2.

39 Vgl. dazu BROMMER, a. a. O., 103,



154 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

den notig sind. Die erste Ansicht konnte zu keinem Ende kommen, da
in der Gnade von sich aus kein Unterschied gefunden werden kann;
dagegen ergibt sich die Verschiedenheit der sakramentalen Gnaden wie
von selbst, wenn einmal eine organische Einteilung der unterschiedenen
Stande christlichen Lebens gefunden ist. Diese Stinde werden durch
die verschiedenen sakramentalen Siegel geprigt.

Das sakramentale Siegel gibt also, wie wir oben sahen, eine Befédhi-
gung zum gottlichen Kult. Was versteht der hl. Thomas darunter, wenn
er vom gottlichen Kult spricht?

In der Summa handelt der hl. Thomas an zwei Stellen vom Kult.
In I-IT gibt er die formale Bestimmung des Kultes und seine Einteilung
unter diesem Gesichtspunkt #0. Im Traktat tiber die Gottesverehrung
behandelt er den Kult im Hinblick auf seine Materialursache, d. h. von
den Dingen her, die Gott im einzelnen Kultakt gegeben werden. Da die
Einteilung, die Thomas hier zugrundelegt, die Stelle aufzeigt, an der
die Sakramente einzuordnen sind, sei sie hier angegeben: *

devotio
innerer < Korper — adoratio
oratio
sacrificium
hingegeben< oblatio
Kult Gebrauch decimae
menschl. aullere
Dinge Dinge
versprochen — votum
dulerer
Annahme SACRAMENTA
dessen,
was Gott
gehort Namen Gottes ———— iuramentum

Diese hier angegebenen Einteilungen erschopfen keineswegs die
ganze Natur des Kultes. Es bleibt noch die Betrachtungsweise unter
dem Gesichtspunkt der causa efficiens. Und diese Einteilung ist in unse-
rem Zusammenhang die bedeutendste.

40 T-1T 101, 2.

41 Vgl. dazu den Aufbau des Traktates «De Religione», II-II 81-100; die
Einteilung dieses Stiickes geschieht in dhnlicher Weise bei: C.S. SUERMONDT,
Tabulae schematicae cum Introductione de principiis et compositione comparatis
Summae theologiae et Summae contra Gentiles S. Thomae Aquinatis. Romae
1943, 35.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 155

Werfen wir einen Blick auf den, der den Kult darbringt, so ist es
jedesmal der Mensch, doch kann er auf eine doppelte Weise tétig sein:

1. als causa principalis — beim Gebet
2. als causa instrumentalis — beim Sakrament
und beim sakramentalen Opfer.

Als causa instrumentalis ist er hier tédtig, da er letztlich nicht seine
eigene Verehrung Gott darbietet, sondern den Kult Christi. In den Sa-
kramenten geschieht ja nichts anderes, als dall uns Gnaden gegeben
werden im Hinblick auf die Verdienste Christi, m. a. W.: Christus bie-
tet dem Vater seinen Kult an, um dadurch dem Menschen Erlésung
und Gnade zu bewirken. In der Lehre von der Erlésung wird dargelegt,
daB nur der Kult Christi, d. h. die Ganzhingabe des Gottmenschen an
den Vater vom ersten Augenblick seiner Empfingnis an bis zur Voll-
endung am Kreuze, die hinreichende Siihne fiir den Siindenfall bringen
konnte. Die Zuwendung dieser Verdienste geschieht aber nicht ohne das
freie Zutun des Menschen. Der Mensch ist aufgerufen, Christi Kult in
ministerieller Weise dem Vater darzubringen. Das geschieht nach Got-
tes Willen in den sieben Sakramenten.

Instrumentsein bedeutet, in die Ursachenbereiche einer causa prin-
cipalis hineingehoben zu werden. Das Instrument bekommt eine I'dhig-
keit, die ihm aufgrund seiner Natur nicht eignet, die ihm vielmehr in
der Kraft der Erstursache zu irgendeiner Aufgabe mitgeteilt wird. Das
Instrument nimmt in gewisser Weise teil an der Kraft der Erstursache.

Wir sahen, daBl der Mensch bei der ministeriellen Darbietung des
Kultes Christi, wie sie der sakramentale Kultdienst erfordert, als Instru-
mentalursache tatig ist. Diese instrumentale Fdhigkeit ist es nun, die
Thomas als den sakramentalen Charakter bezeichnet: «Character est in
anima sicut quaedam virtus instrumentalis» *2. Daraus ergeben sich ver-
schiedene Folgerungen: Der Charakter ist unzerstérbar, weil er eine Teil-
nahme an der Kraft der Wirkursache ist, einer Wirkursache, die ewig
ist, namlich Christus als Hoher Priester ¥. Darum bleibt er auch fiir
ewig der Seele eingepragt **. Schliefllich ist das sakramentale Siegel eine
Teilnahme am Priestertum Christi, denn es ist Christus der Hohe Prie-
ster, der dem Vater den Kult darbringt . Darum ist auch die Tatigkeit
der Instrumentalursache eine priesterliche.

12 TII1 63, 5 ad 1.
43 Ebd.
. Ebd. + III 63, 3.



156 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

An dieser Stelle mufl erwdhnt werden, dal das sakramentale Siegel
nicht eine Teilnahme am Priestertum schlechthin bewirkt, sondern nur
insofern, als es auf die Kulthandlungen hingerichtet ist. Nach dem hl.
Thomas geben ndmlich alle Sakramente eine Teilnahme am Priestertum
Christi, aber nur drei beauftragten zu Kulthandlungen des Priester-
amtes Jesu Christi 4.

2. Das sakramentale Siegel der Taufe und der Firmung

Wir haben das Wesen des sakramentalen Siegels bestimmt als eine
Teilnahme am Priestertum Christi oder als eine Befdhigung zu heiligen
Handlungen bzw. genauer, als die Befahigung, Gott den Kult Christi in
ministerieller Weise darzubieten.

Diese Darbietung kann in doppelter Weise geschehen:

1. fiir den Darbietenden selbst, 2. fiir andere.

Im ersten Bereich liegen Tauf- und Firmsiegel, im zweiten dagegen
das Weihesiegel *7. Dieses Einteilungsschema ist neu. Im Senfenzenkom-
mentar findet sich eine andere Einteilung. Fiir die Lehrentwicklung in
diesem Punkt ist der Unterschied zwischen beiden Stellen von so aus-
schlaggebender Bedeutung, dafl er nicht iibersehen werden darf.

Im Sentenzenkommentar schreibt Thomas «Dicendum, quod sicut in
naturalibus est potentia activa et potenta passiva; ita etiam in spiri-
tualibus est pofentia spiritualis quasi passiva per quem homo efficitur
susceptivus spiritualium actionum. Et talis potentia confertur in bap-
tismo; quia non baptizatus effectum aliorum sacramentorum suscipere
non posset, unde per consequens nec aliis tradere. Et haec est prima
distinctio qua communiter totus populus fidelis, cuius est sacramento-
rum participem esse, ab aliis distinguitur.

Alia potentia est activa spiritualis ordinata ad sacramentorum dis-
pensationem, et aliorum sacrarum hierarchicarum actionum exercitium.
Et haec potestas traditur in Confirmatione et in Ordine, ut suis locis
patebit» 8,

Deutlich kommt in diesem Text zum Ausdruck, an welche Stelle
seines Lehrgebdudes der hl. Thomas die Firmung in seinem Jugendwerk

46 IIT 63,6 ad 1.
#7 111 63, 6.
48 Scriptum super Sententiis, 4 d. 4: 1,4 qla. 3.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 157

setzt: Er sieht in ihr eine aktive Potenz zu hierarchischen Handlungen,
die primdr auf das Heil der anderen hingeordnet sind. Fragen wir nach
dem Unterschied, der den Firmcharakter vom Weihesiegel trennt, so
finden wir die Antwort darauf im Firmtraktat des Senfenzenkommen-
tars ¥. Es gibt nach dieser Stelle eine dreifache Befihigung in bezug
auf die Spiritualia:

1. der Empfang: Taufe — pofentia passiva;

2. daBl jemand die spiritualia in die Kenntnis anderer bringe durch
tapferes Bekenntnis. Dazu befihige die Firmung. Beweis dafiir ist ihm
die Tatsache, daB zu Zeiten der Verfolgung einige ausgewihlt werden,
die wahrend der Verfolgung offentlich den Namen Christi bekennen
miissen, wihrend die anderen Gldaubigen im Verborgenen bleiben. Das
kann man ersehen aus der Legende des hl. Sebastian;

3. daB man die spiritualia den Glaubigen anbiete: Weihe.

Nur zu deutlich zeigt diese Stelle, wie Thomas bestrebt war, das
Dilemma seiner Vorgédnger zu einer Losung zu bringen. Diese hatten
zwar die Eigenstindigkeit eines Firmsiegels anerkannt, konnten aber
noch nicht das unterscheidende Merkmal zum Taufsiegel angeben. Tho-
mas bringt eine radikale Losung. Er setzt das Firmsiegel in schroffen
Gegensatz zum Taufsiegel, 1iBt es unterschieden sein wie eine potentia
passiva von einer potentia activa unterschieden ist und stellt das Firm-
siegel auf die Seite des Weihesiegels, von dem es sich allerdings dadurch
unterscheidet, dal es in erster Linie den Glaubensfeinden durch Be-
kenntnis die spiritualia nahebringt, wihrend durch die Weihe diese
den Gliubigen gespendet werden.

Diese Einteilung scheint auf den ersten Blick die Losung unseres
Problems zu bringen, und in der Tat wird sie bis auf den heutigen Tag
von einer Reihe von Autoren zur Bestimmung des Firmsiegels und seiner
Bedeutung, besonders im Leben der Laien, zugrunde gelegt. Doch fragt
es sich, ob diese Losung wirklich alle Schwierigkeiten beseitigt. Damals
lautete die Frage: Wie kann man Taufe und Firmung trennen, da doch
beide zum Kampf gegen Teufel, Siinde, Welt usw. verpflichten? Tho-
mas gibt die Losung dadurch, daBl er unterscheidet:

1. Den Bereich des eigenen Heils,
2. den Bereich des Heils anderer.

94d.7:2,1qla. 1.



158 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Im 1. Bereich verpflichtet die Taufe, im 2. Bereich Firmung und
Weihe. Damit war ein deutlicher Trennungsstrich zwischen den beiden
ersten Sakramenten gezogen. Doch, waren damit nicht — das andere Ex-
trem — die Grenzen zum Weihesakrament hin verwischt worden? Darf
dieses denn allein als bezogen auf die Spendung der Heilsgiiter an die
Gldubigen gesehen werden, so dafl man den Bereich des «Heils der ande-
ren» unterteilen und der Firmung und Weihe in entsprechender Weise
zuteilen kann? Allerdings weicht Thomas dieser Gefahr dadurch aus,
daB er der Firmung praktisch nur den Bereich zuteilt, in dem es um das
offentliche Bekenntnis des Glaubens bei Angriffen gegen den Namen
Christi geht °°. Wird aber dadurch der Geltungsbereich der Firmung
nicht allzusehr auf das AuBerordentliche eingeengt, auf Zeiten der Ver-
folgung und hier wieder nur fiir einige? Spricht eine solche Auffassung
nicht gegen eine ununterbrochene Tradition, welche die Firmung als Sa-
krament des tédglichen Lebens, der Stirkung im Kampf gegen die Siinde
und den Teufel (also nicht nur gegen die Verfolger der Kirche) bezeichnet?

Alle diese Fragen ziehen vielleicht die Endgiiltigkeit der Losung des
Sentenzenkommentars in Zweifel. Noch bedeutender ist aber eine andere
Schwierigkeit, die man gegen diese Position anfithren konnte. Wie paBt
diese Einteilung mit dem allgemeinen Schema zusammen, das der hl.
Thomas von den sakramentalen Siegeln aufstellt? Wir sahen, dall der
innere Grund dafiir im Kwlt zu suchen ist. Dieser Kult Christi kann in
ministerieller Weise Gott entweder fiir sich oder fiir andere dargebracht
werden. Er kann fiir andere aber niemals auf zwei spezifisch verschie-
dene Weisen dargebracht werden, wie es eine Zusammenfassung des
Firmsiegels mit dem Weihesiegel erfordern wiirde. Keinesfalls wird die-
ser Kult fiir andere Gott dadurch dargebracht, dal jemand standhaft
gegen seine Verfolger den Glauben bekennt. Dieser Akt mag von emi-
nenter apostolischer Bedeutung sein, er liegt aber nicht im Bereich dessen,
was man unter ministerieller Zuwendung der Friichte des Kultes Christi
fiir den anderen versteht, wenn auch diesem durch ein solches Verhal-
ten per accidens Gnaden angeboten werden kénnen (z. B. durch das Bei-
spiel). Akzidentelle Gesichtspunkte geniigen aber nicht fiir die Eintei-
lung der Sakramente. Darum muB notwendig, soll die Grundidee der
Einteilung nach dem Kult beibehalten werden, die im Sentenzenkom-
mentar vorgelegte Losung des Zueinander von Taufe, Firmung und
Weihe fallen gelassen und nach einer anderen gesucht werden.

50 Ebd. ad 1.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 159

Eine solche neue Losung bietet der hl. Thomas selbst in seiner Sum-
ma an. Nach der obigen Darstellung mag die Einteilung, die Thomas
hier vorlegt, geradezu frappieren.

Schon im allgemeinen Traktat {iber die sakramentale Siegel bringt
er eine vollig neue Auffassung .

Die Sakramente kénnen auf eine dreifache Weise zum gottlichen
Kult gehoren:

1. per modum actionis,
2. per modum agentis,
3. per modum recipientis.

Auf die erste Weise gehort zum gottlichen Kult die Eucharistie. Sie
ist der Mittelpunkt des christlichen Kultes, sein Ziel und seine Vollen-
dung. Darum driickt sie auch kein Siegel ein, da sie zu keinem weiteren
Akt beauftragt. Anders ist es bei den zwei anderen Sakramenten: Auf
die zweite Weise gehort das Weihesakrament zum gottlichen Kult, da
es befdihigt, anderen die Sakramente zu spenden. Zur dritten Art end-
lich gehoren die Sakramente der Taufe und Firmung. Ihnen ist es eigen,
die Fahigkeit zu verleihen, andere Sakramente zu empfangen. Die Tau-
fe und die Firmung sind beide auf dieses Ziel hingeordnet.

Schon kurz vorher hat Thomas eine dhnliche Bestimmung gegeben:
Der gottliche Kult kann nach dieser Stelle in einem Doppelten bestehen:

1. im Empfangen von géttlichen Dingen,
2. im Mitteilen derselben an andere.

Beides aber bedingt eine Potenz, das Empfangen eine potentia pas-
stva und das Mitteilen eine pofentia activa 52. Somit ergibt sich, daB Tho-
mas in der Summa das Firmsiegel mehr in den Bereich der potentia
passiva riickt.

Ifassen wir den Unterschied der Lehre in beiden Werken zusammen:

Sentenzenkommentar : Summa:
Heil der anderen Eigenes Heil
im Bereich der potentia im Bereich der potentia
activa : passiva:
divina tradeve vecipere sacramenta
per confessionem et confessio fidez.
51 TIT 63, 6.

52 TII 63, 2.



160 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Wihrend Thomas die Firmung im Sentenzenkommentar an die Wei-
he heranriickt, sieht er sie jetzt mehr im Zusammenhang mit der Taufe
und im Gegensatz zur Weihe. Damit hat er seine Losung des iiberkom-
menen Problems, wie er sie im Sentenzenkommentar vorlegt, wieder auf-
gegeben und geht von einem neuen Ansatzpunkt aus. Dieser Ausgangs-
punkt darf nicht aus dem Auge gelassen werden, wenn wir nun im fol-
genden die weiteren Stellen der Susmima betrachten und versuchen, einen
Unterschied zwischen dem Tauf- und dem Firmsiegel herauszuarbeiten.

Im Firmtraktat kommt Thomas auf diesen Unterschied zu spre-
chen 33. Wie im natiirlichen Bereich die Handlungen eines neugeborenen
Kindes sich von denen eines Erwachsenen unterscheiden, und zwar spe-
zifisch, so unterscheiden sich auch die Handlungen des Getauften von
denen des zum geistigen Vollalter Gereiften.

Diese Analogie legt zundchst nur die Existenz eines Unterschieds
dar, ohne ndher sein Wesen zu bestimmen. Die weitere Erklirung des
Heiligen sucht diesen Unterschied dann genauer zu umschreiben. Die
Taufe befihigt zu Handlungen, die auf das eigene Heil hingeordnet sind,
wihrend die Firmung, dem Beispiel der Apostel entsprechend, zum
geistlichen Kampf befihigt. Diese Bestimmung ist in keiner Weise prizis
und kann keinesfalls als die endgiiltige Lésung des hl. Thomas angenom-
men werden. Die beiden Begriffspaare stehen ndmlich in keinem Gegen-
satz. Das Korrelat zu «eigenes Heil» wire ohne Zwiefel «fremdes Heil».
In diesem Sinne wird dann meistens auch die Stelle interpretiert. Als
Lehre des hl. Thomas wird folgendes vorgelegt: Die Taufe befdhigt zu
Handlungen, die das eigene Heil betreffen, die Firmung dagegen zu
Handlungen, die sich auf das Heil der anderen beziehen, sei es durch
Wort, Beispiel oder durch andere Formen des Apostolates. So wird das
Sakrament der Firmung zum Sakrament des Apostolates, vorziiglich des
Laienapostolates.

Nach dem Ausgangspunkt unserer Untersuchung, der Bestimmung
der einzelnen sakramentalen Siegel im allgemeinen Sakramententrak-
tat 34, ist eine solche Auslegung unzulidssig. Zu dieser dort gefundenen
Einteilung, die die Firmung mit der Taufe in den Bereich des eige-
nen Heils stellt, soll noch kurz auf die allgemeine Einteilung der Sakra-
mente in der Swmma hingewiesen werden *. Dort stellt er wiederum

53 111 72, 5.
5+ TIT 63, 6.
55 TI1 65,1.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 161

die Firmung neben die Taufe und 1i8t beide, zusammen mit der Eu-
charistie, eine Vervollkommnung der eigenen Person bewirken, wihrend
Weihe (und Ehe) eine Vervollkommnung der Gemeinschaft zur Aufgabe
haben:

Divisio secundum perfectionem hominis in cultum Dei: (analog zur
vita corporalis in vita spirituali)

p. generationem
= BAPTISMUS

P. augmentum

pRse — CONFIRMATIO

p. nutritionem
‘quantum ad = EUCHARISTIA
personam propriam: |

restitutio sanitatis

. = POENITENTIA
per accidens
“curatio: restitutio valetudinis
Perfectio - pristinae

= EXTREMA UNCTIO

accipit potestas regendi

quantum ad =0RE0
totam societatem: propagatio naturalis

= MATRIMONIUM

Eine zweite Einteilung, die er an der gleichen Stelle anfiigt, geht
von den Defekten aus, gegen welche die Sakramente Heilmittel sind:

1. carentia vitae spiritualis BAPTISMUS

2. infirmitas animae, quae in nuper natis invenitur CONFIRMATIO

3. labilitas animae EUCHARISTIA

4. peccatum actuale POENITENTIA

5. dissolutio multitudinis ORDO

6. reliquia peccatorum EXTREMA UNCTIO
7. concupiscentia et defectus multitudinis MATRIMONIUM

Interessant dazu ist der Vergleich mit den Einteilungen, die Tho-
mas im Sentenzenkommentar gibt .

56 Scriptum super Sententiis 4 d. 2: 1,2,

11



162  Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Erste Einteilung

nach den Defekten, gegen die die Sakramente gerichtet sind:

impediendo, ne fiat =— = MATRIMONIUM
~tollitur originalem
= BAPTISMUS
subtrahendo
iam existentem

actualem
= POENITENTIA

quantum ad exe-

culpa - cutionem bonorum
= ORDO

- formae ad actum

quantum ad perpes-

sionem difficilium %7

= CONFIRMATIO

| supplet defectum
duplex perfectio

finis intra
= EXTREMA UNCTIO

in ordine ad finem,
-ad quem per actus
pervenitur:

finis extra
= EUCHARISTIA

Allein die Vielzahl der Einteilungen im Senienzenkommentar (er fithrt
hier fiinf an) zeigt, daB Thomas noch zu keiner befriedigenden Losung
gekommen war. Wenn auch die Einteilungen aufgrund des Subjekts
sich im Sentenzenkommentar und der Summa fast gleichen, so ist doch
ein grundlegender Unterschied festzustellen: Im Sentenzenkommentar hat
er noch keinen einheitlichen Obergriff, wihrend in der Summa ein sol-
cher in der Befdhigung zum Kult Gottes gefunden ist. So liegt zwar im
Sentenzenkommentar die Wirkung der Firmung im Bereich der eigenen
Vervollkommnung, aber im Hinblick auf das Heil der anderen, wihrend
in der Summa diese Vervollkommnung in den Bereich des eigenen Heils
bezogen ist.

57 ¢ ... hominem fortem reddit ut nomen Christi propter pressuras mundi
confiteri non refugiats.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 163
Daneben kennt Thomas auch im Sentenzenkommentar schon eine
zweite Einteilung,

die der der vorher angefithrten aus der Summa sehr dhnlich ist:

quantum
[ad ingressum BAPTISMUS
quantum EXTREMA
[ad egressum UNCTIO
ut a malis
non
unius ad exe- superemur — CONFIRMATIO
[personae | rcutionem
virtutis ut bonis
secundum adhaere-
conditionem mus EUCHARISTIA
eorum, quantum
quibus per - Lad progres- -
sacramenta sum
subvenitur ad repa-
Lrationem
virtutis POENITENTIA
ad regimen ORDO
Ltotius
ecclesiae
ad multiplicationem
materialem fidelium MATRIMONIUM

Nach all dem, was bisher aufgezeigt wurde, ist aber noch nicht das
Endgiiltige ausgesagt. Es steht immer noch die Frage offen, was das
Konstitutive des Firmsakramentes sei, das, was es wesentlich von der
Taufe scheidet. Nach der dargelegten Position scheint es nun ndmlich
so zu sein, daB fiir ein eigenes Firmsiegel kein Platz mehr sei. Thomas
macht sich selbst folgenden Einwand: Das sakramentale Siegel ist eine
gewisse Potenz. Nun ist aber eine Potenz entweder eine passive oder
eine aktive. Eine aktive Potenz wird durch das Weihesakrament ver-
liehen, eine passive dagegen durch die Taufe. Also scheint die Firmung
kein sakramentales Siegel einzuprigen 3&.

Die Losung, die Thomas auf diesen Einwand bringt, mag etwas
unerwartet erscheinen: Die Objektion enthilt einen Unterschied von

58 II1 72, 5 ad 2.



164  Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

aktiver und passiver Potenz und 1Bt ihm entsprechend ein doppeltes
Siegel zu. Thomas geht in der Antwort in keiner Weise auf die rafio der
Objektion ein, sondern fithrt einen vollig neuen Gesichtspunkt ins Feld,
der das Problem der doppelten Potenz und der Siegel, die diesen ent-
sprechen mii3ten, vollig auller acht 148t und jetzt den Unterschied zwi-
schen beiden Sakramenten von zwei, diesen eigenen Akten her beleuch-
tet. Als Oberbegriff fithrt er die profestatio fidei ein, die sich bei der Taufe
im Empfang der Sakramente, bei der Firmung dagegen durch &ffent-
liches Bekenntnis mit Worten erweist. Dieses «offentliche Bekenntnis»
hat Thomas schon in der vorhergehenden Antwort als Aufgabe der Fir-
mung bezeichnet. Wir finden es somit in diesem Artikel an drei Stellen,
was wohl beweist, da es Thomas als eigentliches Unterscheidungsmerk-
mal gegeniiber der Taufe angesehen hat. Die Frage ist nur, was Thomas
unter diesem Bekenntnis versteht. Es sind wieder zwel Auslegungen
moglich, die die Eigenstdndigkeit der Firmung gefdhrden:

1. daB man dieses Bekenntnis zu sehr mit dem vermischt, zu dem schon
die Taufe verpflichtet;

2. daBl man es zu sehr in Richtung auf die Weihe hin betrachtet und
damit zu einer geringeren Form des priesterlichen Apostolates macht.

Beide Losungen 1383t der Text an sich zu, wenn auch die zweite
ausfallen muB, weil sonst die Firmung, der Grundforderung des hl. Tho-
mas widersprechend, nicht mehr auf das eigene Heil hingerichtet wire.

Bei der Aufgabe der Firmung muf es sich also um eine Zeugnisab-
legung handeln, die primir dem eigenen Heile dient, die aber spezifisch
von der Glaubensbekundung, zu der die Taufe verpflichtet, unterschie-
den ist. Nichts wire einfacher, als im Sinne des oben erwahnten Res-
ponsums allen Sakramenten die Aufgabe der Zeugnisablegung zuzuschrei-
ben, wobei dies bei der Taufe durch den Empfang der Sakramente, bei
der Firmung aber in einem o&ffentlichen Bekenntnis bestiinde. Damit
wiirde sofort der hl. Thomas mit sich selbst in Widerspruch gesetzt wer-
den, denn wir sahen schon, daB er die Firmung ebenfalls auf den Sakra-
mentenempfang hinordnet %°), und an einer anderen Stelle driickt er
dies noch deutlicher fiir den Empfang der hl. Eucharistie aus, wenn er
sagt: «.. ut non vereatur se subtrahere a tali sacramento» ¢°). Es ist
offensichtlich, da zwischen beiden Textreihen eine gewisse Diskrepanz

59 111 63,6.
60 TIT 65, 3.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 165

besteht, die Thomas selbst nicht ausdriicklich geldst hat. Die Texte, die
von einem Offentlichen Bekenntnis sprechen, lassen zu sehr die Auffas-
sung des Sentenzenkommentars durchscheinen, als daB3 sie ohne weiteres mit
dem neuen Ausgangspunkt in der Summa in Einklang zu bringen wiren.
Beide Elemente aber — die Vorbereitung auf den Sakramentenemp-
fang und das offentliche Bekenntnis — miissen von einer Losung, die
vom Geist des hl. Thomas getragen sein will, beriicksichtigt werden.
Eine solche Synthese liegt wohl in folgendem: Beide Sakramente,
Taufe und Firmung, sind auf das eigene Heil ausgerichtet, d. h. sie wen-
den in ministerieller Weise den Kult Christi bzw. dessen Friichte dem
jeweils Darbringenden selbst zu. Bei der Taufe geschieht das dadurch,
daB der Darbringende die Fahigkeit erlangt, alle Mittel empfangen zu
kénnen, die eine Bewahrung bzw. Erneuerung der einmal empfangenen
Frucht der Erlosungstat Christi, ndmlich der Gnade, bieten. Da diese
Gnadenmittel in erster Linie in den Sakramenten bestehen, wird also
der Getaufte primdr befdhigt, die weiteren Sakramente zu empfangen.
Dieses einmal von Gott durch die Verdienste Christi empfangene Gna-
dengeschenk ist allerdings stindig in Gefahr, wieder verloren zu werden.
Eine doppelte Gruppe von Gefahren 1dBt sich unterscheiden, die dem
Menschen diesen Schatz wieder entreilen konnen: Einmal sind es die
Fehler und Schwichen, die Anlage zur Siinde und die bdse Neigung.
Durch die Taufe schon ist der Mensch verpflichtet, gegen diese Gefahren
anzugehen, dafiir gibt ihm Gott dort schon die nétigen Gnaden.
Daneben gibt es eine andere Gruppe von Gefahren. Sie kommen
nicht direkt von innen, vom Menschen selbst, sondern von der Umwelt.
Bei den fritheren Autoren fanden wir sie bezeichnet als Gefahren der
Welt, des Teufels und der Glaubensfeinde. Diese drohenden Gefahren
verlangen vom Getauften ein standhaftes Bekenntnis des Glaubens, denn
nur dadurch bleibt er von Abfall und Verlust der Gnade bewahrt. Da
es sich hier um eine spezifische Schwierigkeit handelt, besteht die Zu-
teilung eines eigenen Sakramentes dafiir zu Recht. Dieses Sakrament
befdhigt also im Gegensatz zur Taufe iiberall dort zu offenem Bekennt-
nis, wo dieses wegen des eigenen Seelenheils gefordert wird. Es wire sicher
falsch, wollte man dieses Bekenntnis nur fiir auBerordentliche Fille for-
dern, z. B. in den Zeiten der Glaubensverfolgung. Vielmehr gibt es ge-
rade im alltdglichen Leben eine Anzahl von Gefahren, die von aullen
kommen und das Gnadenleben eines Christen aufs duBerste gefihrden.
Man denke nur an die zahlreichen Schwierigkeiten, denen ein heran-
wachsender Mensch in einer sdkularisierten Welt ausgesetzt ist!



166 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Diese Losung sucht der Firmung ein eigenes Aufgabenfeld zuzu-
teilen. Trotzdem bleibt die von Thomas geforderte enge Abhingigkeit
zur Taufe gewahrt. Sie wird auch der alten Auffassung, die in der Fir-
mung die consummatio der Taufe sah, gerecht. Mit der Taufe verbindet
sie die gleiche Aufgabe, die Gnade zu bewahren. Sie erginzt die Taufe
aber, indem sie diese Bewahrung in einem besonderen Bereich vertritt.
Ferner wird auch deutlich, daBl die Firmung das Sakrament des Voll-
alters ist; denn diesen Gefahren ist der Mensch im allgemeinen erst aus-
gesetzt, wenn er in die Reifejahre gekommen ist. Daraus erhellt auch
das Sinnvolle der kirchlichen Praxis, die Firmung im Normalfalle erst
in dem Alter zu spenden, wo der Mensch in den Gebrauch seiner Ver-
standeskrdfte und damit in die Zeit der Auseinandersetzung mit der
AuBenwelt gekommen ist. Durch dieses Bekenntnis in der Offentlich-
keit, zu dem er in der Firmung beauftragt wird, nimmt der Gefirmte
teil am Amt des Bischofs, dessen Aufgabe es ist, als Erster und Fiihrer
den Glauben vor der Offentlichkeit zu vertreten. Darum ist es auch sinn-
voll, daB3 der Bischof der ordentliche Spender des Firmsakramentes ist 6.

Im Riickblick auf die thomanische Lehre iiber die Firmung und
ihren theologischen Ort innerhalb des Sakramententraktates 1aBt sich
folgendes festhalten:

1. Das Ilirmsiegel mul3 als ontologische Realitdt aufgefaBt werden.

2. Die theologische Erérterung mul stets den engen Zusammen-
hang mit dem Taufmysterium wahren. Ndherhin ist die ontologische
Realitit des Firmcharakters als Kultbefihigung zu fassen, wobei aber
der Begriff «Kult» nicht auf liturgische Funktionen eingeschrinkt wer-
den darf, sondern auf den ganzen Bereich des christlichen Lebens aus-
zudehnen ist. Man kann A. Adam nicht zustimmen, wenn er schreibt:
«Es ergibt sich nicht in eindeutiger Weise, inwiefern der Firmcharakter
zu Handlungen des gottlichen Kultes bevollmichtigt und in welcher Hin-
sicht der Gefirmte am Priestertum Christi teilnimmt 2. Nach Thomas
1aBt sich der Kult, zu dem das sakramentale Siegel den Christen befi-
higt, in doppelter Weise aufgliedern: In den Bereich der Kultdarbrin-
gung fiir das eigene Heil und in denjenigen des Heiles der anderen. Wih-
rend dem letzten das Weihesiegel zuzuordnen ist, beziehen sich auf den
ersten das Tauf- und Firmsiegel. Beide unterscheiden sich darin, da(}

61 TII 65, 3 ad 2; vgl. Contra Gentiles IV 60.

62 A. Apawm, Das Sakrament der Firmung nach Thomas von Aquin. Freiburg
1958, 75.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 167

die Firmung zur Uberwindung jener Schwierigkeiten gegeben wird, die
von der Offentlichkeit her die Kultbetitigung bedrohen, wihrend die
Taufe die Schwierigkeiten tiberwinden soll, die aus der eigenen mensch-
lichen Unzulidnglichkeit stammen. Die Taufe hitte an sickh bereits die
Aufgabe, auch die debilitas relicta ex fomite, die den Menschen an der
Uberwindung der Gefahren von seiten der Offentlichkeit hindern, zu
nehmen. Wenn sie es nicht tut, dann deshalb, weil der Mensch zu einer
pugna spivitualis bestimmt ist und er hier auf Erden dem leidenden
Christus dhnlich werden soll. Hier liegt also der Aufgabenbereich der
Firmung; und da die Antwort des Menschen auf diese Schwierigkeiten
unter dem Begriff des Leidens zusammengefat werden kann, diirfte der
Vorschlag von M. D. Koster, die Firmung als das Sakrament des Leidens
zu bezeichnen, eine getreue Interpretation der Lehre des Thomas von
Aquin darstellen.



	Die Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

