
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Die Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas
von Aquin

Autor: Ruf, Ambrosius Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ambrosius Karl Ruf

Die Sinndeutung des sakramentalen Siegels

der Firmung bei Thomas von Aquin

Im theologischen Werk von M. D. Koster nimmt die Frage nach
der Sinndeutung der Firmung eine bevorzugte Stelle ein. Er war es, der
innerhalb der theologischen Diskussion um die Bedeutung dieses
Sakramentes den Gedanken ausgesprochen hat, daß die Firmung als das
Sakrament des Leidens zu deuten sei. Er geht dabei von dem aus der
theologischen Tradition überkommenen Gedanken aus, daß die Firmung die

Vollendung der Taufe sei und ihre dreifache Zeugenaufgabe ohne die
christliche Hinnahme des damit verbundenen Leidens undenkbar sei h

In einem später veröffentlichten Artikel hat er ausdrücklich darauf
hingewiesen, daß «die Firmung den Getauften die Fülle heiligen Geistes und
mit ihr die Ermächtigung von oben mitteilt, Mitzeugen Christi für seine

Wahrheit und Mitverwirklicher eines vom Geist erfüllten Lebens in dieser

'Welt' und eines von ihm geheiligten Sterbens zu sein. Deswegen ist
die Firmung die radikalste Umstülpung jeder Lehre vom menschlichen
Dasein, das sich in seinen eigenen Maßen verfängt und notwendig stürzt,
weil es sich nicht in die Maße des heiligen Geistes fügt, wie jeder Lehre

vom Sterben, das nicht den Sinn des Todes Christi sichtbar macht»2.
Koster sieht hier offensichtlich im Tod die Aufgipfelung jeden christlichen

Leidens, das durch die Wirkung der Firmung ins Zeugnis für
Christi Leiden und Sterben erhoben wird.

Solche Überlegungen zur Deutung des Firmsakramentes waren zu
der Zeit, in der Koster seine Gedanken vorlegte, ungewohnt. Dabei han-

1 M. D. Koster, Die Firmung im Glaubenssinn der Kirche. Münster 1948.
2 M. D. Koster, Symbol und Firmung. Die neue Ordnung 2 (1948) 297.



138 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

delt es sich bei diesem Neuansatz um eine konsequente Interpretation
der bei Thomas von Aquin dargelegten Lehre über das innere Verhältnis
des sakramentalen Siegels der Taufe zu dem der Firmung. In der Früh-
und Hochscholastik hatte man sich diesem Problem eingehend gewidmet
und bei Thomas fand die systematische Durchdringung dieser für den

sakramentalen Lebensvollzug eminent wichtigen Frage einen abschließenden

Höhepunkt.

I. DAS VERHÄLTNIS VON TAUFE UND FIRMUNG

IN DER JÜNGEREN THEOLOGIE

Jene Theologen, die sich mit dem inneren Verhältnis von Taufe und
Firmung beschäftigen, lassen sich in zwei Gruppen unterscheiden: Die
eine glaubt, den realen Unterschied zwischen Tauf- und Firmsiegel ganz
aufheben zu müssen. So schreibt z. B. Schanz: «Das Verhältnis der

Firmung und Taufe bringt es mit sich, daß der sakramentale Charakter
nicht ein ganz neuer, spezifisch verschiedener Charakter ist, sondern den

TaufCharakter für die neue Aufgabe bestimmt und aktualisiert» 3. Ähnlich

Gutberiet: «An Stelle der realen möchten wir lieber eine sachliche
Distinktion setzen; eine solche muß durchaus angenommen werden,
eine reale nicht so dringend» 4. Ferner meint er, «daß der Charakter in
sich einer ist, aber eine mannigfache Modifikation zu verschiedenen
Funktionen erfahren kann» 5. Zu solchen Auffassungen schreibt Dölger sehr

richtig: «Die Annahme, daß der Firmcharakter dem Taufcharakter
gegenüber nicht ein ganz neuer sei, scheint uns aber die Bedeutung des

Geistsiegels der Firmung allzusehr abzuschwächen und die
Wesensverschiedenheit der beiden Sakramente zu gefährden » 6.

Daneben steht eine größere Gruppe von Theologen, die - zumeist

von der Lehre des hl. Thomas ausgehend - den realen Unterschied von
Tauf- und Firmsiegel bestehen lassen und ihn in verschiedener Weise

zu begründen versuchen.

3 P. Schanz, Die Lehre von den heiligen Sakramenten der Katholischen
Kirche. Freiburg 1893, 310.

4 J. B. Heinrich-C. Gutberlet, Dogmatische Theologie. Band IX, 2. Abtig.,
Mainz 1901, 426.

5 Ebd.
6 F. X. J. Dölger, Das Sakrament der Firmung (Theologische Studien der

Leogesellschaft 15). Wien 1906, 169.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 139

7. Begründung des Unterschiedes vom Subjekt her:
Die Firmung als Sakrament der Persönlichkeit

Dölger ist darum bemüht, einen wesentlichen Unterschied zwischen
beiden Siegeln bestehen zu lassen. Allerdings verläßt er dabei auch die

Grundposition des hl. Thomas. Bezüglich jenes Satzes, den wir als Grundlage

jeder Erörterung postulieren, «ad idem etiam ordinatur quodam-
modo confirmatio» 7 schreibt er: «Thomas fühlt hier selbst, daß in dieser

Bestimmung des Charakters das eigentliche Wesen des Firmcharakters

doch zu schwach zur Geltung kommen würde. Deshalb erweitert er
den Inhalt dessen, wozu der Charakter befähigt, von der Sakramenten-

spendung und dem Sakramentenempfang auf das Glaubensleben im
allgemeinen und bestimmt den Unterschied von Tauf- und Firmcharakter
näher dahin: (Es folgt die Stelle III 72,5)»8. Wir werden die Stelle
anders kommentieren und glauben eine Lösung zu finden, die der
Grundforderung, die Firmung und die Taufe diene dem eigenen Heile, gerecht
wird 9. Dölger dagegen meint, ein Unterscheidungsmerkmal gefunden zu
haben, indem er die Firmung auf den Bereich des «Heiles der anderen»

gerichtet sein läßt: «Der TaufCharakter scheidet den Menschen aus der
Zahl der Ungläubigen, kennzeichnet ihn als Kind Gottes und Schüler

Christi, des obersten Lehrers. Mit der Mitteilung der Gnadennatur
erhält der Mensch den Glauben, die Empfänglichkeit für die Wahrheit
der durch Christus gebrachten Offenbarung. Der Firmcharakter findet
den Ausdruck seines Wesens in der Tätigkeit Christi nach der Herab-
kunft des Heiligen Geistes. Christus offenbart sich nun nach dem

verborgenen Leben in Nazareth als der Errichter des Gottesreiches, als der
himmlische König, als der Vernichter der Satansknechtschaft: Der Ge-

firmte verpflichtet sich durch die Charakterisierung zum Heraustreten
aus dem innerlichen Lebensverkehr mit Gott, um mit seiner ganzen
Persönlichkeit als Streiter in den Kriegsdienst Christi zu treten, aktiv an
der Ausbreitung und dem Schutz des Gottesreiches teilzunehmen, den

in der Taufe dargebotenen Glauben selbsttätig zu verwerten für sich

und insbesondere auch zum Nutzen der Mitwelt» 10. Noch deutlicher ist
folgende Stelle: «Der Taufcharakter gibt die Verpflichtung, aus dem

' III 63,6.
8 Dölger, a. a. O., 171.
9 Vgl. unten S. 160 fi.
10 Dölger, a. a. O., 171.



140 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Glauben und nach dem Glauben zu leben (Rom 1,17). Der Taufcharakter

zielt zunächst ab auf die Vervollkommnung des Getauften selbst.

Der Firmcharakter hingegen gibt die Pflicht, diesen Glauben zur
Erhaltung, Vermehrung und Vervollkommnung des Gottesreiches der wahren

Religion unerschrocken nach außen zu bekennen, sobald die
Notwendigkeit dazu eintritt, ihn nicht bloß still im Herzen zu hegen » (Rom
10,10) n. - Die Gefahr, die in dieser Formulierung hegt, ist unschwer

zu erkennen. Allzusehr wird das Sakrament der Firmung als ein Sakrament

für außerordentliche Fälle gesehen (mutvolles Bekenntnis).
Andererseits rückt Dölger die Firmung zu weit in den Bereich des Weihesiegels.

Dieser Gefahr sucht er dadurch zu entgehen, daß er seine

Wirkungen auf die Aufgaben des Laien beschränkt: «Vergleichen wir Firm-
und Priestercharakter miteinander, so ergibt sich für letzteren aus der

Verähnlichung mit Christus dem Hohenpriester die Verpflichtung, das

Lehr-, Priester- und Hirtenamt zu üben im Geiste Christi... Der
Firmcharakter gibt Verpflichtung zum Laienlehramt, Laienpriesteramt und
Laienhirtenamt, christliche Aufklärung zu bringen dem irrenden
Nebenmenschen, selbst Opfer zu bringen als Priester für die Erfüllung des

Glaubenslebens und dadurch dem Nächsten durch gutes Beispiel Anei-

ferung zu geben zu gleichem Opfermut, ihm die Hand zu reichen zu
seiner Vervollkommnung. Das ist das Laienpriestertum : Die Idee des

Firmcharakters. Der Firmcharakter faßt mit seiner Verpflichtung den

Menschen in seiner sozialen Stellung ins Auge: daher die außerordentliche

Wichtigkeit der Firmung für die wahrhaft christliche Kultur» 12.

In bezug auf die Gnade der Firmung rückt Dölger stark von der
Auffassung ab, die darin ein bloßes augmentum der Taufgnade sieht: «Nicht
bloß GnadenVermehrung soll die Firmung der Taufe gegenüber bewirken,

sondern sie erfaßt in ihrer Gnadenwirksamkeit den Menschen von
einer ganz anderen Seite, als dies in der Taufe der Fall ist; denn die
Taufe gibt die Kindschaft Gottes, die Wiedergeburt zum übernatürlichen

Leben, die Grundlage und Wurzel der Lebensgemeinschaft mit
Gott, indem durch die übernatürliche Verklärung und Vergöttlichung
der Seele, die dem ewigen Ziel entsprechende Seelenausstattung gegeben

wird; - die Firmung dagegen gibt mit dem 7tveij[xa Çwo7rotoGv die Weihe
der Person zur selbständigen, kraftvollen Verwertung der in der Taufe
als «Befähigung» (Potenzen) mitgeteilten Tugendhabitus, zum Bekennt-

11 A. a. O., 173-174.
12 A. a. O., 174.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 141

nis Christi im Heiligen Geiste, der die Seelen erleuchtet mit seiner Lehre,
sie schützt und stärkt, damit der Mensch die Früchte des Geistes bringen

könne : Liebe, Freude, Friede, Langmut, Milde, Güte, Glaube,
Sanftmut, Enthaltsamkeit; und sich als offener, mutiger Kämpfer für
das Keich Christi erweise allen feindlichen Mächten gegenüber bis zum
Martyrium» 13. Dölger sucht die reale Verschiedenheit beider Gnaden

dadurch zu wahren, daß er der Taufe die Eingießung der Potenzen

zuschreibt, die Firmung dagegen nach seiner Ansicht die Aufgabe habe,
diese Potenzen zu aktivieren. M. a. W. : Nach ihm liegt die Wirkung
der Taufe im Bereich des actus primus, diejenige der Firmung im
Bereich des actus secundus. Diese Auffassung wird später von Scheller noch

präziser vertreten, wir werden darauf zurückkommen. Soviel sei jetzt
schon gesagt: Diese Lehre führt zu einer unerträglichen Verkürzung
des Wirkbereichs der Taufe. Dölger sucht eine Antwort auf dieses

Problem, das er selbst so formuliert: «Besitzt der erwachsene Getaufte bloß
den Tugendhabitus, nicht auch die Akte der Tugenden, ohne die

Firmung empfangen zu haben? Zur Beantwortung dieser Frage diene

folgendes: Wenn wir die Tugendakte der Firmung als deren Wirkung
zuschreiben, so soll damit nicht gesagt sein, daß ohne Firmung dieselben

nie vorhanden wären. Sie sind vorhanden auch ohne Firmung, aber nur
dann, wenn die Firmung nicht empfangen oder gespendet werden kann;
Gott gibt dann außerordentlicherweise, was er ordnungsgemäß sonst durch
die Firmung spendet» 14. Wem diese Erklärung etwas gezwungen
aussieht, der möge bedenken, daß Dölger von seiner Grundhaltung her zu

gar keiner anderen Lösung kommen kann. Er begründet den Auftrag
zum Laienapostolat allein in der Firmung und macht sie zum Sakrament

des Laienpriestertums. Dadurch verkürzt er den Objektsbereich
der Taufe zu sehr. Der Auftrag zum Apostolat und die Begründung des

Laienpriestertums ist schon in der Taufe grundgelegt. Es sei in diesem

Zusammenhang auf die Worte Pius' XI. hingewiesen: «Die Firmung macht

uns zu Soldaten Christi. Jedermann sieht wohl ein, daß ein Soldat Kampf
und Mühsal nicht so sehr für sich selber als für die anderen auf sich nehmen

muß. Und mag es auch ungeschulten Bücken wenig einleuchtend
sein, so ist doch die Verpflichtung zum Apostolat schon in der Taufe
verwurzelt, die uns zu Mitgliedern der Kirche macht und somit dem

mystischen Leibe Christi einfügt. Wie bei jedem anderen Organismus,

13 A. a. O., 178-179.
14 A. a. O., 179 Anm. 1.



142 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

muß auch zwischen den Gliedern dieses mystischen Leibes eine

Interessengemeinschaft herrschen, die sich in gegenseitiger Lebensgemeinschaft

äußert ...»15. - Vom Objekt her kann nun Dölger also keinen
Unterschied finden, folgerichtig sucht er ihn im Subjekt, indem er die
Wirkungen der Taufe im actus primus sieht, die der Firmung dagegen im
actus secundus. Scholastisch gesprochen würde sich die Taufe auf die

Natur erstrecken, die Firmung dagegen auf die Person. Dölger schreibt
selbst von einer «Weihe der Person» in der Firmung 16.

In die gleiche Richtung geht die Auffassung, die Schell vertritt. Er
schließt seine Darstellung eng an den Ritus der Spendung an 17. Drei
Momente glaubt er, unterscheiden zu können:

1. Mitteilung des Heiligen Geistes, symbolisiert durch die Handauflegung;

2. Belebung mit dem Heiligen Geist, symbolisiert durch die Salbung;
3. Einprägung des Charakters, symbolisiert durch das Kreuzzeichen.

Die Mitteilung des Heiligen Geistes bedeute die Sendung und
Einkehr des Heiligen Geistes, soweit sie dem Pilgerstand zugedacht ist. Eine
inhabitatio des Heiligen Geistes ist zwar schon bei der Taufe anzunehmen,

geschieht aber dort mehr concomitanter, im Gefolge der
übernatürlichen Wesenserhöhung oder Neuschaffung. Bei der Firmung dagegen
ist als unmittelbarer und erster Zweck die Mitteilung des Heiligen Geistes

zur Einwohnung anzusehen. Dadurch folgt dann eine Vermehrung der

heiligmachenden Gnade.

Als zweites Moment führt er die Belebung mit dem Heiligen Geiste

an, als dem Urheber aller selbständigen Regsamkeit, Beweglichkeit,
Initiative und Entwicklung, als dem Geber der sog. sieben Gaben. Diese

Gottesgabe hänge formell mit der Vollkommenheit des Heiligen Geistes

zusammen, in dem sich nicht die Wesensfülle der unendlich vollkommenen

Natur, sondern die Wesensfülle der unendlich vollkommenen
Persönlichkeit offenbare. Diese Gnade werde Kraft genannt, als Geist

dessen, der das Leben durch sich selber ist und mit heiliger Willensmacht

in unendlicher Vollkommenheit verwirkliche. Die Firmgnade be-

15 Pius XI., Epist. apost. an den Patriarchen von Lissabon, 10. November
1933. AAS 26 (1934) 629; der deutsche Text ist zitiert nach A. Rohrbasser, Heilslehre

der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII. Freiburg/Schweiz 1953,
Nr. 1574.

16 Dölger, a. a. O., 179.
17 H. Schell, Katholische Dogmatik. Bd. III/2, Paderborn 1893, 505-510.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 143

zwecke und gebe den lebendigen Besitz und Gebrauch des übernatürlichen

Gnadenstandes, die selbständige Betätigung in Glaube, Hoffnung
und Liebe.

Zum Siegel der Firmung bemerkt Schell: «Die Firmung ist wesentlich

ein Gottessiegel, weil sie unmittelbar die Persönlichkeit in die

Gottesgemeinschaft einweiht, verpflichtet und befähigt; wie dies die Taufe
für die Natur, die Weihe für den Beruf bedeutet». Von Seiten Christi
her gesehen wirke das Siegel so: Während die Taufe den Christen zum
Diener Christi, zum Schüler der Offenbarung macht, die Priesterweihe

zum Diener des wahren Hohenpriesters, weihe die Firmung den
Menschen zum Streiter des himmlischen Königs. Die Firmung berühre die

Persönlichkeit. Der Geist, mit dem eine Tugend geübt wird, ist Sache

der Persönlichkeit: agere est suppositi. Darin hege die Aufgabe des

Soldaten Christi, daß er nicht bloß bereitwillig empfange, sondern

tatkräftig für seinen König und sein Reich wirke und kämpfe - immer mit
der ganzen Persönlichkeit.

Es ist interessant, die weitere Entwicklung dieser Ansicht, die in
der Firmung ein Sakrament der Persönlichkeit sieht, zu verfolgen. Scheller

greift den Gedanken erneut auf. Er sieht allerdings die Schwierigkeit,

die sich daraus für das Verhältnis zur Taufe ergibt. «Die Dogmatische

Grundlage des geistigen Priestertums ist das TaufSakrament...
Die Unsicherheit der Auslegung schwindet, wenn man berücksichtigt,
daß an manchen Stehen die Ausübung dieses Priestertums gemeint ist,
die erst mit der Firmung gegeben wird. Die innere Gewalt dagegen, als

erster Akt wird in der Taufe gegeben Freilich besteht der Charakter
in einer Ähnlichkeit mit Christus durch die Tätigkeit und nicht die Natur.

Diese Tätigkeit ist in der Taufe gebunden. Die innere Fähigkeit
kann aber nicht geleugnet werden. Darum muß das geistige Priestertum
mit dem Taufcharakter gegeben sein. Die Gewalt wird freigemacht in
der Firmung Thomas könnte nicht die Firmung die Vollendung der

Taufe nennen, wenn die Taufe nicht der Befähigung nach das enthält,
was die Firmung durch öffentliches Bekenntnis des Glaubens zur
Ausübung bringt » 18.

Zu dieser Auffassung schreibt D. Winzen in seinem Kommentar zur
Deutschen Thomas-Ausgabe : « Im Sinne des hl. Thomas ist diese

Unterscheidung nicht. Durch sie würde ja der artliche Unterschied zwischen

Taufmal und Firmungsmal aufgehoben. Auch kann das sakramentale

18 E. J. Scheller, Das Priestertum Christi, Paderborn 1934, 413-415.



144 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Mal niemals Ausübung (actus secundus) sein. Es ist wesentlich Vermögen
(actus primus), wie in 63,2 dargetan ist. Die Ausübung (actus secundus)
des sakramentalen Males besteht in den gottesdienstlichen Handlungen,
zu denen es berechtigt. So besteht z. B. die Ausübung des Taufmals im
Empfang der hl. Eucharistie, nicht aber im Firmungsmal» 19.

Wir möchten dieser Bemerkung nichts mehr hinzufügen, denn sie

enthält wohl den wesentlichsten Einwand, den man gegen die
aufgewiesene Ansicht vorbringen kann. Wenn ein sakramentales Siegel nur
noch als «Ausübung» verstanden wird, wird sein eigentliches Wesen, das

darin besteht, Potenz zu sein, zerstört. Man ist fast geneigt, zu sagen,
die Theorie, die in der Firmung das Sakrament der Persönlichkeit sieht,
hat sich selbst ad absurdum geführt. Das Anliegen, das dahinter steht,
ist wohl sehr berechtigt. Wie wir sahen, entwickelte sich diese Meinung
als Gegengewicht zu einer Auffassung, die keinen wesentlichen Unterschied

zwischen beiden Siegeln annehmen wollte. Ihr Fehler liegt darin,
daß sie diesen Unterschied im Subjekt suchte, während der wahre Grund
dafür nur vom Objekt her gefunden werden kann 20.

2. Begründung des Unterschieds vom Objekt her:

a) Die Firmung als Auftrag zum Apostolat

Diesen Weg geht eine andere Gruppe von Theologen, deren Zahl
die der ersten weit übersteigt. Sie gehen auf die alte Unterscheidung:
«eigenes Heil - fremdes Heil» zurück und weisen der Firmung den zweiten

Bereich zu. So weit sie sich auf Thomas berufen, zitieren sie

meistens die Texte des Sentenzenkommentars oder ähnlich klingende Stehen

aus der Summa. Die Firmung wird hier wieder zu einem Sakrament des

Apostolates, allerdings unter einem anderen Gesichtspunkt als es bei
der vorigen Gruppe der Fall war. Dort wollte man den tieferen Grund
dafür im Laienpriestertum sehen, was dann zu Schwierigkeiten mit der
Taufe führte, die doch die Grundlage für das Laienpriestertum bildet.

Die Begründung der Firmung als Sakrament des Apostolates
geschieht bei dieser zweiten Ansicht nicht vom Laienpriestertum her, sie

sieht im Firmsiegel vielmehr eine gewisse Beauftragung zum Apostolat.
So schreibt z. B. Graber: «Wenn wir auch keine unmittelbare Beziehung

19 Deutsche Thomasausgabe, Band 29, Salzburg-Leipzig 1935, 534—535.
20 Zu dieser Gruppe von Theologen ist u. a. auch M. Laros zu zählen mit

seinem Buch: Pfingstgeist über uns, Regensburg 1935; hier findet sich ein ganzes
Kapitel über die Firmung als Sakrament der Persönlichkeit.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 145

dieses Sakramentes mit dem Priestertum erkennen konnten, so sahen

wir doch, daß in der Firmung eine von der Taufe und Priesterweihe
verschiedene, neue Eingliederung in den mystischen Leib Christi erfolgen
muß: der Gefirmte empfängt die Weihe und Berufung zur Ausübung
eines Amtes im mystischen Leibe Christi, eines Amtes, das vorwiegend
gemeinschaftsdienenden, apostolischen Charakter tragen wird» 21. Während

die Weihe eine Anteilnahme am Priesteramt Christi gewähre, gebe
die Firmung, seiner Ansicht nach, eine Teilnahme am Prophetenamt
Christi. Darin sieht er die Aufgabe der Geistsendung, daß dieser Weisheit

und Kraft gebe zur Zeugnisablegung für Christus. Wie das Prophetenamt

Christi auf die hypostatische Union gründe, so wurzele unsere
Anteilnahme daran im Firmsiegel22. Sieht man die Firmung als eine

Beauftragung zum Laienapostolat, so legt sich sehr leicht eine Verbindung

zur Katholischen Aktion nahe, die wohl als die amtliche
Beauftragung zu diesem Apostolat angesehen werden kann. Graber hat diesen

Gedanken in einer merkwürdigen Formulierung vollzogen: «Durch den

Aufruf des Heiligen Vaters zur Katholischen Aktion ist die in den
Geformten bisher gebundene Gewalt des Firmsiegels gleichsam gelöst worden,

damit sie nunmehr in Unterordnung unter ihre Bischöfe als wahre

Apostel Christi diese heilige Gewalt im mystischen Leib Christi
ausüben» 23. Um diesen Gedanken zu verdeutlichen, führt er als Parallele
die gebundene Gewalt zur Firmspendung beim einfachen Priester, bis
der Papst sie löst, an 24. Es drängt sich hier die Frage auf, ob denn das

Firmsiegel seine Bedeutung für das Leben der Gläubigen erst seit der
neuesten Zeit, seit dem Aufruf zur Katholischen Aktion, besitze, oder
ob nicht auch schon frühere Generationen mit der Macht dieses

sakramentalen Siegels, die nach Graber eine gebundene war, für ihr Leben
rechnen konnten!

Eine ähnlich überspitzte Erklärung haben wir bei keinem anderen

Theologen unserer Zeit festgestellt. Wohl allen Autoren dieser Gruppe
ist aber gemeinsam, daß sie das Sakrament der Firmung unter einem
sozialen Aspekt sehen, bezogen auf das Ganze der Kirche. Die
Forderungen, welche die Kirche an den Geformten stellt, sehen sie in den

Aufgaben des Apostolates. So wird das Sakrament der Firmung zum Sakra-

21 R. Graber, Die dogmatischen Grundlagen der Katholischen Aktion. Augsburg

1932, 20.
22 A. a. O., 30.
23 A. a. O., 52.
24 A. a. O., 63 Anm. 50.

10



146 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

ment des Laienapostolates. Auf den hl. Thomas können sich die genannten

Autoren wohl nicht berufen, da ihm zufolge die Firmung, wie wir
sehen werden, in gleicher Weise wie die Taufe auf den Bereich des eigenen

Heils hingeordnet ist25.

b) Die Firmung als Befähigung zum Kult
Die letzte Gruppe der neueren Theologen, die sich um ein

Verständnis des Verhältnisses von Taufe und Firmung bemüht, nimmt die

Lehre des hl. Thomas in der Summa zum Ausgangspunkt. Dementsprechend

versucht sie zunächst, die Lehre vom sakramentalen Charakter
nach dem Geiste des hl. Thomas herauszuarbeiten. Die umfassendste

Darlegung auf diesem Gebiet dürfte wohl diejenige von E. Schillebeeckx

sein 2<5. Er geht davon aus, daß die innere Wirklichkeit des sakramentalen

Siegels, verursacht und bezeichnet durch den äußeren Ritus, die

Befähigung ist, an den christlichen Kulthandlungen teilzunehmen. Diese

fiotestas wird, im Gegensatz zur Gnade, nur durch das Sakrament
gegeben. Sie ist Ausdruck eines neuen Amtes. Außerdem soll deutlich werden,

wie die innere Kultusbefähigung, als instrumentale Befähigung in
Christi Händen, selbst innerlich eine configurâtio mit Christus darstellt.
Hier sieht Schillebeeckx den Fehler der neueren Theologie, die die

innere Befähigung von der äußeren Bezeichnung trenne und das geistliche,

selbständige signum (ontologische Realität) unterscheide von der

Kultbefähigung (nur juridische Entität). In Gegensatz dazu stellt er als

Auffassung des hl. Thomas heraus, daß im Siegel eine Befähigung zur
Kulthandlung im Sinne einer geistlich-ontologischen Wirklichkeit
vorliegt, nicht nur eine juridische Entität. Der Gesiegelte bekommt eine

Rechtsbefähigung, die spezifisch kirchlichen Taten zu setzen. Diese

Handlungen sind die Sakramente als Kulthandlungen. Durch die Siegel
wird der Christ deputiert, auf authentische Weise die eigenkirchlichen
Symbole zu gebrauchen, wodurch die Kulthandlungen gesetzt werden.

Im natürlichen Bereich ist die Deputation in einer Gemeinschaft

zur Teilnahme an deren Handlungen bloß eine juridisch-moralische, eine

25 J. B. Umberg vertritt in zwei Aufsätzen die Ansicht dieser Gruppe: Der
moderne Katholik und die Firmgnade. Stimmen aus Maria Laach 80 (1911) 525-534 ;

ferner: Die Weihe zum Laienapostolat. Stimmen der Zeit 117 (1928/29) 81-88. -
Diese Auffassung findet sich häufig auch in neueren Lehrbüchern, so z. B. bei
L. Lercher, Institutiones Theologiae Dogmaticae. Vol. IV/2 Pars prior, Oeniponte
1948, 182.

26 Vgl. zum folgenden: E. Schillebeeckx, De sacramentele heilseconomie.
Bd. 1, Antwerpen 1952, 505-555.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 147

potentia moralis. So war die Kultvollmacht im AT. Das neue bei Thomas

ist, daß er die Kultbevollmächtigung durch die Sakramente eine onto-
logische Realität nennt. Hier geht der Aspekt des christlichen Siegels
über alle menschlichen Analogien hinaus. Diese ontologische Realität
ist eine instrumentale Teilnahme. Der Grund für die ontologische Art
des sakramentalen Siegels folgt daraus, daß die charakteristisch
kirchlichen Taten, zu denen uns die Siegel befähigen, instrumental real Christi

eigene Kulthandlungen sind. Die Kirche bietet Gott nicht nur ihren
Kult an, sondern den Kult Christi zusammen mit dem ihrigen, nicht
nur kraft ihres Gnadenlebens als Teilhabe an Christi GnadenvoUkom-

menheit, sonden sie bietet auf ministerielle Weise den Kult Christi dem

Vater an. Damit nun diese Kulthandlungen der Kirche, zu denen wir
in den sakramentalen Siegeln authentisch beauftragt werden, Christi
Kulthandlungen seien, müssen wir durch die Siegel Teilhabe am Prie-
stertum Christi bekommen. Ohne sakramentale Siegel wären also die
Sakramente keine Sakramente im eigentlichen Sinne. Die Siegel begründen

die Gültigkeit der Sakramente, d. h. die Sakramente sind authentische

Symbolhandlungen Christi in und durch die Kirche nur insofern
sie actus characteris sind. Christus ist bei den Sakramenten der
Haupthandelnde. Die Kirche tritt dabei ministeriell auf. Das ministerielle
Vollziehen der Sakramente beruht auf den Siegeln als quaedam participa-
tiones. Was Christus vollkommen besitzt, haben wir nach der Weise der
Teilhabe durch die Siegel. Diese Teilhabe durch das Siegel ist de facto
eine configuratio mit Christus, ontologisch gesehen.

Wir haben diese Darlegung über das sakramentale Siegel so
ausführlich referiert, da wir glauben, daß sie die Auffassung des hl. Thomas

getreu wiedergibt. Bei der Applizierung auf die einzelnen Siegel scheint
sich Schillebeeckx allerdings nicht mehr so getreu an seinen Lehrer
anzuschließen. Diesen Eindruck gewinnt man schon aus dem Abschnitt
über das Taufsiegel. Dieses bedeutet nach ihm die aktive Kultbefähigung

eines nicht-qualifizierten Kirchenmitgliedes. Es bewirkt den Eintritt

in die Kirche. Kraft dieses Siegels können die Sakramente auf
authentische und damit gültige Weise an diesem Subjekt vollzogen werden.
Es befähigt nicht nur zur Teilnahme an den Sakramenten, sondern auch

an allen Handlungen, die aus der sakramentalen Struktur der Kirche
hervorgehen. Soweit dürfte die vorgetragene Lehre mit den Grundsätzen
des hl. Thomas übereinstimmen. Starke Bedenken hegt er aber gegen
die Lehre des hl. Thomas, nach der der TaufCharakter eine passive
Potenz ist (III 63,2). Diese Auffassung genügt ihm nicht. Zum Empfang



148 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

gehöre nämlich eine positive Absicht. Durch die intentio werde das Sakrament

für den Empfänger ein «actives - minimum Engagement»,
wodurch der Gesiegelte in actu secundo zum Empfang befähigt werde. Weiter

gebe das sakramentale Taufsiegel die Berechtigung am eucharisti-
schen Gemeinschaftsmahl. In dem grundlegenden Satz, III 72,5: «ad ea

agenda, quae pertinent ad propriam salutem», sieht er eine starke

Betonung des aktiven Anteils.
Schillebeeckx dürfte in seinen Gedankengängen beeinflußt sein von

Scheeben, Wittig, Laros und Niebecker, die das sakramentale Siegel als

aktive Teilnahme am Priestertum Christi ansehen 27. Dieser Grundsatz
führt leicht zu der Annahme, die Taufe berechtige zu einer aktiven
Opfertätigkeit des Getauften bei der hl. Messe. Wir möchten auf dieses

wichtige Problem hier nicht weiter eingehen. In der Tat ist es eine These,
die von vielen modernen Theologen heute vertreten wird. In diesem

Zusammenhang soll auf die Widerlegung aufgrund kirchlicher Zeugnisse
durch M. D. Koster verwiesen werden 28. Schillebeeckx scheint dieser
Gefahr entgehen zu wollen. Er läßt den Getauften am Meßopfer nicht
teilnehmen durch eine aktive Tat, sondern dadurch, daß es das ganze Opfer
der Kirche, aller Getauften per manus sacerdotis ist. Darum glaubt er,
daß der formale Anteil des TaufSiegels in aktiver Hinsicht mehr im
Hinblick auf die Kommunion und nicht so sehr auf die Wandlung gesehen
werden müsse. - Warum verläßt Schillebeeckx nun plötzlich seine

eingangs bezogene Position? Warum versucht er nun, das Taufsiegel mit
moralischen Kategorien zu erklären Er betonte doch anfangs ausdrücklich

die ontologische Seite des Siegels. Es ist nicht einzusehen, warum
nun wegen der Intention das sakramentale TaufSiegel einen aktiven
Aspekt bekommen soll. Gewiß ist zu jeder menschlichen Handlung ein
positiver, aktiver Willensimpuls nötig, aber dieser hegt doch niemals im
ontologischen Bereich, im Bereich der seinsmäßigen Ausstattung. Wenn
es so wäre, dürften wir überhaupt keine passive Potenz im Menschen

annehmen! Schillebeeckx beschränkt sich nicht auf den Empfang der
hl. Eucharistie. In gleicher Weise betont er den aktiven Anteil bei den

Sakramenten der Ehe und der Beichte, für den wiederum das Taufsiegel
Grundlage sein soll. Auch hier kann man nicht beistimmen. Zweifellos
ist bei der Beichte ein aktives Element vorhanden, nämlich im
Sündenbekenntnis. Aber dazu befähigt schließlich das Taufsiegel nicht. Viel-

27 Vgl. M. D. Koster, Ekklesiologie im Werden. Paderborn 1940, 71.
28 Ebd. und ff.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 149

mehr bildet es wieder nur die ontologische Grundlage dafür, daß ein
Mensch die Gnade Gottes wieder sakramental empfangen kann,
vorausgesetzt, daß er die nötigen Dispositionen durch Bekenntnis, Reue und
Genugtuung (moralische Ordnung!) schafft. Für das Sakrament der Ehe
hat bereits Koster nachgewiesen, daß der Formalaspekt weniger im
Spenden, als im Empfangen zu suchen ist29.

Selbstverständlich sieht Schillebeeckx dann auch im Firmsiegel eine

potentia activa. Er weiß zwar, daß Thomas in 63,6 das Firmsiegel in den
Bereich der potentia passiva rückt. Diese Betrachtung scheint ihm aber
anderen Stellen, vornehmlich aus dem Sentenzenkommentar, nicht
gerecht zu werden. Eine ähnliche Ansicht vertrat bereits Cajetan 30. Das
aktive Moment der Firmung sieht er darin, daß der Gefirmte zu einem
öffentlich auftretenden Glied wird, das ex officio, durch authentische

Befähigung, Zeuge Christi ist. Das Firmsakrament ist das Sakrament der
Öffentlichkeit. Das Firmsiegel fundiere die eigentliche Lebensaufgabe des

Laien. Er bekommt die Welt zugewiesen, als das, was er zu humanisieren

habe.
Nach dieser Auffassung hat die Firmung ein völlig anderes Objekt

als die Taufe. Die Einheit beider Objektsbereiche kann Schillebeeckx
nicht vom Objekt, und damit auch nicht von der Zusammengehörigkeit

beider sakramentalen Siegel her lösen. So sucht er einen anderen

Grund. Er sieht ihn darin, daß die Taufe die sichtbare Sendung des

Wortes Gottes in die Welt, die Firmung aber die sichtbare Sendung des

Heiligen Geistes in die Welt beantworte. Weil Christus nicht allein
Filius Patris, sondern auch co-spirator Spiritus Sancti ist, liege hier nicht
nur der Unterschied, sondern auch die Einheit beider Sakramente
begründet. Diese Unterscheidung will nicht befriedigen, da sie die ratio
unitatis in die Ursache verlegt, nicht aber vom Objekt her bestimmt
wird.

Schillebeeckx Lösung hat das Verdienst, daß sie die deputatio ad

cultum als Beauftragung zum gesamten christlichen Leben aus den
Sakramenten versteht. Es gibt auch Autoren, die diese Kultbefähigung

29 A. a. O., 165 Anm. 15.
30 Cajetan in III 72,5: «Patet etiam non sic esse intelligendum characterem

esse potentiam passivam, tamquam si poneretur pure passiva. Potest enim aliquem
actum habere cum hoc quod constituit sacramentorum receptivum perfectum seu
firmum. Baptismalis siquidem character receptivum absolutum; confirmationis
autem receptivum perfectum et libere constituit» (Editio Leonina, Tomus XII,
Romae 1906, 131). Vgl. dazu auch Th. Camelot, Sur la théologie de la Confirmation.

RevScPhTh 28 (1954) 655.



150 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

allzusehr auf den liturgischen Bereich einschränken. So z. B. D. Winzen
in seinem bereits erwähnten Kommentar zur Deutschen Thomas-Ausgabe.

Nach dieser Ansicht besteht der «Unterschied darin, daß das

Taufmal zu jenen gottesdienstlichen und priesterlichen Akten die
Vollmacht gibt, die sich auf das eigene Heil des Christen beziehen. Das

Taufmal macht den einzelnen Christen zum Eigentum Gottes. Er
erhält die Berechtigung zum Empfang der Sakramente, vor allem der hl.
Eucharistie. Das Firmungsmal dagegen gibt die Vollmacht zu priesterlichen

Handlungen, die sich auf das Ganze der Kirche beziehen. Er
[der Geturnte] ist in einer tieferen Weise verbunden mit der öffentlichen

Darbringung des hl. Opfers. Die Beteiligung am Opfergang z. B. wäre
eine dem Firmcharakter entsprechende Betätigung ...» 31. Man darf wohl
annehmen, daß diese einseitige Betonung des liturgischen Aspekts der

Kultbefähigung manchen Autor veranlaßt hat, ins andere Extrem zu
verfallen und die Kultbeauftragung als eigentlichen Sinn des Firmsiegels
vollständig abzulehnen. Wir sahen aus den Darlegungen von E. Schille-
beeckx bereits, daß eine solche Einschränkung von der Lehre des hl.
Thomas her keineswegs gefordert ist.

Der Kult umfaßt das ganze Leben des Christen. Diese Meinung
vertritt auch B. Durst. Seine Darlegungen scheinen der Meinung des hl.
Thomas unter den bisher zitierten Autoren am besten Rechnung zu
tragen. «Der Firmcharakter hat eine ähnliche Aufgabe und Bedeutung wie
der TaufCharakter, man darf den Firmcharakter wohl als eine Ergänzung

und Vollendung des Taufcharakters bezeichnen. Durch den
Taufcharakter wird der Getaufte so mit Christus verbunden, und zwar mit
dem von Christus am Kreuz geleisteten Kult, daß der Getaufte diesen

zusammen mit dem Priester als dem sichtbaren Vertreter Christi und
der Kirche bei der hl. Messe und beim Empfang der Sakramente dem

Vater darbieten kann als Kaufpreis der Gnade, die der Täufling als

Einzelmensch braucht. Durch den Firmungscharakter wird die in der
Taufe gegebene juridische Verbindung mit dem Kreuzesopfer Christi
erweitert und vertieft und der Gefirmte befähigt, bei der Messe und beim

Empfang der Sakramente den von Christus am Kreuze geleisteten Kult
zusammen mit dem verklärten Christus und dem Priester ministeriell
Gott darzubieten als Kaufpreis aller Gnaden, die die Vollentfaltung des

übernatürlichen Lebens bewirken und dem Menschen die Kraft verleihen,

inmitten einer glaubens- und sittenlosen Umgebung ein christliches

31 Deutsche Thomasausgabe, Band 29, 535.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 151

Leben zu führen und dadurch für den wahren Glauben Zeugnis
abzulegen» 32.

Zweifellos hat diese Erklärung den großen Vorzug, daß sie die

Firmung in ihrer Bedeutung für das Heil des Einzelmenschen sieht. Und
doch scheint es, daß auch sie eine große Gefahr enthalte: Wird hier
nicht die Eigenständigkeit des Firmcharakters gefährdet Wie wir sahen,

ist der Charakter eine Potenz, die zu gewissen Akten befähigt. Um
spezifisch verschiedene Potenzen zu bekommen, muß man spezifisch
verschiedene Akte finden. Diesem Prinzip wird Durst offensichtlich nicht
gerecht. Die Akte, die er den beiden Siegeln zuteilt, sind nämlich beide
Male die gleichen: Vermutlich liegt seiner Ansicht die Auffassung vom
Siegel als juridischer Entität zugrunde. Er sieht nämlich die Siegel nicht
als ontologische Realität, die schon eine neue, seinsmäßige Ausstattung
zu gewissen Akten gibt. Vielmehr geben sie nur ein gewisses Anrecht,

aufgrund dessen derselbe Akt eine verschiedene Wirkung hervorbringt33.
Beim Taufsiegel wie beim Firmsiegel wird der Kult Christi als Kaufpreis

für Gnaden Gott angeboten, einmal sind es Gnaden für den
-persönlichen, privaten Bereich, das andere Mal für den persönlichen, öffentlichen

Bereich. In dem Unterschied beider Gnaden läßt Durst dann den

Unterschied zwischen den Siegeln gründen. Eine solche Argumentation
ist nicht richtig. Nur der Akt, nicht aber die Wirkung, die ein bestimmter

Akt hervorbringt, kann ratio distinctionis potentiarum sein. Dieser

Akt ist aber nach Durst beide Male der gleiche: Die Aufopferung der
Verdienste Christi für das eigene Heil. Wenn Durst recht hätte, könnte

man nämlich in ähnlicher Weise für jedes andere Sakrament ein eigenes
sakramentales Siegel annehmen. Für das Ehesakrament könnte man es

etwa so definieren: Die Befähigung des Verheirateten, den Kult Christi
Gott als Kaufpreis für alle Gnaden anzubieten, die er für die besonderen

Schwierigkeiten der Ehe benötigt.
Durst selbst scheint unsere Befürchtung, die Eigenständigkeit des

Firmsiegels werde durch seine Lösung gefährdet, zu bestätigen, wenn er
fortfährt: «Das Verhältnis des Firmungscharakters zum Taufcharakter
kann vielleicht verglichen werden mit dem Verhältnis des bei der Bi-

32 B. Durst, Das Wesen der Eucharistiefeier und des christlichen Priester-
tums. Studia Anselmiana, fasc. XXXII, Neresheim und Rom 1953, 97 ff. - Ähnliche

Gedanken vertrat Durst bereits früher in seinem Aufsatz : De Characteribus
sacramentalibus. Xenia thom. II, 542-581.

33 In dem oben zitierten Aufsatz vertrat Durst explicite die Ansicht, daß die
Firmung lediglich ein jus auf die Gnade mitteile; vgl. dort 574.



152 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

schofsweihe eingeprägten Weihecharakters zu dem bei der Priesterweihe

eingeprägten Charakter; der bei der Bischofsweihe eingeprägte
Charakter wird von manchen Theologen nicht als ein ganz neuer
Charakter, sondern als eine durch das Sakrament (ex opere operato)
bewirkte, seinsmäßige Modifikation, Ergänzung und Erweiterung des

durch die Priesterweihe eingeprägten Charakters angesehen»34. Würde
das wirklich zutreffen, wäre Bischofs- und Priestersiegel nur graduell
verschieden, ebenso Taufe und Firmsiegel. Das scheint der Definition
von dem Unterschied von Tauf- und Firmsiegel, wie sie etwa im Decre-

tum pro Armeniis gegeben wird, nicht ganz zu entsprechen 35.

Diese Übersicht der verschiedenen theologischen Aussagen über den

Sinngehalt der Firmung läßt die Unsicherheit erkennen, die sich nicht
zuletzt auch in der heutigen Verkündigung über dieses Sakrament
wiederspiegelt. Im folgenden Abschnitt soll nun versucht werden, die Lehre
des hl. Thomas darzustellen. Es ist zu hoffen, daß seine ausgereifte
Darlegung zu neuen Perspektiven führt, die eine andere, und vielleicht eine
tiefere Interpretation des Firmsakramentes ermöglicht.

II. DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON AQUIN ÜBER DIE FIRMUNG

Auf dem Hintergrund der vorthomanischen Deutungsversuche
betrachtet, bringt die Lehre des Aquinaten eine völlig neue Perspektive in
die Frage, was denn die Aufgabe des sakramentalen Siegels und seine

Bedeutung im Leben des Christen sei. Nach seiner Lehre verleiht es die

Fähigkeit zu kultischen Handlungen ; erst durch diese, also indirekt, ordnet

das Siegel auf die Gnade, da der Mensch sie braucht, um die
kultischen Handlungen gut verrichten zu können. So schreibt er im
Sentenzenkommentar: «...per hoc signum nihil aliud intendit quam illud
quod facit eum participativum divinarum operationum. Unde hoc signum
nihil aliud est quam quaedam potentia qua potest in actiones hierarchi-

cas, quae sunt ministrationes et receptiones sacramentorum, et aliorum,

quae ad fideles pertinent. Et ad hoc quod hos operationes bene exerceat

indiget habitu gratiae, sicut et aliae potentiae habitibus indigent» 36.

34 B. Durst, Eucharistie und Priestertum, 97 f.
35 «Inter haec sacramenta tria sunt: baptismus, confirmatio et ordo, quae

characterem, id est spirituale quoddam signum a ceteris distinctivum, imprimunt
in anima indelibile Reliqua quattuor characterem non imprimunt....» (DS 1313).

36 Thomas von Aquin, Scriptum super Sententiis, 4 d. 4: 1,1.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 153

Es versteht sich von selbst, daß diese neue Betrachtungsweise von
entscheidender Bedeutung für die Auffassung unseres Problems vom
Verhältnis des Tauf- und Firmcharakters wurde. Ehe wir aber die

Meinung des Aquinaten zu diesem Punkte darlegen, bedarf es einer genaueren

Darstellung seiner Lehre vom sakramentalen Siegel.

7. Das Wesen des sakramentalen Siegels

Während die vergangene Zeit die Aufgabe der Sakramente darin
sah, 1. ein Heilmittel gegen die Sünde zu sein und 2. durch die Verleihung

verschiedener Gnaden voneinander getrennte Stände zu
unterscheiden 37, bezieht sich die zweite Aufgabe der Sakramente nach Thomas

auf etwas anderes : Auf die Befähigung der Seele zum Kult38. Auch
bei Thomas ergibt die verschiedenartige Beauftragung zum Kult
verschiedene Stände, wie wir sehen werden, doch ergeben sich diese mehr
als eine Folge aus dem sakramentalen Siegel, während die frühere Zeit
es geradezu als Aufgabe des Siegels ansah, diese Stände zu begründen.

Allerdings fand man keinen inneren Einteilungsgrund, der eine

befriedigende Unterscheidung ergeben hätte. Man unterschied zwischen dem
status fidei genitae, roboratae und multiplicatae 39. Dabei ergeben sich für
die Unterscheidung von Taufe und Firmung gewisse Schwierigkeiten,
da eine bloße Vermehrung der Gnade keinen wesenhaften Unterschied
begründen kann. Weit größer sind die Probleme dann noch hinsichtlich
der Unterbringung der Aufgaben des Weihesakramentes unter den status

fidei multiplicatae. Mittelpunkt dieser Ansicht ist die Gnade, während

in der Konzeption des hl. Thomas als zentraler Gedanke und
Einteilungsgrund der Kultdienst steht. Es wird deutlich, daß Thomas die

systematische Einteilung dieses Problems gerade von der seinen

Vorgängern entgegengesetzten Seite beginnt. Während diese von der Gnade

ausgingen und von da aus die verschiedenen Stände zu begründen suchten,

geht Thomas von den verschiedenen Ständen aus, für die er einen

seinsmäßigen Einteilungsgrund findet, und kommt dann zu den spezifisch

verschiedenen Gnaden, die sich ganz von selbst ergeben nach dem

Prinzip, daß dort, wo neue Schwierigkeiten auftreten, auch neue Gna-

37 Vgl. dazu F. Brommer, Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der
Scholastik bis Thomas von Aquin incl. (Forschungen zur christlichen Literatur- und
Dogmengeschichte VIII, 2). Paderborn 1908, 150.

38 III 63, 4 ad 3; 3 ad 2.
39 Vgl. dazu Brommer, a. a. O., 103.



154 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

den nötig sind. Die erste Ansicht konnte zu keinem Ende kommen, da

in der Gnade von sich aus kein Unterschied gefunden werden kann;
dagegen ergibt sich die Verschiedenheit der sakramentalen Gnaden wie

von selbst, wenn einmal eine organische Einteilung der unterschiedenen
Stände christlichen Lebens gefunden ist. Diese Stände werden durch
die verschiedenen sakramentalen Siegel geprägt.

Das sakramentale Siegel gibt also, wie wir oben sahen, eine Befähigung

zum göttlichen Kult. Was versteht der hl. Thomas darunter, wenn
er vom göttlichen Kult spricht

In der Summa handelt der hl. Thomas an zwei Stellen vom Kult.
In I-II gibt er die formale Bestimmung des Kultes und seine Einteilung
unter diesem Gesichtspunkt40. Im Traktat über die Gottesverehrung
behandelt er den Kult im Hinblick auf seine Materialursache, d. h. von
den Dingen her, die Gott im einzelnen Kultakt gegeben werden. Da die

Einteilung, die Thomas hier zugrundelegt, die Stelle aufzeigt, an der
die Sakramente einzuordnen sind, sei sie hier angegeben: 41

<devotio /-Körper adoratio
oratio

- sacrificium
rhingegeben-<^ oblatio

Kult4 Gebrauch / / ^decimae
-menschl. äußere

Dinge
-versprochen votum

Annahme ^ SACRAMENTA
dessen,
was Gott
gehört Namen Gottes iuramentum

Diese hier angegebenen Einteilungen erschöpfen keineswegs die

ganze Natur des Kultes. Es bleibt noch die Betrachtungsweise unter
dem Gesichtspunkt der causa efficiens. Und diese Einteilung ist in unserem

Zusammenhang die bedeutendste.

« I-II 101,2.
41 Vgl. dazu den Aufbau des Traktates «De Religione», II-II 81-100; die

Einteilung dieses Stückes geschieht in ähnlicher Weise bei : C. S. Stjermondt,
Tabulae schematicae cum Introductione de principiis et compositione comparatis
Summae theologiae et Summae contra Gentiles S. Thomae Aquinatis. Romae
1943, 35.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 155

Werfen wir einen Blick auf den, der den Kult darbringt, so ist es

jedesmal der Mensch, doch kann er auf eine doppelte Weise tätig sein:

1. als causa principalis - beim Gebet
2. als causa instrumentalis - beim Sakrament

und beim sakramentalen Opfer.

Als causa instrumentalis ist er hier tätig, da er letztüch nicht seine

eigene Verehrung Gott darbietet, sondern den Kult Christi. In den
Sakramenten geschieht ja nichts anderes, als daß uns Gnaden gegeben
werden im Hinblick auf die Verdienste Christi, m. a. W. : Christus bietet

dem Vater seinen Kult an, um dadurch dem Menschen Erlösung
und Gnade zu bewirken. In der Lehre von der Erlösung wird dargelegt,
daß nur der Kult Christi, d. h. die Ganzhingabe des Gottmenschen an
den Vater vom ersten Augenblick seiner Empfängnis an bis zur
Vollendung am Kreuze, die hinreichende Sühne für den Sündenfall bringen
konnte. Die Zuwendung dieser Verdienste geschieht aber nicht ohne das

freie Zutun des Menschen. Der Mensch ist aufgerufen, Christi Kult in
ministerieller Weise dem Vater darzubringen. Das geschieht nach Gottes

Willen in den sieben Sakramenten.
Instrumentsein bedeutet, in die Ursachenbereiche einer causa

principalis hineingehoben zu werden. Das Instrument bekommt eine Fähigkeit,

die ihm aufgrund seiner Natur nicht eignet, die ihm vielmehr in
der Kraft der Erstursache zu irgendeiner Aufgabe mitgeteilt wird. Das

Instrument nimmt in gewisser Weise teil an der Kraft der Erstursache.
Wir sahen, daß der Mensch bei der ministeriellen Darbietung des

Kultes Christi, wie sie der sakramentale Kultdienst erfordert, als

Instrumentalursache tätig ist. Diese instrumentale Fähigkeit ist es nun, die
Thomas als den sakramentalen Charakter bezeichnet: «Character est in
anima sicut quaedam virtus instrumentalis» 42. Daraus ergeben sich
verschiedene Folgerungen: Der Charakter ist unzerstörbar, weil er eine
Teilnahme an der Kraft der Wirkursache ist, einer Wirkursache, die ewig
ist, nämlich Christus als Hoher Priester 43. Darum bleibt er auch für
ewig der Seele eingeprägt44. Schließlich ist das sakramentale Siegel eine

Teilnahme am Priestertum Christi, denn es ist Christus der Hohe Priester,

der dem Vater den Kult darbringt 45. Darum ist auch die Tätigkeit
der Instrumentalursache eine priesterliche.

42 III 63, 5 ad 1.
43 Ebd.
44 Ebd. 45 III 63,3.



156 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

An dieser Stelle muß erwähnt werden, daß das sakramentale Siegel
nicht eine Teilnahme am Priestertum schlechthin bewirkt, sondern nur
insofern, als es auf die Kulthandlungen hingerichtet ist. Nach dem hl.
Thomas geben nämlich alle Sakramente eine Teilnahme am Priestertum
Christi, aber nur drei beauftragten zu Kulthandlungen des Priesteramtes

Jesu Christi46.

2. Das sakramentale Siegel der Taufe und der Firmung

Wir haben das Wesen des sakramentalen Siegels bestimmt als eine

Teilnahme am Priestertum Christi oder als eine Befähigung zu heiligen
Handlungen bzw. genauer, als die Befähigung, Gott den Kult Christi in
ministerieller Weise darzubieten.

Diese Darbietung kann in doppelter Weise geschehen:

1. für den Darbietenden selbst, 2. für andere.

Im ersten Bereich liegen Tauf- und Firmsiegel, im zweiten dagegen
das Weihesiegel 47. Dieses Einteilungsschema ist neu. Im Sentenzenkommentar

findet sich eine andere Einteilung. Für die Lehrentwicklung in
diesem Punkt ist der Unterschied zwischen beiden Stellen von so

ausschlaggebender Bedeutung, daß er nicht übersehen werden darf.
Im Sentenzenkommentar schreibt Thomas «Dicendum, quod sicut in

naturalibus est potentia activa et potenta passiva; ita etiam in spiri-
tualibus est potentia spiritualis quasi passiva per quem homo efficitur
susceptivus spiritualium actionum. Et talis potentia confertur in bap-
tismo; quia non baptizatus effectum aliorum sacramentorum suscipere

non posset, unde per consequens nec aliis tradere. Et haec est prima
distinctio qua communiter totus populus fidelis, cuius est sacramentorum

participem esse, ab aliis distinguitur.
Alia potentia est activa spiritualis ordinata ad sacramentorum dis-

pensationem, et aliorum sacrarum hierarchicarum actionum exercitium.
Et haec potestas traditur in Confirmatione et in Ordine, ut suis locis

patebit» 48.

Deutlich kommt in diesem Text zum Ausdruck, an welche Stelle
seines Lehrgebäudes der hl. Thomas die Firmung in seinem Jugendwerk

46 III 63,6 ad 1.
47 III 63,6.
48 Scriptum super Sententiis, 4 d. 4: 1,4 qla. 3.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 157

setzt: Er sieht in ihr eine aktive Potenz zu hierarchischen Handlungen,
die primär auf das Heil der anderen hingeordnet sind. Fragen wir nach
dem Unterschied, der den Firmcharakter vom Weihesiegel trennt, so

finden wir die Antwort darauf im Firmtraktat des Sentenzenkommentars

49. Es gibt nach dieser Stelle eine dreifache Befähigung in bezug
auf die Spiritualia:
1. der Empfang: Taufe - potentia passiva;
2. daß jemand die spiritualia in die Kenntnis anderer bringe durch
tapferes Bekenntnis. Dazu befähige die Firmung. Beweis dafür ist ihm
die Tatsache, daß zu Zeiten der Verfolgung einige ausgewählt werden,
die während der Verfolgung öffentlich den Namen Christi bekennen

müssen, während die anderen Gläubigen im Verborgenen bleiben. Das
kann man ersehen aus der Legende des hl. Sebastian ;

3. daß man die spiritualia den Gläubigen anbiete: Weihe.

Nur zu deutlich zeigt diese Stelle, wie Thomas bestrebt war, das

Dilemma seiner Vorgänger zu einer Lösung zu bringen. Diese hatten
zwar die Eigenständigkeit eines Firmsiegels anerkannt, konnten aber
noch nicht das unterscheidende Merkmal zum Taufsiegel angeben. Thomas

bringt eine radikale Lösung. Er setzt das Firmsiegel in schroffen

Gegensatz zum TaufSiegel, läßt es unterschieden sein wie eine potentia
passiva von einer potentia activa unterschieden ist und stellt das Firmsiegel

auf die Seite des Weihesiegels, von dem es sich allerdings dadurch
unterscheidet, daß es in erster Linie den Glaubensfeinden durch
Bekenntnis die spiritualia nahebringt, während durch die Weihe diese

den Gläubigen gespendet werden.
Diese Einteilung scheint auf den ersten Blick die Lösung unseres

Problems zu bringen, und in der Tat wird sie bis auf den heutigen Tag
von einer Reihe von Autoren zur Bestimmung des Firmsiegels und seiner

Bedeutung, besonders im Leben der Laien, zugrunde gelegt. Doch fragt
es sich, ob diese Lösung wirklich alle Schwierigkeiten beseitigt. Damals
lautete die Frage: Wie kann man Taufe und Firmung trennen, da doch
beide zum Kampf gegen Teufel, Sünde, Welt usw. verpflichten? Thomas

gibt die Lösung dadurch, daß er unterscheidet:

1. Den Bereich des eigenen Heils,
2. den Bereich des Heils anderer.

« 4 d. 7: 2,1 qla. 1.



158 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Im 1. Bereich verpflichtet die Taufe, im 2. Bereich Firmung und
Weihe. Damit war ein deutlicher Trennungsstrich zwischen den beiden
ersten Sakramenten gezogen. Doch, waren damit nicht - das andere
Extrem - die Grenzen zum Weihesakrament hin verwischt worden? Darf
dieses denn allein als bezogen auf die Spendung der Heilsgüter an die

Gläubigen gesehen werden, so daß man den Bereich des «Heils der anderen»

unterteilen und der Firmung und Weihe in entsprechender Weise

zuteilen kann? Allerdings weicht Thomas dieser Gefahr dadurch aus,
daß er der Firmung praktisch nur den Bereich zuteilt, in dem es um das

öffentliche Bekenntnis des Glaubens bei Angriffen gegen den Namen
Christi geht50. Wird aber dadurch der Geltungsbereich der Firmung
nicht allzusehr auf das Außerordentliche eingeengt, auf Zeiten der
Verfolgung und hier wieder nur für einige? Spricht eine solche Auffassung
nicht gegen eine ununterbrochene Tradition, welche die Firmung als
Sakrament des täglichen Lebens, der Stärkung im Kampf gegen die Sünde

und den Teufel (also nicht nur gegen die Verfolger der Kirche) bezeichnet?
Alle diese Fragen ziehen vielleicht die Endgültigkeit der Lösung des

Sentenzenkommentars in Zweifel. Noch bedeutender ist aber eine andere

Schwierigkeit, die man gegen diese Position anführen könnte. Wie paßt
diese Einteilung mit dem allgemeinen Schema zusammen, das der hl.
Thomas von den sakramentalen Siegeln aufstellt? Wir sahen, daß der
innere Grund dafür im Kult zu suchen ist. Dieser Kult Christi kann in
ministerieller Weise Gott entweder für sich oder für andere dargebracht
werden. Er kann für andere aber niemals auf zwei spezifisch verschiedene

Weisen dargebracht werden, wie es eine Zusammenfassung des

Firmsiegels mit dem Weihesiegel erfordern würde. Keinesfalls wird dieser

Kult für andere Gott dadurch dargebracht, daß jemand standhaft

gegen seine Verfolger den Glauben bekennt. Dieser Akt mag von
eminenter apostolischer Bedeutung sein, er liegt aber nicht im Bereich dessen,

was man unter ministerieller Zuwendung der Früchte des Kultes Christi
für den anderen versteht, wenn auch diesem durch ein solches Verhalten

per accidens Gnaden angeboten werden können (z. B. durch das

Beispiel). Akzidentelle Gesichtspunkte genügen aber nicht für die Einteilung

der Sakramente. Darum muß notwendig, soll die Grundidee der

Einteilung nach dem Kult beibehalten werden, die im Sentenzenkommentar

vorgelegte Lösung des Zueinander von Taufe, Firmung und
Weihe fallen gelassen und nach einer anderen gesucht werden.

50 Ebd. ad 1.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 159

Eine solche neue Lösung bietet der hl. Thomas selbst in seiner Summa

an. Nach der obigen Darstellung mag die Einteilung, die Thomas
hier vorlegt, geradezu frappieren.

Schon im allgemeinen Traktat über die sakramentale Siegel bringt
er eine völlig neue Auffassung 51.

Die Sakramente können auf eine dreifache Weise zum göttlichen
Kult gehören :

1. per modum actionis,
2. per modum agentis,
3. per modum recipientis.

Auf die erste Weise gehört zum göttlichen Kult die Eucharistie. Sie

ist der Mittelpunkt des christlichen Kultes, sein Ziel und seine Vollendung.

Darum drückt sie auch kein Siegel ein, da sie zu keinem weiteren
Akt beauftragt. Anders ist es bei den zwei anderen Sakramenten: Auf
die zweite Weise gehört das Weihesakrament zum göttlichen Kult, da
es befähigt, anderen die Sakramente zu spenden. Zur dritten Art endlich

gehören die Sakramente der Taufe und Firmung. Ihnen ist es eigen,
die Fähigkeit zu verleihen, andere Sakramente zu empfangen. Die Taufe

und die Firmung sind beide auf dieses Ziel hingeordnet.
Schon kurz vorher hat Thomas eine ähnliche Bestimmung gegeben :

Der göttliche Kult kann nach dieser Stelle in einem Doppelten bestehen :

1. im Empfangen von göttlichen Dingen,
2. im Mitteilen derselben an andere.

Beides aber bedingt eine Potenz, das Empfangen eine potentia Passiva

und das Mitteilen eine potentia activa 52. Somit ergibt sich, daß Thomas

in der Summa das Firmsiegel mehr in den Bereich der potentia
Passiva rückt.

Fassen wir den Unterschied der Lehre in beiden Werken zusammen:

Sentenzenkommentar : Summa:

Heil der anderen Eigenes Heil
im Bereich der potentia im Bereich der potentia

activa : passiva :

divina tradere recipere sacramenta

per confessionem et confessio fidei.

51 III 63,6.
52 III 63,2.



160 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Während Thomas die Firmung im Sentenzenkommentar an die Weihe

heranrückt, sieht er sie jetzt mehr im Zusammenhang mit der Taufe
und im Gegensatz zur Weihe. Damit hat er seine Lösung des überkommenen

Problems, wie er sie im Sentenzenkommentar vorlegt, wieder
aufgegeben und geht von einem neuen Ansatzpunkt aus. Dieser Ausgangspunkt

darf nicht aus dem Auge gelassen werden, wenn wir nun im
folgenden die weiteren Stellen der Summa betrachten und versuchen, einen

Unterschied zwischen dem Tauf- und dem Firmsiegel herauszuarbeiten.

Im Firmtraktat kommt Thomas auf diesen Unterschied zu sprechen

53. Wie im natürlichen Bereich die Handlungen eines neugeborenen
Kindes sich von denen eines Erwachsenen unterscheiden, und zwar
spezifisch, so unterscheiden sich auch die Handlungen des Getauften von
denen des zum geistigen Vollalter Gereiften.

Diese Analogie legt zunächst nur die Existenz eines Unterschieds

dar, ohne näher sein Wesen zu bestimmen. Die weitere Erklärung des

Heiligen sucht diesen Unterschied dann genauer zu umschreiben. Die
Taufe befähigt zu Handlungen, die auf das eigene Heil hingeordnet sind,
während die Firmung, dem Beispiel der Apostel entsprechend, zum
geistlichen Kampf befähigt. Diese Bestimmung ist in keiner Weise präzis
und kann keinesfalls als die endgültige Lösung des hl. Thomas angenommen

werden. Die beiden Begriffspaare stehen nämlich in keinem Gegensatz.

Das Korrelat zu «eigenes Heil» wäre ohne Zwiefel «fremdes Heil».

In diesem Sinne wird dann meistens auch die Stelle interpretiert. Als
Lehre des hl. Thomas wird folgendes vorgelegt: Die Taufe befähigt zu
Handlungen, die das eigene Heil betreffen, die Firmung dagegen zu
Handlungen, die sich auf das Heil der anderen beziehen, sei es durch
Wort, Beispiel oder durch andere Formen des Apostolates. So wird das

Sakrament der Firmung zum Sakrament des Apostolates, vorzüglich des

Laienapostolates.
Nach dem Ausgangspunkt unserer Untersuchung, der Bestimmung

der einzelnen sakramentalen Siegel im allgemeinen Sakramententraktat
54, ist eine solche Auslegung unzulässig. Zu dieser dort gefundenen

Einteilung, die die Firmung mit der Taufe in den Bereich des eigenen

Heils stellt, soll noch kurz auf die allgemeine Einteilung der Sakramente

in der Summa hingewiesen werden 55. Dort stellt er wiederum
*

53 III 72,5.
54 III 63,6.
55 III 65,1.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 161

die Firmung neben die Taufe und läßt beide, zusammen mit der
Eucharistie, eine Vervollkommnung der eigenen Person bewirken, während
Weihe (und Ehe) eine Vervollkommnung der Gemeinschaft zur Aufgabe
haben:

Divisio secundum perfectionem hominis in cultum Dei : (analog zur
vita corporalis in vita spirituali)

p. generationem
: BAPTISMUS

Perfectio

quantum ad

personam propriam:

per se

per accidens
curatio :

quantum ad
totam societatem :

p. augmentum
CONFIRMATIO

p. nutritionem
EUCHARISTIA

restitutio sanitatis
'

POENITENTIA

restitutio valetudinis
•pristinae

EXTREMA UNCTIO

accipit potestas regendi
" ORDO

propagatio naturalis
: MATRIMONIUM

Eine zweite Einteilung, die er an der gleichen Stelle anfügt, geht
von den Defekten aus, gegen welche die Sakramente Heilmittel sind:

1. carentia vitae spiritualis _ BAPTISMUS
2. infirmitas animae, quae in nuper natis invenitur CONFIRMATIO
3. labilitas animae
4. peccatum actuale
5. dissolutio multitudinis
6. reliquia peccatorum
7. concupiscentia et defectus multitudinis

EUCHARISTIA
POENITENTIA
ORDO

EXTREMA UNCTIO
MATRIMONIUM

Interessant dazu ist der Vergleich mit den Einteilungen, die Thomas

im Sentenzenkommentar gibt56.

56 Scriptum super Sententiis 4 d. 2: 1,2.

U



162 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Erste Einteilung

nach den Defekten, gegen die die Sakramente gerichtet sind:

culpa •

tollitur

impediendo, ne fiat MATRIMONIUM

subtrahendo
iam existentem

r formae ad actum

supplet defectum
duplex perfectio

in ordine ad finem,
ad quem per actus
pervenitur :

originalem
BAPTISMUS

actualem
POENITENTIA

quantum ad exe-
-cutionem bonorum

ORDO

quantum ad perpes-
-sionem difficilium 57

CONFIRMATIO

finis intra
" EXTREMA UNCTIO

finis extra
' EUCHARISTIA

Allein die Vielzahl der Einteilungen im Sentenzenkommentar (er führt
hier fünf an) zeigt, daß Thomas noch zu keiner befriedigenden Lösung
gekommen war. Wenn auch die Einteilungen aufgrund des Subjekts
sich im Sentenzenkommentar und der Summa fast gleichen, so ist doch
ein grundlegender Unterschied festzustellen : Im Sentenzenkommentar hat
er noch keinen einheitlichen Obergriff, während in der Summa ein
solcher in der Befähigung zum Kult Gottes gefunden ist. So liegt zwar im
Sentenzenkommentar die Wirkung der Firmung im Bereich der eigenen

Vervollkommnung, aber im Hinblick auf das Heil der anderen, während
in der Summa diese Vervollkommnung in den Bereich des eigenen Heils
bezogen ist.

57 « hominem fortem reddit ut nomen Christi propter pressuras mundi
confiteri non réfugiât».



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 163

Daneben kennt Thomas auch im Sentenzenkommentar schon eine

zweite Einteilung,

die der der vorher angeführten aus der Summa sehr ähnlich ist :

secundum
conditionem
eorum,
quibus per -

sacramenta
subvenitur

unius
personae

quantum
ad ingressum

quantum
ad egressum

BAPTISMUS

,EXTREMA
UNCTIO

quantum
ad progrès- -
sum

ad exe-
cutionem
virtutis

ut a malis
non
superemur — CONFIRMATIO

ut bonis
adhaere-
mus EUCHARISTIA

ad repa-
rationem
virtutis —

totius
ecclesiae

ad regimen

ad multiplicationem
materialem fidelium

POENITENTIA

ORDO

MATRIMONIUM

Nach all dem, was bisher aufgezeigt wurde, ist aber noch nicht das

Endgültige ausgesagt. Es steht immer noch die Frage offen, was das

Konstitutive des Firmsakramentes sei, das, was es wesentlich von der
Taufe scheidet. Nach der dargelegten Position scheint es nun nämlich
so zu sein, daß für ein eigenes Firmsiegel kein Platz mehr sei. Thomas
macht sich selbst folgenden Einwand: Das sakramentale Siegel ist eine

gewisse Potenz. Nun ist aber eine Potenz entweder eine passive oder
eine aktive. Eine aktive Potenz wird durch das Weihesakrament
verliehen, eine passive dagegen durch die Taufe. Also scheint die Firmung
kein sakramentales Siegel einzuprägen 58.

Die Lösung, die Thomas auf diesen Einwand bringt, mag etwas
unerwartet erscheinen: Die Objektion enthält einen Unterschied von

58 III 72, 5 ad 2.



164 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

aktiver und passiver Potenz und läßt ihm entsprechend ein doppeltes
Siegel zu. Thomas geht in der Antwort in keiner Weise auf die ratio der

Objektion ein, sondern führt einen völlig neuen Gesichtspunkt ins Feld,
der das Problem der doppelten Potenz und der Siegel, die diesen

entsprechen müßten, völlig außer acht läßt und jetzt den Unterschied
zwischen beiden Sakramenten von zwei, diesen eigenen Akten her beleuchtet.

Als Oberbegriff führt er die protestatio fidei ein, die sich bei der Taufe
im Empfang der Sakramente, bei der Firmung dagegen durch öffentliches

Bekenntnis mit Worten erweist. Dieses «öffentliche Bekenntnis»
hat Thomas schon in der vorhergehenden Antwort als Aufgabe der

Firmung bezeichnet. Wir finden es somit in diesem Artikel an drei Stellen,

was wohl beweist, daß es Thomas als eigentliches Unterscheidungsmerkmal

gegenüber der Taufe angesehen hat. Die Frage ist nur, was Thomas

unter diesem Bekenntnis versteht. Es sind wieder zwei Auslegungen
möglich, die die Eigenständigkeit der Firmung gefährden:

1. daß man dieses Bekenntnis zu sehr mit dem vermischt, zu dem schon

die Taufe verpflichtet;
2. daß man es zu sehr in Richtung auf die Weihe hin betrachtet und
damit zu einer geringeren Form des priesterlichen Apostolates macht.

Beide Lösungen läßt der Text an sich zu, wenn auch die zweite
ausfallen muß, weil sonst die Firmung, der Grundforderung des hl. Thomas

widersprechend, nicht mehr auf das eigene Heil hingerichtet wäre.

Bei der Aufgabe der Firmung muß es sich also um eine Zeugnisablegung

bandeln, die primär dem eigenen Heile dient, die aber spezifisch

von der Glaubensbekundung, zu der die Taufe verpflichtet, unterschieden

ist. Nichts wäre einfacher, als im Sinne des oben erwähnten Res-

ponsums allen Sakramenten die Aufgabe der Zeugnisablegung zuzuschreiben,

wobei dies bei der Taufe durch den Empfang der Sakramente, bei
der Firmung aber in einem öffentlichen Bekenntnis bestünde. Damit
würde sofort der hl. Thomas mit sich selbst in Widerspruch gesetzt werden,

denn wir sahen schon, daß er die Firmung ebenfalls auf den

Sakramentenempfang hinordnet59), und an einer anderen Stelle drückt er
dies noch deutlicher für den Empfang der hl. Eucharistie aus, wenn er

sagt: «... ut non vereatur se subtrahere a tali sacramento»60). Es ist
offensichtlich, daß zwischen beiden Textreihen eine gewisse Diskrepanz

59 III 63,6.
60 III 65,3.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 165

besteht, die Thomas selbst nicht ausdrücklich gelöst hat. Die Texte, die

von einem öffentlichen Bekenntnis sprechen, lassen zu sehr die Auffassung

des Sentenzenkommentars durchscheinen, als daß sie ohne weiteres mit
dem neuen Ausgangspunkt in der Summa in Einklang zu bringen wären.

Beide Elemente aber - die Vorbereitung auf den Sakramentenempfang

und das öffentliche Bekenntnis - müssen von einer Lösung, die

vom Geist des hl. Thomas getragen sein will, berücksichtigt werden.
Eine solche Synthese liegt wohl in folgendem: Beide Sakramente,

Taufe und Firmung, sind auf das eigene Heil ausgerichtet, d. h. sie wenden

in ministerieller Weise den Kult Christi bzw. dessen Früchte dem

jeweils Darbringenden selbst zu. Bei der Taufe geschieht das dadurch,
daß der Darbringende die Fähigkeit erlangt, alle Mittel empfangen zu
können, die eine Bewahrung bzw. Erneuerung der einmal empfangenen
Frucht der Erlösungstat Christi, nämlich der Gnade, bieten. Da diese

Gnadenmittel in erster Linie in den Sakramenten bestehen, wird also

der Getaufte primär befähigt, die weiteren Sakramente zu empfangen.
Dieses einmal von Gott durch die Verdienste Christi empfangene
Gnadengeschenk ist allerdings ständig in Gefahr, wieder verloren zu werden.
Eine doppelte Gruppe von Gefahren läßt sich unterscheiden, die dem
Menschen diesen Schatz wieder entreißen können: Einmal sind es die
Fehler und Schwächen, die Anlage zur Sünde und die böse Neigung.
Durch die Taufe schon ist der Mensch verpflichtet, gegen diese Gefahren

anzugehen, dafür gibt ihm Gott dort schon die nötigen Gnaden.
Daneben gibt es eine andere Gruppe von Gefahren. Sie kommen

nicht direkt von innen, vom Menschen selbst, sondern von der Umwelt.
Bei den früheren Autoren fanden wir sie bezeichnet als Gefahren der

Welt, des Teufels und der Glaubensfeinde. Diese drohenden Gefahren

verlangen vom Getauften ein standhaftes Bekenntnis des Glaubens, denn

nur dadurch bleibt er von Abfall und Verlust der Gnade bewahrt. Da
es sich hier um eine spezifische Schwierigkeit handelt, besteht die

Zuteilung eines eigenen Sakramentes dafür zu Recht. Dieses Sakrament

befähigt also im Gegensatz zur Taufe überall dort zu offenem Bekenntnis,

wo dieses wegen des eigenen Seelenheils gefordert wird. Es wäre sicher

falsch, wollte man dieses Bekenntnis nur für außerordentliche Fälle
fordern, z. B. in den Zeiten der Glaubensverfolgung. Vielmehr gibt es

gerade im alltäglichen Leben eine Anzahl von Gefahren, die von außen

kommen und das Gnadenleben eines Christen aufs äußerste gefährden.
Man denke nur an die zahlreichen Schwierigkeiten, denen ein
heranwachsender Mensch in einer säkularisierten Welt ausgesetzt ist!



166 Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

Diese Lösung sucht der Firmung ein eigenes Aufgabenfeld
zuzuteilen. Trotzdem bleibt die von Thomas geforderte enge Abhängigkeit
zur Taufe gewahrt. Sie wird auch der alten Auffassung, die in der

Firmung die consummatio der Taufe sah, gerecht. Mit der Taufe verbindet
sie die gleiche Aufgabe, die Gnade zu bewahren. Sie ergänzt die Taufe
aber, indem sie diese Bewahrung in einem besonderen Bereich vertritt.
Ferner wird auch deutlich, daß die Firmung das Sakrament des

Vollalters ist ; denn diesen Gefahren ist der Mensch im allgemeinen erst
ausgesetzt, wenn er in die Reifejahre gekommen ist. Daraus erhellt auch
das Sinnvolle der kirchlichen Praxis, die Firmung im Normalfalle erst
in dem Alter zu spenden, wo der Mensch in den Gebrauch seiner
Verstandeskräfte und damit in die Zeit der Auseinandersetzung mit der

Außenwelt gekommen ist. Durch dieses Bekenntnis in der Öffentlichkeit,

zu dem er in der Firmung beauftragt wird, nimmt der Gefirmte
teil am Amt des Bischofs, dessen Aufgabe es ist, als Erster und Führer
den Glauben vor der Öffentlichkeit zu vertreten. Darum ist es auch sinnvoll,

daß der Bischof der ordentliche Spender des Firmsakramentes ist61.

Im Rückblick auf die thomanische Lehre über die Firmung und
ihren theologischen Ort innerhalb des Sakramententraktates läßt sich

folgendes festhalten :

1. Das Firmsiegel muß als ontologische Realität aufgefaßt werden.

2. Die theologische Erörterung muß stets den engen Zusammenhang

mit dem Taufmysterium wahren. Näherhin ist die ontologische
Realität des Firmcharakters als Kultbefähigung zu fassen, wobei aber
der Begriff «Kult» nicht auf liturgische Funktionen eingeschränkt werden

darf, sondern auf den ganzen Bereich des christlichen Lebens
auszudehnen ist. Man kann A. Adam nicht zustimmen, wenn er schreibt:
«Es ergibt sich nicht in eindeutiger Weise, inwiefern der Firmcharakter
zu Handlungen des göttlichen Kultes bevollmächtigt und in welcher
Hinsicht der Gefirmte am Priestertum Christi teilnimmt62. Nach Thomas
läßt sich der Kult, zu dem das sakramentale Siegel den Christen befähigt,

in doppelter Weise aufgliedern: In den Bereich der Kultdarbrin-
gung für das eigene Heil und in denjenigen des Heiles der anderen. Während

dem letzten das Weihesiegel zuzuordnen ist, beziehen sich auf den

ersten das Tauf- und Firmsiegel. Beide unterscheiden sich darin, daß

61 III 65, 3 ad 2; vgl. Contra Gentiles IV 60.
62 A. Adam, Das Sakrament der Firmung nach Thomas von Aquin. Freiburg

1958, 75.



Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin 167

die Firmung zur Überwindung jener Schwierigkeiten gegeben wird, die

von der Öffentlichkeit her die Kultbetätigung bedrohen, während die

Taufe die Schwierigkeiten überwinden soll, die aus der eigenen menschlichen

Unzulänglichkeit stammen. Die Taufe hätte an sich bereits die

Aufgabe, auch die débilitas relicta ex fomite, die den Menschen an der
Überwindung der Gefahren von seifen der Öffentlichkeit hindern, zu
nehmen. Wenn sie es nicht tut, dann deshalb, weil der Mensch zu einer

pugna spiritualis bestimmt ist und er hier auf Erden dem leidenden

Christus ähnlich werden soll. Hier liegt also der Aufgabenbereich der

Firmung; und da die Antwort des Menschen auf diese Schwierigkeiten
unter dem Begriff des Leidens zusammengefaßt werden kann, dürfte der

Vorschlag von M. D. Koster, die Firmung als das Sakrament des Leidens

zu bezeichnen, eine getreue Interpretation der Lehre des Thomas von
Aquin darstellen.


	Die Sinndeutung des sakramentalen Siegels der Firmung bei Thomas von Aquin

