
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

Autor: Schlüter, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietrich Schlüter

Der Wille und das Gute
bei Thomas von Aquin

Thomas leitet die Erörterung zur Frage «Utrum homo sit liberi
arbitrii» in seiner Summa Theologiae (I 83,1) mit der Feststellung ein:
Der Mensch hat eine Wahlfreiheit; denn andernfalls wären Ratschläge,
Ermahnungen, Gebote, Verbote, Belohnungen und Strafen ganz und

gar sinnlos. Bestimmte, jederzeit aufweisbare Tatbestände menschlichen

Verhaltens rechtfertigen es also, von einer Freiheit des Menschen

zu sprechen. Ein weiteres Faktum, das im Hinblick auf sie genannt
werden kann, findet sich von Thomas in seiner Quaestio disputata De

Malo (6) angedeutet: Ein Architekt, der ein Haus zu bauen hat, kann
dieses quadratisch oder rund oder sonstwie bauen ; m. a. W. : die Vielfalt

und der Reichtum menschlichen Kulturschaffens bezeugen irgendwie

auch die Freiheit des Menschen.

Wie aber ist nun diese Freiheit des menschlichen Tuns zu verstehen?

Wie ist sie vom Wesen des Menschen her zu ergründen? Wieso
kommt es dem Menschen als Menschen zu, aus eigener Initiative und
in eigener Regie zu handeln

Dies und ähnliche Fragen, die dem Philosophen aufgegeben sind,
führen in ein unabsehbar weites Feld. In die Stellungnahme zum
Problem der Freiheit schwingen immer andere Überzeugungen und
Lehrmeinungen der Philosophen mit ein. Die Frage nach der Freiheit des

Menschen ist keine isolierte und gleichsam für sich bestehende Frage.
Im Sinne dieser Feststellung sei der Versuch unternommen, mit der
Lehre vom Willen und vom Guten bei Thomas von Aquin die
metaphysischen Hintergründe seiner Freiheitslehre darzulegen.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 89

EINLEITUNG

Die Wesensart des Willens wird von Thomas in seiner Quaestio

disputata De Veritate 22,4 bestimmt. Da dieser Artikel zugleich die

Eigenart seines Denkens vorzüglich zum Ausdruck bringt, sei er vorab
ohne weiteren Kommentar in deutscher Übersetzung 1 zitiert.

Thomas stellt die Frage, ob in den vernunftbegabten Geschöpfen
der Wille eine von den sinnlichen Strebevermögen verschiedene Fähigkeit

sei 2. Seine Antwort lautet :

«Der Wille ist eine vom sinnlichen Strebevermögen (appetitus sensi-

tivus) verschiedene Fähigkeit.
Zum klaren Verständnis dessen muß man wissen, daß, wie das

sinnliche Strebevermögen sich vom naturhaften Strebevermögen
(appetitus naturalis) durch eine vollkommenere Art des Strebens
unterscheidet, so das vernünftige Strebevermögen (appetitus rationalis) vom
sinnlichen.

Denn je näher irgendeine Natur Gott ist, desto ausgeprägter ist
in ihr das Abbild der göttlichen Würde. Es gehört aber zur göttlichen
Würde, alles zu bewegen, zu lenken und zu leiten, ohne selbst von einem
anderen bewegt, gelenkt oder geleitet zu sein. Je näher also eine Natur
Gott ist, um so weniger wird sie von einem anderen gelenkt, um und
so mehr ist sie darauf angelegt, sich selbst zuzuneigen.

Die empfindungslose Natur (natura insensibilis) also, die auf Grund
ihrer Stofflichkeit am weitesten von Gott entfernt ist, wird zwar auf

irgendein Ziel hingeneigt; dennoch gibt es bei ihr nichts, was selbst

neigt, sondern nur einen Wirkgrund für ihre Neigung (inclinationis prin-
cipium)

Die sinnhafte Natur (natura sensitiva) jedoch trägt, weil sie Gott
näher ist, in sich eine hinneigende Kraft, das nämlich, was sie als Erstrebbares

erfaßt (appetibile apprehensum). Aber dennoch liegt die Neigung
selbst nicht in der Macht des Sinnenwesens selbst, das geneigt wird,
sondern ist ihm von anderswoher bestimmt. Denn das Tier kann beim
Anblick von etwas Genußbietendem dieses unmöglich nicht begehren,

1 Die Übersetzung ist entnommen: Thomas von Aquin, Die menschliche
Willensfreiheit. Texte zur thomistischen Freiheitslehre, ausgewählt und mit einer
Einleitung versehen von G. Siewerth, Übersetzung von P. Wehbrink OP. Düsseldorf

1954, 168 ff.
2 Vgl. I 80,2.



90 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

weil die Tiere keine Herrschaft über ihre Neigung besitzen. Daher handeln

sie nicht, sondern werden vielmehr getrieben. Dies ist deshalb

der Fall, weil das sinnliche Strebevermögen (vis appetitiva sensibilis)
ein körperliches Organ hat und daher den Bedingungen der Materie und
der körperlichen Dinge nähersteht, so daß es mehr bewegt wird als

bewegt.

Die vernunftbegabte Natur (natura rationalis) aber, die Gott am
nächsten steht, hat nicht nur eine Hinneigung auf etwas, wie die
leblosen Dinge, nicht nur besorgt sie diese Hinneigung, wie wenn sie ihr
von anderswoher bestimmt wäre, wie die sinnliche Natur, sondern
darüber hinaus hat sie diese Hinneigung in ihrer Gewalt, so daß sie sich

nicht mit Notwendigkeit auf das, was sie als erstrebbar erkennt (appe-
tibile apprehensum), hinwendet, sondern sie ist imstande, sich
hinzuwenden oder nicht. Und so wird die Hinneigung selbst bei ihr nicht von
einem anderen bestimmt, sondern von ihr selbst.

Dies nun kommt ihr zu, insofern sie sich nicht eines körperlichen
Organs bedient. So entfernt sie sich von der Natur der Dinge, die

bewegt werden, und nähert sich der Natur dessen, was selbst bewegt und

tätig ist.
Daß aber etwas sich seine Neigung auf ein Ziel hin bestimmt, ist

nur möglich, wenn es das Ziel und das Verhältnis des Zieles zu den

Mitteln, die zum Ziel führen, erkennt. Das kommt nur dem Verstand zu.

Infolgedessen ist ein solches Strebevermögen (appetitus) nicht von
einem anderen her mit Notwendigkeit bestimmt, sondern folgt der
Erkenntnis der Vernunft. Daher ist das vernünftige Strebevermögen
(appetitus rationalis), der Wille, eine vom sinnlichen Strebevermögen
(appetitus sensibilis) verschiedene Fähigkeit.»

Eine vorläufige Besinnung auf diesen schwierigen Text wird
herausstellen dürfen, daß Thomas mit äußerster Kürze eine Beschreibung
des Wollens gibt: Der Mensch hat als Wollender sein Verhältnis zu dem,

was er als erstrebbar bzw. als liebenswert erkennt, selbst in seiner
Gewalt. Er bestimmt selbst seine Hinneigung zu einem Gut. Eine solche

Selbstbestimmung ist in der Tat etwas anderes als das «es»-hafte, triebhafte

Verhalten eines Sinnenwesens. Das Wollen ist also ein «Streben»

ganz besonderer Art, das in der Geistigkeit des Menschen wurzelt und
seinem verstandesmäßigen Erkennen folgt. Die «Phänomenologie» des

Willens wird jedoch - und darin zeigt sich eine Eigenart des thomani-
schen Denkens - in umfassende Zusammenhänge einbezogen und von
ihnen her verständlich gemacht: An der Spitze gewissermaßen steht



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 91

Gott, dessen Würde es ausmacht, alles zu bewegen und zu lenken, ohne

selbst von anderem bewegt und gelenkt zu werden. Gott, dem Schöpfer,
treten die Geschöpfe nach einer mehr oder weniger großen Distanz
gegenüber. Am weitesten ist von Gott die «empfindungslose Natur»
entfernt, die nur einen appetitus naturalis besitzt. Näher steht ihm die «sinn-

nenhafte Natur» mit dem appetitus sensitivus. Am meisten aber nähert
sich Gott die «vernunftbegabte Natur», die kraft ihres appetitus ratio-
nalis einer Selbstbestimmung ihrer Hinneigung zu einem Gut fähig ist
und gerade darin ein ausgeprägtes Abbild der göttlichen Würde
darstellt.

Nun bereiten die in diesem Text eingeschlossenen metaphysischen
Doktrinen für das Verständnis nicht unerhebliche Schwierigkeiten.
Anderseits dürfte gerade das Eingehen auf die vorausgesetzten metaphysischen

Zusammenhänge, sozusagen die «Sicht von ober her», für ein
wirkliches Erfassen der Willenslehre des Aquinaten entscheidend sein. Was ist
für Thomas überhaupt der appetitus? Wie ist die Differenzierung nach

appetitus naturalis, appetitus sensitivus und appetitus rationalis (bzw. in-
tellectivus) zu begründen? Offenbar ist für Thomas diese Begründung
aus der Besonderheit der verschiedenen Stufen der Seienden zu entnehmen

3. Wiederum ist nach ihm das Seiende mit dem Guten sachlich
identisch; und das Gute erklärt sich außerdem aus seinem Verhältnis zum
appetitus.

Diese Zusammenhänge sollen im Folgenden erklärt werden. Im
ersten Teil sei die thomanische Lehre vom Guten, im zweiten die vom
Willen- (appetitus rationalis seu intellectivus) dargelegt.

I. DIE THOMANISCHE LEHRE VOM GUTEN

7. Die aristotelische Begriffsbestimmung des Guten

Thomas übernimmt von Aristoteles den Satz «Bonum [esf] quod
omnia appetunt» (Eth. Nie. A. 1, 1094 a 3) und zitiert ihn oftmals. Dieser

Satz ist auch dort grundlegend, wo er die sachliche Identität des

Guten mit dem Seienden aufzeigt 4. Nun ist diese aristotelische
Begriffsbestimmung keineswegs selbstverständlich. Sie bedarf vielmehr der

Erläuterung.

3 Vgl. CG II 55.
4 Ver 21,1; STh I 5,1.



92 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

In seinem Kommentar zur Nikomachischen Ethik des Aristoteles
entwickelt Thomas recht ausführlich die vielfache Bedeutung des Wortes

«gut»; Die verschiedenen Güter können nicht als Abwandlungen oder
nähere Bestimmungen eines einheitlichen (univoken) Grundsinnes von
«gut» betrachtet werden. Denn einmal findet sich das Gute in allen
Kategorien 5, zum anderen gibt es den offenbaren Unterschied von bloßen

Nutz- oder Gebrauchsgütern und jenen, die ihrer selbst wegen
geschätzt werden 6. Sogar dann, wenn nur letztere betrachtet werden,
bestehen beträchtliche Differenzen : Die sittliche Tugend der Klugheit und
die äußere Ehre, die einem Menschen zukommt, sind in einem jeweils
verschiedenen Sinne «gut» 7.

Damit ist im Rahmen der aristotelischen Logik gezeigt, daß das

Gute nichts Univokes sein kann, es also auch nicht nach Gattung und
Artunterschied definierbar ist. Vielmehr ist das Gute eine Erstgegebenheit,

die sich soweit erstreckt wie das Seiende, wird doch das Seiende

nach den Kategorien als obersten Seinsweisen unterschieden. Jedenfalls
läßt sich das Gute als eine Erstgegebenheit nicht durch ein Zurückgehen
auf etwas noch Früheres erklären, sondern es ist ein anderer Weg zu
beschreiten. Thomas formuliert die verbleibende Möglichkeit in folgendem,

für sein Denken bezeichnenden Grundsatz so: «Prima non pos-
sunt notificari per aliqua priora, sed notificantur per posteriora, sicut
causae per proprios effectus»8. M. a. W. : Wenn das Gute als solches

wie es sich in den unterschiedlichen Klassen von Gütern in jeweils
schlechthin verschiedenen Weisen als etwas eminent Analoges findet,
irgendwie näher bestimmt werden soll, so hat das in einem Rückgriff
auf die eigentümlichen Auswirkungen des Guten zu geschehen.
Vergleichsweise ist die Ursache stets seinsmäßig vor ihrer Wirkung und von
dieser unabhängig. Wie jedoch aus der Beschaffenheit der Wirkung auf
deren Ursache geschlossen werden kann, so läßt sich in ähnlicherWeise
eben von seinen Auswirkungen her die Besonderheit des Guten und
dessen Verhältnis zu anderen Erstgegebenheiten ermitteln.

Die eigentümliche Auswirkung des Guten als solchen (d. i. alles dessen,

was irgendwie gut ist und sofern es gut ist) ist aber sein bewegender

Einfluß auf die Strebekräfte 9. Vom Streben her, das als Effekt bzw.

5 Eth 1, lect. 6 (n. 81).
6 Eth 1, lcct. 7 (n. 90).
7 Eth 1, lect. 7 (n. 94).
8 Eth 1, lect. 1 (n. 9).
9 Eth 1, lect. 1 (n. 9).



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 93

nach Art eines Effekts gefaßt wird, ist somit eine Wesensbestimmung
des Guten zu geben.

Der Satz «Bonum est quod omnia appetunt» ist also von der
Auswirkung des Guten her zu verstehen : Etwas ist nicht deshalb schon gut,
weil es von jemandem in motivloser Willkür begehrt wird. Nicht ein

autonomer Willensentschluß bestimmt das Gutsein des Gewollten,
sondern etwas wird erstrebt, weil es irgendwie gut ist. Das Gute übt also

seinen Einfluß auf das Strebevermögen aus und ist in seiner Weise die
Ursache causa finalis) für das Begehren. Damit liegt der Primat
eindeutig auf Seiten dessen, was unter diesem oder jenem Gesichtspunkt
gut ist, nicht jedoch auf der Seite des Strebens 10.

Selbstredend erhebt sich angesichts des Satzes «Bonum est quod
omnia appetunt» sofort der Einwand, daß tatsächlich vielfach schlechte
und schädliche Dinge erstrebt werden. Dagegen weist Thomas darauf
hin, Schlechtes könne nur unter dem Gesichtspunkt des Guten begehrt
werden. Vom Strebenden werde das Scnlechte irgendwie als ein Gut
gewertet und deshalb erstrebt. An sich richte sich das Streben stets auf
Gutes und nur beiläufig (per acciclens) auf Schlechtes11. Ferner wird
in der Umschreibung nicht gesagt, daß von allen nur ein einziges Gut
erstrebt würde. «Gut» ist formell, d. h. als ratio boni zu nehmen, nicht
materiell als ein bestimmtes Gut12. Was also auch immer das Ziel eines

10 Nach dem Vorgang von J. N. Tetens u. a. hat sich unter dem maßgebenden
Einfluß X. Kants eine Dreiteilung der seelischen Kräfte in Erkenntnis-, Gefühlsund

Strebevermögen durchgesetzt. In dieser Sicht werden Streben und Wollen als
aktives Vollziehen bzw. als Tätigkeit des Auslanges auf ein Ziel hin gefaßt.

Dagegen kennt Thomas nur eine Unterscheidung von Erkenntnis- und
Strebevermögen, also eine Zweiteilung der seelischen Kräfte. Außerdem hält er für beide
Klassen sinnenhafte (organgebundene) und geistige Erkenntnis- und Strebevermögen

auseinander. Das, was in neuzeitlicher Terminologie als «Gefühl» bezeichnet
wird, ist für Thomas ein Akt des Strebevermögens.

Die Übersetzungen appetitus als «Strebevermögen» oder «Strebekraft», appe-
tere als «Streben» sind recht unbefriedigend. Im Akt des appetere können Liebe,
Zuneigung, Verlangen mitschwingen. Vor allem ist die voluntas nicht ohne
weiteres der «Wille» als die bloße Kraft des Durchsetzens auf zu erreichende Ziele hin.
Statt vieler anderer Texte sei dieser als Beitrag zitiert: «Voluntas in nobis pertinet
ad appetitivam partem; quae licet ab appetendo nominetur, non tarnen hunc
solum habet actum, ut appetat quae non habet, sed etiam ut amet quod habet,
et delectatur in illo» (I 19,1 ad 2). Die höheren, geistigen Gefühle sind nach Thomas
Akte des Willens.

11 Eth 1, lect. 1 (n. 10); vgl. I 19,9; I-II 8,1.
12 Eth 1, lect. 1 (n. 11) ; vgl. I 6,2 ad 2: «Cum dicitur 'bonum est quod omnia

appetunt', non sic intelligitur quasi unum quodque bonum ab omnibus appetatur,
sed quia quidquid appetitur, rationem boni habet. »



94 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

Strebenden ist, muß für ihn den Charakter von etwas irgendwie Gutem
haben 13.

Die Umschreibung «Bonum est quod omnia appetunt» gibt somit
das Gute ganz allgemein wieder u. Wie Thomas endlich ausdrücklich
sagt15, wird mit der aristotelischen Formel nicht nur das dem Erkennen

folgende Streben gemeint ; appetitus ist vielmehr im weitesten Sinne

zu fassen, so daß auch das sog. «Naturstreben» (appetitus naturalis) 16

mitbezeichnet wird.

2. Die sachliche Identität des Guten und des Seienden

Die Beziehung von appetere und bonum, wie sie in dem Satz «Bonum
est quod omnia appetunt» zum Ausdruck kommt, ermöglicht nun Thomas

eine weitere Abklärung des Guten, indem er es in ein Verhältnis
zum Seienden als der Erstgegebenheit schlechthin setzt. Und zwar
argumentiert er I 5,117 :

a) «Der Charakter des Guten liegt darin, daß etwas Gegenstand
des Verlangens ist. So bestimmt auch Aristoteles das Gute: 'Gut ist
das', sagt er, 'wonach alle verlangen'.

b) Nun kann aber ein Ding offenbar nur so weit Gegenstand des

Verlangens sein, als es in sich vollkommen ist; denn alle Dinge verlangen

nach ihrer Vollkommenheit (Vollendung).

13 Noch ein weiteres mögliches Mißverständnis sei genannt: Wenn die aristotelische

Umschreibung das Gute ganz allgemein wiedergeben soll, so scheint das Gute
nur das begehrenswerte, noch nicht erreichte Ziel zu sein. Es würde daher das,
was aus dem Grunde gut ist, daß es seine ihm entsprechenden Eigenschaften
bereits vollauf besitzt, nicht unter sie fallen. Begehrt oder erstrebt werden kann
nur etwas noch in der Ferne Liegendes. - Auf diesen Einwand bemerkt Thomas,
der « Besitz » von etwas sei keine untätige Ruhe : ein und dieselbe Kraft lasse nach
dem noch nicht erreichten Ziele auslangen und im erreichten verharren. Ver 21,2:
«Duo autem sunt de ratione finis; ut scilicet sit appetitum vel desideratum ab his,

quae finem nondum attingunt, aut sit dilectum, et quasi delectabile, ab his quae
finem participant : cum eiusdem rationis sit tendere in fine, et in finem quodammodo
quiescere ...».

14 Eth 1, lect. 1 (n. 11).
15 Eth 1, lect. 1 (n. 11).
16 Zur Frage nach dem « Naturstreben » (appetitus naturalis) siehe unten S. 107 ff.
17 Die Verschiedenheit der Argumentation in Ver 21,1 und I 5,1 muß an dieser

Stelle aus dem Spiele bleiben. Vgl. zu dieser Frage: J. J. P. van Boxtel, Exsistentie
en waarde in de eerste werken van de h. Thomas von Aquino. Tijdschrift voor
Philosophie 10 (1948) 211-288 ; ders., Exsistentie en waarde in de latere werken
van de h. Thomas van Aquino. A. a. O. 12 (1950) 59-133.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 95

c) Jedes Ding ist aber nur insoweit vollkommen, als es verwirklicht

ist.
d) Offenbar also ist jedes Ding insoweit gut, als es seiend ist. Denn

das Sein ist die Wirklichkeit aller Dinge (esse enim est actualitas omnis

rei)
e) Es ist daher klar: Das Gute und das Seiende sind sachlich eins.

Doch besitzt das Gute den Charakter des Begehrenswerten, der im
Begriff des Seienden als solchen nicht liegt» 18.

Der Gedankengang dieses Artikels ist an sich klar und durchsichtig :

Nachdem das Gute von seiner Auswirkung her, d. h. als Ursache (causa

finalis) des Strebens oder des Verlangens bestimmt wurde, wird dieses

Streben oder Verlangen seinerseits durch den Begriff der Vollkommenheit

(Vollendung: perfectio) weiterhin expliziert. An dieser Stelle liegt
keine prinzipielle Schwierigkeit; ebenfalls nicht darin, daß ein Ding nur
insoweit vollkommen ist, als es verwirklicht ist. Eine nicht unbedeutsame

Schwierigkeit schließt jedoch der entscheidende vierte Satz (d) mit
der Begründung ein: «Denn das Sein ist die Wirklichkeit aller Dinge».
Iii der Tat bringt dieser Satz in gedrängter Form die Besonderheit der

thomanischen Metaphysik zur Geltung; er ist daher, trägt er doch die

eigentliche Beweislast, im folgenden wenigstens soweit zu erklären, als

er für das Verständnis unumgänglich notwendig ist.
Bemerken wir noch abschließend, daß für das Seiende und das Gute

eine zwar sachliche Identität fidem secundum rem) beweisen wurde, diese

aber eine begriffliche Verschiedenheit nicht ausschließt: der Gesichtspunkt,

nach dem ein und dasselbe Etwas einmal ein Seiendes und zum
anderen ein Gutes genannt wird, ist also jeweils ein anderer. Diese
verschiedenen Gesichtspunkte sind ebenfalls zu bestimmen.

a) Das Seiende als Seiendes

Das Seiende ist dasjenige, was ist; es ist dasjenige, dem das Sein

zukommt19. Ein Vergleich möge das verdeutlichen 20 : Der Laufende ist
ein Mensch, der läuft; von seiner Tätigkeit des Laufens her wird
jemand ein Laufender genannt. In entsprechender Weise ist es beim
Seienden: Weil ein Ding ist und auf Grund seines Seins wird es ein Seiendes

genannt. Seiendes ist also die konkrete Bezeichnung, Sein die ab-

18 Übersetzung nach Deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 1, 93.
19 «Ens importât rem cui competit esse» (Qlb II 2,3). «Ens dicitur quasi

esse habens» (Met 12 lect. 1 : n. 2419).
20 Vgl. Hebd, lect. 2 (n. 22 f.).



96 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

strakte. Seiendes und Sein dürfen ebensowenig verwechselt werden wie
Laufender und Laufen oder Gerechter und Gerechtigkeit.

Alles was ist, ist auch Seiendes. Alles ist aber nicht in gleicher Weise

Seiendes. Seiendes im Vollsinne ist für Thomas die Substanz oder das

selbständige Einzelding als solches. Erst als weitere Bestimmungen der
Substanz sind Ausdehnung, qualitative Eigenschaften, Tun, Erleiden
in einem sekundären oder abgeleiteten Sinne des Wortes Seiende 21. Das

konkrete, in seinen Eigenschaften bestimmte Einzelding besitzt also als

Seiendes eine bestimmte 'Struktur'22.
Nun kann es nicht unsere Aufgabe sein, die metaphysische Struktur

des konkreten Einzeldinges, wie Thomas sie aufweist, detailliert
darzustellen. Die nachfolgenden Hinweise mögen genügen:

Das Seiende im Vollsinn des Wortes ist, wie gesagt, die Substanz.

Ihr allein kommt das Für-sich-sein (esse per se et non in alio) zu 23
; sie

wird inhaltlich durch die Bestimmung ihres Wesens (Mensch, Tier...)
determiniert. 'In' der Substanz finden sich die Akzidentien, durch welche

die Substanz zusätzlich bestimmt wird (wie groß, schwer welche
Gestalt Die Akzidentien sind nur, sofern durch sie die Substanz eine

so beschaffene Substanz istZ4. Ihr Sein ist also das Inne-sein (esse in
alio tamquam in subjecto) 25.

21 Das ist durchgängig von den Frühwerken an die Lehre des hl. Thomas;
zur Illustration sei zitiert; «Quantitas est qualitas et huiusmodi non sunt simpliciter
entia Nam ens dicitur quasi esse habens; hoc solum autem est substantia, quae
subsistit. Accidentia autem dicuntur entia, non quia sunt, sed quia magis ipsis
aliquid est; sicut albedo dicitur esse, quia eius subiectum est album ...» (Met 12

lect. 1: n. 2419).
22 Die « Struktur » des Konkreten nach Substanz und Akzidentien ist im Sinne

des Aquinaten keine empirisch feststellbare und der Beobachtung zugängliche
Struktur. Ausdrücklich versichert er; «Substantia..., inquantum huius modi, non
est visibilis oculo corporis, nequc subiacet alicui sensui, neque imaginationi, sed
soli intellectui, 'cuius obiectum est quod quid est', ut dicitur in III De Anima»
(III 76,7).

23 «Substantia est res cuius quidditati debetur esse non in aliquo» (Pot 7,3 ad 4)

vgl. CG I 25 ; I 3,5 ad 1 ; III 77,1 ad 2. — Das «Für-sich-sein» der Substanz bedeutet
für Thomas nur den Ausschluß des esse in alio ; es besagt nichts über ein Unver-
ursachtsein der Substanz. Vgl. dazu 1 d. 8: 1, 2 ad 2.

24 «Accidens vero non habet esse, sed eo aliquid est, et hac ratione ens dicitur;
sicut albedo dicitur ens, quia ea aliquid est album. Et propter hoc dicitur quod
ens magis dicitur entis quam ens» (I 90,2).

25 «Accidens est res cui debetur esse in alio» (4 d. 12: 1,1 qla 1 ad 2; vgl. III
77,1 ad 2). Die Lehre des Thomas von der Substanz und ihren Akzidentien ist
wegen der Mehrdeutigkeit des Wortes «Substanz» nach allen Seiten hin Mißverständnissen

ausgesetzt. Betonen wir daher, daß für ihn die Substanz das Einzelding als
solches ist, von dem ausgesagt wird, was es sit (Mensch, Tier Dieses Einzelding



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 97

Im Anschluß an die aristotelische Kategorienlehre unterscheidet
Thomas neun grundlegend verschiedene, nicht aufeinander zurückführbare

Gattungen von Akzidentien, von denen an dieser Stelle genannt
seien: Quantität, Qualitäten, Tun (actio), Erleiden (passio) und die

Beziehung (relatio).
Für Thomas ist der Gedanke unvollziehbar, daß ein Akzidens

losgelöst von der Substanz bestehen könnte 26. Anderseits treten aber auch
die Akzidentien nicht beziehungslos oder rein äußerlich zur Substanz
hinzu. Vielmehr entfaltet sich gewissermaßen die Substanz kraft ihrer
Wesenheit in die ihr eigentümlichen Akzidentien 27.

So hat jede körperliche Substanz notwendig als erstes Akzidens die

Ausdehnung ; in der Ausdehnung kommt ihr ferner eine ihrer Wesensart

gemäße Gestalt zu; außerdem ist der Substanz auf Grund ihrer Natur

ein bestimmtes Tun-können oder Vermögen zum Tätigsein (potentia)
zu eigen. Wiederum ist die Substanz durch dieses (bleibende) Tätigkeitsvermögen

auf das Tun bezogen und damit auch auf das, was durch sie

getan wird. Endlich stehen die verschiedenen Substanzen sowohl durch
ihre Ausdehnung als auch durch ihre qualitativen Beschaffenheiten und
vor allem durch ihr Tun bzw. Erleiden in vielfältigen Beziehungen
zueinander: sie bilden jene Einheit in der Verschiedenheit, jenen
Ordnungszusammenhang, der die «Welt» ist, und innerhalb dessen die Einzeldinge
ihre raumzeitlichen Bestimmungen haben 28.

als solches ist eine Erstgegebenheit, die abzuheben ist sowohl gegen « Eigenschaften »

(wie groß, wie schwer als auch gegen die Allgemeinbegriffe, durch welche das
Wassein der Einzeldinge bestimmt wird. Daß es solche Einzeldinge mit verschiedenartigsten

Eigenschaften gibt, Einzeldinge, die irgendwie tätig sind und auch
Einflüsse erleiden, sowie in vielfachen Verhältnissen zu einander stehen, ist zunächst
einmal eine Tatsache. In dieser Hinsicht führt Thomas im Unterschied zu
neuscholastischen Autoren keinen «Beweis» für die Substanz. Der Fragepunkt liegt
jedoch an einer anderen Stelle: Ist das Einzelding als solches das Primäre und ist
von diesem her das Tätigsein bzw. Erleiden und folgend das Verhältnis zwischen
den vielen Einzeldingen zu erklären — oder ist der Relationszusammenhang als
solcher bzw. das Geschehen in der Welt das Primäre und ist von hier her das Einzelding

als das Sekundäre zu verstehen? In genau dieser Frage stehen sich die sub-
stanzialistische und die aktualistische (funktionalistische) Auffassung diametral
gegenüber. Angesichts dieser Frage bringt Thomas im Anschluß an Aristoteles sehr
wohl einen Beweis, daß die Substanz das erste und eigentliche Seiende ist : Met 7,
lect. 1 (n. 1248 fi.).

26 «Accidentia non habent esse nisi per hoc quod insunt subiecto» (Met 7,

lect. 6 : n. 1352) ; «accidens sine substantia omnino esse non potest» (Phys 1, lect. 3 :

n. 21); «destructo subiecto, non potest accidens remanere» (I 77,8).
27 I 77,6 ad 2.
28 Vgl. CG IV 63 (n. 4006).

7



98 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

Die klassische Kategorienlehre hat zwar zunächst einen logischen

Aspekt; sie besitzt aber auch einen nicht minder wichtigen realphilosophischen.

Wird auf den Zusammenhang der Substanz mit ihren Akzi-
dentien einerseits und der Akzidentien untereinander anderseits geachtet,

so muß gesagt werden : Durch ihre Akzidentien ist die Substanz
immer schon in den umgreifenden Zusammenhang des Universums
einbezogen, so daß rechtens niemals von einem völlig isolierten Einzelding
gesprochen werden kann. Die Substanz, die sich auf Grund ihrer
Wesenheit oder Natur in die ihr gemäßen Akzidentien entfaltet, hat damit
zugleich auch ihren gleichsam naturhaft vorgegebenen 'Platz' im Ganzen
der Welt.

Das Seiende ist dasjenige, was ist oder das Sein hat. Das Seiende

ist dasjenige Etwas, dem das Sein zukommt. Wurde bisher nur die Struktur

des Etwas betrachtet, von dem das Sein ausgesagt wird, so bleibt
weiterhin zu überdenken, was das Sein als solches ist, wie es dem Etwas

der in ihren Akzidentien bestimmten Substanz) zukommt. Kraft dieses

Seins, das ein Etwas «hat» oder besitzt, ist es ein Seiendes.

Von diesem Sein als solchem muß an erster Stelle gesagt werden,
daß es nicht ist29. Wie das Laufen nicht läuft und die Gerechtigkeit
nicht gerecht ist, so ist auch das Sein als solches nicht. Das, was ist,
ist das Seiende; und etwas ist ein Seiendes eben durch sein Sein. M. a.

W. : Das Sein als solches ist ein Prinzip, durch welches (quo) ein Ding
die Qualifikation hat, ein Seiendes zu sein.

Ferner gilt für das Sein als solches, daß es eines ist. Sofern nämlich
die Dinge das Sein haben, sind sie nur dem Nichts entgegengesetzt, nicht
aber von einander unterschieden 30. Das Sein als solches ist m. a. Worten

nur es selbst31. - Damit wird selbstredend nicht behauptet, das

Sein dieses Menschen sei dem Sein jenes Menschen gleich, das Sein eines

Steines sei mit dem Sein eines Tieres identisch 32. Da das Sein immer
nur das Sein eines konkreten Subjekts ist, ist das Sein in concreto im
gleichen Maße verschieden wie die Subjekte verschieden sind, die durch
ihr Sein eben seiende Dinge sind33. Aber diese Besonderung in eine Viel-

29 Hebd lect. 2 (n. 23).
30 «Hoc autem quod est esse, communiter invenitur in omnibus rebus, quan-

tumcumque diversis» (I 65,1).
31 «Esse autem, in quantum est esse, non potest esse diversum» (CG II 52:

n. 1274).
32 «Non enim idem est esse hominis et equi, nec huius hominis et il]ius hominis»

(I 3,5).
33 «Esse est in diversis diversimode» (EE 6).



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 99

fait rührt nicht vom Sein als solchem her, sondern von den Subjekten,
die das von sich aus eine und einzige Sein gewissermaßen in sich aufnehmen

oder - anders ausgedrückt - in ihrer besonderen Weise an dem
Sein teilhaben 34.

Da, wie gezeigt wurde, das Sein nur es selbst ist und von sich aus
keine Begrenzung oder Besonderung bedingt, ist es in sich gesehen
unendlich 35 - 'unendlich' verstanden als Ausschluß jeder Begrenzung.

Diese mehr formalen Bestimmungen des Seins als solchen führt Thomas

nun weiter und vertieft sie in seiner Lehre vom Sein als actualitas
omnium actuum 36.

Akt ist zunächst die wirklich vollzogene Tätigkeit, in welcher sich
das sogenannte Tätigkeitsvermögen (Potenz) vollendet; denn auf die

Tätigkeit oder den Akt ist die Potenz hingeordnet. Akt ist außerdem

jede Bestimmtheit eines Etwas, die Grundlage für sein Handeln (Tun;
Akt als Tätigkeit) ist, während (passive) Potenz eine jede Bestimmbarkeit

ist, die einem Ding zukommt. So können die Akzidentien einer
Substanz als deren Akt (d. h. Bestimmtheiten) verstanden werden. Für die
Substanz als solche wiederum ist ihre Form der Akt gegenüber der
Erstmaterie, die als pura potentia betrachtet werden muß 31.

Die thomanische These vom Sein als actualitas omnium actuum
besagt nun, daß es als ein Prinzip besonderer Art vom Akt-Potenz-Verhältnis,

wie es sich im konkreten Subjekt in verschiedener Weise
aufzeigen läßt, in einer notificatio per posteriora irgendwie verdeutlicht werden

kann: Das Sein ist nach Art eines Aktes zu verstehen; jedoch nimmt
das Sein als Akt anderen Akten gegenüber eine Sonderstellung ein. Denn
durch das Sein sind alle sonstigen Akte (Form, Akzidentien, Tätigkeiten)
überhaupt erst wirkliche Akte, d. h. sie erhalten durch das Sein bzw.
durch Teilhabe am Sein ihr tatsächliches Aktsein 38.

3+ In dem für die thomanische Partizipationslehre wichtigen Abschnitt Hebd
lect. 2 (n. 24) zeigt der Aquinate, wie zwar alles am Sein teilhat, das Sein als solches
hingegen an nichts partizipiert.

35 «Ipsum esse, absolute consideratum, infinitum est: nam ab infinitis et in-
finitis modis participari possibile est» (CG I 43: n. 363).

36 Pot 7,2 ad 9. - Dieser Text, der an dieser Stelle nicht analysiert werden
kann, führt in ausgezeichneter Weise in die eigentümliche Sicht des Seins, wie
Thomas sie vertritt, ein.

37 Zur thomanischen Akt-Potenz-Lehre: G. Manser, Das Wesen des Thomis-
mus, Freiburg (Schweiz) 31949.

38 Vgl. Pot 7,2 ad 9. — Die thomanische Lehre vom Sein wurde dargestellt
von L. Oeing-Hanhoff, Ens et unum convertuntur (BGPhMA XXXVII/3, Münster
1953 (Tl. II: Das Seiende und seine formalen Prinzipien).



100 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

b) Das Seiende als Gutes

Wenn vom Seienden als Gutem die Rede ist, so stehen nicht
unmittelbar jene metaphysischen Strukturen zur Debatte, die soeben

dargelegt wurden. Das Gute besitzt vielmehr den Charakter des Begehrenswerten

39. Da nun alles Begehren und Streben sich auf die Vollendung
dessen richtet, der strebt40, ist das Gute das Seiende als ein perfectum.

Der Begriff 'vollkommen' bezieht sich ursprünglich auf das Werden
und die Entfaltung bzw. die Ausgestaltung von Dingen. Etwas ist nämlich

dann vollkommen oder vollendet, wenn der Werdeprozeß
abgeschlossen ist und das Ding alles das besitzt, was ihm seiner Eigenart
gemäß zukommen soll. In ähnlicher Weise bezeichnet das lat. perfectum
den Abschluß eines Herstellungsprozesses 41. Sofern also etwas noch

nicht gemacht oder seine Verfertigung noch nicht beendet ist, kann es

auch nicht ein perfectum genannt werden. Im Sinne der ursprünglichen
Wortbedeutung könnte daher von einem Seienden, das nicht dem Werden

unterstünde, nicht gesagt werden, es sei 'vollkommen' oder perfectum

42.

Aus diesen knappen Andentungen ergibt sich zunächst als

Begriffsbestimmung: Vollkommen (perfectum) ist etwas dann, wenn ihm nichts

von dem abgeht, was ihm nach seiner Wesensart eignen soll 43. Ferner
ist ersichlich, daß es entsprechend den verschiedenen Dingen auch

verschiedenartige Vollkommenheiten gibt 44. Endlich ist die Vollkommenheit

eines Etwas niemals absolut, sondern stets irgendwie relativ45.

39 «Bonum dicit rationem appetibilis» (I 5,1).
40 «Omnia appetunt suam perfectionem» (I 5,1). - «Unumquodque appétit

suam perfectionem» (I 6,1; vgl. I 26,2; I 60,3 u. ö.).
41 «Perfectum enim dicitur quasi totaliter factum» (I 4,1 arg. 1).
42 Sciendum tarnen est quod perfectio Deo convenienter attribui non potest

si nominis significatis quantum ad sui originem attendatur : quod enim factum non
est, nec perfectum posse videtur» (CG I 28 : n. 268) ; vgl. STh I 4,1 ad 1.

43 I 4,1 ; I 5,5. - Sofern allein und ausschließlich das Moment der «Fülle»
gesehen wird, kann bezüglich perfectum (perfectio davon Abstand genommen werden,
ob ein Seiendes geworden ist oder nicht. In einer solchen Ausweitung der ursprünglichen

Bedeutung wird von der perfectio Gottes gesprochen: I 4,1 ad 1; CG I 28:
n. 268).

44 «Perfectiones oportet esse perfectibilibus proportionatas» (CG II 79:
n. 1601); vgl. CG 55: n. 1308; STh I 14,6.

45 «Perfectum dicitur aliquid dupliciter: Uno modo simpliciter, in quo scilicet
nullus defectus invenitur, nec secundum suam naturam, nec per respectum ad

aliquid aluid. Et sic solus Deus est perfectus Alis modo potest dici aliquid perfectum

secundum quid, puta secundum suam naturam, vel secundum statum aut
tempus ...» (II-II 161,1 ad 4).



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 101

Doch spricht Thomas noch unter einem anderen Gesichtspunkt sehr
differenziert von der Vollkommenheit: Er unterscheidet eine perfectio prima

von einer perfectio secunda.

Die perfectio prima liegt darin, daß ein Ding das Sein hat und außerdem

die seinem Wesen gemäße Integrität besitzt 46. Die perfectio secunda

hingegen besteht in der Tätigkeit des Seienden, in welcher es irgendwie
sein Ziel erreicht 47.

In der thomanischen Lehre von der Vollkommenheit kehrt nun,
wie ohne weiteres ersichtlich ist, die Lehre von der Struktur des Seienden

nach Substanz und Akzidentien wieder. Aber der Gesichtspunkt ist
jeweils ein anderer: Wird nämlich vom Seienden als Seiendem gesprochen,

so ist die Substanz das Primäre und die Akzidentien sind als bloße

Bestimmungen des Seienden (d. h. der Substanz) durchaus das Sekundäre.

Anders dagegen wenn vom Seienden als Gutem die Rede ist. Erst
dann, wenn die Substanz im Tätigsein irgendwie das ihr gemäße Endziel

erreicht hat, besitzt sie die ihr mögliche Vollkommenheit wirklich;
nur in ihrem Äußersten ist sie ganz und gar vollkommen und damit gut.
Die akzidentellen Bestimmungen machen also ein Seiendes zu einem
bonum simpliciter, während der Substanz nach zwar das Etwas ein ens

simpliciter, jedoch nur ein bonum secundum quid ist 4S.

Um den Gesichtspunkt, nach dem das Seiende als ein Gutes
betrachtet wird, noch schärfer herauszustellen, sei an früher Gesagtes erin-

46 «Prima quidem perfectio est, secundum quod res in sua substantia est
perfecta. Quae quidem perfectio est forma totius, quae ex integritate partium con-
surgit» (I 73,1). Prima perfectio hominis «consistit in integritate eorum quae ad
naturam spectant» (4 d. 44: 1,3 qla 4 Suppl 81,4).

47 « Perfectio secunda in rebus addit supra primam. Sicut autem esse et natura
rei consideratur secundum primam perfectionem, ita operatio secundum perfec-
tionem secundam» (CG II 46: n. 1231). «... secunda vero perfectio consistit in opera-
tione rei, per quam res aliqualiter suum finem attingit» (III 29,2). - Thomas spricht
oftmals von der in sich gegliederten Vollkommenheit eines Seienden. Dabei wechseln

je nach dem Zusammenhang die Gesichtspunkte, die er akzentuiert. Grundlegend

ist für ihn jedoch, daß die substantielle Bestimmtheit als solche noch keineswegs

die abschließende Vollkommenheit ausmacht (I 5,5; 6,3; I-II 4,5; 18,3); die
Substanz muß vielmehr die ihr gemäßen Akzidentien besitzen, vor allem jene, die
zur Tätigkeit erforderlich sind. An verschiedenen Stellen (I 103,1 ; I-II 55,1 ; III
44,3 ad 3) hebt Thomas für die Vollkommenheit des Seienden besonders die
Hinordnung auf das Endziel bzw. dessen Erreichung durch das Tätigsein hervor.

48 I 5,1 ad 1. - Diese Verschiedenheit der Gesichtspunkte, unter denen einmal
etwas als ein Seiendes und ein anderes Mal als ein Gutes betrachtet wird, müssen
sehr genau im Auge behalten werden. Diese Unterscheidung geradezu gegenläufiger
Aspekte läßt die These ens et bonum convertuntur dem Einwand entgehen, es gebe
doch Seiendes, das nicht gut sei, sondern schlecht und böse.



102 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

nert49 : Nach der klassischen Kategorienlehre ist die Substanz oder das

Einzelseiende als solches durch die Akzidentien in den umfassenden

Zusammenhang des Universums einbezogen. Dieses Universum ist für Thomas

formell ein «ordo» und damit eine Relationseinheit, die primär im
Tätigsein der verschiedenen Seienden gründet50.

Ein Seiendes, das in seiner perfectio secunda in seiner ihm gemäßen
Weise tätig ist, ist darin irgendwie auf sein Ziel bezogen und hat damit
gewissermaßen seinen Platz im ordo universi. Die Vollkommenheit eines

Seienden ist also zwar etwas, das dem Subjekt selbst angehört51; sie

wird auch als etwas dem Subjekt Eigenes erstrebt52; aber sie ist gerade
nicht etwas in sich Abgeschlossenes. Vielmehr gibt das tätige Seiende

im Tätigsein seine Aktualität an anderes weiter 53, es teilt daher seine

Vollkommenheit anderem mit. «Es ist eine große Vollkommenheit, wenn
etwas in sich Gutes auch anderen Ursache des Gutseins ist, als wenn
es nur für sich selbst gut wäre» 54, erklärt Thomas; und «die eigene
Vollkommenheit auf andere auszubreiten, gehört zum Wesen des Vollkommenen

als solchem» 55. Solches Mitteilen der Vollkommenheit oder des

Gutseins an anderes geschieht gerade im Tätigsein 56. In diesem

Zusammenhang muß die aristotelische Formel57 erwähnt werden, die Thomas

gelegentlich zitiert58: «Unumquodque tunc perfectum est quando
potest sibi simile facere»: Ein Lebewesen ist dann als Lebewesen vollauf
entfaltet, wenn es ein ihm artgleiches zeugen kann 59.

49 Siehe oben S. 97 f.
50 « Si autem rebus subtrahantur actiones, subtrahitur ordo rerum ad invicem :

rerum enim quae sunt diversae secundum suas naturae, non est colligatio in ordinis
unitatem nisi per hoc quod quaedam agunt et quaedam patiuntur» (CG III 69:
n. 2447). — Das Verhalten von actio — passio ist jedoch für Thomas nicht das einzige
Relationsfundament.

51 «Perfectio autem est in eo cuius est perfectio» (I-II 56,1).
«... unumquodque suam perfectionem appétit sicut proprium bonumt

(CG I 37: n. 304). «Unumquodque autem, si perfectione propria careat, in ipsam
movetur, quantum in se est: si vero earn habeat, in ipsa quiescit» (CG III 16:
n. 1987).

53 « Agere vero nihil aliud est quam communicare illud per quod agens est
actu, secundum quod possibile» (Pot 2,1). Vgl. I 115,1.

54 I 103,6.
55 I 62,9 ad 2.
56 «Bonum unius fit multis commune si ab uno in alia derivator, quod non

potest esse nisi inquantum diffundit ipsum in alia per propriam actionem» (CG

III 69: n. 2446).
57 Meteor 3 (380 a 13).
58 Z. B. I 5,4; vgl. I 45,5 arg. 1; CG I 37 (n. 307); II 6 (n. 882).
59 Für Thomas gilt ganz allgemein: «Omne agens agit sibi simile». Der

aristotelische Satz hat seinem Wortlaut nach unmittelbar auf Wachstum, körperliche



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 103

Das Mitteilen der eigenen Vollkommenheit oder Aktualität im
Tätigsein, von dem die Rede ist, kann jedoch nur dann recht gewertet
werden, wenn die von Thomas vorausgesetzte Ursachenlehre einbezogen
wird.

Formell ist das Tätigsein (actio transiens) die Umgestaltung von
etwas Gestaltbarem, die wirklich vollzogene Herrschmacht gegenüber
einer causa materialis. Am Abschluß dieses Prozesses steht dabei jene
neue Gestalt des Gestaltbaren, die der Tätige (agens) verlieh, die aus
seiner Aktualität entstammt und kraft deren der Effekt als Effekt dem

Tätigen irgendwie ähnlich ist. Denn: «Omne agnes agit sibi simile» 60.

Mit der Unterscheidung von drei Momenten: causa materialis (das
Gestaltbare als solches), causa formalis (Gestalt des Gestaltbaren) und
causa agens vel efficiens (Tätigkeit des Tätigen) wäre jedoch das Tätigsein

noch nicht vollständig analysiert. Es bliebe nämlich die Frage
unbeantwortet, weshalb aus dem Können oder der Fähigkeit zum Tun
seitens des Tätigen dieser bestimmte Effekt hervorging und nicht ein
anderer. Damit die Tätigkeit als diese Tätigkeit zustande kommt,
damit durch die Tätigkeit dieser bestimmte Effekt gezeitigt wird, muß das

Tunkönnen des Tätigen in seiner Weite vorgängig eingeschränkt oder

determiniert werden. Dieses Bestimmende aber hat den Charakter eines

finis, eines «Zieles». In diesem Sinne sagt Thomas: «Omne agens agit
propter finem» 61.

Reife und Zeugung von Lebewesen Bezug; hier bewahrheitet er sich im eigentlichen

Sinne. In einem übertragenen Verständnis als Vermittlung eigenen Wissens
an andere führt ihn Thomas I 45,5 ad 1 an.

60 Vgl. Anm. 59.
61 CG III 2; vgl. I-II 1,2. — Wenn in dieser Weise ganz allgemein vom «Ziel»

gesprochen wird, das notwendig einer jeden Tätigkeit vorgeordnet ist, so sind
zunächst Mißverständnisse abzuweisen. «Ziel» oder finis besagt unmittelbar nur
«Ende» oder «Abschluß». Eine Tätigkeit muß notwendig, soll sie überhaupt einen
bestimmten Effekt zeitigen, ein solches «Ende» haben, auf das sie tendiert. Für die
überlegte, aus eigener Initiative vollzogene menschliche Handlung hat dieses Ziel
einen besonderen Charakter: Der tätige Mensch weiß um dieses Ziel und bejaht es

irgendwie, sei es nun mittelbar oder unmittelbar, als ein Gut, das für ihn
erstrebenswert oder sinnvoll ist. In diesem Verständnis kann es nur für den Menschen
als ein vernunftbegabtes und wollendes Wesen ein Ziel seines Handelns geben, und
es wäre widersinnig, diesen Begriff von Ziel auf untermenschliches Tätigsein zu
übertragen. Aber «Ziel» oder «Ende» muß nicht notwendig ein als solches erkanntes
und in seinem Wertcharakter bejahtes Ziel sein; in einem eingeschränkten Sinne

- also in einer analogen Bedeutung - gibt es ein «Ziel» auch für das tierische
Verhalten und für die vegetativen Prozesse; ein «Ziel» oder «Ende» besteht als bloße
Determination sogar für die anorganischen Prozesse, sind doch auch diese auf ein
Resultat hin begrenzt oder bestimmt.

Wenn also ganz allgemein von «Ziel» einer Tätigkeit gesprochen wird (omne



104 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

Da eine Determination des Tunkönnens auf einen bestimmten
Effekt hin dem Vollzug der Tätigkeit notwendig vorgeordnet ist, steht
der finis als erste der Ursachen : die causa finalis ist die causa causarum.
Wenn also im Tätigsein ein Seiendes seine Vollkommenheit anderem

mitteilt, so ist es tätig, um anderem seine Vollkommenheit mitzuteilen,
um so die Relationseinheit des ordo universi zu erstellen 62.

Das Gute erscheint somit unter einem zweifachen Gesichtspunkt:

a) Einmal ist es das Begehrenswerte: «Bonum est quod omnia ap-
petunt». Die Dinge «streben» nach der ihnen gemäßen Vollkommenheit
und ruhen in dieser, wenn sie erreicht ist63.

b) Zum anderen ist das Gute als das Vollkommene das, was seine

eigene Vollkommenheit anderem mitteilt64.

agens agit propter finem) und damit behauptet wird, eine jede Tätigkeit müsse auf
einen bestimmten Effekt hin determiniert sein, damit sie als diese bestimmte Tätigkeit

überhaupt wirklich sein könne, so sind die verschiedenen Weisen der
Determination genau zu beachten. M. a. W. : Der analoge Charakter des Begriffes « Ziel »

darf nicht übersehen werden.
Eine andere Frage ist selbstredend, wie für den untermenschlichen Bereich

eine irgendwie sinnvolle Zuordnung in sich verschiedener Gegebenheiten letztlich
zu erklären ist. Diese Frage löst Thomas im Gottesbeweis der sog. quinta via (I 2,3).

62 Vgl. CG III 69 (n. 2447). — Alle Seienden, wie verschieden sie auch sein
mögen, haben an dem aus sich einen und einzigen Sein (esse commune) teil. Auf
Grund ihres Seins und im Sein bilden sie eine Einheit, die eine Verschiedenheit der
Seienden allerdings einschließt. Zu einer wirklichen Relationseinheit des ordo
universi werden die Seienden jedoch erst durch ihr gegenseitiges Tun und Erleiden.

63 Siehe Anm. 52.
64 «Diffundere perfectionem habitam in alia, hoc est de ratione perfecti

inquantum est perfectum» (I 62,9 ad 2). «Major perfectis est quod aliquid in se
sit bonum, et etiam sit aliis causa bonitatis, quam si esset solummodo in se bonum »

(I 103,6).
Den zweiten Gesichtspunkt kann man mit der Formel wiedergeben: «Bonum

est diffusivum sui», d. h. : Dem Guten ist es zufolge seines Wesens eigen, sich
auszubreiten (mitzuteilen). Die Formel «Bonum est diffusivum (communicativum) sui»
wird von Thomas oftmals zitiert. Zumeist beruft er sich dabei (mit Ausnahme der
CG) ausdrücklich auf Ps.-Dionysius (De Divinis nominibus, cap. 4) als Autorität:
«ut patet per Dionysium», «secundum Dionysium» Da sich die Formel bei Ps.-
Dionysius selbst nicht findet, muß sie als eine äußerst knappe Zusammenfassung
der Lehren des 4. Kap. De Divinis nominibus gewertet werden. Überprüft man die
Verwendung der Formel bei Thomas, so ergibt sich, daß sie meistens herangezogen
wird, um in den Einwänden des Gegenargument zu seiner Lehre zu begründen ; so :

Pot 9,9 arg. 14; I 27,5 arg. 2; 73,3 arg. 2; I-II 2,3 arg. 2; 28,4 arg. 2; 112,3 arg. 3;
II-II 118,6 arg. 2. In den entsprechenden Antworten wird jedoch auf die Formel
nicht zurückgegriffen, so daß lediglich ihre Verwendung falsch zu sein scheint.
Zudem taucht sie zweimal im Autoritätsargument (sed contra) auf: 1 d. 2: 1,4 s. c.;
Pot 9,9 (s. c. zweite Reihe, 3). - Ferner wird der Satz in Objektionen benützt und
sodann in der Antwort in seiner Bedeutung genauer bestimmt: 1 d. 34: 2,1 arg. 4;



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 105

Diese beiden Gesichtspunkte, die für das Gute maßgebend sind,
stehen jedoch nicht gegensätzlich zueinander: Die endgültige Vollkommenheit

eines Seienden, seine ferfectio secunda, besteht in seinem Tätig-

I 5,4 arg. 2; Ver 21,1 arg. 4; in der Antwort auf den letztgenannten Einwand (ad 4)
erklärt Thomas am ausführlichsten, daß die Formel «Bonum est difiusivum sui»
ausschließlich von der causa finalis her zu interpretieren ist. — Endlich sind noch
drei Einwände zu nennen, die das Kap. 4 von De Div. nom. für einen notwendigen
Hervorgang der Schöpfung aus Gott zitieren: 1 d. 43: 2,1 arg. 1; Pot 3,15 arg. 1;
I 19,4 arg. 1. - Für seine Beweisführung zieht Thomas den Satz heran: III 1,1;
CG I 37 (n. 307) und CG III 24 (n. 2053).

Schon diese Übersicht zeigt, daß der Aquinate der Sentenz «Bonum est
difiusivum sui» eine offenkundige Zurückhaltung entgegenbringt. Die beiden Stellen der
CG stellen sie überdies in größere Zusammenhänge, von denen her sie verdeutlicht
wird, so daß sie kaum mehr mißverstanden werden kann. - Liest man die Formel
«Bonum est difiusivum sui» von Ps.-Dionysius, De Divinis Nominibus, cap. 4, her,
so gewinnt sie eine ander Bedeutung als j ene, die Thomas ihr gibt. Das bonum, von
dem Ps.-Dionysius spricht, ist Gott selbst, sofern er Ursache der Welt ist. Dabei
umfaßt die Ursächlichkeit Gottes sowohl die Exemlpar- als auch die Wirk- und
Zielursächlichkeit. Eine Gott als dem Guten vergleichbare Ursächlichkeit kommt
ebenfalls seinem Abbild, der Sonne, und den reinen Geistern zu : Die reinen Geister
haben gegenüber den niederen Ordnungen vor allem für die vernunftbegabten Seelen,
die Gestalt des Guten, ferner ähnelt die Sonne in ihrer Einflußnahme auf die Körper
in allem ihrem Urbild (4 § 4). Ein schwieriges Interpretationsproblem wirft 4 § 1 auf.
Dort vergleicht Ps.-Dionysius Gott als das Gute mit der Sonne. Der wichtige
Abschnitt lautet in deutscher Übersetzung: «Auch unsere Sonne entsendet ja ihre
Strahlen ohne Berechnung und ohne Wahl. Einfach durch ihr Dasein erleuchtet
sie alle Wesen, und es hängt nur von deren Eigenart ab, wie und wie stark der
Anteil sein wird, den sie am Sonnenlicht werden nehmen können. In ähnlicher
Weise wirkt auch das Gute: viel stärker noch als die Sonne, da Gott ja über jedes
Abbild erhaben ist und da alles nur nach Ihm und von Ihm geprägt sein kann -
die Sonne ist vergleichsweise dunkel neben Ihm, der durch sein bloßes Dasein alles
Seiende mit den Strahlen seiner ganzen ungeteilten Güte beschenkt ». (PG 3/693 B ;

deutsche Übersetzung von W. Tritsch in : Dionysios Areopagita, Mystische Theologie

und andere Schriften. München-Planegg, 1956). Diesen Text zitiert Thomas
in knapper Zusammenfassung 1 d. 43: 2,1 arg. 1; Pot 3,15 arg. 1 u. I 19,4 arg. 1

als erstes Argument gegen seine Lehre, daß der göttliche Wille und nicht eine
nécessitas naturae die Ursache der Dinge sei. - Liest man unbefangen diesen
Abschnitt, so spricht Ps.-Dionysius hier gerade die vonThomas entschieden abgelehnte
Lehre aus. Ob damit generell die Lehre des Ps.-Dionysius zu kennzeichnen ist,
dürfte allerdings eine andere Frage sein. Jedenfalls erscheint die Deutung, die
Thomas dem Text in seinem Kommentar zu De Divinis Nominibus (4 lect. 1 : n. 271)
gibt, wie eine hervorragende Umdeutung; Thomas liest ihn dort aus der Perspektive

seiner Gotteslehre, die nicht die des P.-Dionysius ist. - Der Aquinate macht,
wie gezeigt wurde, in seiner eigenen Argumentation von der Formel «Bonum est
difiusivum sui» kaum Gebrauch. Vielleicht darf vermutet werden, daß sie ihm als
zu leicht mißverständlich erschien. Seine Einschränkung auf die causa finalis ist
eine gegen den Ursprung und gegen den ursprünglichen Wortlaut des diffundere
gerichtete Deutung (vgl. Ver 21,1 ad 4). Ferner lehnt es Thomas ganz entschieden
ab, mit der Formel in Gott eine Notwendigkeit für die Schöpfung zu behaupten.



106 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

sein, wie sie auf ein ihm gemäßes Ziel ausgerichtet ist: im Mitteilen
seiner Vollkommenheit oder Aktualität an anderes den ordo universi zu
erstellen und in ihm seinen Platz einzunehmen. In ein und derselben

«Bewegung» tendiert ein Seiendes auf sein eigenes Gutsein und darauf
hin, Ursache von anderem zu sein.

Dort, wo Thomas den Gedanken entwickelt, daß ein Seiendes in
ein und derselben «Bewegung» auf sein eigenes Gutsein tendiert und
darauf hin, anderem Ursache zu sein, spricht er auch davon, daß das

Seiende damit zugleich auf eine Ähnlichkeit zum Gutsein Gottes
tendiere 65. Das gute Seiende ist nicht seine Güte (bonitas), es hat sie und
ist also ein bonum per participationem, wie es auch eine ens per partici-
pationem ist. Dagegen ist Gott als das für sich bestehende Sein (ipsum
esse subsistens) zugleich auch das «wesenhafte Gute» (bonum per essen-

tiam) 66.

Die unterschiedliche Weise der Partizipation des Seienden am Sein

und am Guten möge nunmehr abschließend nochmals die verschiedenen

Gesichtspunkte zu verdeutlichen helfen, nach denen einmal etwas als

ein Seiendes und zum anderen als ein Gutes bezeichnet wird:

a) Sofern etwas am Sein teilhat, ist es durch sein Sein das für sich

Bestehende, in sich Beschlossene und folglich von allem anderen
Unterschiedene.

b) Sofern dagegen etwas am Gutsein teilhat, teilt es in der Tätigkeit

gewissermaßen von seinem inneren Reichtum anderem mit.

Für das Gutsein der Dinge ist es m. a. W. maßgebend, daß das

Seiende, wie es zunächst in die Grenzen seiner Einzelheit beschlossen ist,
in der Tätigkeit diese Schranken überbietet und eine Art «realer»

Gemeinsamkeit, den wirklichen ordo universi bewirkt67.

65 «Hinc etiam patet quod unumquodque tendens ad hoc quod sit aliorum
causa, tendit in divinam similitudinem, et nihilominus tendit in suum bonum»
(CG III 24: n. 2053).

66 Vgl. Ver 21,5 ; I 6,3 ; CG I 38.
67 Die thomanische These, wonach das Seiende mit dem Guten sachlich identisch

ist, sei abschließend noch dadurch erläutert, daß sie der wertphilosophischen
These, die eine Unterschiedenheit von «Sein» und «Wert» statuiert, gegenübergestellt

wird. Die Verschiedenheit von «Sein» und «Wert» läßt sich zunächst an
der Tatsache aufweisen, daß ein und dasselbe einen unterschiedlichen Wert haben
kann: Ein Buch z. B. hat für den, der es aus irgendwelchen Gründen lesen möchte,
einen anderen Wert als für jenen, der an seiner Lektüre nicht interessiert ist. Nach
Angebot und Nachfrage wechselt der Wert von Gebrauchsgütern usw. Von diesen
Tatsachen her ist die Verschiedenheit von «Sein» und «Wert» unbestreitbar. Jedoch



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 107

II. DER THOMANISCHE WILLENSBEGRIFF

Nach dem eingangs zitierten Text Ver 22,4 ist der Wille ein ap-
petitus, der aber als appetitus rationalis sowohl vom appetitus naturalis
als auch vom appetitus sensitivus zu unterscheiden ist. Somit kann die
Wesensart des Willens durch eine doppelte Gegenüberstellung bestimmt
werden.

1. Der appetitus naturalis

Wenn Thomas die aristotelische Umschreibung: «Bonum est quod
omnia appetunt» übernimmt, so mag - auch nach der oben gegebenen

Erklärung - rechtens die Frage gestellt werden, ob denn wirklieb alle
Seienden ohne Ausnahme nach dem Guten oder nach einer ihnen
gemäßen Vollendung «streben». Anlaß zu dieser kritischen Frage ist die
ausdrückliche Versicherung des Aquinaten, die Formel beziehe sich nicht
allein auf das einem Erkennen folgende Streben, sondern schließe auch
das «Naturstreben» (appetitus naturalis) ein 68.

Die Rede von einem appetitus naturalis, der den nichtempfmden-
den Dingen eigne, muß zunächst einmal befremden : Erweist nicht schon

ist es nun unbedingt erforderlich, die genaue Bedeutung des Wortzeichens «Wert»
zu fixieren. «Wert» (valor) ist ein Beziehungsbegriff; er meint genau jene Beziehung,
die jemand im Akt des Wertens zwischen einem Gut und einem Maßstab feststeht.
Von diesem eigentlichen Wertbegriff sind nun zwei übertragene oder uneigenthehe
scharf zu unterscheiden; 1. «Wert» ist das Bewertete selbst oder das wertvolle Gut.
In dieser Weise wird von Sachwerten, Kulturwerten statt von Sachgütern, Kulturgütern

gesprochen. 2. «Werte» sind die Normen, nach denen gewertet bzw. das
Wertvollsein von etwas gemessen wird. Vornehmlich in dieser letzten Bedeutung
ist in dieser Wertphilosophie die Frage nach der Eigenart der «Werte» und ihren
Rangordnungen gestellt und in verschiedener Weise beantwortet worden.

Bemerken wir für die Gegenüberstellung nunmehr an erster Stelle, daß bonum
(im thomanischen Sinne genommen) nicht ohne weiteres mit «Wert» übersetzt
werden kann. Für Thomas, der oftmals den aristotelischen Satz: «Bonum et malum
sunt in rebus, sed verum et falsum sunt in mente» (vgl. Metaph. E 4: 1027 b 25)

zitiert, ist das Gute ausschließlich das wirklich bestehende Gute, das konkrete gute
Seiende. - Nun besagt die These: «Ens et bonum convertuntur» auch, daß die
allgemeingültigen Normen des Gutseins aus der Eigenart des Seienden (z. B. des

Menschen) zu begründen sind. Genau an dieser Stelle wäre also der Differenzpunkt
zur wertphilosophischen These, wonach «Sein» und «Wert» verschieden sind,
anzusetzen. Doch bleibt die weitere Frage, ob «Sein» im thomanischen Verständnis und
in jener Bedeutung, die es in der Wertphilosophie hat, dasselbe besagt. In der Tat
liegen hier die prinzipiellen Unterschiede.

68 Eth I lect.l (n. 11).



108 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

diese Namensgebung einen Anthropomorphismus, eine völlig ungerechtfertigte

Psychisierung des Anorganischen und des Vegetativen? Wie es

für die nichtempfindenden Seienden keine cognitio naturalis geben kann

- eine solche wäre ein Widerspruch in sich -, so auch keinen appetitus
naturalis; denn das Streben folgt dem Erkennen und beide gehören
zusammen.

Diese Sicherheit in der Ablehnung eines «Naturstrebens» wird
jedoch dann fragwürdig, wenn Thomas auf seine wirkliche Lehrmeinung
hin selbst befragt wird. Denn in Ver 22,1, wo er die Frage «Utrum omnia
bonum appetunt» behandelt, bejaht er sie angesichts einer Vielzahl von
Einwänden, in welchen er die soeben angedeuteten Schwierigkeiten
schärfstens formuliert.

Der Aquinate hat seine Auffassung vom appetitus naturalis an keiner

Stelle ausführlich dargelegt. Dennoch ist es sehr wohl möglich, sie

von verschiedenen gelegentlichen Andeutungen her sowie aus dem Kontext

seiner Lehre überhaupt verständlich zu machen.
Das Naturstreben (appetitus naturalis) ist für Thomas nichts anderes

als die Hinordnung (inclinatio) eines Seienden auf anderes bzw. auf
ein Ziel hin, wie diese aus der Natur oder Wesensart des Seienden selbst
resultiert69. In einer solchen Begriffsbestimmung des Naturstrebens ist
nun wenigstens zweierlei eingeschlossen: 1. Das Seiende wird nicht als

etwas ganz und gar Isoliertes, gleichsam sich selbst Genügendes, in den

Blick genommen, vielmehr erscheint es als mit anderem Seienden in
einem Zusammenhang stehend. Dieser Zusammenhang aber ist letztlich
der ordo universi, wie er aus dem Tätigsein bzw. dem Erleiden der
verschiedenen Seienden erwächst. 2. Dieser ordo universi wird wiederum
nicht den Einzelseienden gleichsam von außen her übergestülpt; die

Sinnbezüge innerhalb der Welt sind den Dingen vom Urheber der
Weltordnung nicht rein äußerlich beigefügt worden, sondern sie erwachsen

aus der Eigenart (Natur) des Seienden selbst: das Hingeordnetsein auf
anderes, wie es im Tätigsein verwirklicht wird, ist durch etwas bedingt,
das dem Seienden innerlich zukommt 70. Das Seiende ist aber das, was

69 «Appetitus naturalis est inclinatio cuiuslibet rei in aliquid ex natura sua»
(I 78,1 ad 3). «Nihil est... aliud appetitus naturalis quam ordinatio aliquorum
secundum propriam naturam in suum finem» (Phys I lect. 15: n. 138).

70 «Cum enim res habeat ad rem aliam ordinari per aliquid quod in se habet,
secundum quod diversimode in se aliquid habet, secundum hoc diversimode ad
aliud ordinatur» (Ver 23,1). «Cuicumque inest aliqua forma, habet per illam formam
habitudinem ad ea quae sunt in rerum natura» (CG I 72: n. 619).



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 109

es ist, durch seine forma 71
; von dieser aber sagt Thomas : « Quamlibet

formam sequitur aliqua inclinatio» 72.

Die Bedeutung dieses wie selbstverständlich genannten Prinzips
ergibt sich aus folgender Überlegung: Alle Seienden, wie verschieden sie

auch sein mögen, sind Seiende durch die Teilhabe an dem aus sich einen
und einzigen Sein (esse commune) 73. Ihre offenkundige Verschiedenheit
ist also nicht vom Sein her zu begründen, in dem sie alle übereinkommen,

sondern von der Wesenheit oder Form her, durch welche das
Seiende das ist, was es ist, und in welcher es sein Sein hat74. Die Wesenheit

oder Form ist also gewissermaßen ein Prinzip, das das aus sich
unendliche Sein einschränkt oder determiniert 75. Von den zwei
konstitutiven Prinzipien des Seienden (Sein und Wesenheit) her ist also
sowohl eine Einheit als auch eine Verschiedenheit in dem einen Bereich
des Seienden (der Wirklichkeit überhaupt) grundgelegt. Einheit in der
Verschiedenheit oder auch Verschiedenheit in der Einheit ist aber
Bedingung der Ordnung (ordo) als solcher. Kraft der Wesenheit oder Form
hat also ein Seiendes innerhalb des ordo universi einen ihm entsprechenden

Platz 76, hat es im Verhältnis zu anderem diesem Gemäßes bzw.
Widersprechendes.

Durch seine Form ist ein Seiendes zunächst in sich als ein solches

bestimmt. Die aktuelle Bezugnahme auf anderes erfolgt im Tätigsein.
Daher wird der ordo universi, wie er durch die Prinzipien Sein und
Wesenheit grundgelegt hat, im Tätigsein der Dinge verwirklicht77. Für das

Tätigsein aber gilt :

71 Das Wort forma wird von Thomas in vielfacher Bedeutung analog)
verwandt. Zunächst ist forma dasselbe wie figura, d. h. die äußere Gestalt eines körperlichen

Seienden. Im weiteren Sinne ist forma gleichsam die innere Gestalt eines
Seienden, wie sie dem begreifenden Erkennen zugänglich ist. Im besonderen ist die
forma gleichbedeutend mit essentia (EE 1 : n. 3), oder sie ist als forma substantialis
das bestimmende Prinzip gegenüber der Erstmaterie. Außerdem spricht Thomas
von den formae accidentales.

72 Z. B. I 80,1; vgl. I 87,4; I-II 8,1; An 13; Mal 6; 16,2. Im Zusammenhang
mit dem appetitus naturalis: «... sicut in rebus naturalibus invenitur forma, quae
est principium actionis, et inclinatis consequens formam, quae dicitur appetitus
naturalis, ex quibus sequitur actis ...» (Mal 6).

73 Vgl. Anm. 30 u. 31.
74 «... essentia dicitur secundum quod per earn et in ea res habet esse» (EE 1 :

n. 3).
75 «Res per hoc diversae sunt, quod formas habent diversas» (CG III 97:

n. 2724).
76 CG III 97 (n. 2725).
77 Vgl. Anm. 50.



110 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

1. Nur Wirkliches, d. h. ausschließlich das, was ist oder wirklich
das Sein besitzt, kann auch wirken 78.

2. Die Art und Weise des Tätigseins folgt der Art und Weise, nach
welcher etwas das Sein hat79, es folgt m. a. W. der Wesenheit, so daß die

Art und Weise des Tätigseins die Wesenart eines Seienden manifestiert80.
3. Das Tätigsein ist vom Ziel her bestimmt.
Das Ziel einer Tätigkeit des Seiendes korrespondiert somit seiner

Form, und die Verschiedenheiten der Formen können auch vom Ziel
her angegeben werden 81, das der Tätige durch die Tätigkeit zu erreichen
oder zu realisieren sucht. Im Tätigsein wird das verwirklicht oder wenigstens

intendiert, was durch die Form als Entsprechendes bzw. Gemäßes

vorgegeben ist.
Im Lichte dieser Überlegungen ist die Formel «Quamlibet formam

sequitur aliqua inclinatio» und die Lehre vom appetitus naturalis in der
thomanischen Metaphysik selbst begründet 82, die das Tätigsein von den

konstitutiven Prinzipien des Seienden selbst her und im Blick auf das

Ganze der Wirklichkeit zu verstehen sucht.
In den meisten Fällen spricht Thomas jedoch von einem appetitus

naturalis bezüglich jener Dinge, die nur diesen besitzen, weil sie nicht
der Erkenntnis mächtig sind 83.

Eine weitere Abklärung des Naturstrebens ist nun möglich, sofern
die Stellen herangezogen werden, an denen der Aquinate die Frage
erörtert: «Utrum appetitus sit aliqua specialis animae potentia» 84.

78 «... agere sequitur ad esse in actu» (CG III 69: n. 2450). «... agere non com-
petit nisi existenti in actu» (CG IV 51 : n. 3863b).

79 Wesenheit als Natur: «Nomen naturae videtur significare essentiam rei
secundum quod habet ordinem ad propriam operationem rei...» (EE 1 : n. 3).

80 «Operatio rei demonstrat substantiam et esse ipsius; quia unumquodque
operatur secundum quod est ens, et propria operatio rei sequitur propriam ipsius
naturam» (CG II 79: n. 1600b).

81 CG III 97 (n. 2724).
82 Der appetitus naturalis ist in der Natur oder Wesenheit eines Seienden

begründet. Eine bestimmte Natur hat der Mensch, eine bestimmte Natur hat z. B.
auch der Wille. Daher kann Thomas erklären: «... naturali appetitu quaelibet
potentia desiderat sibi conveniens» (I 78,1 ad 3; vgl. I 80,1 ad 3).

Diese Zusammenhänge werden vor allem an späterer Stelle wichtig. Nur von
hier her läßt es sich begründen, daß es keineswegs der Freiheit widerspricht, wenn
der Mensch naturhaft alles das will, was ihm gemäß seiner Eigenart als Mensch
gemäß ist: Erkennen, Erhaltung des Lebens und ganz allgemein das, was für ein
typisch menschliches Leben unumgänglich ist. Vgl. I-II 10,1; I-II 94,2.

83 Z. B. I 19,1; I 59,1; I 80,1 u. ö.
84 I 80,1; Ver 22,3. Im Folgenden kann eine sehr summarische Wiedergabe

von Ver 22,3 genügen.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 111

Dasjenige, was die Sinnenwesen (Mensch und Tier) von den nicht-
empfindenden Wesen unterscheidet, ist deren Selbstbewegung, so die

Ortsbewegung, so die im Bewegen der Glieder sich manifestierende Tat
des Ausgreifens auf anderes, das Streben als ein Erlangen bzw.
Erhaschenwollen von etwas. Eine solche Selbstbewegung entstammt dem
« Inneren » des Sinnenwesens ; sie ist von ihm selbst her auf Grund eines

Erkennens bedingt und offenbart irgendwie eine Spontaneität. Diese und
die mit ihr gegebene Variationsbreite des Verhaltens auf anderes hin
erfordert einen appetitus als eine specialis animae potentia bei den Sinnenwesen.

Appetitus naturalis und jenes Streben, das auf ein Strebevermögen
der Seele zurückgeht, sind also genau zu unterscheiden:

a) Zwar sind beide als appetitus (Streben) nichts anderes als die
Tendenz auf das hin, was die Vollkommenheit eines Seienden ausmacht:
«Tendit appetitus in perfectionem unionis» 85.

b) Aber der appetitus naturalis setzt kein Erkennen seitens des

strebenden Subjekts voraus; er ist von dessen Erkennen ganz und gar
unabhängig. Dagegen erwächst das sensitive Streben und das Wollen aus
einem Erkennen des strebenden Subjekts selbst. Darin liegt der
grundlegende Unterschied 86.

Ferner: Das Naturstreben ist ad unum determiniert87 und schließt
deshalb eine eigenständige Variationsbreite in der Aktivität seitens des

Subjekts aus. Im Gegensatz dazu kann sich das «psychische» Streben
auf vielerlei erstrecken und geht deshalb auf eine besondere potentia
animae zurück.

Die thomanische Lehre vom appetitus naturalis ist, wie zu zeigen
versucht wurde, in der Metaphysik des Aquinaten begründet. Zwar mag
man hinsichtlich des Namens streiten 88, aber etwas anderes ist der Name
und etwas anderes die mit dem Namen bezeichnete Sache. In unserem
Falle wird sogar ausdrücklich gegen eine mythologische Psychisierung
des Anorganischen Stellung bezogen.

Aus der Gegenüberstellung zum sogenannten «Naturstreben» wird
zunächst die Besonderheit des «psychischen» Strebens - einerlei vorab

85 CG X 91 (n. 760); vgl. III 108 (n. 2837).
86 CG III 26 (n. 2078); vgl. I II 11,2 ad 3.
87 Ver 22,3 ad 2.
88 Ebenfalls mag die an manchen Stellen vorliegende Bindung an die alte

Naturlehre stören. So z. B. CG II 83 (n. 1661d).



112 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

ob «sinnenhaftes» oder «vernunftgeleitetes» - verdeutlicht: Dieses folgt
dem Erkennen und kann sich auf vielerlei erstrecken.

Aber zeigt sich nicht notwendig auch im « psychischen » Streben eine

«Natur»? Diese Frage muß nach den vorangegangenen Erörterungen
offenbar bejaht werden. Wie es der Pflanze Gemäßes gibt, auf welches

hin ihr «Streben» tendiert, so gibt es ebenfalls mancherlei dem
Menschen Gemäßes. Jedoch muß die Einschränkung gemacht werden, daß

der Mensch das ihm Entsprechende in anderer Weise «erstrebt» 89, weil
seine «Natur» und folglich sein Verhalten nicht derart ad unurn
determiniert ist, wie sich solches z. B. für die Pflanze zeigt.

Im folgenden Abschnitt ist nunmehr die Eigenart des «psychischen»
Strebens zu verdeutlichen.

2. Das Streben als eine seelische Wirklichkeit

Es ist nicht leicht, die Eigenart des Strebens aufzuzeigen 90. Die
emotionalen Regungen des Menschen sind zwar etwas anderes als sein

Erkennen; aber sie sind vom Erkennen getragen, und wie dieses in sich

vielschichtig ist, so ebenfalls das Streben 91.

Beim Menschen (und mutatis mutandis beim Tier) gibt es äußerlich
sichtbar vielfältige Bewegungen und Handlungen, durch die etwas
erreicht oder verwirklicht werden soll: der Mensch strebt auf etwas zu
bzw. nach etwas. Das alles geschieht absichtlich. Die Taten - das Streben

als äußere Handlung - werden bewußt vollzogen. Somit geht das

äußere Tun auf einen inneren Akt zurück, der mehr ist als ein bloßes

Erkennen, auf ein dem Tätigen immanentes Streben 92.

89 «Appetere invenitur in habentibus cognitionem supra modum communem
quo invenitur in omnibus» (I 80,1 ad 1). - Wenn Thomas lehrt, daß dem Menschen
kraft seiner Natur als Mensch bestimmte Sachverhalte als Güter vorgegeben sind
(vgl. Anm. 82), so läßt sich von hier her die Tatsache des Liebens bzw. Strebens,
das stets auf konvenienter gehen muß, verständlich machen. Auch das menschliche
Wollen fällt nicht aus dem Rahmen allgemeinster metaphysischer Voraussetzungen
heraus. Anderseits läßt sich die Eigenart des dem Erkennen folgenden Strebens aus
der Entgegensetzung zum rein naturhaften und völlig ad unum determinierten
«Streben» schärfer abklären.

90 J. Malik, Der Begriff des Strebens bei Thomas von Aquin. Philos. Jahrb.
70 (1962) 34-66: 34.

91 Das Erkennen ist uns bekannter und gewissermaßen durchsichtiger als das
Wollen (Streben) : I 37,1. Daher werden die Akte des Strebens von den Akten des

Erkennens her benannt (I-II 40,2 ad 2), zumal die Strebekraft stets der Erkenntniskraft

entspricht (I 64,2).
92 Zu dieser Unterscheidung: Malik, a. a. O., 56 ff.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 113

Dieser innere oder immanente Akt des Strebens, der die Ursache
der äußeren Handlungen ist, soll in den nachfolgenden Erörterungen
in seiner Eigenart bestimmt werden. Wenn dieser innere Akt des Strebens

einerseits vom Erkennen getragen ist, anderseits aber auch
wiederum unverkennbar von diesem unterschieden ist, so folgt daraus, daß

die Eigenart des Strebens aus der Abgrenzung zum Erkennen zu
ermitteln ist. Ein solches Abgrenzen setzt jedoch Gemeinsamkeiten von
Erkennen und Streben voraus.

Noch eine Bemerkung ist vorauszuschicken : Eigentlich ist der
Ausdruck «Streben» zu eng und zu einseitig, um die ganze Fülle der
seelischen Regungen wiederzugeben, die hier gemeint sind. Die Affekte der

Liebe, Zuneigung und Freude, des Verlangens und des Beglücktseins,
der Hoffnung und Zuversicht ; aber auch Trauer, Leid, Abscheu, Widerwille,

Verzweiflung, Furcht und Zorn schwingen in dem immanten
Akt des Strebens mit oder können in ihm mitschwingen 93. Die Wurzel
oder der Grundaffekt ist jedoch die Liebe: Nur dort, wo Liebe oder

Hinneigung zu etwas ist, kommt es zu Taten; nur dort, wo eine Liebe

ist, kann auch Haß sein: «Est autem amor prima et communis radix
omnium appetitivarum operationum » 94.

Um unwillkürlich sich nahelegende Mißverständnisse nach Möglichkeit

auszuschließen, sei der immanente Akt des Strebens vorzugsweise
mit Liebe wiedergegeben. Doch ist auch diese Wortwahl durchaus nicht
in jeder Hinsicht befriedigend.

a) Die Parallelität von Erkennen und Lieben

Wenn bisher von «Tätigkeit» oder «Wirken» die Rede war, so lag
zunächst niemals ein Anlaß vor, diese «Tätigkeit» bzw. dieses «Wirken»
anders aufzufassen als eine Einflußnahme auf anderes hin. «Tätigkeit»
stand als eine nach außen hin gerichtete Tätigkeit zur Debatte. Erst im
Zusammenhang mit dem Streben (Lieben), wie es dem Erkennen folgt,
tauchte der Begriff des «inneren» oder «immanenten» Aktes auf.

Nun unterscheidet Thomas in der Tat eine zweifache Tätigkeit 95,

eine «transeunte» und eine «immanente». Beide sind grundlegend ver-

93 Vgl. die Lehre von den passiones der I-II 22 ff. Dazu auch oben Anm. 10.
94 DN 4 lect. 9 (n. 401).
95 «Duplex est actio: una, quae transit in exteriorem materiam, ut calefacere

et secare ; alia, quae manet in agente, ut intelligere, sentire et velle. Quarum haec
est differentia, quia prima actio non est perfectio agentis quod movet, sed ipsius
moti; secunda autem actio est perfectio agentis» (I 18,3 ad 1; vgl. Pot 10,1 u. a.).

8



114 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

schieden, und die Differenz beider gestattet es ihm, die Eigenart
sowohl des Erkennens als auch des Liebens in der Gegenüberstellung zum
Machen oder Herstellen von etwas schärfer zu fassen.

Eine transeunte Tätigkeit ist jedwede Aktivität, in welcher ein

Tätiger etwas anderes verändert, also jedes Verfertigen, Umgestalten, Be

wirken, Gestalten von etwas. Die transeunte Tätigkeit stellt sich mit
hin dar als jener wirkmächtige Einfluß eines Subjekts, durch den ein

Gestaltbares oder Veränderliches umgestaltet oder verändert wird.
Transeunte Tätigkeiten gibt es demnach überall dort, wo ein Wirkzusammenhang

irgendwelcher Art zwischen verschiedenen Seienden vorliegt.
Ist die transeunte Tätigkeit sozusagen der Übergriff nach außen

hin, so ist die immanente Tätigkeit zunächst einmal dadurch charakterisiert,

daß sie im Tätigen selbst verbleibt. Die thomanische Bestimmung
des Erkennens und Liebens als einer actio immanens besagt damit
zunächst, daß in beiden Fällen nichts «gemacht», nichts «hergestellt» oder

«verändert» wird96. Erkennen ist daher seinem Wesen nach nicht
Begriffsbildung oder ähnliches; Lieben oder Wollen ist als solches noch
kein Tun.

Damit ist ein weiterer Unterschied gegeben: In der transeunten

Tätigkeit erhält ein Gestaltbares vom Tätigen her eine neuartige oder

andere Bestimmung bzw. Aktualität. Die transeunte Tätigkeit erweist
sich als die Vervollkommnung dessen, was durch sie gestaltet wird.
Dagegen ist die immanente Tätigkeit als Tätigkeite zwar auch eine

Vervollkommnung oder eine Vollkommenheit, aber nicht eines anderen,
sondern des Tätigen selbst 97.

Noch ein letzter Unterschied ist zu nennen : Ganz allgemein ist Tun
etwas Bestimmtes tun; alles Herstellen, Verfertigen, Machen ist auf
einen Gegenstand bezogen. Das gilt auch für das immanente Tun, sei

es nun Erkennen oder Lieben. Jedoch ist das Verhältnis zum Gegenstand

in der transeunten und in der immanenten Tätigkeit jeweils
verschieden. Ist nämlich in der transeunten Tätigkeit der Gegenstand, auf

96 Dem steht nicht entgegen, daß der erkennende und wollende Mensch kraft
seines Erkennens und Wollens in anderer, intensiverer Weise handelnd und wirkend
in der Welt auftreten kann als jene Wesen, die nicht erkennen und wollen können.
Doch folgt aus diesem Zusammenhang nicht, daß Erkennen und Lieben nach einer
Analogie zu einem «Herstellen» irgendwelcher Art zu interpretieren wären.

97 I 18,3 ad 1; Pot 10,1. - Vollkommenheit oder Aktualität ist nach Thomas
Sein: «Secundum hoc enim aliqua perfecta sunt, quod aliquo modo esse habent»
(I 4,2). Wenn also die immanente Tätigkeit eine Vollkommenheit des Tätigen selbst
ist, so ist sie eine bestimmte Seinsweise des Tätigen.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 115

welchen diese übergreift, vom Tätigen selbst verschieden, so erwächst
die immanente Tätigkeit daraus, daß der Gegenstand mit dem Tätigen
vereinigt wird 98.

Erkennen und Lieben sind unbeschadet ihrer Verschiedenheit
zunächst einmal als immanente Tätigkeiten zu bestimmen. Diese generelle
Charakteristik soll sie scharf von allem Tun als Machen oder Herstellen
unterscheiden. Gilt für dieses (=actio transiens) Verhältnis von actio

- passio, so ist es für jenes actio immanens) überboten: Der Erkennende

und Liebende tritt als solcher in eine völlig neuartige Beziehung
zur Welt, für die es auf der Stufe der nicht-empfindenden Wesen nichts
Vergleichbares gibt.

b) Der Unterschied von Erkennen und Lieben

Auf dem Hintergrunde der Gemeinsamkeit als actio immanens
heben sich nun Erkennen und Lieben in ihrer jeweiligen Eigenart ab.

Die Besonderheit des Erkennens hegt darin : Der Erkennende nimmt
in eigenartiger Weise anderes in Besitz und gliedert es sich ein: Dinge,
die in rerum natura bestehen, erhalten außerdem noch im Erkennenden
ein Erkanntsein (esse cognitum), sofern der Erkennende als Erkennender

(intentional) das Erkannte ist. Es findet m. a. W. eine doppelte
Assimilation statt: Der Erkennende ist im Erkenntnisakt, ohne sein Ei-

98 «Objectum aliter se habet in actione quae manet in agente, et in actione
quae transit in aliquid exterius. Nam in actione quae transit in aliquid exterius,
objectum sive materia in quam transit actus, est separata ab agente, sicut cale-
factum a calefaciente, et aedificatum ab aedificante. Sed in actione quae manet in
agente, oportet ad hoc quod procedat actis, quod objectum uniatur agenti» (I 56,1).

Nach Thomas ist kein endliches Seiendes mit seinem Tätigsein identisch
(I 54,1); es muß vielmehr zwischen dem tätigen Subjekt als solchem und dessen
Tun unterschieden werden. Unmittelbares Prinzip der Tätigkeiten sind dabei die
Tätigkeitsvermögen, die ebenfalls real vom Subjekt verschieden sind (I 77,1). Ganz
allgemein ist nämlich die Substanz nur durch Akzidentien auf anderes hingeordnet
(I 59,2). Kraft der Vermögen (potentiae animae) ist die Substanz fähig, erkennen
und lieben zu können. Eine solche Möglichkeit zum Erkennen und Lieben ist jedoch
nicht das wirkliche Erkennen und Lieben. Um anderes zu erkennen bzw. zu lieben,
muß dieses andere, der erkannte bzw. geliebte Gegenstand irgendwie maßgebend
sein: Damit der wirkliche Akt des Erkennens oder Liebens zustandekomme, muß
der erkennbare bzw. liebenswerte Gegenstand die Weite der Vermögen gewissermaßen

einschränken oder bestimmen. In diesem und nur in diesem Sinne ist ein
jedes Erkenntnis- und Strebevermögen ein passives Vermögen (vgl. Ver 26,3). Doch
resultiert aus diesem Bestimmtwerden oder dieser « Passivität » gerade die Aktivität
des Erkennens und Liebens.



116 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

gensein zu verlieren, das andere (Erkannte) als anderes; das andere ist
als anderes (oder gegenständlich) auch noch im Erkennenden

Ist damit das Erkennen, bildlich ausgedrückt, eine zentripetale
Bewegung, so ist das Lieben (Streben) dagegen zentrifugal gerichtet: Das

Gut weckt im Subjekt einen Impuls, der im Akt des Liebens das Subjekt

sich dem Gute zuneigen läßt: Interesse, Anteilnahme, Zuneigung,
Ergriffensein, Bewunderung, Sehnsucht - oder wie auch immer dieser

Impuls beschrieben werden mag - drängen stets zu dem Gute hin 10°.

Während sich also das Erkennen in einer gleichsam «statischen»

Ordnung abspielt (geht doch die Tätigkeit des Erkennens darauf, daß das

Erkannte «in der Seele nach Art der Seele» sei101, verläuft das Lieben

(Streben) in einer «dynamischen »'.Lieben ist die Hinwendung zum wirklichen

Sein des geliebten Gegenstandes ; Lieben hat es mit dem Gegenstande

zu tun, sofern er in sich ist; er ist auf die einmalige Wirklichkeit des

Geliebten als solche gerichtet: «Res autem ad animam invenitur dup-
licem habitudinem habere: unam secundum quod ipsa res est in anima

per modum animae, et non per modum sui ; aliam secundum quod anima

comparatur ad rem in suo esse existentem. Et sie objectum animae est

ahquid dupliciter: Uno modo inquantum natum est esse in anima non
secundum esse proprium, sed secundum modum animae, id est spiritua-
liter; et haec est ratio cognoscibilis in quantum est cognoscibile. Alio
modo est ahquid objectum animae secundum quod ad ipsum anima in-

99 Ver 2,2 veranschaulicht Thomas die Vollkommenheit des Erkennens so:
Das Einzelding bleibt in gewisser Weise stets etwas Unvollkommenes. Es ist in
seiner Einzelheit nur ein Teil jener Vollkommenheit, die das gesamte Universum
in sich umfaßt. Alles das, was nun gleichsam über sich Vollkommeneres hat, bleibt
diesem gegenüber unvollkommen. Es ist das jene Unvollkommenheit, die aus der
Begrenztheit der Einzeldinge stammt. Sie wird indessen im Erkennen einigermaßen
behoben. Der Erkennende ist und bleibt er selbst und hat dennoch im Akt des
Erkennens anderes als anderes. Im Erkennen wird die Seele in gewisser Weise alles.
Solcherart ist es möglich, daß die Vollkommenheit des gesamten Universums irgendwie

in einem einzelnen Seienden ist - im Menschen, der im Erkennen über sich
selbst hinauswächst. - Es ist in diesem Zusammenhang unmöglich, die thomanische
Erkenntnismetaphysik auch nur andeutungsweise darzulegen.

100 «Im Willensakt hat die Seele zunächst nur eine Hinneigung zum
angemessenen Gut. Neben den Begriffen Hinneigung (inclinatio) und Hinordnung (ordo)
verwendet Thomas zur Kennzeichnung der besonderen Natur des Strebeaktes noch
die Begriffe Beziehung (habihido), Verhältnis (proportio, comparatio), Hinzielung
(tendentia), Ausrichtung (directio) und Bewegung (motus), die alle, außer dem Begriff
Bewegung, dasselbe besagen» (Malik a. a. O., 52 f. ; dort auch die einzelnen Belege).

101 Ver 22,10.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 117

clinatur et ordinatur secundum modum ipsius rei in seipsa existentis;
et haec est ratio appetibilis in quantum est appetibile» 102.

Dieser betonte «Realismus» des Liebens (bzw. Strebens) wird von
Thomas in sehr ähnlichen Formulierungen durchgehend von den Werken
der Frühzeit an bis zu denen der Spätzeit vorgetragen 103.

Läßt sich nun aus der angegebenen Differenz von Erkennen und
Lieben durch einen verschiedenen Bezug zum Seienden die Wesensart
des Liebens, eben sein «dynamischer» Charakter, irgendwie verständlich
machen

Das Seiende wird als solches durch zwei Prinzipien konstituiert:

a) Alle Seienden, wie verschieden sie auch sein mögen, sind Seiende

durch die Teilhabe an dem aus sich einen und einzigen Sein (esse

commune). Es gibt nur einen Bereich des Seienden, zu dem alles das zählt,
was ist oder sein Sein hat.

b) Durch seine Wesenheit ist das Seiende ein in sich bestimmtes
Seiendes. Der eine Bereich des Seienden wird durch die verschiedenen
Wesenheiten in sich differenziert.

Nach dem eigentümlichen Ansatz der thomanischen Metaphysik
bestimmt nun die Wesenheit nicht das Sein in ähnlicher Weise, wie die
Form eine aus sich unbestimmte Materie determiniert; vielmehr ist das

Sein nach Art eines Aktes, die Wesenheit dem Sein gegenüber nach Art
einer Potenz zu fassen 104. Damit ist das Sein das dem Seienden «Inner-

102 Ebd. - In Ver 14,11 ad 4 s. c. wird die Partikularität des Gegenstandes
besonders hervorgehoben: «Dilectio terminatur ad rem ipsam extra animam, quae
in particulari subsistit; cognitio vero terminatur ad id quod est in apprehensione
animae».

103 2 d. 39: 1,2; Ver 1,2; 4,2 ad 7; CG I 72 (n. 619); I 16,1; 19,3 ad 6; 82,3;
I-II 22,2; 66,6 ad 1; II-II 26,1 ad 2. — Häufig wird auch der aristotelische Satz
zitiert: «Bonum et malum sunt in rebus, verum et falsum sunt in mente» (Met6,4:
1027 b 25); Ver 1,2; cf. 21,1; 2 d. 39: 1,2; I 16,1 s. c.; 82,3. Der «Realismus» des
Strebens hat für Thomas bedeutsame Konsequenzen :

1. Er ist der Grund für seine sehr abgewogene Antwort in der Frage nach dem
Primat des Intellekts oder des Willens: I 82,3 parr.

2. Für gewöhnlich wird der Unterschied von sinnenhaftem und geistigem
Erkennen an dem Unterschied von partikulär und universal aufgewiesen. Wenn
jedoch das Lieben (Streben) im Unterschied zum Erkennen auf den Gegenstand
bezogen ist, sofern dieser in sich besteht, dann kann die Differenz von appetitus
sensitivus sinnenhaftes Streben) und appetitus rationalis sive intellectivus Wollen)

wenigstens nicht unmittelbar aus dem Gegensatz partikulär — universal
hergeleitet werden. Denn das Seiende, wie es in sich besteht und als ein solches die
ratio appetibilis in quantum est appetibile ausmacht, ist immer etwas Partikuläres.

104 Pot 7,2 ad 9.



118 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

lichste» 105, das am meisten «Formelle»106. Durch sein Sein als actus ul-
timus 107 ist also das Seiende gewissermaßen erst endgültig das für sich

Bestehende, in sich Beschlossene und folglich vor allem anderen
Unterschiedene.

Wenn nun ein und dasselbe Seiende erkannt und geliebt wird, so

besteht ratione obiecti bezüglich dieser beiden immanenten Akte folgender

Unterschied :

Sofern ein Seiendes ist, bietet es sich als erkennbar dar 108
; nur als

etwas, das das Sein hat, kann es das Erkenntnisvermögen determinieren.
Das Erkennen als solches aber liegt darin, daß das Seiende seinen Be-

stimmheiten nach «in der Seele nach Art der Seele» ist109. Ein und
dasselbe besteht also einmal in rerum natura durch sein Sein und es

besteht außerdem nochmals als ein Erkanntes im Akt des Erkennens. Weil
das Wesen des Seienden nicht dessen Sein ist, kann es seinen

Wesensbestimmungen nach ebenfalls als ein Erkannt-Seiendes im Erkenntnisakt

des Erkennenden bestehen. Daher die «zentripetale» Bewegung des

Erkennens, die geradezu «statische» Ordnung der Gegenwart des

Erkannten im Erkennenden uo.

Richtet sich also das Erkennen auf das Seiende, sofern dieses seinen

Wesensbestimmungen nach geradezu nochmals «in der Seele nach Art
der Seele» bestehen kann, so bezieht sich das Lieben auf das Seiende,

sofern es in seinem Sein für sich besteht und in sich beschlossen ist. Dem
Liebenden steht daher das Seiende gerade unter dem Aspekt gegenüber,
nach welchem es unmöglich noch einmal in einer anderen Seinsweise

gesetzt werden kann. Denn das Sein ist eben jenes Prinzip, wodurch
ein Wesen in sich besteht und es selbst ist.

Während Erkennender und Erkennbares sich nicht völlig irreduzi-
bel gegenüberstehen - seinen Bestimmtheiten nach wird das Seiende in
einer neuartigen Seinsweise (spiritualiter) nochmals gesetzt -, stehen

105 I 8,1.
106 I 7,1; vgl. I 8,1.
107 «Ipsum esse est actus ultimus» (An 6 ad 2).
108 Vgl. I 16,3. «Ununmquodque autem inquantum habet de esse, intantum

est cognoscibile ».

Ver 22,10 (vgl. o. S. 34).
110 Vgl. I 14,1, wo Thomas den Unterschied von den Wesen, die erkennen

können, und jenen, die nicht des Erkennens mächtig sind, dahin bestimmt: letztere
haben nur und ausschließlich ihre «Form» oder Wesensbestimmtheit; erstere
dagegen sind durch ihr Erkenntnisvermögen in die Lage versetzt, gleichsam zusätzlich

und ohne Verlust ihres Eigenseins auch noch die Bestimmtheiten anderer
Seiender zu haben.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 119

sich Liebender und Geliebtes ganz und gar irreduzibel gegenüber: Unter

dem Blickwinkel seines Seins ist das Seiende nichts als es selbst

und nichts anderes als ein Sein-Habendes, kann es nicht nochmals
gesetzt werden : Das Geliebte muß notwendig vom Liebenden verschieden bleiben.

Daher die zentrifugale Bewegung des Liebens (Strebens) und der

«dynamische» Charakter; ist doch der immanente Akt des Liebens gerade

der Ursprung äußerer Taten, die lediglich den Zweck haben, irgendwie

den Abstand zwischen Liebendem und Geliebtem zu überbrücken.
Im Akt des Erkennens erfaßt der Erkennende anderes als anderes :

anderes erhält in ihm Sein «nach Art der Seele». Im Akt des Liebens

hingegen ist er von anderem - einem Guten - irgendwie erfaßt worden,
so daß das Lieben ein Sich-Hinneigen zu dem wirklichen, partikulären
Sein des Geliebten istlu. Man mag somit von einem «ekstatischen»
Charakter des Liebens sprechen: Der Liebende ist und bleibt er selbst
und verliert sein Eigensein nicht, ebensowenig wie der Erkennende sein

Eigensein einbüßt. Im Lieben und im Erkennen werden die Begrenzungen

auf die Individualität überboten. Aber in jeweils anderer Weise
geschieht solches. Holt, bildlich gesprochen, der Erkennende als Erkennender

anderes in sich hinein, so ist der Liebende als Liebender von dem
wirklichen Seienden als einem Gut «be-lebt», «be-seelt», «be-geistert».
Der Liebende ist er selbst und außerdem neigungsmäßig, affektiv,
einem Antrieb oder einem Impulse nach das geliebte Gut112.

In den immanenten Akten des Erkennens und Liebens übersteigt
oder «transzendiert» der Tätige also die Grenzen seiner Individualität.
Unter diesem Gesichtspunkt muß gesagt werden: «Cognitum est in

111 Nach Thomas ist daher das Strebevermögen in einem höheren Maße ein
«passives» Vermögen als das Erkenntnisvermögen: «Hic autem modus passionis
(omne recipere est pati) quamvis conveniat potentiis apprehensivis et appetitivis.
Magis tarnen competit appetitivis; quia, cum operatio apprehensivae sit in rem
apprehensam secundum quod est in apprehendente, operatio autem appetitivae sit
ad rem secundum quod est in seipsa; quod recipitur in apprehensiva, minus habet
de proprietate rei apprehensae, quam id quod recipitur in appetitiva, de ratione
rei appetibilis ; unde verum, quod perficit intelligentiam, est in mente ; bonum vero,
quod perficit appetitivam, est in rebus, ut dicitur in VI Metaph.» (Ver 26,3). — «Vis
appetitiva dicitur esse magis activa, quia est magis principium exterioris actus. Et
hoc habet ex hoc ipso ex quo habet quod sit magis passiva, scilicet ex hoc quod
habet ordinem ad rem ut est in seipsa (I-II 22,2 ad 2).

112 Das wirkliche Seiende außerhalb bewegt den Intellekt. Die erkannte Sache

bewegt das Strebevermögen, und das Streben zielt dann dahin, wiederum zur Sache

zu gelangen, von der die Bewegung ihren Anfang nahm. In den seelischen Akten
des Erkennens und Liebens besteht somit im Hinblick auf die Wirklichkeit eine
Art von Kreisbewegung (Ver 1,2).



120 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

cognoscente» und «amatum est in amante». Aber die Weise der Immanenz

oder des Inneseins ist beidemale eine andere. Das Erkannte ist
nämlich im Erkennenden nach der Ähnlichkeit seiner Formbestimmtheit.

Das Geliebte ist dagegen im Liebenden als der Ursprung jener
Bewegung, die ihn sich zum wirklichen Sein des Guten hinneigen läßt;
das Geliebte ist im Liebenden dynamisch gegenwärtig 113.

Eine solche dynamische Gegenwart des Guten im Liebenden wäre

ganz und gar unverständlich, bestünde nicht ein Konvenienzverhältnis
zwischen dem Liebenden und dem, was er liebt114. Das, worauf sich

die Tendenz des Strebenden richtet, muß eine Entsprechung zum
Strebenden aufweisen, die letztlich in dessen Natur gründet.

Offenbar ist das Lieben von einem vorgängigen Erkennen abhängig.
Wäre etwas nicht zunächst einmal erkenntnismäßig irgendwie
gegenwärtig, so könnte es nicht nachfolgend dynamisch gegenwärtig sein. Erst
ein erkanntes Seiendes kann in seiner Konnaturalität zum Strebenden

hin aufleuchten. Aber der Grund für ein Lieben liegt nicht in einem

psychologischen Ablauf zwischen Erkenntnis- und Strebekräften, sondern

in dem Charakter der Güte desjenigen, was im Akt der Erkenntnis
präsent ist. Der eigentliche Grund des Liebens ist daher im Guten selbst

zu suchen.

Dem anziehenden, anlockenden «Reiz», der von dem liebenswerten
Gute gleichsam ausströmt, entspricht in der Strebekraft grundlegend der

Akt des Wohlgefallens, der Zuneigung, der Anteilnahme oder der Liebe.
Die Liebe aber ist nichts anderes als eine innere Angleichung, eine innere

Abstimmung auf das geliebte Gut hin 115.

3. Der Wille als appetitus intellectivus

Nach den allgemeinen Darlegungen über das Streben als einer
seelischen Wirklichkeit wird es nunmehr die Aufgabe sein, die Eigenart des

Willens als eines appetitus intellectivus im Sinne des Aquinaten genauer
anzugeben.

113 «... quod amatur non solum est in intellectu amantis, sed etiam in volun-
tate ipsius; aliter tarnen et aliter. In intellectu enim est secundum similitudinem
suae speciei; in voluntate autem amantis est sicut terminus motus in principio
motivo proportionato per convenientiam et proportionem quam habet ad ipsum»
(CG IV 19 (n. 3560). - Vgl. Pot 10,2 ad 11; I 37,1; I-II 16,4; I-II 25,2 c et ad 2;
I-II 28,1 et 2.

114 Einzelne Belege auf Thomas dafür bei Malik, a. a. O., 49 f.
115 Zum ganzen Abschnitt : H. D. Simonin, Autour de la solution thomiste du

problème de l'amour. Arch. d'Hist. doctr. et litt, du Moyen-Age 6 (1931) 174-274.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 121

a) Der Unterschied von sinnenhaftem und geistigem Streben

Die Unterscheidung eines sinnenhaften und eines geistigen Erkennens

einerseits sowie eines sinnlichen und eines geistigen Strebens (Wollen)

anderseits ist eine «glatte», den Forderungen formaler Logik vollauf

entsprechende Einteilung der seelischen Kräfte des Menschen. Das

mag ein Grund dafür sein, daß sie allzu rasch als selbstverständlich und

fraglos hingenommen wird. Die Schwierigkeiten beginnen jedoch in dem

Augenblick, da derart als selbstverständlich Angenommenes auf seinen

Rechtsgrund hin befragt wird. Weshalb - so sei gefragt - muß eigentlich

notwendig ein «Wille» als appetitus intellectivus von einem sinnlichen

Streben als etwas Andersartigem, Wesensverschiedenem abgehoben
werden

Für den Unterschied eines Willens als einer geistigen Strebekraft

vom sinnlichen Strebevermögen spricht zunächst einmal die Tatsache,
daß für den Menschen z. B. in Wissenschaften, sittlichen Gutsein
unbestreitbare Güter bestehen, die ihrem Wesen nach unanschaulich und
immateriell oder geistig sind U6. Geistige Güter können aber nur von
einer geistigen Strebekraft geliebt und intendiert werden.

Dennoch bleiben angesichts dieses Argumentes Fragen: im Regelfalle

ist nämlich das, was wir als «Wollen» bezeichnen und aus bewußten
Überlegungen hervorgeht, auf anschauliche, irgendwie greifbare Güter
bezogen. Ist nun das tagtägliche «Wollen», aus dem das wirkliche Han-
deln des Menschen in der sichtbaren, wirklichen Welt erwächst, tatsächlich

nichts anderes als ein «sinnliches Streben»? Ist ein «Wollen» als

geistiges Streben nur geistigen Gütern gegenüber gegeben? Solche

Behauptungen wären sehr zu bezweifeln.
Wie Thomas ausdrücklich lehrt 111, kann ein und dasselbe Gut

sowohl vom sinnlichen Strebevermögen als auch vom "Willen begehrt werden.

Für eine Unterscheidung beider Strebekräfte müßte in diesem Falle
im Objekt selbst, dem Gut, ein verschiedener Aspekt angegeben werden.

Ein solcher scheint indessen nicht zu bestehen. Denn für das Gut als

ein Gut ist es beiläufig, ob es sinnenhaft oder geistig erfaßt wird lls.
Die Unterscheidung eines sinnenhaften und eines geistigen Erkennens

ergibt sich aus dem Gegensatz von «singulär» und «allgemein». Da

116 «...similiter etiam per appetitum intellectivum appetere possumus im-
materialia bona, quae sensus non apprehend it ; sicut scientiam, virtutes et alia
hujusmodi» (I 80,2 ad 2).

117 Ver 22,4 ad 4.
118 Vgl. Ver 22,4 arg. 1; I 80,2 arg. 1.



122 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

nun alles Streben kraft seiner Eigenart als Streben auf singuläres
Seiendes gerichtet ist, scheint gerade unter diesem Aspekt die Verschiedenheit

von sinnlichem und geistigem Streben äußerst fragwürdig zu sein119.

Es bestehen also nicht unerhebliche Schwierigkeiten gegenüber
einer Differenzierung der Strebekräfte des Menschen nach sinnlichen und
geistigen.

«Phänomenologische» Analysen finden sich in breiter Ausführung
bei Thomas nicht; sie sind jedoch in sehr knappen Andeutungen
enthalten, die er gelegentlich gibt. So beschreibt er auch in Ver 22,4 die

Eigenart des Willens als eines besonderen Strebevermögens, das wegen
seiner Wesensart vom sinnlichen Streben abgehoben werden muß, in
folgendem Hinweis: «... habet in potestate ipsam inclinationem, ut non
sit ei necessarium inclinari ad appetibile apprehensum, sed possit in-
clinari vel non inclinari. Et sic ipsa inclinatio non determinatur ei ab

alio, sed a seipsa» 120. M. a. W. : Der Wille wird als Wille und damit
als eine Strebekraft besonderer Wesensart dort sichtbar, wo der Mensch

einem erkannten, liebenswerten Gut gegenüber sein Lieben gewissermaßen

selbst verfügen kann; er hat seine Stellungnahme gleichsam in
seiner Gewalt, so daß er sich dem Hebenswerten Gut, wie es ihn
anspricht, sowohl zuneigen als auch in einer Indifferenz verharren kann.

Ein solches Lieben aus eigenem Entscheid ist in der Tat etwas anderes

als ein triebhaftes Angezogenwerden von einem begehrenswerten Gut121.

Eine eigentliche Begründung für den prinzipiellen Unterschied des

Willens als eines verstandesmäßigen Strebens vom sinnlichen Streben

bietet Thomas 180,2 mit folgender Überlegung: «Das Strebevermögen
ist ein leidendes Vermögen 122, das naturhaft von einem Wahrgenom-

119 Vgl. I 80,2 arg. 2; Ver 22,4 obj. 2.
12° Vgl. Ver 22,4 ad 1 : «Voluntas ab appetitu sensibili non distinguitur directe

per hoc quod est sequi apprehensionem hanc vel illam; sed ex hoc quod est deter-
minare sibi inclinationem, vel habere inclinationem determinatam ab alio: quae
duo exigunt potentiam non unius modi. Sed talis diversitas requirit diversitatem
apprehensionum Unde quasi ex consequenti aeeipitur distinetio appetitivarum
virium penes distinetionem apprehensivarum, et non principaliter».

121 Die prinzipielle Verschiedenheit eines sinnlichen Strebens von einem sich
selbst bestimmenden Wollen leuchtet gerade an der Tatsache auf, daß es durchaus
in der Möglichkeit des Menschen steht, die z. B. auf den Anblick einer wohlschmek-
kenden Speise spontan sich meldenden Regungen zu beherrschen, diesen Regungen
nicht nachzugeben usw. Der hier festzustellende Antagonismus fordert für das
Streben des Menschen zwei prinzipiell verschiedene Vermögen. — Zum Verhältnis
des sinnlichen Strebens und Willens: I-II 9,2; I-II 10,3.

122 Siehe oben S. 114 f. sowie die Belege in Anm. 111.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 123

menen bewegt wird. Daher ist das wahrgenommene Erstrebbare ein

nicht bewegtes Bewegendes, das Streben jedoch ein bewegtes Bewegendes

(Aristoteles). Das Leidende und Bewegbare wird aber aufgeteilt
nach der Aufteilung des Tätigen und Bewegenden. Denn das Bewegende
muß dem Bewegbaren angepaßt sein und das Tätige dem Leidenden.
Und das leidende Vermögen selbst hat seine Eigenart von der Hinordnung

zu seinem Tätigen. Weil nun das vom Verstand und das von den

Sinnen Wahrgenommene der Gattung nach verschieden sind, so folgt,
daß das verstandesmäßige Streben ein anderes Vermögen ist als das

sinnliche» 123. Dieser Beweis setzt den Zusammenhang der seelischen

Kräfte, wie er im vorigen Abschnitt erörtert wurde, in allem voraus.
Zu seinem Verständnis muß jedoch in einigen Andeutungen die thoma-
nische Lehre vom verstandesmäßigen Erkennen herangezogen werden124.

Für Thomas ist das Erkennen des Verstandes in einem und
zugleich das Erkennen von etwas Allgemeinem und Wesentlichem; in seiner

Allgemeinerkenntnis dringt der Verstand irgendwie zum Wesen der

Dinge vor 125
; er erfaßt die Substanz der Dinge. Wenn nun ganz allgemein

das erkannte Gut (bonum apprehensum) der Gegenstand des

seelischen Strebens ist, so ist das sinnenhaft erfaßte Gut ein anderes als

das verstandesmäßig erkannte. Letzteres wird nämlich unter einem

allgemeinen Gesichtspunkt des Gutseins erfaßt, ersteres dagegen nur in
seiner Einzelheit126.

Ferner ist das Erkennen des Verstandes dadurch charakterisiert,
daß es sich auf Unkörperliches oder Immaterielles erstreckt «wie z. B.

123 Deutsch nach Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 6.

l

124 Den prinzipiellen Unterschied von sinnenhaftem und verstandesmäßigem
Erkennen behandelt Thomas CG II 66.

125 «... sensus sistit circa exteriora accidentia rei; intellectus vero pénétrât
usque ad rei essentiam; obiectum enim intellectus est quod quid est» (I-II 31,5).

126 «Alio autem modo apprehendit bonum intellectus et sensus. Nam
intellectus apprehendit bonum secundum universalem rationem boni; sensus autem
apprehendit sub determinata ratione boni» (An 3 lect. 14 (n. 804). - Gegenstand des
Strebens ist stets «aliquid in rerum natura existens, quod est per modum particu-
laris, et non universalis» (Ver 22,4 ad 2). Auch das Wollen als verstandesmäßiges
Streben erstreckt sich ausschließlich auf konkretes und niemals auf etwas
Allgemeines als solches. Soweit besteht die soeben erhobene Schwierigkeit für die
Unterscheidung eines sinnenhaften und eines vernünftigen Strebens zu Recht. Aber die
Allgemeinheitserkenntnis des Verstandes bedingt es, daß das konkrete Gut (bonum)
dem Strebenden in dem Charakter seiner Güte (bonitas) gegenwärtig ist, kraft deren
es zu anderen Gütern in einer Beziehung steht oder stehen kann. Daher wird das
konkrete Gut (bonum) willentlich aus Motiven bej aht, die über das partikuläre,
konkrete Gut hinausweisen.



124 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

die Weisheit, die Wahrheit und die Beziehungen zwischen den Dingen»127.

Daraus folgt unmittelbar, daß für den Menschen geistige Güter bestehen

und daß er die Beziehungen in sich verschiedener Güter auf Grund
ihres Gutseins erfassen kann.

Endlich ist der Mensch kraft seines Verstandes der reflexen
Selbsterkenntnis und damit eines geistigen Selbstbesitzes mächtig 128, so daß

er auch in seinem verstandesmäßigen Streben sich gewissermaßen selbst
in den Blick nehmen kann 129.

127 CG IX 66 (n. 43). - Der Verstand begreift Körperliches und Materielles
nach unkörperlichen, unanschaulichen Merkmalen. Das Unkörperliche oder
Immaterielle ist also nicht eigentlich ein Bereich «neben» oder «über» dem Körperlichen
und Materiellen, der gleichsam beziehungslos zu diesem stünde. - In ähnlicher Weise
bestehen für den Menschen auch die geistigen Güter in der raumzeitlichen Welt:
Sittliches Gutsein z. B. von Menschen in den konkreten, alltäglichen Verhältnissen
seines Lebens zu verwirklichen. Wenn nun geistige Güter (z. B. sittliches Gutsein)
rangmäßig höher stehen als materielle (z. B. Genuß einer Speise), so schließt das
für den wollenden Menschen die Forderung ein, niedere Güter im Hinblick auf
höhere zu begehren : Höhere Güter sollen das Ziel sein, dem niedere als Mittel
unterzuordnen sind. Eine Rangordnung von Gütern nach verschiedener Werthaftigkeit,
die eo ipso Forderungen an den wollenden Menschen einschließt, ergibt sich aus
der Tatsache, daß der Verstand das Gute unter dem allgemeinen Gesichtspunkt
des Gutseins erfaßt.

128 CG II 66 (n. 1440).
129 Die erkennenden Wesen haben ein anderes Weltverhältnis als jene, die

nicht erkennen können. Während nämlich jene, die nicht erkennen, in ihrer Einzelheit

auf sich selbst beschränkt bleiben, ist in den Erkennenden die Einzelheit
gewissermaßen überboten, sofern anderes als anderes «nach Art der Seele» in ihnen
gegenwärtig ist (Ver 2,2). Dieser erkenntnismäßigen und gleichsam «statischen»
Gegenwart entspricht jene andere, vergleichsweise «dynamische», die des Strebens
(Liebens; vgl. o. S. 119 f.).

Dem sinnenhaften Erkennen ist anderes als anderes nur in seiner Einzelheit
gegenwärtig. Dagegen ist das verstandesmäßige Erkennen als Allgemeinheitserkenntnis

immer schon über das Einzelne hinaus; wird das Einzelne doch vom
Verstände als Seiendes und damit im umfassendsten Horizonte, den es geben kann,
begriffen. Erst für das Erkennen des Verstandes bewahrheitet sich im Vollsinen die
aristotelische Formel, wonach die Seele im Erkennen gleichsam «alles ist» (An 8:
431 b 21).

Diesem erkenntnismäßigen Weltverhältnis durch den Verstand entspricht ein
strebensmäßiges und «dynamisches» seitens des Willens: Das Wollen, das das
konkrete Gut wegen seines Gutseins überhaupt (bonitas) begehrt, ist in einer
vergleichbaren Weise immer schon über das konkrete Gut hinaus, wie der Verstand
in seinem Begreifen stets über das Einzelne als solches hinauslangt. Wie also der
Verstand dasjenige, was er begreift, im Horizont des Seienden und als Seiendes
erfaßt, so begehrt der Wille das konkrete Gut als Gutes überhaupt oder sofern es

gut ist; das einzelne Gut determiniert zielhaft das Streben (Lieben) in Kraft eines

irgendwie als endgültig oder vollauf gut akzeptierten Zieles.
Erst für das Erkennen des Verstandes besteht die Möglichkeit der reffe-



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 125

b) Das Wesen des Willens

Das Wollen wird als ein Streben besonderer Art dort sichtbar, wo
der Mensch einem erkannten Gute gegenüber sein Lieben gewissermaßen
selbst in der Gewalt hat. Während beim appetitus animalis oder beim
sinnlichen Streben die Hinneigung auf das erkannte Gut wie von der

«Natur» festgelegt ist und eine Notwendigkeit besteht, derart, daß das

das Gut nicht nicht begehrt werden kann, ist der Mensch seinem

appetitus rationalis nach von einer solchen Notwendigkeit des Begehren-
Müssens frei und hat die Möglichkeit zu einem eigenen Entscheid. Der
Wollende ist als WoUender selbst Herr seines Aktes 130.

Soweit das unmittelbare Phänomen des Wollens, das in den

bisherigen Erörterungen außerdem in einen Zusammenhang mit dem
intellektuellen Erkennen gestellt und von diesem her sozusagen deduktiv
begründet wurde. Diese Darlegungen sind nunmehr weiterzuführen 131 :

Es ist die Frage nach der Eigenart oder dem Wesen bzw. der Natur des

Willens als jenes Vermögens zu stellen, kraft dessen der Mensch eben

wollen, d. h. in eigenem Entscheid und nicht aus einem Verfügtsein
durch eine «Natur» ein erkanntes Gut lieben kann.

In der Fage nach dem Wesen des Willens geht es um eine Art von
Rückgriff auf ein Prinzip: Eine besondere Klasse seelischer Akte, die

Akte des Wollens, sollen in ihrer Eigenart von einem ihnen voraushegenden

Ursprung ergründet werden. Von einer Vielheit wird mithin auf
eine die Vielheit begründende Einheit als Prinzip (dieser Vielheit)
zurückgegangen: Die Willensakte sind vielfältig, der ihnen zugrundeliegende
Wille als ein Seelenvermögen ist etwas Eines ; die Willensakte sind etwas

xiven Selbsterkenntnis; nur der Mensch kann sich als Mensch in seiner Stellung
innerhalb der Welt zu begreifen versuchen. Dieser Selbsterkenntnis entspricht das
Wollen: der Mensch nimmt sich in seinem verstandesmäßigen Streben gewissermaßen

selbst in den Blick, um gemäß seiner Selbsterkenntnis die volle Entfaltung
seiner selbst zu erreichen. Gerade dieses Endziel als das abschließende oder
endgültige Gutsein hat für alle konkreten Einzelgüter einen sie als Güter bedingenden
Wert: das konkrete Einzelgut ist deshalb und insofern gut, als es in Beziehung
zum Endziel steht. Wie somit im Begreifen des Verstandes das Einzelne unter dem
allgemeinsten Aspekt des Seienden erfaßt wird, so wird im Wollen das einzelne
Gut im Hinblick auf das Endziel, wie es der Mensch als abschließendes, endgültiges
Gutsein für sich akzeptiert, gewollt.

130 Ver 22,4.
131 Dazu die beiden Fragen, die Thomas behandelt: a) «Utrum voluntas

aliquid ex necessitate appetat»: I 82,1; vgl. I-II 10,1; Ver 22,5; b) «Utrum voluntas
ex necessitate omnia velit quaecumque vult»; I 82,2; vgl. I-II 10,2; Ver 22,6.



126 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

Transitorisches, das Vermögen des Willens ist dagegen etwas Bleibendes,

das notwendig mit der Natur des Menschen gegeben ist132.

Eine solche philosophische Weise der Ergründung im Rückgriff auf
ein konstitutives Prinzip schließt jedoch in diesem Falle eine ausdrücklich

zu nennende Schwierigkeit ein: Einerseits muß für den Willen als

eine bestimmte «Natur», d. h. als ein besonderes Seelenvermögen etwas

angegeben werden, nämlich ein besonderes Objekt, auf welches er per
se und damit notwendig hingeordnet ist133. Wenn also m. a. W. die «Natur»

oder das Wesen des Willens definiert werden soll, so gibt es

unumgänglich auch etwas, das dem Willen «natürlich» ist und ihm notwendig

zukommt134. Anderseits widerspricht aber das Willensphänomen
unter einem doppelten Aspekt der Notwendigkeit: Wollen schließt nämlich

erstens die Notwendigkeit aus, wie sie als Zwang von außen her
bestehen kann, zweitens steht das Wollen im Gegensatz zur Notwendigkeit

einer Natur; das Wollen ist doch gerade deshalb von dem sinnlichen

Streben zu unterscheiden, weil es von einer naturhaften («es»-haften)

Determination frei ist. - Anders formuliert : Der Rückgriff auf den

Willen als das Vermögen, aus dem die vielfältigen Willensakte hervorgehen,

muß eine «Natur» ermitteln lassen: ein Erstes und ein Fundament

der Akte, dem eine Notwendigkeit eignet. Ergibt sich aber evtl.
aus der «Natur» und der Notwendigkeit des Willens, daß er keineswegs
alles notwendig will?

Thomas unterscheidet im Zusammenhang der zur Diskussion
stehenden Fragen eine vielfache Bedeutung des Wortes «Notwendigkeit» 135.

Ist ganz allgemein «notwendig das, was nicht nicht sein kann», so mag
eine solche Notwendigkeit als « natürliche » oder « absolute Notwendigkeit »

einmal auf die inneren Ursachen bezogen werden; außerdem kann von
einer Notwendigkeit im Hinblick auf die äußeren Ursachen gesprochen
werden, nämlich entweder die Ziel- oder die Wirkursache.

Die äußere Notwendigkeit seitens einer Wirkursache oder die

«Notwendigkeit des Zwanges» (nécessitas coactionis) widerspricht schlecht-

132 Die Lehre von den «Seelenvermögen», die in der neueren Psychologie vor
allem von Herbart scharf angegriffen wurde, kann hier in ihrer Eigenart nicht
dargelegt werden. Bemerken wir lediglich, daß sie allein als eine philosophische
Weise des Fragens, als eine Ergründung von einem konstitutiven Prinzip her sinnvoll

und rechtmäßig ist.
133 Vgl. I 77,3.
134 Vgl. I-II 10,1.
135 I 82,1.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 127

hin dem Willen 136. Dagegen widerspricht dem Willen nicht die mit
einem Ziel verbundene Notwendigkeit, d. h. jene Notwendigkeit bestimmter

Mittel, die unumgänglich sind, wenn ein bestimmtes Ziel erreicht
werden soll137.

Die «natürliche» oder «absolute Notwendigkeit» ist, wie gesagt
wurde, auf die inneren Usrachen oder die konstitutiven Prinzipien eines

Seienden bezogen; sie bezeichnet also ein Grund-Folge-Verhältnis derart,
daß einem Etwas, weil es eben ein solches Etwas ist, notwendig ihm
entsprechende Eigentümlichkeiten zukommen müssen. So ist die
Winkelsumme eines Dreiecks mit innerer Notwendigkeit gleich zwei Rechten.

Für den Willen als ein Vermögen der Seele liegt diese innere oder
«natürliche Notwendigkeit» in seiner Bezogenheit auf sein spezifisches

Objekt; lediglich diese Bezogenheit oder Hinordnung auf sein spezifisches

Objekt, auf «das Gute überhaupt» (bonum in communi) 138, macht den

Willen zum Willen.
Die «natürliche Notwendigkeit» des Willens läßt sich aber auch noch

in einer anderen Weise angeben : Da das Gute eine Strebekraft final
bestimmt und Zielursache ist, ist der Wille auf jenes Gute, das endgültig
und abschließend gut ist, als auf ein Endziel notwendig bebezogen.
Die Hinordnung auf das Endziel ist dem Willen seinem Wesen bzw.
seiner Natur nach notwendig 139.

136 Eine Notwendigkeit seitens einer Wirkursache liegt dann vor, wenn
jemand (bzw. etwas) so unter der Herrschmacht eines Tätigen steht, daß er nicht
gegen diesen handeln kann ; er erliegt dem Zwang. Die Begründung dafür, daß die
Notwendigkeit des Zwanges schlechthin dem Willen widerstreitet, gibt Thomas
I 82,1 in folgender, sehr präziser Weise: «Nam hoc dicimus esse violentum, quod
est contra inclinationem rei. Ipse autem motus voluntatis est inclinatio quaedam
in aliquid. Et ideo sicut dicitur aliquid naturale quia est secundum inclinationem
naturae, ita dicitur aliquid voluntarium quia est secundum inclinationem voluntatis.

Sicut ergo impossibile est quod aliquid simul sit violentum et naturale; ita
impossibile est quod aliquid simpliciter sit coactum sive violentum, et voluntarium».

137 In der nécessitas finis kommt die Stellung und Einbettung des Menschen
in der Welt zum Ausdruck. Er ist eben nicht ein ursprünglich weltloses Wesen.
Nur in der Anerkennung der konkreten Bedingungen und Möglichkeiten, die ihm
gegeben sind, und in deren Ausnützung kann er die von ihm erstrebten Ziele
verwirklichen.

138 i_jj io,l : «Hoc autem est bonum in communi, in quod voluntas natura-
liter tendit, sicut etiam quaelibet potentia in suum obiectum». — I-II 9,1: «Bonum
autem in communi, quod habet rationem finis, est obiectum voluntatis».

139 Vgl. I 82,1; I-II 10,1; Ver 22,5. - I 82,1 bringt Thomas für seine Lehre,
wonach der Wille notwendig auf das Endziel hingeordnet ist, folgende Begründung :

«... nec nécessitas naturalis répugnât voluntati. Quinimmo necesse est quod sicut
intellectus ex necessitate inhaeret primis principiis, ita voluntas ex necessitate



128 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

Diese abstrakte Betrachtungsweise der Bestimmung der Natur des

Willens vom Guten überhaupt (bonum in communi) bzw. vom Endziel

(finis ultimus) her muß jedoch ergänzt werden. Denn der Wille ist
ebensowenig wie der Verstand eine in sich ruhende Größe. Nicht der
Verstand begreift, nicht der Wille will, sondern der Mensch - ein Ganzes

aus «Leib und Seele» - begreift kraft seines Verstandes und will kraft
seines Willens. Die notwendige Beziehung des Willens auf das Endziel
als die «beatitudo» schließt daher die Wahrung aller speziellen Belange
des Menschseins ein: «naturhaft» wird ebenfalls vom Willen erstrebt die

Erhaltung des leiblichen Lebens und alles das, was dem Leben notwendig

ist, sowie die Wahrheitserkenntnis 140.

Das unmittelbare Phänomen des Wollens ist, wie gezeigt wurde,
dadurch charakterisiert, daß der Wollende von einer Notwendigkeit des

Begehren-Müssens frei ist und sein Lieben dem erkannten Gute gegenüber

selbst verfügen kann. Der Wollende ist also selbst Herr seines Wollens.

Die Ausführungen über das Wesen des Willens ergeben indessen

die Konsequenz, daß der Wille das Endziel und das, was in einer not-

inhaeret ultimo fini, qui est beatitudo ; finis enim se habet in operativis sicut princi-
pium in speculativis ...»

Zur Erklärung des Zusammenhangs von bonum in communi, finis ultimus und
beatitudo mögen folgende Hinweise dienen : Offenbargibt es ein gegenseitiges Bezogensein

unterschiedlicher Güter und eine Rangordnung von Gütern. Manches ist
ausschließlich gut, sofern es Schädliches verhindert; anderes ist als Mittel für etwas
gut. Solchem, das nur eine relative Güte besitzt, steht das gegenüber, das irgendwie
in sich selbst gut ist. Dieser Gliederung entspricht die Unterscheidung von Mittel
zum Ziel und Ziel selbst. Bei dem, was selbst als Ziel des menschlichen Handelns
tungiert, kann nicht nur nach Nah- und Fernzielen, sondern auch nach mehr oder
minder wertvollen Zielen unterschieden werden. Dabei hat in der Rangordnung der
Ziele das höhere oder das höher akzeptierte Ziel für die niederen eine sie
motivierende Funktion. Wie Thomas nun I-II 1,4 nachweist, gibt es in der Rangordnung
der Ziele ein Endziel. Vgl. W. Kldxen, Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin.
Mainz 1964, 115 f. Dieses Endziel, wie es jemand für sich akzeptiert, ist einerseits
gleichsam das Auswahlprinzip seines Wählens oder das tragende Motiv für sein
Lieben einzelner Dinge oder Sachverhalte; anderseits ist das Endziel nach dem
Dafürhalten der Person etwas Letztgültiges, weil es all ihre Möglichkeiten gewissermaßen

ausschöpft und damit zu einer nicht mehr zu überbietenden Vollendung
führt: das Enziel umfaßt gleichsam alles Gute, was es für den Menschen geben
mag. Von der strebenden Person her gesehen ist die Erreichung des finis ultimus
ihre beatitudo, ihre «Glückseligkeit» als letztmögliche Vollendung. Da außerdem der
finis ultimus alle übrigen Einzelgüter umfaßt und ihnen erst eigentlich ihr Gutsein
(bonitas) verleiht, ist derfinis ultimus konkret das bonum in communi. Vgl. D.
Eickelschulte, Beatitudo als Prozeß, in: P. Engelhardt, Sein und Ethos. Mainz 1964,
158 f.; Kluxen, a. a. O., 112 ff.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 129

wendigen Verknüpfung mit diesem steht, kraft seines Wesens notwendig

begehren muß 141. Ebenfalls müßte ein Gut, das schlechthin und in
jeder Beziehung gut wäre, vom Willen kraft seiner Natur notwendig
geliebt werden, falls es gegenwärtig wäre und der Willensakt überhaupt
gesetzt würde 142. Dem Endziel und einem schlechthinnigen, allseits
vollkommenen Gute gegenüber ist der Wollende nicht Herr seines Aktes;
er will aus einer Notwendigkeit heraus, die nicht die eines Zwanges ist,
sondern aus der Natur des Willens selbst resultiert143.

Gerade die aus der Natur des Willens erwachsende Notwendigkeit
begründet aber für Thomas das unmittelbare Phänomen des Wollens.
Denn einem jeden Einzelgute gegenüber, das als solches nicht schlechthin

und in jeder Hinsicht gut ist, erfolgt der Willensakt nicht aus der

Notwendigkeit seiner Natur 144. Die gleiche Unbestimmtheit liegt ebenfalls

vor, wenn ein Einzelgut nicht notwendig mit dem Endziel verbunden

ist 145.

140 «Non enim per voluntatem appetimus solum ea quae pertinent ad poten-
tiam voluntatis; sed etiam ea quae pertinent ad singulas potentias et ad totum
hominem. Unde naturaliter homo vult non solum obiectum voluntatis, sed etiam
alia quae conveniunt aliis potentiis ; ut cognitionem veri, quae convenit intellectui ;

et esse et vivere et husius modi alia, quae respiciunt consistentiam naturalem ...»
I-II 10,1; Ver 22,5 ad 3.

141 I 82,2: Wie es Sätze gibt, die mit den Erstprinzipien notwendig
verknüpft sind und denen der Verstand wegen dieser Verknüpfung notwendig
zustimmen muß, so gibt es ebenfalls Einzelgüter, die mit dem Endziel in einer
notwendigen Beziehung stehen.

142 I-II 10,2.
143 Ver 22,5.
144 I-II 10,2: «Et quia defectus cuiuscumque boni habet rationem non boni,

ideo illud solum bonum quod est perfectum et cui nihil deficit, est tale bonum quod
voluntas non potest non velle Alia autem quaelibet particularia bona, inquantum
deficiunt ab aliquo bono, possunt accipi ut non bona; et secundum hanc considera-
tionem, possunt repudiari vel approbari a voluntate, quae potest in idem terri
secundum diversas considerationes. »

145 I 82,2. - Wie der Verstand naturhaft und notwendig auf die Erstprinzipien

bezogen ist, so der Wille ebenfalls naturhaft und notwendig auf das Endziel.
Dieser Vergleich von Verstand und Wille wird I 82,2 von Thomas dahingehend
weitergeführt, daß er an Sätze erinnert, aus deren Leugnung oder Bejahung nichts
für die Erstprinzipien folgt; sie stehen mit diesen in keinem inneren Zusammenhang.

Daher liegt für ihre Leugnung oder Bejahung auch keinerlei Notwendigkeit
vor. In vergleichbarer Weise gibt es Einzelgüter, die mit dem Endziel des
Menschen, wie von ihm her (oder subjektiv) die beatitudo ist, in keiner notwendigen
Beziehung stehen. Der Mensch kann auch ohne dieselben sein Glück finden. Daher
werden sie nicht notwendig begehrt. Die Selbstbestimmung des Willens zum Lieben
solcher Einzelgüter, das Selbstverfügen der Stellungnahme ihnen gegenüber, erfolgt
aber aus der Tendenz auf das Ziel hin, dem sie irgendwie dienlich sind. Denn wie
der Verstand von der Erkenntnis der Erstprinzipien her sich selbst gewissermaßen

9



130 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

Die thomanische Lehre, wonach der Wille seiner Natur nach auf
das bonum in communi und auf das Endziel bezogen ist, gestattet eine

Ergründung des unmittelbaren Phänomens des Wollens : die voluntas ut
natura fundiert die voluntas ut voluntas. Sie zwingt aber auch eine weitere

Frage auf, vor allem dann, wenn der Wille in seiner Beziehung zum
Guten das Thema ist: Was ist genau das bonum in communi?

Das bonum in communi kann zunächst in eine Parallele zur
Allgemeinheitserkenntnis des Verstandes gesetzt werden; ist doch der Wille
jenes Strebevermögen, das der Verstandeserkenntnis folgt146. Diese
Parallelität hat jedoch am Unterschied von Erkennen und Streben ihre
Grenzen. Denn das Streben ist auf das Sein von etwas bzw. auf eine

Verwirklichung von etwas in besonderer Weise bezogen. Konkret ist das

bonum in communi jenes Gut, das der Wollende als endgültiges,
allumfassendes Ziel seines Lebens als Ganzen akzeptiert. Dieses Gut als Endziel

motiviert einerseits das Wollen der Mittel sowie der Nahziele, anderseits

ist es subjektiv die beatitudo des Menschen 147.

Nun ist die Unterscheidung von Mittel und Ziel, von Nah- und
Fernzielen, von Zielen verschiedener Werthaftigkeit keine entscheidende

Frage; ebenfalls ist die Lehre vom Endziel als solchem ohne erhebliche

Schwierigkeit. Anders dagegen die Frage nach der inhaltlichen Bestimmung

des Endzieles; denn auch für dieses bleibt die Unterscheidung
von echtem oder wahrem Gut und Scheingut bestehen.

In dieser Hinsicht sind die Diskussionen von I—II 2 aufschlußreich:
Wenn faktisch Menschen ihr Endziel und damit ihre beatitudo setzen in
den Besitz von Reichtümern, in Ehrenstellung und Ruhm, in Macht,

zur Erkenntnis der Folgerungen bewegt, so bewegt sich der Wille dadurch, daß er
ein Ziel will, auch zum Wollen jener Dinge, die zum Ziele hin dienlich sind (I-II 9,3)
Eine Unbestimmtheit des Willens und damit die Möglichkeit zu einer Selbstbestimmung

kennt Thomas in einer zweifachen Form (so z. B. I-II 10,2) : Einmal
hinsichtlich des Willensaktes selbst, so daß es in der Gewalt des Menschen steht, zu
handeln und nicht zu handeln. Zum anderen im Hinblick auf die Spezifikation des
Willensaktes durch ein Einzelgut, das nicht schlechthin gut ist und nicht in einer
notwendigen Beziehung zum Endziel steht.

146 Vgl. oben Anm. 129; ferner I-II 10,1 ad 3: «Naturae semper respondat
unum, proportionatum tarnen naturae cum igitur voluntas sit quaedam vis im-
materialis, sicut et intellectus, respondet sibi naturaliter aliquod unum commune,
scilicet bonum; sicut etiam intellectui aliquod unum commune, scilicet verum, vel
ens vel quod quid est. Sub bono autem communi multa particularia bona continen-
tur, ad quorum nullum voluntas determinatur».

147 Das Allgemeine (universale) ist nach scholastischer Deutung ein unum versus
alia. Das Endziel ist als Gut ein solches unum [bonum) versus alia (bona), sofern es
das Gutsein aller sonstigen Güter für den Wollenden fundiert.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 131

in Lebensgenuß oder seelische Güter, so haben alle diese Güter doch nur
den Charakter von bona particularia, sofern sie anderen echt menschlichen

Gütern jeweils entgegengesetzt sind bzw. wegen ihrer Bedingtheit
nicht etwas Endgültiges sein können. Einzig und allein in Gott kann
die beatitudo des Menschen bestehen 148. Der tragende Grundgedanke
dieser Argumentation liegt darin, daß alle bona particularia nur bona

per participationem sind und von Gott, dem bonum per essentiam 149,

her ihr Gutsein haben 15°.

c) Menschlicher und göttlicher Wille

Im Sinne des Aquinaten ist eine letzte Abklärung des Willens mit
den bisherigen Erörterungen noch nicht erreicht.

Der Mensch hat kraft seiner Geistigkeit einen Willen. Kann nun
rechtens von einem Willen und von Freiheit des Willens auch bei den

geschaffenen reinen Geistern 151 und ebenfalls bei Gott gesprochen werden

Solche Fragen der Theologie erzwingen weitere Bestimmungen der

148 I-II 2,8: «Beatitudo est bonum perfectum, quod totaliter quietat appe-
titum; alioquin non esset ultimus finis, si adhuc restaret aliquid appetendum.
Obiectum autem voluntatis, quae est appetitus humanus, est universale bonum;
sicut obiectum intellectus est universale verum. Ex quo patet quod nihil potest
quietare voluntatem hominis, nisi bonum universale. Quod non invenitur in aliquo
creato, sed solum in Deo, quia omnis creatura habet bonitatem participatam ...».
Vgl. Kluxen, a. a. O., 128 f.

149 I 6,3; Ver 21,5; CG I 38 (n. 312).
150 I 6,4; Ver 21,4; CG I 40. - Eine echte Vollendung des Menschen kann

nur in der Überbietung seiner Einzelheit liegen, in einer erkenntnismäßigen und
willentlichen Partizipation an anderem. In dieser Sicht nimmt die personale Begegnung

mit anderen Menschen in Freundschaft, Güte, Treue, Wohlwollen, Ehrfurcht...
einen besonderen Rang ein. Ein personaler Kontakt mit Gott wäre endlich die
höchste Vollendung des Menschen. Da Gott in seiner Wesenheit vom Menschen
nicht unmittelbar erschaut wird, fällt die Bejahung Gottes als des Endzieles jedoch
unter die freie Wahl des Menschen (I 82,2).

151 Die mittelalterlichen Anschauungen von den geschaffenen reinen
Geistwesen mögen auf den ersten Blick dem heutigen Leser recht fremd sein. Tatsächlich

ist die Lehre von den intelligentiae bzw. spirituales creaturae aristotelisches und
neuplatonisches Gedankengut, das in einem Zusammenhang mit dem antiken und
mittelalterlichen Weltbild steht. Dieser Konnex wird vor allem in den Beweisen
für das Sein der reinen Geistwesen sichtbar (vgl. CG III 23; I 70,3) — Abgesehen
von der zeitgeschichtlichen Bedingtheit hat jedoch als eine Art von Grenzbegriff
der «geschaffene reine Geist» in philosophischen Erörterungen insofern einen Wert,
als von hier her Fragen nach der Eigenart des Geistigen schärfer gestellt werden
können. — Aus den Darlegungen zum Willen der geschaffenen reinen Geistwesen
und deren Freiheit ist bei Thomas vor allem die Frage «Utrum voluntas daemonum
sit obstinata in malo» (I 64,2) ertragreich. Die Eigenart des menschlichen Willens
(im Unterschied zu dem eines geschaffenen reinen Geistes) wird in Entsprechung
zum rationalen und diskursiven Erkennen des Menschen bestimmt.



132 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

Willenslehre. Zu ihnen kann zwar in unserem Zusammenhang nur in
äußerster Kürze Stellung genommen werden. Dennoch sollte dieser
Ausblick nicht unterbleiben, da sich von hier her zu dem bereits Gesagten
einige nicht unwichtige Ergänzungen ergeben.

1. Gegen die Lehre von einem Willen Gottes lassen sich nicht
unerhebliche Bedenken anmelden; das vor allem dann, wenn der Wille
primär als die Kraft auf ein Ziel hin aufgefaßt wird, das erreicht werden
soll152. Thomas kann deshalb von einem Willen Gottes sprechen, weil
der Wille prinzipiell bestimmt wird als appetitus «ad bonum apprehen-
sum per formam intelligibilem». Wenn also Gott erkennt und den höchsten

Intellekt hat, so muß er auch in höchstem Maße einen Willen
haben. Gott ist nämlich und erkennt sich als das bonum subsistens. Zwar
kann Gott, weil er sein absolutes Gutsein selbst ist, dieses nicht mehr
erstreben. Aber der Grundakt des Willens ist nicht das auslangende
Erstreben, sondern das Lieben 153.

2. Wird in Gott ein Wille zugestanden, der in der Liebe seines

absoluten und göttlichen Gutseins selbst besteht, so scheint es wegen dieses

«Sich-selbst-genügens» offenbar nicht möglich zu sein, daß Gott
außerdem etwas Außergöttliches will, zumal Gottes Wollen mit seinem
Sein identisch ist.

Der Akt des Willens richtet sich auf das Gute, genauer auf das

Gutsein des Wollenden selbst und zwar um das eigene Gutsein (bzw.

Vollkommenheit) zu erreichen und in der erreichten Vollkommenheit

152 Wir sprechen «einem Menschen 'Willen' zu, wenn er das, was sich seinem
Vorhaben von außen oder innen (Gefühle) entgegenstellt, zu besiegen und das, was
er will, durchzusetzen vermag. Hier wird der Wille als eine Kraft verstanden und
empfunden, die ihrer selbst bewußt ist und Druck auf sich und andere ausübt. Man
neigt selbst dazu, den gleichsam technisch-lconstruierten Charakter des Willens und
seines Vorhaben der lebendigen Spontaneität der Gefühle, die er oft bekämpft,
entgegenzustellen. Ein solcher Wille erscheint leicht als ein reines Vermögen zur Tat,
unabhängig von jedem Gegenstand und jedem Gefühl» (S. Pinckaers, Eudämonis-
mus und sittliche Verbindlichkeit in der Ethik des heiligen Thomas. In: Sein und
Ethos, 286. Anm. 12.

153 I 19,1 ; Ver 23,1 ; CG I 72 f. - In der Frage nach dem Willen Gottes wird
der Grundakt des Willens als ein Lieben bestimmt. Der Wille ist nun für Thomas
ein appetitus und steht als solcher irgendwie in einer Linie mit dem appetitus
naturalis und dem appetitus animalis, obwohl er als appetitus intellectivus eine
Sonderstellung hat. Appetitus aber kommt von appetere her, bei welchem der Nachdruck

auf dem Ausgreifen (auf dem Wege sein) liegt. Diesen Aspekt zeigt auch das

Wollen; und es kann die Gefahr bestehen, nur diesen zu sehen oder ihn
überzubetonen. Hier erzwingt die Frage nach dem Willen in Gott, das Phänomen des

Wollens von einer anderen Seite und tiefer zu sehen ; den Willen (bzw. das Lieben)
scharf gegen eine «Naturalisierung» abzugrenzen. Vgl. Pinckaers, a. a. O., 279 ff.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 133

zu ruhen. Darüber hinaus ist es nun ebenfalls ein ganz allgemeines
Charakteristikum des Gutseins bzw. der Vollkommenheit, sich anderem
nach Möglichkeit mitzuteilen 154. Zum Lieben gehört es also, das Gute
an anderes weiterzugeben, soweit das möglich ist. Lieben ist also gerade
nicht ein «Sich-in-sich-selbst-verschließen», vielmehr gehört wesensnotwendig

ein Mitteilen der eigenen Vollkommenheit dazu.

Findet sich eine solche Mitteilung des eigenen Guten als eine
Vollkommenheit bereits im menschlichen Willen, dann muß sie erst recht
dem göttlichen Willen eignen, von dem nach einer gewissen Ähnlichkeit

alle geschaffene Vollkommenheit herleitet155.
3. Ist in dieser Weise ein Sich-Mitteilen Gottes als ein Wollen von

Außergöttlichem begründet, so führt das unweigerlich zu einer anderen,
äußerst schwierigen Frage : Kann rechtens von einer Freiheit Gottes
angesichts seiner absoluten Unveränderlichkeit gesprochen werden? 156

Es ist nun ganz und gar ausgeschlossen, die hier ins Spiel kommende

Problematik auch nur annähernd darzulegen. Lediglich einige
Grundgedanken aus der thomanischen Argumentation seien referiert: Von Freiheit

sprechen wir bezüglich jener Dinge, die nicht notwendig, nicht aus

innerer, naturhafter Tendenz erstrebt werden. Freiheit gibt es also dort
nicht, wo ein «Naturinstinkt» das animalische Verhalten bestimmt. Ebenfalls

besteht für den Willen keine Freiheit in seiner Hinordnung auf
das ihm entsprechende Formalobjekt. Auch Gott muß notwendig sein

eigenes absolutes Gutsein wollen 157. Damit spitzt sich die Frage nach
der Freiheit Gottes auf jene andere zu: Will Gott alles das, was er will,
notwendig? 158

Thomas unterscheidet anläßlich dieser Frage zweierlei Notwendigkeit,

154 Vgl. oben S. 102 f.
155 I 19,2 ; vgl. CG I 75 ff. - In der Frage, ob Gott Außergöttliches wollen

kann, wird gegenüber Mißverständnissen eine weitere Korrektur der Willenslehre
akzentuiert. Wäre das Streben bzw. Wollen nur auf das eigene Vollkommensein
gerichtet, so wäre das ein Egoismus in sublimster Form.

156 Die eminente Tragweite dieser Frage leuchtet an den Konsequenzen auf,
die einerseits eine bejahende und anderseits eine verneinende Antwort hat. Wird
die Freiheit Gottes bejaht, so ist Gott nach Analogie einer menschlichen Person
zu fassen; denn die Grenze von Person und Sache ist genau dort, wo die Freiheit
des Handelnden einsetzt. Müßte dagegen die Freiheit Gottes verneint werden, so
bliebe bei intellektueller Ehrlichkeit nur eines: Gott als apersonalen, es-haften
Weltgrund zu fassen. Im Namen eines göttlichen «Es» wäre aber entweder zugleich
menschliche Personalität und Freiheit hintanzusetzen, oder menschliche Freiheit
hätte sich gerade im Protest gegen das Göttliche zu manifestieren.

157 I 19,10.
158 I 19,3; Ver 23,4; CG I 80-83.



134 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

eine «absolute» und eine ex suppositione, d. h. auf Grund einer Voraussetzung

159. Absolut notwendig ist die Beziehung des göttlichen Willens
auf das göttliche Gutsein selbst. Alles Außergöttliche hingegen will Gott
im Hinblick auf sein Gutsein: Ziel der Erschaffung der Welt, der

Seinsmitteilung als eines Teilhabenlassens an der eigenen Vollkommenheit,
kann nur das göttliche Gutsein selbst sein. Notwendig wird aber im
Hinblick auf ein Ziel nur das gewollt, ohne welches das Ziel nicht erreicht
werden kann. Wenn der Mensch z. B. am Leben bleiben will, muß er

essen, trinken Hingegen ist es nicht notwendig, zur Erhaltung des

Lebens eine bestimmte, in besonderer Weise zubereitete Speise zu essen.

Da nun das Gutsein Gottes absolut ist, er in keiner Weise auf anderes

angewiesen ist oder durch anderes Gute sein Gutsein mehren könnte,
muß Gott nicht notwendig Außergöttliches wollen. Nur unter der

Voraussetzung (ex suppositione), daß Gott die Welt will, muß er sie wollen,
da sein Willensentschluß sich nicht wandeln kann.

Gott ist also im Hinblick auf die Welt frei, weil er in seiner
Göttlichkeit sich vollauf selbst genügt; Gott ist frei, weil er der Welt in
völliger Souveränität und Unabhängigkeit gegenübersteht. Die Freiheit Gottes

ist absolut - und diese absolute göttliche Freiheit ist nur ein besonderer

Aspekt der Transzendenz Gottes, die auch in der Formulierung
von Ver 22,4 zur Geltung kommt: «Es gehört aber zur göttlichen Würde,

alles zu bewegen, zu lenken und zu leiten, ohne selbst von einem

anderen bewegt, gelenkt oder geleitet zu sein.» Damit stehen wir am
Ende unserer Darlegungen wiederum bei jenem Text, den wir als

Ausgangspunkt wählten. In Ver 22,4 heißt es im Anschluß an den soeben

zitierten Satz ferner: «Je näher also eine Natur Gott ist, um so weniger
wird sie von einem anderen gelenkt, und um so mehr ist sie darauf
angelegt, sich selbst zuzuneigen. » Weiterhin sagt Thomas, nachdem er das

spezifische Willensphänomen in der Selbstverfügung des Liebens
aufgewiesen hat: «... So entfernt sie (die vernunftbegabte Natur) sich von der

Natur der Dinge, die bewegt werden, und nähert sich der Natur dessen,

was selbst bewegt und tätig ist.» In der Selbstverfügung des Liebens

hat m. a. W. der Mensch eine besondere, einmalige Nähe und eine

Ähnlichkeit zu Gott, die den nicht vernünftigen Seienden abgeht.
Wie verhalten sich nun unter dem Gesichtspunkt der Selbstbestimmung

göttlicher und menschlicher Wille zueinander? 160

159 Zur «absoluten» Notwendigkeit vgl. oben S. 126 f.
160 In dieser abschließenden Zusammenfassung müssen eine Vielfalt sich

nahelegender Fragen übergangen werden.



Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin 135

Sowohl bei der göttlichen als auch bei der menschlichen Freiheit
handelt es sich um eine Selbstbestimmung partikulären Gütern gegenüber,

die aus der Notwendigkeit erwächst, die der Wille seinem Wesen

nach hat, das Gute als solches lieben zu müssen.

Der Unterschied von göttlicher und menschlicher Freiheit liegt aber

darin, daß die Freiheit Gottes absolut ist, während dem Menschen nur
eine relative Freiheit zukommt. Die Relativität der menschlichen Freiheit

besteht jedoch in der Angewiesenheit des Menschen auf die Güter
vielfältigster Art, ohne die er als Mensch entweder überhaupt nicht
leben oder nicht menschenwürdig leben kann. Dieses Angewiesensein kommt
noch stärker darin zum Ausdruck, daß die Entscheidungen des
Menschen nicht absehen können von den konkreten Situationen, in denen

er jeweils steht - Situationen, die in ihrer Einmaligkeit auch von
vorgängigen Entscheidungen des Handelnden selbst mitgeprägt sind. Der
freie Mensch ist ein Wesen, das in der Welt lebt und nur innerhalb der
natürlichen und mitmenschlichen Umwelt auf seine Vollendung als

Mensch tendieren kann. Dagegen ist die absolute göttliche Freiheit
gerade die Überweltlichkeit (Transzendenz) Gottes.

Nur in einem analogen Verständnis des Wortes läßt sich von «Freiheit»

im Blick auf den göttlichen und den menschlichen Willen
sprechen. «Analog» aber heißt zunächst einmal: Schlechthin verschieden und
nur unter einem begrenzten Blickpunkt gleich. «Analog» ist die Aussage
ein und desselben Namens von schlechthin Verschiedenen auf Grund
eines Verhältnisses zwischen beiden. Das leitet zu einer weiteren Frage
über:

In welcher Beziehung steht der Mensch zu Gott, sofern er in seiner

Freiheit Gott irgendwie ähnlich ist? Die menschliche Freiheit erwächst

aus der inneren Notwendigkeit, mit welcher der Wille als appetitus
intellectuals das bonum in communi (bonum universale et perfectum)
anstreben muß. Der Wille ist also jene Kraft, durch welche der Mensch

ein endgültiges, allumfassendes Gut als Endziel notwendig begehrt. In
In Wahrheit ist Gott als das ipsum bonum subsistens dieser finis ulti-
mus: Nur in der actio immanens der Gotteserkenntnis und -liebe werden

die Möglichkeiten des Menschen zur Gänze ausgeschöpft. Anders
ausgedrückt: Der Mensch ist frei, weil er als Erkennender und Liebender
im «Grunde» seines Wesens auf Gott hin geschaffen ist. Er ist, obwohl

er nur innerhalb der Welt leben und sich als Mensch vollenden kann,
frei von der Verklammerung in eine abgeschlossene Innerweltlichkeit und
frei für eine personale Begegnung mit Gott.



136 Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

An dieser Stelle sei nun ein Ausblick auf die eigentliche Glaubenstheologie

gestattet:
In der philosophischen Reflexion kann Gott nur als die causa prima

erkannt werden; und die philosophischen Aussagen über Gott sind -
wegen des nur analogen Charakters unserer Gotteserkenntnis - dann am
zutreffendsten, wenn sie verneinend formuliert werden.

Eine personale Begegnung hat dagegen immer ein freies, nicht
erzwingbares gegenseitiges Sich-Erschließen von Personen im Sprechen und
glaubenden Vertrauen zur unumgänglichen Voraussetzung. Eine wirkliche

personale Begegnung des Menschen mit Gott kann somit nur dann

Zustandekommen, wenn Gott in seinem an den Menschen gerichteten
Wort sich diesem kundtut und der hörende Mensch das Wort Gottes
im Glauben annimmt. In diesem Sinne ist das Glauben als personale

Begegnung ein «Auf-dem-Wege-sein» zu Gott und damit ein Vollendung
der Freiheit.

Wir bestimmten die Freiheit des Menschen, wenn sie in metaphysischer

Sicht betrachtet wird, als die Offenheit des Menschen auf Gott
hin, der als das ipsum bonum subsistens zugleich der absolut freie Gott
ist. Unmittelbar gegeben ist Gott in seiner Göttlichkeit dem Menschen,
wie er in der Welt lebt, nicht - weder dem philosophisch reflektierenden

noch dem glaubenden Menschen. Daher verbleibt dem Menschen

auch Gott als dem Endziel gegenüber die Freiheit, die zugleich Gabe

und Aufgabe ist. In der Freiheit liegt die einzigartige Würde des
Menschen. Die Freiheit verlangt aber auch von ihm, aus eigenem Entscheid

von der Welt her den Weg zu Gott zu gehen.


	Der Wille und das Gute bei Thomas von Aquin

