
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

Autor: Söll, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Söll

Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

Ein Beitrag zur Geschichte der Theorie der Dogmenentwicklung

Trotz einiger bemerkenswerter Ansätze zu einer Lösung des
Problems der Dogmenentwicklung im Verlauf der Theologiegeschichte war
diese Frage bis in die neuere Zeit herein kein bevorzugtes Thema der
katholischen Glaubenswissenschaft. Erst im 19. Jahrhundert sahen sich
das Lehramt und die verschiedenen Richtungen der kath. Theologie,
besonders die Katholische Tübinger Schule, die Neuscholastik und für
seine Person auch J. H. Newman, unausweichlich damit konfrontiert.
Akut wurde die Auseinandersetzung, als der sogenannte Modernismus
oder Reformkatholizismus neben anderen Positionen der liberal-protestantischen

Bibelkritik und Dogmengeschichtsschreibung die Auffassung
vertrat, daß der unbestreitbare Zuwachs des Glaubensgutes an neuen

Dogmen - man berief sich naturgemäß gern auf die Definitionen von
1854 und 1870 - durch eine Erweiterung des depositum fidei, mit anderen

Worten : durch neue Offenbarungen zu erklären sei. In einer Reihe von
Sätzen, die - leider ohne nachprüfbaren Quellennachweis - aus Werken
führender Modernisten zusammengestellt und unter Pius X, 1907 zensuriert

wurden, fand sich auch der Satz: «Die Offenbarung, die den Gegenstand

des katholischen Glaubens bildet, war mit den Aposteln nicht
abgeschlossen» (DS 3421). Die hiermit gemeinte und verurteilte Vorstellung

war sachlich nicht neu; denn schon 1864 hatte Pius IX. im
sogenannten Syllabus u. a. auch den Satz zurückgewiesen: «Die göttliche
Offenbarung ist unvollkommen und daher einem ständigen und unbegrenzten

Fortschritt unterworfen, der dem Fortschritt der menschlichen
Vernunft entspricht» (DS 2905).

Damit war im Jahrhundert des erwachenden historischen Bewußtseins

die Grenze zwischen der Idee eines substanziellen Dogmenfort-



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung 73

schritts und der katholischen Lehre von einer nur akzidentellen
Dogmenentwicklung markiert. Zwar wurde die Formulierung des zeitlichen
Abschlusses: «mit dem Tode des letzten Apostels» nicht als sehr glücklich
empfunden, weil dieses Ereignis nicht recht fixierbar ist und weil diese

Form der Abgrenzung zu sehr der Vermutung Raum gibt, als wären
nach der Verherrlichung Jesu noch wesentliche Offenbarungen erfolgt.
Daher spricht man besser vom Abschluß «zur Zeit Christi». Aber das

entscheidende Moment bleibt die Terminierung als solche und damit auch
die klare Unterscheidung zwischen der Entwicklung der Offenbarung
selbst, gemäß Heb 1,1-2, und der Geschichte ihrer geistigen Erschließung
d. h. der Dogmenentwicklung. Gewiß kann man einwenden, daß eine

göttliche Offenbarung der gemeinhistorischen Überlieferungsmittel von
Wort und Zeichen bedarf, um als solche verständlich zu werden, und
daß verschiedene Offenbarungswahrheiten erst in einem relativ großen
Zeitabstand von ihrer erstmaligen Verkündigung für uns in ihrem
Inhalt und in ihrer Bedeutung erschlossen wurden und noch werden, aber
dieses subjektive Offenbar-Werden kann dennoch begrifflich und zeitlich

klar genug abgehoben werden von dem objektiven Offenbar-Sein,
das für die Kirche durch die im Prozeß der Kanonbildung ermittelte
Textgestalt der sogenannten Heiligen Schrift als gesichert erscheint. Das
Wissen um die historische Fixierung dieses Vorgangs war freilich oft
bzw. lange Zeit nicht so reflex im Bewußtsein der Gläubigen und ihrer
Lehrer, wie heute nach den oben zitierten und anderen kirchlichen
Verlautbarungen.

Der Prüfstein dafür, ob und in welchem Ausmaß der zeitliche
Abschluß der christlichen Offenbarung und ihre Vollgenügsamkeit innerhalb

der katholischen Theologie herausgestellt wurde, ist ohne Zweifel
die Begriffsgeschichte von revelare bzw. revelatio, denn in diesem
Terminus konnten unter Verwischung der Zeitgrenze das Bewußtsein vom
Offenbar-Sein mit dem Erlebnis des Offenbar-Werdens so unterschiedslos

verbunden sein, daß die gewonnene Erkenntnis ebenso als erstmalig

ergangene Offenbarung wie als Frucht einer gereiften Einsicht in längst
geschehene Selbsterschließung Gottes erfahren werden konnte. Im
folgenden soll zu dieser Begriffsgeschichte ein kleiner Beitrag geleistet werden.

Er verdankt seine Entstehung einem größeren Zusammenhang, nämlich

der Frage nach der Entfaltung der Theorie der Dogmenentwicklung
in der katholischen Glaubenswissenschaft h Die genannte Fragestellung

1 Vgl. G. Söll, Dogma und Dogmenentwicklung (Handbuch der Dogmen-



74 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung

hat nicht nur einen historischen, sondern auch einen Gegenwartsbezug;
denn sie tangiert ebenso das Problem der zeitlichen Abgrenzung der

Offenbarung wie das ihrer - nicht unbestrittenen - Verobjektivierung
in die sogenannte Heilige Schrift hinein und die aktuelle Diskussion über
den geschichtlichen Charakter der Selbsterschließung Gottes und der daraus

entfalteten Dogmen.

Ausgangspunkt der Analyse ist naturgemäß die Bibel selbst. Von

ihr ist eine zeitliche Fixierung ihres eigenen Werdegangs so wenig zu
erwarten wie eine Entscheidung in der Frage der Kanonizität ihrer
einzelnen Bücher. Die neutestamentlichen Hagiographen hatten ja nicht
einmal eine anerkannte zeitliche Terminierung für die Entstehung der

Bücher des AT vor sich. Im übrigen bewegte die Verfasser wie die Leser

der Heiligen Bücher nicht so sehr das Problem der zeitlichen Abgrenzung

ihrer Werke, sondern das der inneren Abgrenzung echter
Gottesoffenbarungen von falschen 2.

Was die biblische Verwendung der genannten Begriffe angeht, so

erscheint in der LXX a7toxaXu[rpa nur in Jud5,2, a7toxaXut}'1? in 1 Kö
20,30 (im Sinne von Bloßstellung) sowie in Sir 11,27; 22,22; und 42,1

(im Sinne von Kunde geben bzw. Verrat von Anvertrautem). Das

entsprechende revelatio der Vulgata kommt im AT überhaupt nicht vor.
Im AT und NT erscheint das Zeitwort «offenbaren» zusammengenommen

an die hundertmal; revelatio begegnet im NT in Lk 2,32; Rom 2,5;
8,19 ; 1 Kor 1,7 ; 2 Kor 12,7 ; Eph 1,17 ; 1 Petr 1,7; 4,13. In Apk 1,1
übernahm die Vulgata das griechische Wort. Unbeschadet der Prävalenz des

Eschatologischen für das theologische Verständnis des Hauptworts wie
des Zeitworts in der Bibel insgesamt, spiegelt ihr Gebrauch in der schriftlich

verobjektivierten Offenbarung bereits das Neben- und manchmal
das Ineinander der (aktualistischen) subjektiven und der (mehr historisch

konstatierenden) objektiven Deutung und Bedeutung von
«Offenbarung». Was Paulus betrifft, so hatte er selbst den Terminus in einen

Zusammenhang gebracht, bei dem das also Geoffenbarte nicht mit der

allgemein verbindlichen biblischen Offenbarung identifiziert werden

konnte, wenn er z. B. in 1 Kor 14,30 bei seinen Erörterungen über Gei-

geschichte. Hrsg. von M. Schmaüs-A. Grillmeier-L. Scheffczyk, 1/5), Freiburg
1971, bes. § 3c: Der zeitliche Abschluß der Offenbarung.

2 Vgl. das Stichwort «Abgrenzung der Offenbarung» in: ThWNT, zu inoxa-
\6ktco, III, 576-578 (Oepke).



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 75

stesgaben und Prophétie schreibt: «Wird aber einem anderen, der noch

dabeisitzt, eine Offenbarung zuteil, so soll der erstere [der Prophet]
schweigen». Den Philippern wird geschrieben : «Solltet ihr in einem Punkte

anders denken, so wird Gott euch dies offenbaren» (3,15). Und den

Ephesern teilt er mit: «Durch eine Offenbarung wurde mir ja das

Geheimnis kundgetan, wie ich es in Kürze eben dargelegt habe» (3,3). Auf
diese biblischen Vorgaben konnten sich in der Folgezeit verschiedene

Väter und andere Theologen berufen. Wie war das jeweils gemeint? 3

Cyprian (258) sagt zu 1 Kor 14,30, der Apostel habe hier in
Vorsorge für den Frieden unter den Gläubigen lehren wollen, «multa singulis

in melius revelari», damit jeder nicht auf seiner einmal gefaßten
Meinung beharre, sondern sich für ein «melius et utilius» öffne 4. Der
Kirchenvater meint hier, wie Paulus, lediglich Privatoffenbarungen und
nicht dogmatisch belangvolle Enthüllungen für die Gesamtkirche. Diese

Möglichkeit tritt jedoch bei Augustinus ins Blickfeld, wenn er zu der
heiklen Frage der Prädestination mit Berufung auf Phil 3,15 (s. oben)
offen lassen möchte, daß «tarnen habent unde, si quid aliter in ea sapiunt
[d. h. die Gegner seiner Auffassung], hoc quoque revelet Deus, si in eo

ambulant»; in diesem Fall «ipse illis hoc quoque revelabit» 5. Es ist
jedoch nicht zu erkennen, daß Augustinus damit etwas anderes als eine

subjektiv bessere Einsicht in den Sinn diesbezüglicher Schriftstellen bzw.
in die Tiefe dieses Geheimnisses gemeint hat. Das zeigt sich deutlich in
seinem Kommentar zum Johannesevangelium, wo er die Grenze der
persönlichen Bemühungen um die Erhellung der Heiligen Schrift aufzeigt:
«Quid facio ego cum loquor? Strepitum verborum ingero auribus vestris.
Nisi ergo revelet ille qui intus est, quid dico aut quid loquor? 6. Einen
Satz vorher hatte er das auch von den gläubig Hörenden gesagt: «Et
si ab hominibus audiunt, tarnen quod intelhgunt intus datur, intus corus-

cat, intus revelatur» 7. Augustinus denkt also nicht an eine allgemeine
neue Offenbarung, sondern an das persönliche Charisma begnadeter
Einsicht in sie für je einzelne Menschen.

3 Zur nachfolgenden Auswahl aus der theol. Literatur bis zur Neuzeit vgl.
G. Bardy, L'inspiration des Pères de l'Eglise. RSR 40 (1952) 7-26; sowie J. de
Ghellinck, Pour l'histoire du mot «revelare». RSR 6 (1916) 149-157.

4 Ep. 71,3: CSEL III, 2, 774.
5 De praed. sanctorum 1,1 n. 2: PL 44, 962; ähnlich in De gen. c. Manich. 2,2

n. 3: PL 34, 197.
6 Tract. 26 cap. 6, 7: PL 35, 1609 f. CCh 36, 263.
7 Ebd.



76 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

Das Gleiche hat die Bestimmung der Regel Benedikts im Auge,
wenn sie anordnete: «Ideo autem omnes [die ganze Klostergemeinschaft]
ad concilium vocari diximus, quia saepe iuniori Dominus revelat quod
melius est»8. Darauf berief sich später Abälard, als er sich die Bedenken

des Pseudo-Hieronymus im Traktat Cogitis me bezüglich der
Himmelaufnahme Mariens nicht aneignen wollte. Auch Dan 12,14: «Pertrans-

ibunt plurimi et multiplex erit scientia», diente ihm als Stütze für die

Auffassung: «potuit contingere, ut quod tempore Hieronymi latuit incer-

tum, postmodum revelante Spiritu fieret manifestum»9. Hier war aber nun
ein dogmengeschichtlich sehr belangvolles Beispiel angezogen, das man
bei diesem Autor nicht vermuten würde. Seine Vorgeschichte und Analyse

verweist deutlich auf eine bekannte crux der Mariologie. Wenn auch

nicht apodiktisch, so doch als Möglichkeit (potuit) hatte Abälard nicht
mehr nur PrivatOffenbarungen, sondern eine für die ganze Kirche
maßgebliche im Auge.

Augustins Illuminationstheorie, die der Kirchenvater an anderen
Stellen noch deutlicher entfaltet hatte, war unter anderen mittelalterlichen

Theologen auch für Hinkmar von Reims (882) der willkommene

Ausweg aus der Schwierigkeit, in die er sich durch widersprechende
Meinungen großer Väter in der Prädestinationsfrage gebracht sah. Augustin

hatte, von den Donatisten wegen Cyprian bedrängt, das unterschiedliche

Maß an persönlicher Einsicht in manche Glaubenswahrheiten als

pädagogische Maßnahme Gottes ausgewiesen: «Et ideo plerumque docto-
ribus minus aliquid revelatur, ut eorum patiens et humilis Charitas, in

qua fructus maior est, comprobetur Quibus autem revelabit, cum vo-
luerit sive in hac vita sive post hanc vitam, nisi ambulantibus in via
pacis» 10. Hinkmar tröstete sich damit über die Differenzen zwischen

Hieronymus, Augustinus und Gregor I. in der Frage der Prädestination

hinweg 11.

Hugo von Rouen (730) hatte die Auffassung vertreten, daß die
Übernahme des Ordensstandes «Spiritus Sanctus antiquis Patribus revelavit
esse sacramentum novitatis Christi» 11. Da Hugo hier zweifellos die
Kirchenväter als Gesamtheit meinte und die Einsetzung eines Sakramentes

für die Gesamtkirche nicht belanglos sein konnte, läßt sich diese Inan-

8 Cap. 3, 3: CSEL (ed. R. Hanslik) 75, 27.
9 Sermo in Ass. Mar. : PL 178, 543 B.
10 De baptismo c. Donat. 2,5: PL 43, 129—30,
11 De praed. et lib. arb. 3: PL 125, 87 B.
12 Dial. 7, 6, 2: PL 192, 1277 C.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung 77

spruchnahme von «Offenbarung» nicht mehr durch einen Rekurs auf
die augustinische Illuminationslehre interpretieren.

Bei Anselm von Havelberg (1158) begegnet das Problem mehr unter
dem Stichwort inspiratio. In einem dogmatischen Streitgespräch mit dem

Erzbischof Niketas von Nikomedien aus dem Jahre 1136, worüber er

später in einem Gedächtnisprotokoll berichtete 13, kamen naturgemäß
die Lehrunterschiede zwischen der Ost- und Westkirche zur Sprache.
Anselm beruft sich zur Begründung des dogmatischen Fortschritts unter

Hinweis auf Joh 16,12. («Ich hätte euch noch vieles zu sagen, aber

ihr könnt es jetzt nicht tragen») auf das Wirken des Heiligen Geistes,
der «familiari inspiratione nobis insinuando» auch himmlische «sub sigil-
lo divinarum Scripturarum » verschlossene Geheimnisse bekannt gemacht
habe 14. Der Gesamtzusammenhang ergibt, daß Anselm zwar das
Geistwirken als sehr wichtig und umfassend ansah15, aber nicht unterstellte,
daß nach der Zeit Christi und der Apostel neue allgemein verbindliche
Offenbarungen ergangen seien.

Aus der Summa Sententiarum (ca. 1135) ist eine sehr bezeichnende
Stelle namhaft zu machen, wo sich der von Hugo von St. Viktor
abhängige Verfasser mit dem Begriff revelare zwar im Zeit-Raum der
biblischen altestamentlichen Offenbarung bewegt, aber durch den Rekurs
auf Rom 1,21 (Offenbarung der Grundwahrheit über Gott an die Heiden

durch die Schöpfung) zugleich den Ausblick auf weitere derartige
Situationen öffnet: «Cum vero subiungit [Paulus] 'Deus illis revelavit',
ostendit quod ratio humana per se insufficiens esset, nisi revelatio divina
illi in adiutorium esset. Revelatio divina autem fit duobus modis:
interna inspiratione et disciplinae eruditione, quae foris fit per facta vel

per dicta» 16. Daß mit dem Letztgenannten primär die heilsgeschichtliche

Wort- bzw. Tat-Offenbarung gemeint war, ist deutlich zu erkennen.

Dennoch dürfte bei der «inneren Eingebung» neben der prophetischen

13 Im 2. Buch seiner Dialogi: PL 188, 1163-1210; vgl. J. Beumer, Ein
Religionsgespräch aus dem 12. Jahrhundert. ZkTh 73 (1951) 465—182.

14 Dial. 2, 23: PL 188, 1201D.
15 «Den Glauben, den Er [der Heilige Geist] selbst im Evangelium kurz gefaßt

niedergelegt hat, den hat er auf den Konzilien der heiligen Väter erklärt, und was
der Sohn noch zu sagen gehabt hat, das hat er, vom Sohne ausgehend, der Wahrheit
gemäß verkündet und umfassend gelehrt. Und was damals die Apostel allein nicht
haben tragen können, das trägt nun alles zusammen die über die ganze Welt
verbreitete Kirche» (Dial. 2,23: PL 188, 1201BC). Vgl. die dogmengeschichtliche
Würdigung des Anselm von Havelberg bei Söll, a. a. O. § 5.

16 Kap. 3: PL 176, 46B.



78 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

Offenbarung der Bibel auch eine spätere Illumination Auserwählter
gemeint gewesen sein. Petrus Cantor (1197) vertrat die Ansicht, «potest
dici divina inspiratione revelatum esse Ecclesiae», daß zur Spendung
der Letzten Ölung ein einzelner Briester genüge (im Gegensatz zur
Ostkirche) 17. Daß diese «Offenbarung» nicht auf der Linie der biblischen

Hegt, mußte auch Petrus Cantor gespürt haben.
Robert Courçon (1219) glaubte, daß ein allgemeines Konzil «per in-

ternam inspirationem» eine Weihe des heiligen Öls auch an einem
anderen Tag als am Gründonnerstag hätte festsetzen können ls. Auch hier

gilt das eben Gesagte. Huguccio (1210) hielt es für möglich, daß die
Griechen deshalb ungesäuertes Brot zur Eucharistiefeier verwenden, weil
«forte alicui doctorum eorum revelatum est quod in fermentis confice-

rent» 19. Auch hier handelte es sich offenbar um kultische und nicht um

dogmatische Fragen.
Guido von Orchelles (Mitte 13. Jh.) erklärte bezüglich der Taufform,

daß die Bestimmung, durch die Alexander III. die Hinzufügung von

«ego te baptizo» zur trinitarischen Formal als wesentlich vorgeschrieben
habe (DS 757), «Alexandra fuisse revelatum» zo.

Albert d. Große (1280) sah sich veranlaßt, u. a. auch über die Pflicht
zu einem expliziten bzw. impliziten Glauben abzuhandeln. Nach Widerlegung

zahlreicher Einwände zugunsten eines nur implizit zu leistenden
Glaubens an die Artikel des Symbolums kam er zu der Lösung, daß

zwar ohne göttliche Offenbarung die Fundamentalwahrheiten vor wie
nach Christus nicht explizit zu glauben seien. Es bestehe aber kein

Zweifel, daß «revelatio fit Ecclesiae, et semper facta est Ecclesiae» 21.

Die Empfänger derselben würden damals (im AT) wie jetzt (im neutesta-
mentlichen Zeitalter) maiores genannt (gemeint waren die Mitglieder
der kirchlichen Hierarchie und die Theologieprofessoren gegenüber den

simplices oder minores, d.h. den einfachen Gläubigen). Weil Albert aber

sofort hinzufügt, daß die Offenbarung im AT «ad manifestationem arti-
culorum» (im Sinne einer erstmaligen Kundmachung) geschah, jetzt aber

«ad expositionem» d. h. zur Verständlichmachung erfolge, ist klar, daß

17 Handschr. Bibl. Nat. Paris, lat. 14 556 fol. 342r2, ermittelt von de Ghel-
LINCK.

18 Bei A. Landgraf, Dogmengeschichte der Frühscholastik. IV vol. in 8 Bänden,

Regensburg 1951-56, hier 1/1, 32 aus einer Handschrift in Brügge.
19 Handschr., Bamberg P. II 28 fol. 432 VI, bei de Gheleinck.
20 Bei de Ghellinck, Handschr. Bibl. Nat. Paris lat. 1750 fol. 15r.
21 III. Sent. dist. 25. art. 4, sol. : Op. Omnia (ed. Vives, Paris 1894) vol. 28, 480.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung 79

er die allgemein verbindliche Offenbarung als abgeschlossen betrachtete
und für die Zeit nach Christus unter revelatio nur einen besonderen
Beistand Gottes zur Sinnerhellung der Offenbarung verstand. Er war es

ja auch, der sich konsequent gegen eine Mehrung der von Gott ein für
allemal bestimmten Glaubensartikel wehrte und lediglich (mit Hugo von
St. Viktor) auf seifen des Gläubigen hinsichtlich des Intellekts wie des

Affekts ein Wachstum gelten ließ und zwar auf vierfache Weise: 1. durch
erleuchtende Offenbarung von oben, 2. durch explizierende Lehre, 3.

durch «re crédita eveniente», womit ein Sich-selbst-Öffnen des

Offenbarungsgutes, also seine sich allmählich erschließende Einsichtigkeit
gemeint war, und 4. durch Studium der Wahrheit, das den Verstand öffnet

22. Das war eine Auffassung, die sich ebenso mit der Konstanz des

wesentlichen Glaubensgutes wie mit der Vorstellung einer irgendwie
gearteten Dogmenentwicklung vereinbaren ließ.

Bonaventura (1274) hielt es «pro certo», daß gewissen Theologen
nach der apostolischen Zeit, wie z. B. Gregor dem Großen, «cui multa
divinus Spiritus revelavit», etwa im Hinblick auf die Beschaffenheit des

Höllenfeuers eine besondere Offenbarung zuteil geworden sei 23.

Hinsichtlich des Filioque meinte er: «Latini... manifesta revelatione edocti
sunt de Spiritus Sancti processione Graeci vero arctaverunt [einengen]

Scripturam et sibi viam revelationis clauserunt» 24. Bonaventura
verstand hier also unter revelatio ein rechtes gottgewirktes Verständnis
der Heiligen Schrift. Wie weit der Begriff «Offenbarung» gefaßt werden

konnte, beweist Roger Bacon (1294), wenn er erklärt: «Sapientia philo-
sophiae est tota revelata a Deo et data philosophis, et Ipse est qui
illuminât animas hominum in omni sapientia» 25. Hier ist die biblische
Offenbarung überhaupt nicht in Sicht, und revelare ist einfach im Sinn von
«erschließen» gebraucht.

Thomas von Aquin (1274) schloß sich der Meinung seines Lehrers
Albert an, als er für die maiores ein größeres Glaubenswissen (magis

explicite credere) forderte und die damit gegebene Explikation des

Glaubensgutes «per revelationem divinam» vollzogen sah z6. Seine Feststellung:

«Innititur autem fides nostra revelationi Apostolis et Prophetis
factae, qui canonicos libros scripserunt: non autem revelationi, si qua

22 Ebd. Solutio: vol. 28, 474 B. Mehr zu Albert bei Söll, a. a. O.
23 IV Sent. d. 44 p. 2 a. 2 q. 1 : Op. Omnia (ed. Quarr. 1889) vol. IV, 9.
24 I Sent. d. 11 p. 2 a.l q. 1 concl. : vol. I, 212.
25 Opus Tertium cap. 23, ed. de Brewer in : Rerurn Brit, medii aevi, vol. 15, 74.
26 STh II-II 2,6.



80 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

fuit aliis doctoribus facta» 21, hebt mit den Trägern auch den Zeitraum
der allgemein verbindlichen Offenbarung von der Erleuchtung derjenigen
ab, denen sie zu irgend einem Zweck zuteil wurde oder wird. Der Aqui-
nate hatte im übrigen Grund genug, sich selbst und andere von der
Idee einer permanenten oder zu einem bestimmten Zeitpunkt durch den

Heiligen Geist zusätzlich erfolgten Offenbarung zu bewahren, als er mit
Blick auf die Spiritualen des Mittelalters in seiner Summa Theologiae
die Frage erhob : « Ob das Neue Gesetz bis zum Ende der Welt dauert »

Er ließ die Berufung auf Joh 16,12 nicht gelten und erklärte: «Sofort
nach der durch die Auferstehung und Himmelfahrt erfolgten Verherrlichung

Christi wurde der Heilige Geist verliehen», um dann festzustellen:

«Unde non est exspectanda alia lex, quae sit Spiritus Sancti»28.
Richard von Mediavilla (ca. 1308) folgte Bonaventura, indem er in-

spiratio im Sinn einer Eingebung des Heiligen Geistes zur Erklärung
strittiger Schriftstellen faßte 29. Matthäus von Aquasparta (1302) hielt
dafür, daß sowohl den Griechen wie den Lateinern bezüglich des

Hervorgangs des Heiligen Geistes «revelatio facta est»; doch hätten die Griechen

hinterher «plura velamina» zwischen sich und den Heiligen Geist

gelegt und sich damit den Blick für die Wahrheit getrübt30.

Was die verschiedenen theologischen Autoren jeweils mit dem Wort
revelatio gemeint haben, hängt offensichtlich davon ab, wie sie die Tätigkeit
des von Christus verheißenen und gesandten Heiligen Geistes einschätzen.

Mit der Begriffsgeschichte von revelare müßte also eigentlich auch
die Geschichte der Exegese der Parakletsprüche des NT verbunden werden,

was in diesem Rahmen naturgemäß nicht geschehen kann 31. Ein
zusammenfassender Überblick über die Stellung der heutigen Exegese

zu diesen Schrifttexten läßt folgendes sagen: «Es ist grundsätzlich zu
vermeiden, von einem 'Offenbarungs'-Wirken des Parakleten zu sprechen

wegen des damit verbundenen Mißverständnisses, daß der Heilige

27 STh I 1,8 ad 2.
28 STh I-II 106,4 ad 3.
29 III. Sent. d. 25 a. 2 q. 2, ed. Brixen 1591. Vgl. J. Beümer, Das katholische

Schriftprinzip in der theologischen Literatur der Scholastik bis zur Reformation.
Scholastik 16 (1941) 326-347.

30 Tract, de aetern. proc. Spiritus S. n. 34: Opera (ed. Quarr. 1903), 448.
31 Vgl. Alois Kothgasser, Das Problem der Dogmenentwicklung und die

Lehrfunktion des Johanneischen Geist-Parakleten. Jo 14,26 und 16,12—13 in der
Väterzeit und heute. Diss. (Masch.), Rom 1968. Bis jetzt gedruckt: Dogmenentwicklung

und die Funktion des Geist-Parakleten nach den Aussagen des Zweiten
Vatikanischen Konzils. Salesianum 31 (1969) 379-460.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung 81

Geist selbständiger Offenbarer sei. Die Diskussion um diese Frage ist
allerdings noch nicht beendet. Doch neigen die meisten Autoren
aufgrund einer Gesamtinterpretation der Parakletsprüche immer mehr dazu,

die Offenbarungstätigkeit als solche auf Christus zu beschränken und
dem Heiligen Geist eine Christus untergeordnete, zu ihm hingeordnete
Funktion zuzuschreiben» 32. Die Tätigkeit des Geistes wird als ein
Einführen und Erinnern bezeichnet. «Das setzt Vorgegebenes voraus, auf
das sich die Anamnese bezieht, und dieses wird eben in Joh 14,26 als

'alles' bezeichnet, 'was Jesus gesagt hat' Der Bemerkung, daß Christus

noch vieles zu sagen hat (16,12), ist jene gegenüber zu stellen, daß

er schon 'alles' gesagt hat (15,15). Das aber, was ausschlaggebend sein

dürfte, ist die Beschreibung der Geisttätigkeit in Joh 16,13-15. Der Geist -

Paraklet ist Führer zur oder in der gesamten Wahrheit, was die Wahrheit
nach dem johanneischen Begriff als Christuswahrheit (14,6) voraussetzt »33.

Nachdem nun einmal revelatio und revelare beginnend schon in der

Heiligen Schrift allzu undifferenziert für 1. die allgemein verbindliche
göttliche Heilsoffenbarung, 2. geistgewirkte Einsicht in den Sinn und
Reichtum dieser Offenbarung, 3. Antrieb des Heiligen Geistes zu neuen
kultischen oder disziplinären Praktiken und schließlich auch 4. reine

Privatoffenbarungen an einzelne Kirchenglieder verstanden werden konnte
und zu alledem eine Lehrentscheidung über den zeitlichen Abschluß der

göttlichen Offenbarung nicht vorlag, konnten die verschiedenen Autoren,

die mit diesem Begriff operierten, genau so unterschiedslos damit
umgehen und daher die Frage provozieren, ob denn die weitere
Lehrentwicklung nicht doch durch neue Offenbarungen zu erklären sei. Eine
ausdrückliche Feststellung dieser Art kann offensichtlich bei keinem
kirchlich gesinnten und als solchen anerkannten Theologen nachgewiesen

werden. Der Dogmenhistoriker und Modernist Jos. Turmel (1943)
konnte sich mit dieser Behauptung gewiß nicht als solchen ausweisen 34.

Zur Illustration des kirchenamtlichen Standpunkts sollen noch fünf
Traditionszeugen genannt werden, die unter einem bestimmten Gesichtspunkt

besonders charakteristisch sind.
Johannes de Brevi Coxa (1423) erklärte im Anschluß an Wilhelm

von Ockham, daß die Kirche eine Behauptung nur dann als häretisch
verurteilen könne, wenn sie sich auf die Heilige Schrift, die apostolische

32 A. Kothgasser, Diss. (Masch.), 80.
33 Ebd. 113 f.
34 Chronique d'histoire ecclésiastique. Rev. du Clergé Français 37 (1904) 89.

G



82 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung

Lehre oder auf eine neue Offenbarung stützt35. Dazu vermerkt A. Lang :

«Die Möglichkeit nachapostolischer Offenbarungen, die bisher ziemlich

allgemein bejaht worden war, wird nun bedeutend eingeschränkt. Solche

Offenbarungen verpflichten, so erklären Johann von Basel und Johann
Gerson, zunächst nur den Empfänger. Sollten sie für die Gesamtkirche

gelten, so muß ihr göttlicher Ursprung durch ein Wunderzeichen
bestätigt werden»35. Gleichwohl kann es als dahingestellt betrachtet werden,

ob die genannten Autoren mit wunderbar bekräftigten Offenbarungen

eine dogmatisch belangvolle oder doch nur eine auf kultische oder

disziplinäre Fragen bezogene gemeint haben.

Ungleich deutlicher sprach sich der Thomist Domingo Bänez (1604)

aus. Zunächst bestritt er klar die Möglichkeit eines substanziellen
Dogmenfortschritts: «Neque summus Pontifex neque tota Ecclesia possunt
novum articulum aut novum dogma condere quantum ad sustan-
tiam»36. Zum andern erklärte er: «Ecclesia non indiget novis revela-
tionibus neque eas habet ad definiendas res fidei, sed solum habet assi-

stentiam Spiritus Sancti, ut in tradenda et explicanda evangelica doc-

trina quam ab Apostolis suscepit, errare non possit»37. An derselben

Stelle seines Kommentars zur Summe des Aquinaten berief er sich für
seine Meinung, daß die Kirche nichts definiert, was nicht in der Heiligen
Schrift oder in der Apostolischen Überlieferung «expressum aut virtua-
liter» enthalten sei, auf das Konzil von Trient.

Daher sollen hier auch die Akten dieser Kirchenversammlung zu
Wort kommen. Am 18. 2. 1546 äußerte sich der Konzilspräsident und
Kardinal a. s. Cruce Cervini zur Frage der Offenbarungsquellen. Nachdem

er als die ersten beiden der «tria principia et fundamenta nostrae
fidei» die Offenbarung des AT und NT durch die Patriarchen bzw. durch
Christus angesprochen hatte, sagte er zum 3. : «Tertium, quia non semper
Filius Dei corporaliter nobiscum mansurus erat, misit Spiritum Sanctum,

qui in cordibus fidelium secreta Dei revelaret et Ecclesiam quotidie
et usque ad consumationem saeculi doceret omnem veritatem et, si in
mentibus hominum dubii occurisset, declararet» 38. Damit war die dritte

35 A. Lang, Die theologische Prinzipienlehre der mittelalterlichen Scholastik.
Freiburg 1964, 221. Lang zitiert dann die gleichlautende Auffassung aus Ockham
und Johann de Brevi Coxa.

36 Scholastica Commentaria in secundam secundae Angelici Doctoris S. Tho-
mae auctore F. Dominico Bâiies. Romae 1615, In II-II, q. 1 a. 10, p. 57a-C.

37 In II-II, 1,7: ebd. p. 37b-B.
38 Diariorum pars I: Conc. Trid. (ed. Freiburg 1901 fi.) I, 484 f.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 83

d. h. die nachchristliche Periode als durchaus bedeutsam für die

Glaubensentwicklung ausgewiesen, aber zugleich die Geistfunktion lediglich
als eine die einmal ergangene Offenbarung erklärende charakterisiert.

Einen nicht uninteressanten Beitrag liefert der geschätzte Jesuitentheologe

Dionysius Petavius (1652), indem er die oben zitierte Stellung
Augustins in Erinnerung brachte, der sich ja seinerseits auf die von
Paulus in Phil 3,15 erwähnte Möglichkeit einer persönlichen Offenbarung
berufen hatte. Der Kirchenvater habe sich mit diesem Stichwort den

Weg zur Begründung seines und anderer Leute Meinungswechsels in
theologischen Fragen offen gelassen. Und demnach kann Petavius für
Augustinus den Gebrauch von revelatio wie folgt rechtfertigen: «Ubi
revelationem appellat rei obscurae patefationem, quam Dominus labo-

ri, industriaeque studiosorum hominum indulget»39. Mit anderen Worten:

Gott gibt dem gläubig-denkerischen Bemühen zur Erhellung seiner

Wahrheit durch besondere Erleuchtung seinen Segen. Petavius nennt
dann als typisches Beispiel, daß Gott den Christen den «integrum illum
immaculatae Virginis conceptum» geoffenbart habe, was die Griechen
7cX7)po<pop£ocv, die Lateiner «firmam persuasionem» bezeichnen40. Obwohl
Petavius damit auf ein später (1854) definiertes «neues» Dogma anspielt,
hat er an dieser Stelle durchaus nicht einer neuen, allgemein verbindlichen

Offenbarung das Wort geredet, sondern einer geistgewirkten Ab-
rundung bzw. Festigung schon latent vorhandener Kenntnisse der
Gesamtkirche.

Für die Auffassung der in der kirchlichen Tradition stehenden Theologen,

daß geistgewirkte Erleuchtungen für die Gesamtkirche oder
einzelne Theologen trotz des Terminus revelatio nicht als eine Erweiterung
der ursprünglichen Christusoffenbarung angesehen wurden, kann die bis
in die neueste Zeit wiederholte Behauptung angeführt werden, daß die

Apostel alles an Offenbarung besaßen, auch wenn sie es nicht immer
artikulierten 41. Im übrigen hat keiner der Autoren die Vollgenügsamkeit

der in der apostolischen Zeit erfolgten Offenbarung bestritten. Wer
dies nicht ausdrücklich sagte, tat es indirekt mit der Überzeugung von
der inhaltlichen Vollständigkeit der im Symbolum hinterlegten
Wahrheiten, zu denen die späteren Bekenntnisse nur noch präzisierende Er-

39 Dogmata Theologica (ed. Paris 1867): De Incarnatione lib. IX, cap. 2:
VII, 50.

40 Ebd.
41 Vgl. dazu Söll, a. a. O. § 8a: «Der Abschluß der Offenbarung und das

Wissen der Apostel».



84 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung

klärungen, nicht aber wesentlich Neues hinzuzufügen hatten. Selbstverständlich

lag es sehr nahe, neue dogmatische Erkenntnisse bzw. neue

von Konzilien oder Päpsten getroffene Entscheidungen auf eine irgendwie

geartete revelatio zurückzuführen. Aber dafür bot schon das NT die

Handhabe. Hier wie dort konnte nur der Gesamtzusammenhang über
den jeweils gemeinten Sinn von «Offenbarung» befinden. An den zitierten

Zeugnissen ist abzulesen, daß es sich selten um eigentliche dogmatische

Lehrpunkte handelte und daß in den meisten Fällen eine im Sinn
der augustinischen Illuminationstheorie dem frommen affectus fidei von
Gott zuteilgewordene Erleuchtung gemeint war. Die aber ist naturgemäß

an keine zeitliche Grenze gebunden und war von je bei allen großen
Theologen die innere Triebkraft ihrer fortschreitenden Glaubenserkenntnis.

Das hat nach Augustinus wohl keiner der späteren Zeugen so klar
und einfach ausgesprochen als Wilhelm von Thierry (ca. 1148) in seinem

Speculum fidei, da er schrieb: «Altera siquidem est fides, quam revelat
caro et sanguis (Mt 16,17), altera, quam revelat Pater qui est in coelis.

Ilia docet quid sit credendum; ista fidei suggerit intellectum». Denen,
die Glaubensgeist und Glaubenswissen voneinander trennen, gibt er zu
bedenken: «Die schlichten Kinder Gottes verdienen es, den Glauben
'révélante Deo' zu empfangen, nicht nur den, den 'Fleisch und Blut'
offenbaren, sondern auch den, den der Vater offenbart, der im Himmel ist,
sie, die gelehrigen Schüler Gottes, die fern von jedem widerstreitenden
Lärm an Worten und Gedanken vom Heiligen Geiste lernen. Wenn bei
diesem Unterricht der Heilige Geist nicht dabei ist, versagen dem Dozenten

wie dem Hörer die geräuschvollen Vernünfteleien der Vernunft ('do-
centi et discenti deficiunt perstrepentes rationum ratiocinationes') 42. Diesem

schlichten Glauben maß Wilhelm zwar noch nicht die Funktion
eines Motors der Dogmenentwicklung zu - das war bei der allgemeinen
Klassifizierung der simplices bzw. minores im Mittelalter nicht zu
erwarten - wohl aber die des treuen Wächters: «Simplex fides sapit non
lucet, tarnen et est contra tentationes tutior. Licet enim pedetentim in
fide proficiat, habitantem per fidem gerens in corde Christum, quae-

cumque fidei sunt firmissime tenet scientia acclamante conscientia et

earn fidem firmissime fovet amplexu»43.

Am Schluß des kurzen Zeugenverhörs zur Frage der Deutung von
revelatio soll auf die Aktualität dieses Problem für die heutige Theologie

42 PL 180, 378CD.
« PL 180, 379C.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 85

hingewiesen werden, die sich seit dem II. Vatikanischen Konzil in
zunehmendem Maße der « Geschichtlichkeit » des Dogmas angenommen hat44.

Es ist einerseits nicht leicht, bei der mit Recht beklagten « Inflation
des Begriffs der Offenbarung» 45 eine klare Scheidung seiner konstitutiven

Elemente vorzunehmen. Anderseits wurde in der katholischen Theologie

lange Zeit das dynamisch-geschichtliche und das ereignishaft-escha-
tologische Moment an ihr zu wenig hervorgehoben. Das Wissen um das

sichere Schon-Haben der göttlichen Offenbarung verdrängte vielfach das

Bedürfnis nach dem Habhaft-Werden ihres vollen Sinns und Reichtums,
so daß schließlich als protestierende Gegenbewegung die Abkehr von
einer historisch objektivierten und die Hinwendung zu einer sich je und
je aktualisierenden Offenbarung (Bultmann, Barth) einsetzte. Damit
stand aber auch die Gefahr auf, daß das präsentische Perfekt der christlichen

Offenbarung gleichsam in ein imperfektes Futurum umgedeutet
wurde. Mit anderen Worten: Die traditionelle kirchliche Überzeugung

von der Abgeschlossenheit und Vollgenügsamkeit der Christusoffenbarung

wurde im Prinzip angefochten. Verbindende Feststellungen wie
etwa die : « Geschehene Offenbarung (Perfekt) ereignet sich als geschehende

Offenbarung (Präsens) im Glauben»46, sowie die Betonung der Koexistenz

von kategorialer Offenbarung und Offenbarungsgeschichte mit der

Geistesgeschichte der Menschheit überhaupt47, lassen nicht übersehen,
daß es zur Erklärung der Dogmenentwicklung nur die Alternative
zwischen dem auf dem Faktum der Abgeschlossenheit der allgemein
verbindlichen göttlichen Offenbarung gründenden akzidentellen und dem

auf der gegenteiligen Auffassung basierenden substanziellen
Dogmenfortschritt gibt. Bei allem Verständnis für den Endzeit-, Ereignis- und
Entscheidungs-Charakter der Offenbarung (G. Gloege) und für die Eigenart

der Heiligen Schrift als historisches Zeugnis bzw. als Transparent
der Selbsterschließung Gottes, können die katholische Theologie und
das kirchliche Lehramt die oben genannte Alternative nicht aufheben
und die traditionelle Erklärung der Dogmenbildung als fortschreitende
SinnerheUung und präzisierende Explikation der mit Christus abgeschlossenen,

allgemein verbindlichen göttlichen Offenbarung nicht preisgeben,
ohne zwei nach ihrer Überzeugung unaufgebbare Prinzipien zu verraten,
nämlich 1. die Homogenität und Legitimität der bisherigen Entwick-

44 Vgl. Söll, a. a. O. Einleitung zum II. Teil und § 8g.
45 So P. Althaus, in : Zeitschr. f. system. Theol. 18 (1941) 134-149.
46 G. Gloege, in: RGG, IV, 1612.
47 K. Rahner, in: Sacramentum Mundi, III, 835.



86 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

lung der christlichen Glaubenslehre und 2. vor allem die Unüberbietbarkeit

Christi als Offenbarer und Offenbarung Gottes (das s<pdc7ta£ der

Bibel).
Daher sah sich das II. Vatikanische Konzil auch veranlaßt, die

traditionelle katholische Auffassung bezüglich der Terminierung der
Offenbarung in seinen beiden bedeutsamsten mit der Bezeichnung «dogmatische

Konstitution» versehenen Dokumenten zu bekräftigen. Im 3.

Kapitel der Dogmatischen Konstitution über die Kirche wird betont, daß

die Definition eines kirchlichen Lehrsatzes «gemäß der Offenbarung
selbst» erfolgt, und daß der Bischof von Rom und die Bischöfe sich

eifrig um die «rechte Erhellung und angemessene Darstellung» der
Offenbarung bemühen. «Eine neue öffentliche Offenbarung als Teil der
göttlichen Glaubenshinterlage empfangen sie jedoch nicht (novam vero re-
velationem publicam tamquam ad divinam fidei depositum pertinentem
non accipiunt) »48.

In der Dogmatischen Konstitution über die göttliche Offenbarung
wurde diese Auffassung der Gesamtkirche nochmals bekräftigt. Nachdem

das Konzil die innere Einheit von Wort und Tat Gottes im
Offenbarungsgeschehen ausgewiesen hatte, um, wie Jos. Ratzinger vermerkt,
«den neuscholastischen Intellektualismus zu überwinden, für den
Offenbarung hauptsächlich die Vorlage geheimnisvoller, übernatürlicher Lehren

bedeutete» 49, erklärte die Kirchenversammlung: «Die Tiefe der durch
diese Offenbarung über Gott und über das Heil des Menschen erschlossenen

Wahrheit leuchtet uns auf in Christus, der zugleich der Mittler
und die Fülle (plenitudo) der ganzen Offenbarung ist» 50. Diese Erfüllung

wird in Nr. 4 so beschrieben : «ER ist es, der durch sein ganzes
Dasein und seine ganze Erscheinung, durch Worte und Werke, durch
Zeichen und Wunder, vor allem aber durch seinen Tod und seine herrliche
Auferstehung von den Toten, schließlich durch die Sendung des Geistes

der Wahrheit die Offenbarung erfüllt und abschließt und durch göttliches

Zeugnis bekräftigt, da Gott mit uns ist, um uns aus der Finsternis

von Sünde und Tod zu befreien und zu ewigem Leben zu erwecken» 51.

Diesem klaren Bekenntnis zum Abschluß der Offenbarung durch

48 Lumen Gentium Kap. 3, Art. 25: LThK, Das II. Vat. Konzil, I, 243;
K. Rahner-H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. Freiburg 1968, 154.

49 In seinem Kommentar zum Dokument, ebd. II 507.
50 II, 508; Kompendium 368.
51 II, 510; Kompendium 369.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 87

und in Christus 52 folgt nach wie vor die katholische Theologie 53, auch

wenn sie dieses Thema nicht immer mit besonderer Dringlichkeit stellt.
Wohl kann sich die Geschichte «der in Christus endgültig gewordenen
Offenbarung» 54 auch in der Geschichte der getrennten Christenheit als

legitim widerspiegeln. Aber die Legitimität der Geschichte und des

Verständnisses der Offenbarung selbst ist untrennbar verbunden mit der

Anerkennung der Tatsache, daß Christus das endgültige gesprochene
Wort Gottes ist, das keiner Verbesserung bedarf und keine Ergänzung
erfährt.

52 Die Redeweise «mit dem Tode des letzten Apostels», die es offenbar nicht
ausschließen will, daß nach der Verherrlichung Christi durch den Heiligen Geist
noch weitere ergänzende Offenbarungen erfolgt sind, wird wohl mit Recht
angefochten. So auch von Joh. Feiner in Mysterium Salutis (Einsiedeln 1965), I, 526,
in dem Sinne, « daß also das Ende des eigentlichen Offenbarungsereignisses mit dem
Ende der sichtbaren Gegenwart Christi zusammenfällt... Es scheint uns, daß wir
den Aussagen des Neuen Testamentes selbst besser gerecht werden, wenn wir die
Geistwirksamkeit in der apostolischen Zeit als göttlichen Beistand zur ausdrücklicheren

und reflexeren Erfassung und Entfaltung des mit den Erscheinungen des
Auferstandenen zu Ende gesprochenen Offenbarungswortes Gottes verstehen » (ebd.).
Vgl. R. Spiazzi, Rivelazione compiuta con la morte degli Apostoli. Gregorianum
33 (1952) 24-57 und als Sonderdruck mit anderen Referaten, in: Lo sviluppo del

dogma secondo la Dottrina Cattolica. Rom 1953, 24-57.
53 So Joh. Feiner, a. a. O., und K. Rahner, der den Gegensatz zwischen

dem Immanentismus (Offenbarung als immanente und notwendige Entwicklung
des religiösen Bedürfnisses mit den bedeutenden Objektivierungen im Judentum
und Christentum) und dem Extrinzezismus (Offenbarung als Ereignis eines rein
von außen kommenden Eingriffes Gottes durch Mitteilung von Sätzen) durch das
Verständnis der Offenbarungsgeschichte als «die Tat Gottes und die des Menschen»
überbieten möchte (Sacr. Mundi, III, 833). Vgl. auch J. R. Geiselmann in: Handbuch

theol. Grundbegriffe, II, 249 (gegen Bultmann) und H. Fries in LThK VII,
1112 f. (zur Unüberbietbarkeit der in Christus erfolgten Offenbarung).

54 K. Rahner, Sacramentum Mundi, III, 840.


	Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

