Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?
Autor: Soll, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORG SOLL

Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

Ein Beitrag zur Geschichte der Theorie der Dogmenentwicklung

Trotz einiger bemerkenswerter Ansdtze zu einer Losung des Pro-
blems der Dogmenentwicklung im Verlauf der Theologiegeschichte war
diese Frage bis in die neuere Zeit herein kein bevorzugtes Thema der
katholischen Glaubenswissenschaft. Erst im 19. Jahrhundert sahen sich
das Lehramt und die verschiedenen Richtungen der kath. Theologie,
besonders die Katholische Tiibinger Schule, die Neuscholastik und fiir
seine Person auch J. H. Newman, unausweichlich damit konfrontiert.
Akut wurde die Auseinandersetzung, als der sogenannte Modernismus
oder Reformkatholizismus neben anderen Positionen der liberal-prote-
stantischen Bibelkritik und Dogmengeschichtsschreibung die Auffassung
vertrat, daB3 der unbestreitbare Zuwachs des Glaubensgutes an neuen
Dogmen — man berief sich naturgemilB gern auf die Definitionen von
1854 und 1870 — durch eine Erweiterung des depositum fider, mit anderen
Worten: durch neue Offenbarungen zu erkldren sei. In einer Reihe von
Sitzen, die — leider ohne nachpriifbaren Quellennachweis — aus Werken
fithrender Modernisten zusammengestellt und unter Pius X. 1907 zensu-
riert wurden, fand sich auch der Satz: «Die Offenbarung, die den Gegen-
stand des katholischen Glaubens bildet, war mit den Aposteln nicht ab-
geschlossen» (DS 3421). Die hiermit gemeinte und verurteilte Vorstel-
lung war sachlich nicht neu; denn schon 1864 hatte Pius IX. im soge-
nannten Syllabus u. a. auch den Satz zuriickgewiesen: «Die gottliche Of-
fenbarung ist unvollkommen und daher einem stdndigen und unbegrenz-
ten Fortschritt unterworfen, der dem Fortschritt der menschlichen Ver-
nunft entspricht» (DS 2905).

Damit war im Jahrhundert des erwachenden historischen Bewuft-
seins die Grenze zwischen der Idee eines substanziellen Dogmenfort-



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 73

schritts und der katholischen Lehre von einer nur akzidentellen Dogmen-
entwicklung markiert. Zwar wurde die Formulierung des zeitlichen Ab-
schlusses: «mit dem Tode des letzten Apostels» nicht als sehr gliicklich
empfunden, weil dieses Ereignis nicht recht fixierbar ist und weil diese
Form der Abgrenzung zu sehr der Vermutung Raum gibt, als wiren
nach der Verherrlichung Jesu noch wesentliche Offenbarungen erfolgt.
Daher spricht man besser vom Abschlull «zur Zeit Christi». Aber das
entscheidende Moment bleibt die Terminierung als solche und damit auch
die klare Unterscheidung zwischen der Entwicklung der Offenbarung
selbst, gemidB Heb 1,1-2, und der Geschichte ihrer geistigen ErschlieBung
d. h. der Dogmenentwicklung. Gewi kann man einwenden, dal eine
gbttliche Offenbarung der gemeinhistorischen Uberlieferungsmittel von
Wort und Zeichen bedarf, um als solche verstdndlich zu werden, und
daB verschiedene Offenbarungswahrheiten erst in einem relativ groBen
Zeitabstand von ihrer erstmaligen Verkiindigung fiir uns in ihrem In-
halt und in ihrer Bedeutung erschlossen wurden und noch werden, aber
dieses subjektive Offenbar-Werden kann dennoch begrifflich und zeit-
lich klar genug abgehoben werden von dem objektiven Offenbar-Sein,
das fiir die Kirche durch die im Proze der Kanonbildung ermittelte
Textgestalt der sogenannten Heiligen Schrift als gesichert erscheint. Das
Wissen um die historische Fixierung dieses Vorgangs war freilich oft
bzw. lange Zeit nicht so reflex im BewuBtsein der Gliubigen und ihrer
Lehrer, wie heute nach den oben zitierten und anderen kirchlichen Ver-
lautbarungen.

Der Priifstein dafiir, ob und in welchem Ausmal der zeitliche Ab-
schluB der christlichen Offenbarung und ihre Vollgeniigsamkeit inner-
halb der katholischen Theologie herausgestellt wurde, ist ohne Zweifel
die Begriffsgeschichte von revelare bzw. revelatio, denn in diesem Ter-
minus konnten unter Verwischung der Zeitgrenze das BewuBtsein vom
Offenbar-Sein mit dem Erlebnis des Offenbar-Werdens so unterschieds-
los verbunden sein, daB die gewonnene Erkenntnis ebenso als erstmalig
ergangene Offenbarung wie als Frucht einer gereiften Einsicht in lingst
geschehene Selbsterschliefung Gottes erfahren werden konnte. Im fol-
genden soll zu dieser Begriffsgeschichte ein kleiner Beitrag geleistet wer-
den. Er verdankt seine Entstehung einem gré3eren Zusammenhang, nim-
lich der Frage nach der Entfaltung der Theorie der Dogmenentwicklung
in der katholischen Glaubenswissenschaft . Die genannte Fragestellung

1 Vgl. G. S6rrL, Dogma und Dogmenentwicklung (Handbuch der Dogmen-



74 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

hat nicht nur einen historischen, sondern auch einen Gegenwartsbezug;
denn sie tangiert ebenso das Problem der zeitlichen Abgrenzung der
Offenbarung wie das ihrer — nicht unbestrittenen — Verobjektivierung
in die sogenannte Heulige Schrift hinein und die aktuelle Diskussion iiber
den geschichtlichen Charakter der SelbsterschlieBung Gottes und der dar-
aus entfalteten Dogmen.

Ausgangspunkt der Analyse ist naturgemdfl die Bibel selbst. Von
ihr ist eine zeitliche Fixierung ihres eigenen Werdegangs so wenig zu
erwarten wie eine Entscheidung in der Frage der Kanonizitdt ihrer ein-
zelnen Biicher. Die neutestamentlichen Hagiographen hatten ja nicht
einmal eine anerkannte zeitliche Terminierung fiir die Entstehung der
Biicher des AT vor sich. Im {iibrigen bewegte die Verfasser wie die Le-
ser der Heiligen Biicher nicht so sehr das Problem der zeitlichen Abgren-
zung ihrer Werke, sondern das der inneren Abgrenzung echter Gottes-
offenbarungen von falschen 2.

Was die biblische Verwendung der genannten Begriffe angeht, so
erscheint in der LXX groxdhvppe nur in Jud 5,2, aroxaivig in 1 Ko
20,30 (im Sinne von BloBstellung) sowie in Sir 11,27; 22,22; und 42,1
(im Sinne von Kunde geben bzw. Verrat von Anvertrautem). Das ent-
sprechende revelatio der Vulgata kommt im AT iiberhaupt nicht vor.
Im AT und NT erscheint das Zeitwort «offenbaren» zusammengenom-
men an die hundertmal; 7evelatio begegnet im NT in Lk 2,32; Roém 2,5;
8,19; 1Kor1,7; 2Kor 12,7; Eph 1,17; 1 Petr 1,7; 4,13. In Apk 1,1 iiber-
nahm die Vulgata das griechische Wort. Unbeschadet der Privalenz des
Eschatologischen fiir das theologische Verstindnis des Hauptworts wie
des Zeitworts in der Bibel insgesamt, spiegelt ihr Gebrauch in der schrift-
lich verobjektivierten Offenbarung bereits das Neben- und manchmal
das Ineinander der (aktualistischen) subjektiven und der (mehr histo-
risch konstatierenden) objektiven Deutung und Bedeutung von «Offen-
barung». Was Paulus betrifft, so hatte er selbst den Terminus in einen
Zusammenhang gebracht, bei dem das also Geoffenbarte nicht mit der
allgemein verbindlichen biblischen Offenbarung identifiziert werden
konnte, wenn er z. B. in 1 Kor 14,30 bei seinen Erérterungen iiber Gei-

geschichte. Hrsg. von M. ScEMAUS-A. GRILLMEIER-L. SCHEFFCZYK, 1/53), Freiburg
1971, bes. § 3c: Der zeitliche Abschluff der Offenbarung.

2 Vgl. das Stichwort «Abgrenzung der Offenbarung» in: ThWNT, zu dmoxo-
Mrte, 111, 576-578 (OEPKE).



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 75

stesgaben und Prophetie schreibt: « Wird aber einem anderen, der noch
dabeisitzt, eine Offenbarung zuteil, so soll der erstere [der Prophet]
schweigen». Den Philippern wird geschrieben: «Solltet ihr in einem Punk-
te anders denken, so wird Gott euch dies offenbaren» (3,15). Und den
Ephesern teilt er mit: «Durch eine Offenbarung wurde mir ja das Ge-
heimnis kundgetan, wie ich es in Kiirze eben dargelegt habe» (3,3). Auf
diese biblischen Vorgaben konnten sich in der Folgezeit verschiedene
Viter und andere Theologen berufen. Wie war das jeweils gemeint? 3

Cyprian (258) sagt zu 1 Kor 14,30, der Apostel habe hier in Vor-
sorge fiit den Frieden unter den Gldaubigen lehren wollen, «multa singu-
lis in melius revelari», damit jeder nicht auf seiner einmal gefaBten Mei-
nung beharre, sondern sich fiir ein «melius et utilius» 6ffne *. Der Kir-
chenvater meint hier, wie Paulus, lediglich Privatoffenbarungen und
nicht dogmatisch belangvolle Enthiillungen fiir die Gesamtkirche. Diese
Moglichkeit tritt jedoch bei Augustinus ins Blickfeld, wenn er zu der
heiklen Frage der Priddestination mit Berufung auf Phil 3,15 (s. oben)
offen lassen mochte, daB «tamen habent unde, si quid aliter in ea sapiunt
[d. h. die Gegner seiner Auffassung], hoc quoque revelet Deus, si in eo
ambulanty; in diesem Fall «ipse illis hoc quoque revelabit» 3. Es ist je-
doch nicht zu erkennen, dafl Augustinus damit etwas anderes als eine
subjektiv bessere Einsicht in den Sinn diesbeziiglicher Schriftstellen bzw.
in die Tiefe dieses Geheimnisses gemeint hat. Das zeigt sich deutlich in
seinem Kommentar zum Johannesevangelium, wo er die Grenze der per-
sonlichen Bemiithungen um die Erhellung der Heiligen Schrift aufzeigt:
«Quid facio ego cum loquor? Strepitum verborum ingero auribus vestris.
Nisi ergo revelet ille qui intus est, quid dico aut quid loquor? . Einen
Satz vorher hatte er das auch von den gliubig Hérenden gesagt: «Et
si ab hominibus audiunt, tamen quod intelligunt intus datur, intus corus-
cat, intus revelatur» 7. Augustinus denkt also nicht an eine allgemeine
neue Offenbarung, sondern an das personliche Charisma begnadeter Ein-
sicht in sie fiir je einzelne Menschen.

3 Zur nachfolgenden Auswahl aus der theol. Literatur bis zur Neuzeit vgl.
G. Barpy, L’inspiration des Péres de I’Eglise. RSR 40 (1952) 7-26; sowie ]J. DE
GHELLINCK, Pour l'histoire du mot «revelare». RSR 6 (1916) 149-157.

+ Ep. 71,3: CSEL III, 2, 774.

5 De praed. sanctorum 1,1 n. 2: PL 44, 962; dhnlich in De gen. c. Manich. 2,2
n. 3: PL 34, 197.

6 Tract. 26 cap. 6, 7: PL 35, 1609 f. = CCh 36, 263.

7 Ebd.



76 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

Das Gleiche hat die Bestimmung der Regel Benedikis im Auge,
wenn sie anordnete: «Ideo autem omnes [die ganze Klostergemeinschaft]
ad concilium vocari diximus, quia saepe iuniori Dominus revelat quod
melius est» 8. Darauf berief sich spiter Abdlard, als er sich die Beden-
ken des Pseudo-Hieronymus im Traktat Cogitis me beziiglich der Him-
melaufnahme Mariens nicht aneignen wollte. Auch Dan 12,14 : «Pertrans-
ibunt plurimi et multiplex erit scientia», diente ihm als Stiitze fiir die
Auffassung: «potuit contingere, ut quod tempore Hieronymi latuit incer-
tum, postmodum revelante Spiritu fieret manifestum»?. Hier war aber nun
ein dogmengeschichtlich sehr belangvolles Beispiel angezogen, das man
bei diesem Autor nicht vermuten wiirde. Seine Vorgeschichte und Ana-
lyse verweist deutlich auf eine bekannte crux der Mariologie. Wenn auch
nicht apodiktisch, so doch als Méglichkeit (potuit) hatte Abédlard nicht
mehr nur Privatoffenbarungen, sondern eine fiir die ganze Kirche mal-
gebliche im Auge.

Augustins Illuminationstheorie, die der Kirchenvater an anderen
Stellen noch deutlicher entfaltet hatte, war unter anderen mittelalter-
lichen Theologen auch fiir Hinkmar von Reims (882) der willkommene
Ausweg aus der Schwierigkeit, in die er sich durch widersprechende Mei-
nungen groBer Viter in der Priddestinationsfrage gebracht sah. Augu-
stin hatte, von den Donatisten wegen Cyprian bedringt, das unterschied-
liche Ma3 an personlicher Einsicht in manche Glaubenswahrheiten als
padagogische MaBnahme Gottes ausgewiesen: «Et ideo plerumque docto-
ribus minus aliquid revelatur, ut eorum patiens et humilis charitas, in
qua fructus maior est, comprobetur ... Quibus autem revelabit, cum vo-
luerit sive in hac vita sive post hanc vitam, nisi ambulantibus in via
pacis» 1% Hinkmar trostete sich damit {iber die Differenzen zwischen
Hieronymus, Augustinus und Gregor I. in der Frage der Priddestination
hinweg 1.

Hugo von Rouen (730) hatte die Auffassung vertreten, daB die Uber-
nahme des Ordensstandes «Spiritus Sanctus antiquis Patribus revelavit
esse sacramentum novitatis Christi» 2. Da Hugo hier zweifellos die Kir-
chenviiter als Gesamtheit meinte und die Einsetzung eines Sakramentes
fiir die Gesamtkirche nicht belanglos sein konnte, 140t sich diese Inan-

8 Cap. 3, 3: CSEL (ed. R. HansLIK) 75, 27.

9 Sermo in Ass. Mar.: PL 178, 543 B.

10 De baptismo c. Donat. 2,5: PL 43, 129-30.
11 De praed. et lib. arb. 3: PL 125, 87B.

12 Dial. 7, 6, 2: PL 192, 1277C.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? Vi

spruchnahme von «Offenbarung» nicht mehr durch einen Rekurs auf
die augustinische Illuminationslehre interpretieren.

Bei Anselm von Havelberg (1158) begegnet das Problem mehr unter
dem Stichwort inspiratio. In einem dogmatischen Streitgespriach mit dem
Erzbischof Niketas von Nikomedien aus dem Jahre 1136, woriiber er
spiter in einem Gedichtnisprotokoll berichtete 13, kamen naturgemdf
die Lehrunterschiede zwischen der Ost- und Westkirche zur Sprache.
Anselm beruft sich zur Begriindung des dogmatischen Fortschritts un-
ter Hinweis auf Joh 16,12. («Ich hitte euch noch vieles zu sagen, aber
ihr konnt es jetzt nicht tragen») auf das Wirken des Heiligen Geistes,
der «familiari inspiratione nobis insinuando» auch himmlische «sub sigil-
lo divinarum Scripturarum» verschlossene Geheimnisse bekannt gemacht
habe ', Der Gesamtzusammenhang ergibt, dal Anselm zwar das Geist-
wirken als sehr wichtig und umfassend ansah !5, aber nicht unterstellte,
daBl nach der Zeit Christi und der Apostel neue allgemein verbindliche
Offenbarungen ergangen seien.

Aus der Summa Sententiarum (ca. 1135) ist eine sehr bezeichnende
Stelle namhaft zu machen, wo sich der von Hugo von St. Viktor ab-
hingige Verfasser mit dem Begriff revelare zwar im Zeit-Raum der bib-
lischen altestamentlichen Offenbarung bewegt, aber durch den Rekurs
auf Rom 1,21 (Offenbarung der Grundwahrheit tiber Gott an die Hei-
den durch die Schépfung) zugleich den Ausblick auf weitere derartige
Situationen 6ffnet: «Cum vero subiungit [Paulus] ‘Deus illis revelavit’,
ostendit quod ratio humana per se insufficiens esset, nisi revelatio divina
illi in adiutorium esset. Revelatio divina autem fit duobus modis: in-
terna inspiratione et disciplinae eruditione, quae foris fit per facta vel
per dicta» 6. Dal mit dem Letztgenannten primir die heilsgeschicht-
liche Wort- bzw. Tat-Offenbarung gemeint war, ist deutlich zu erkennen.
Dennoch diirfte bei der «inneren Eingebung» neben der prophetischen

13 Tm 2. Buch seiner Dialogi: PL 188, 1163-1210; vgl. J. BEUMER, Ein Reli-
gionsgesprich aus dem 12. Jahrhundert. ZkTh 73 (1951) 465-482.

14 Dial. 2, 23: PL 188, 1201 D.

15 ¢Den Glauben, den Er [der Heilige Geist] selbst im Evangelium kurz gefa3t
niedergelegt hat, den hat er auf den Konzilien der heiligen Viter erkliart, und was
der Sohn noch zu sagen gehabt hat, das hat er, vom Sohne ausgehend, der Wahrheit
gemiB verkiindet und umfassend gelehrt. Und was damals die Apostel allein nicht
haben tragen kénnen, das trigt nun alles zusammen die tiber die ganze Welt ver-
breitete Kirche» (Dial. 2,23: PL 188, 1201 BC). Vgl. die dogmengeschichtliche Wiir-
digung des ANSELM VON HAVELBERG bei S6LL, a. a. O. § 5.

16 Kap. 3: PL 176, 46B.



78 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

Offenbarung der Bibel auch eine spitere Illumination Auserwéhlter ge-
meint gewesen sein. Pelrus Cantor (1197) vertrat die Ansicht, «potest
dici divina inspiratione revelatum esse Ecclesiae», dafl zur Spendung
der Letzten Olung ein einzelner Priester geniige (im Gegensatz zur Ost-
kirche) ¥7. Daf3 diese «Offenbarung» nicht auf der Linie der biblischen
liegt, muBite auch Petrus Cantor gespiirt haben.

Robert Courgon (1219) glaubte, dal ein allgemeines Konzil «per in-
ternam inspirationem» eine Weihe des heiligen Ols auch an einem an-
deren Tag als am Griindonnerstag hdtte festsetzen konnen 8. Auch hier
gilt das eben Gesagte. Huguccio (1210) hielt es fiir moglich, daB die
Griechen deshalb ungesduertes Brot zur Eucharistiefeier verwenden, weil
«forte alicui doctorum eorum revelatum est quod in fermentis confice-
rent» 1. Auch hier handelte es sich offenbar um kultische und nicht um
dogmatische Fragen.

Guido von Orchelles (Mitte 13. Jh.) erkldrte beztiglich der Taufform,
daB die Bestimmung, durch die Alexander III. die Hinzufiigung von
«ego te baptizo» zur trinitarischen Formal als wesentlich vorgeschrieben
habe (DS 757), «Alexandro fuisse revelatumy 20,

Albert d. Grofe (1280) sah sich veranlaBt, u. a. auch iiber die Pflicht
zu einem expliziten bzw. impliziten Glauben abzuhandeln. Nach Wider-
legung zahlreicher Einwéinde zugunsten eines nur implizit zu leistenden
Glaubens an die Artikel des Symbolums kam er zu der Ldsung, daf
zwar ohne gottliche Offenbarung die Fundamentalwahrheiten vor wie
nach Christus nicht explizit zu glauben seien. Es bestehe aber kein
Zweifel, daB} «revelatio fit Ecclesiae, et semper facta est Ecclesiae» %1
Die Empfianger derselben wiirden damals (im AT) wie jetzt (im neutesta-
mentlichen Zeitalter) maiores genannt (gemeint waren die Mitglieder
der kirchlichen Hierarchie und die Theologieprofessoren gegeniiber den
stmplices oder minores, d.h. den einfachen Glaubigen). Weil Albert aber
sofort hinzufiigt, daB die Offenbarung im AT «ad manifestationem arti-
culorum» (im Sinne einer erstmaligen Kundmachung) geschah, jetzt aber
«ad expositionem» d. h. zur Verstindlichmachung erfolge, ist klar, daf3

17 Handschr. Bibl. Nat. Paris, lat. 14 556 fol. 342r2%, ermittelt von DE GHEL-
LINCK.

18 Bei A. LANDGRAF, Dogmengeschichte der Frithscholastik. IV vol. in 8 Bén-
den, Regensburg 1951-56, hier 1/1, 32 aus einer Handschrift in Briigge.

19 Handschr., Bamberg P. IT 28 fol. 432 VI, bei DE GHELLINCK.

20 Bei pE GHELLINCK, Handschr. Bibl. Nat. Paris lat. 1750 fol. 15r.

21 TTI. Sent. dist. 25. art. 4, sol.: Op. Omnia (ed. Vives, Paris 1894) vol. 28, 480.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 79

er die allgemein verbindliche Offenbarung als abgeschlossen betrachtete
und fiir die Zeit nach Christus unter revelatio nur einen besonderen Bei-
stand Gottes zur Sinnerhellung der Offenbarung verstand. Er war es
ja auch, der sich konsequent gegen eine Mehrung der von Gott ein fiir
allemal bestimmten Glaubensartikel wehrte und lediglich (mit Hugo von
St. Viktor) auf seiten des Gldubigen hinsichtlich des Intellekts wie des
Affekts ein Wachstum gelten lie und zwar auf vierfache Weise: 1. durch
erleuchtende Offenbarung von oben, 2. durch explizierende Lehre, 3.
durch «re credita eveniente», womit ein Sich-selbst-Offnen des Offen-
barungsgutes, also seine sich allméhlich erschlieBende Einsichtigkeit ge-
meint war, und 4. durch Studium der Wahrheit, das den Verstand off-
net 22, Das war eine Auffassung, die sich ebenso mit der Konstanz des
wesentlichen Glaubensgutes wie mit der Vorstellung einer irgendwie ge-
arteten Dogmenentwicklung vereinbaren lief3.

Bonaventura (1274) hielt es «pro certo», dal gewissen Theologen
nach der apostolischen Zeit, wie z. B. Gregor dem GroBen, «cui multa
divinus Spiritus revelavit», etwa im Hinblick auf die Beschaffenheit des
Hollenfeuers eine besondere Offenbarung zuteil geworden sei 2. Hin-
sichtlich des Filiogue meinte er: «Latini ... manifesta revelatione edocti
sunt de Spiritus Sancti processione ... Graeci vero .. arctaverunt [einen-
gen] Scripturam ... et sibi viam revelationis clauserunt» 2¢. Bonaventura
verstand hier also unter revelatio ein rechtes gottgewirktes Verstdndnis
der Heiligen Schrift. Wie weit der Begriff «Offenbarung» gefalit werden
konnte, beweist Roger Bacon (1294), wenn er erklirt: «Sapientia philo-
sophiae est tota revelata a Deo et data philosophis, et Ipse est qui illu-
minat animas hominum in omni sapientia» 2. Hier ist die biblische Offen-
barung iiberhaupt nicht in Sicht, und revelare ist einfach im Sinn von
«erschlieBen» gebraucht.

Thomas von Aquin (1274) schloB sich der Meinung seines Lehrers
Albert an, als er fiir die matores ein groBeres Glaubenswissen (magis
explicite credere) forderte und die damit gegebene Explikation des Glau-
bensgutes «per revelationem divinam» vollzogen sah ?°. Seine Feststel-
lung: «Innititur autem fides nostra revelationi Apostolis et Prophetis
factae, qui canonicos libros scripserunt: non autem revelationi, si qua

22 Ebd. Solutio: vol. 28, 474 B. Mehr zu Albert bei S6LL, a. a. O.

23 IV Sent. d. 44 p. 2 a. 2 q.1: Op. Omnia (ed. Quarr. 1889) vol. IV, 9.

24 T Sent.d.11 p. 2 a.1 q.1 concl.: vol. I, 212,

25 Opus Tertium cap. 23, ed. DE BREWER in: Rerum Brit. medii aevi, vol. 15, 74.
26 STh II-I1I 2,6.



80 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

fuit aliis doctoribus facta» 27, hebt mit den Tragern auch den Zeitraum
der allgemein verbindlichen Offenbarung von der Erleuchtung derjenigen
ab, denen sie zu irgend einem Zweck zuteil wurde oder wird. Der Aqui-
nate hatte im iibrigen Grund genug, sich selbst und andere von der
Idee einer permanenten oder zu einem bestimmten Zeitpunkt durch den
Heiligen Geist zusdtzlich erfolgten Offenbarung zu bewahren, als er mit
Blick auf die Spiritualen des Mittelalters in seiner Summa Theologiae
die Frage erhob: «Ob das Neue Gesetz bis zum Ende der Welt dauert?»
Er lieB die Berufung auf Joh 16,12 nicht gelten und erklirte: «Sofort
nach der durch die Auferstehung und Himmelfahrt erfolgten Verherr-
lichung Christi wurde der Heilige Geist verliehen», um dann festzustel-
len: «Unde non est exspectanda alia lex, quae sit Spiritus Sancti» 2.

Richard von Mediavilla (ca. 1308) folgte Bonaventura, indem er n-
spiratio im Sinn einer Eingebung des Heiligen Geistes zur Erklirung
strittiger Schriftstellen faBte 2°. Matthius von Aquasparta (1302) hielt
dafiir, daB sowohl den Griechen wie den Lateinern beziiglich des Her-
vorgangs des Heiligen Geistes «revelatio facta est»; doch hitten die Grie-
chen hinterher «plura velamina» zwischen sich und den Heiligen Geist
gelegt und sich damit den Blick fiir die Wahrheit getriibt 3°.

Was die verschiedenen theologischen Autoren jeweils mit dem Wort
revelatio gemeint haben, hingt offensichtlich davon ab, wie sie die Tédtigkeit
des von Christus verheiBenen und gesandten Heiligen Geistes einschit-
zen. Mit der Begriffsgeschichte von revelare miillte also eigentlich auch
die Geschichte der Exegese der Parakletspriiche des NT verbunden wer-
den, was in diesem Rahmen naturgemif nicht geschehen kann 3!. Ein
zusammenfassender Uberblick iiber die Stellung der heutigen Exegese
zu diesen Schrifttexten 148t folgendes sagen: «Es ist grundsitzlich zu
vermeiden, von einem ‘Offenbarungs’-Wirken des Parakleten zu spre-
chen wegen des damit verbundenen MiBBverstindnisses, dal3 der Heilige

27 STh 11,8 ad 2.

28 STh I-1I 106,4 ad 3.

29 III. Sent. d. 25a. 2 q.2, ed. Brixen 1591. Vgl. J. BEUMER, Das katholische
Schriftprinzip in der theologischen Literatur der Scholastik bis zur Reformation.
Scholastik 16 (1941) 326-347.

30 Tract. de aetern. proc. Spiritus S. n. 34: Opera (ed. Quarr. 1903), 448.

31 Vgl. Arois KoTHGASSER, Das Problem der Dogmenentwicklung und die
Lehrfunktion des Johanneischen Geist-Parakleten. Jo 14,26 und 16,12-13 in der
Viterzeit und heute. Diss. (Masch.), Rom 1968. Bis jetzt gedruckt: Dogmenent-
wicklung und die Funktion des Geist-Parakleten nach den Aussagen des Zweiten
Vatikanischen Konzils. Salesianum 31 (1969) 379-460.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 31

Geist selbstdndiger Offenbarer sei. Die Diskussion um diese Frage ist
allerdings noch nicht beendet. Doch neigen die meisten Autoren auf-
grund einer Gesamtinterpretation der Parakletspriiche immer mehr da-
zu, die Offenbarungstitigkeit als solche auf Christus zu beschrinken und
dem Heiligen Geist eine Christus untergeordnete, zu ihm hingeordnete
Funktion zuzuschreiben» 32, Die Tétigkeit des Geistes wird als ein Ein-
fithren und Erinnern bezeichnet. «Das setzt Vorgegebenes voraus, auf
das sich die Anamnese bezieht, und dieses wird eben in Joh 14,26 als
‘alles” bezeichnet, ‘was Jesus gesagt hat’ .... Der Bemerkung, daB8 Chri-
stus noch vieles zu sagen hat (16,12), ist jene gegeniiber zu stellen, dal
er schon ‘alles’ gesagt hat (15,15). Das aber, was ausschlaggebend sein
diirfte, ist die Beschreibung der Geisttitigkeit in Joh 16,13-15. Der Geist-
Paraklet ist Fiithrer zur oder in der gesamten Wahrheit, was die Wahrheit
nach dem johanneischen Begriff als Christuswahrheit (14, 6) voraussetzt»33.

Nachdem nun einmal revelatio und revelare beginnend schon in der
Heiligen Schrift allzu undifferenziert fiir 1. die allgemein verbindliche
gottliche Heilsoffenbarung, 2. geistgewirkte Einsicht in den Sinn und
Reichtum dieser Offenbarung, 3. Antrieb des Heiligen Geistes zu neuen
kultischen oder disziplindren Praktiken und schlieflich auch 4. reine Pri-
vatoffenbarungen an einzelne Kirchenglieder verstanden werden konnte
und zu alledem eine Lehrentscheidung iiber den zeitlichen Abschluf3 der
gottlichen Offenbarung nicht vorlag, konnten die verschiedenen Auto-
ren, die mit diesem Begriff operierten, genau so unterschiedslos damit
umgehen und daher die Frage provozieren, ob denn die weitere Lehrent-
wicklung nicht doch durch neue Offenbarungen zu erkldren sei. Eine
ausdriickliche Feststellung dieser Art kann offensichtlich bei keinem
kirchlich gesinnten und als solchen anerkannten Theologen nachgewie-
sen werden. Der Dogmenbhistoriker und Modernist Jos. Turmel (1943)
konnte sich mit dieser Behauptung gewill nicht als solchen ausweisen 4.

Zur Illustration des kirchenamtlichen Standpunkts sollen noch fiinf
Traditionszeugen genannt werden, die unter einem bestimmten Gesichts-
punkt besonders charakteristisch sind.

Johannes de Brevi Coxa (1423) erklirte im Anschlufl an Wilhelm
von Ockham, daB die Kirche eine Behauptung nur dann als hiretisch
verurteilen konne, wenn sie sich auf die Heilige Schrift, die apostolische

32 A. KoTHGASSER, Diss. (Masch.), 80.
33 Ebd. 113 1.
3% Chronique d’histoire écclésiastique. Rev. du Clergé Francgais 37 (1904) 89.



82 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

Lehre oder auf eine neue Offenbarung stiitzt 3%. Dazu vermerkt A. Lang:
«Die Moglichkeit nachapostolischer Offenbarungen, die bisher ziemlich
allgemein bejaht worden war, wird nun bedeutend eingeschrankt. Solche
Offenbarungen verpflichten, so erkliren Johann von Basel und Johann
Gerson, zundchst nur den Empfanger. Sollten sie fiir die Gesamtkirche
gelten, so mul} ihr géttlicher Ursprung durch ein Wunderzeichen be-
statigt werden» . Gleichwohl kann es als dahingestellt betrachtet wer-
den, ob die genannten Autoren mit wunderbar bekriftigten Offenbarun-
gen eine dogmatisch belangvolle oder doch nur eine auf kultische oder
disziplindre Fragen bezogene gemeint haben.

Ungleich deutlicher sprach sich der Thomist Domingo Banez (1604)
aus. Zundchst bestritt er klar die Méglichkeit eines substanziellen Dog-
menfortschritts: «Neque summus Pontifex neque tota Ecclesia possunt
novum articulum aut novum dogma condere quantum ad sustan-
tiam» 3¢, Zum andern erklirte er: «Ecclesia non indiget novis revela-
tionibus neque eas habet ad definiendas res fidei, sed solum habet assi-
stentiam Spiritus Sancti, ut in tradenda et explicanda evangelica doc-
trina quam ab Apostolis suscepit, errare non possit» 37. An derselben
Stelle seines Kommentars zur Summe des Aquinaten berief er sich fiir
seine Meinung, daB die Kirche nichts definiert, was nicht in der Heiligen
Schrift oder in der Apostolischen Uberlieferung «expressum aut virtua-
liter» enthalten sei, auf das Konzil von Trient.

Daher sollen hier auch die Akten dieser Kirchenversammlung zu
Wort kommen. Am 18. 2. 1546 duBerte sich der Konzilsprasident und
Kardinal a. s. Cruce Cervine zur Frage der Offenbarungsquellen. Nach-
dem er als die ersten beiden der «tria principia et fundamenta nostrae
fidei» die Offenbarung des AT und NT durch die Patriarchen bzw. durch
Christus angesprochen hatte, sagte er zum 3.: « Tertium, quia non semper
Filius Dei corporaliter nobiscum mansurus erat, misit Spiritum Sanc-
tam, qui in cordibus fidelium secreta Dei revelaret et Ecclesiam quotidie
et usque ad consumationem saeculi doceret omnem veritatem et, si in
mentibus hominum dubii occurisset, declararet» 38, Damit war die dritte

35 A. Lang, Die theologische Prinzipienlehre der mittelalterlichen Scholastik.
Freiburg 1964, 221. Lang zitiert dann die gleichlautende Auffassung aus OckHAM
und JoHANN DE BREVI COXA.

36 Scholastica Commentaria in secundam secundae Angelici Doctoris S. Tho-
mae (...) auctore F. Dominico Bafies. Romae 1615, In II-II, q. 1 a. 10, p. 57a-C.

37 In II-II, 1,7: ebd. p. 37b-B.

38 Diariorum pars I: Conc. Trid. (ed. Freiburg 1901 ff.) I, 484 1.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 83

d. h. die nachchristliche Periode als durchaus bedeutsam fiir die Glau-
bensentwicklung ausgewiesen, aber zugleich die Geistfunktion lediglich
als eine die einmal ergangene Offenbarung erkldrende charakterisiert.

Einen nicht uninteressanten Beitrag liefert der geschitzte Jesuiten-
theologe Dionysius Petavius (1652), indem er die oben zitierte Stellung
Augustins in Erinnerung brachte, der sich ja seinerseits auf die von
Paulus in Phil 3,15 erwdhnte Moglichkeit einer persénlichen Offenbarung
berufen hatte. Der Kirchenvater habe sich mit diesem Stichwort den
Weg zur Begriindung seines und anderer Leute Meinungswechsels in
theologischen Fragen offen gelassen. Und demnach kann Petavius fiir
Augustinus den Gebrauch von revelatio wie folgt rechtfertigen: «Ubi
revelationem appellat rei obscurae patefationem, quam Dominus labo-
ri, industriaeque studiosorum hominum indulget»3°. Mit anderen Wor-
ten: Gott gibt dem gldubig-denkerischen Bemiihen zur Erhellung seiner
Wahrheit durch besondere Erleuchtung seinen Segen. Petavius nennt
dann als typisches Beispiel, daB3 Gott den Christen den «integrum illum
immaculatae Virginis conceptum» geoffenbart habe, was die Griechen
nmpogopiay, die Lateiner «firmam persuasionem» bezeichnen *°. Obwohl
Petavius damit auf ein spéater (1854) definiertes «neues» Dogma anspielt,
hat er an dieser Stelle durchaus nicht einer neuen, allgemein verbind-
lichen Offenbarung das Wort geredet, sondern einer geistgewirkten Ab-
rundung bzw. Festigung schon latent vorhandener Kenntnisse der Ge-
samtkirche.

Fiir die Auffassung der in der kirchlichen Tradition stehenden Theo-
logen, daf3 geistgewirkte Erleuchtungen fiir die Gesamtkirche oder ein-
zelne Theologen trotz des Terminus revelatio nicht als eine Erweiterung
der urspriinglichen Christusoffenbarung angesehen wurden, kann die bis
in die neueste Zeit wiederholte Behauptung angefiithrt werden, daf3 die
Apostel alles an Offenbarung besaflen, auch wenn sie es nicht immer
artikulierten *!. Im {ibrigen hat keiner der Autoren die Vollgeniigsam-
keit der in der apostolischen Zeit erfolgten Offenbarung bestritten. Wer
dies nicht ausdriicklich sagte, tat es indirekt mit der Uberzeugung von
der inhaltlichen Vollstindigkeit der im Symbolum hinterlegten Wahr-
heiten, zu denen die spdteren Bekenntnisse nur noch prizisierende Er-

39 Dogmata Theologica (ed. Paris 1867): De Incarnatione lib. II, cap. 2:
VII, 50.

40 Ebd.

# Vgl dazu SO6LL, a.a.O. § 8a: «Der Abschlu8 der Offenbarung und das
Wissen der Apostely.



34 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung ?

klarungen, nicht aber wesentlich Neues hinzuzufiigen hatten. Selbstver-
standlich lag es sehr nahe, neue dogmatische Erkenntnisse bzw. neue
von Konzilien oder Pipsten getroffene Entscheidungen auf eine irgend-
wie geartete revelatio zuriickzufithren. Aber dafiir bot schon das NT die
Handhabe. Hier wie dort konnte nur der Gesamtzusammenhang {iiber
den jeweils gemeinten Sinn von «Offenbarung» befinden. An den zitier-
ten Zeugnissen ist abzulesen, daf} es sich selten um eigentliche dogmati-
sche Lehrpunkte handelte und daB in den meisten Fillen eine im Sinn
der augustinischen Illuminationstheorie dem frommen affectus fidei von
Gott zuteilgewordene Erleuchtung gemeint war. Die aber ist naturge-
maB an keine zeitliche Grenze gebunden und war von je bei allen groflen
Theologen die innere Triebkraft ihrer fortschreitenden Glaubenserkennt-
nis. Das hat nach Augustinus wohl keiner der spdteren Zeugen so klar
und einfach ausgesprochen als Wilhelm von Thierry (ca. 1148) in seinem
Speculum fidei, da er schrieb: «Altera siquidem est fides, quam revelat
caro et sanguis (Mt 16,17), altera, quam revelat Pater qui est in coelis.
Illa docet quid sit credendum; ista fidei suggerit intellectum». Denen,
die Glaubensgeist und Glaubenswissen voneinander trennen, gibt er zu
bedenken: «Die schlichten Kinder Gottes verdienen es, den Glauben ‘re-
velante Deo’ zu empfangen, nicht nur den, den ‘Fleisch und Blut’ offen-
baren, sondern auch den, den der Vater offenbart, der im Himmel ist,
sie, die gelehrigen Schiiler Gottes, die fern von jedem widerstreitenden
Larm an Worten und Gedanken vom Heiligen Geiste lernen. Wenn bei
diesem Unterricht der Heilige Geist nicht dabei ist, versagen dem Dozen-
ten wie dem Horer die gerduschvollen Verniinfteleien der Vernunft (‘do-
centi et discenti deficiunt perstrepentes rationum ratiocinationes’) *2 Die-
sem schlichten Glauben mafl Wilhelm zwar noch nicht die Funktion
eines Motors der Dogmenentwicklung zu — das war bei der allgemeinen
Klassifizierung der simplices bzw. minores im Mittelalter nicht zu er-
warten — wohl aber die des treuen Wichters: «Simplex fides sapit non
lucet, tamen et est contra tentationes tutior. Licet enim pedetentim in
fide proficiat, habitantem per fidem gerens in corde Christum, quae-
cumque fidei sunt firmissime tenet scientia acclamante conscientia et
eam fidem firmissime fovet amplexu» *3,

Am SchluB3 des kurzen Zeugenverhors zur Frage der Deutung von
revelatio soll auf die Aktualitit dieses Problem fiir die heutige Theologie

+2 PL 180, 378CD.
3 PL 180, 379C.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 85

hingewiesen werden, die sich seit dem II. Vatikanischen Konzil in zu-
nehmendem MaBe der « Geschichtlichkeit » des Dogmas angenommen hat *4.

Es ist einerseits nicht leicht, bei der mit Recht beklagten «Inflation
des Begriffs der Offenbarung» *5 eine klare Scheidung seiner konstituti-
ven Elemente vorzunehmen. Anderseits wurde in der katholischen Theo-
logie lange Zeit das dynamisch-geschichtliche und das ereignishaft-escha-
tologische Moment an ihr zu wenig hervorgehoben. Das Wissen um das
sichere Schon-Haben der géttlichen Offenbarung verdringte vielfach das
Bediirfnis nach dem Habhaft-Werden ihres vollen Sinns und Reichtums,
so dal3 schlieBlich als protestierende Gegenbewegung die Abkehr von
einer historisch objektivierten und die Hinwendung zu einer sich je und
je aktualisierenden Offenbarung (Bultmann, Barth) einsetzte. Damit
stand aber auch die Gefahr auf, daBl das priasentische Perfekt der christ-
lichen Offenbarung gleichsam in ein imperfektes Futurum umgedeutet
wurde. Mit anderen Worten: Die traditionelle kirchliche Uberzeugung
von der Abgeschlossenheit und Vollgeniigsamkeit der Christusoffenba-
rung wurde im Prinzip angefochten. Verbindende Feststellungen wie
etwa die: «Geschehene Offenbarung (Perfekt) ereignet sich als geschehende
Offenbarung (Prisens) im Glauben» #, sowie die Betonung der Koexi-
stenz von kategorialer Offenbarung und Offenbarungsgeschichte mit der
Geistesgeschichte der Menschheit {iberhaupt 47, lassen nicht iibersehen,
dal} es zur Erklirung der Dogmenentwicklung nur die Alternative zwi-
schen dem auf dem Faktum der Abgeschlossenheit der allgemein ver-
bindlichen gottlichen Offenbarung griindenden akzidentellen und dem
auf der gegenteiligen Auffassung basierenden substanziellen Dogmen-
fortschritt gibt. Bei allem Verstdndnis fiir den Endzeit-, Ereignis- und
Entscheidungs-Charakter der Offenbarung (G. Gloege) und fiir die Eigen-
art der Heiligen Schrift als historisches Zeugnis bzw. als Transparent
der SelbsterschlieBung Gottes, konnen die katholische Theologie und
das kirchliche Lehramt die oben genannte Alternative nicht aufheben
und die traditionelle Erklirung der Dogmenbildung als fortschreitende
Sinnerhellung und prazisierende Explikation der mit Christus abgeschlos-
senen, allgemein verbindlichen géttlichen Offenbarung nicht preisgeben,
ohne zwei nach ihrer Uberzeugung unaufgebbare Prinzipien zu verraten,
ndmlich 1. die Homogenitdt und Legitimitdt der bisherigen Entwick-

# Vgl. S6LL, a. a. O. Einleitung zum II. Teil und § 8g.

45 So P. AvtHAUs, in: Zeitschr. f. system. Theol. 18 (1941) 134-149.
4% G, GLOEGE, in: RGG, 1V, 1612.

47 K. RAHNER, in: Sacramentum Mundi, 111, 835.



86 Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

lung der christlichen Glaubenslehre und 2. vor allem die Uniiberbiet-
barkeit Christi als Offenbarer und Offenbarung Gottes (das épdnaf der
Bibel).

Daher sah sich das I1. Vatikanische Konzil auch veranlaf3t, die tra-
ditionelle katholische Auffassung beziiglich der Terminierung der Offen-
barung in seinen beiden bedeutsamsten mit der Bezeichnung «dogmati-
sche Konstitution» versehenen Dokumenten zu bekriftigen. Im 3. Ka-
pitel der Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche wird betont, dal3
die Definition eines kirchlichen Lehrsatzes «gemdBl der Offenbarung
selbst» erfolgt, und da8 der Bischof von Rom und die Bischéfe sich
eifrig um die «rechte Erhellung und angemessene Darstellung» der Offen-
barung bemiihen. «Eine neue o6ffentliche Offenbarung als Teil der gott-
lichen Glaubenshinterlage empfangen sie jedoch nicht (novam vero re-
velationem publicam tamquam ad divinam fidei depositum pertinentem
non accipiunt)» 8.

In der Dogmatischen Konstitution iiber die gottliche Offenbarung
wurde diese Auffassung der Gesamtkirche nochmals bekriftigt. Nach-
dem das Konzil die innere Einheit von Wort und Tat Gottes im Offen-
barungsgeschehen ausgewiesen hatte, um, wie Jos. Ratzinger vermerkt,
«den neuscholastischen Intellektualismus zu iiberwinden, fiir den Offen-
barung hauptsichlich die Vorlage geheimnisvoller, iibernatiirlicher Leh-
ren bedeutete» ?, erklirte die Kirchenversammlung: « Die Tiefe der durch
diese Offenbarung iiber Gott und iiber das Heil des Menschen erschlos-
senen Wahrheit leuchtet uns auf in Christus, der zugleich der Mittler
und die Fiille (plenitudo) der ganzen Offenbarung ist» 5°. Diese Erfiil-
lung wird in Nr. 4 so beschrieben: «ER ist es, der durch sein ganzes Da-
sein und seine ganze Erscheinung, durch Worte und Werke, durch Zei-
chen und Wunder, vor allem aber durch seinen Tod und seine herrliche
Auferstehung von den Toten, schlieBlich durch die Sendung des Geistes
der Wahrheit die Offenbarung erfiillt und abschlieBt und durch gottli-
ches Zeugnis bekriftigt, da Gott mit uns ist, um uns aus der Finsternis
von Siinde und Tod zu befreien und zu ewigem Leben zu erwecken» 1.

Diesem klaren Bekenntnis zum AbschluB der Offenbarung durch

48 Lumen Gentium Kap. 3, Art. 25: LThK, Das II. Vat. Konzil, 1, 243;
K. RaaNER-H. VORGRIMLER, Kleines Konzilskompendium. Freiburg 1968, 154.

49 In seinem Kommentar zum Dokument, ebd. IT 507.

50 11, 508; Kompendium 368.

51 11, 510; Kompendium 369.



Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung? 87

und in Christus %2 folgt nach wie vor die katholische Theologie 33, auch
wenn sie dieses Thema nicht immer mit besonderer Dringlichkeit stellt.
Wohl kann sich die Geschichte «der in Christus endgiiltig gewordenen
Offenbarung» >* auch in der Geschichte der getrennten Christenheit als
legitim widerspiegeln. Aber die Legitimitdt der Geschichte und des Ver-
stindnisses der Offenbarung selbst ist untrennbar verbunden mit der
Anerkennung der Tatsache, dal Christus das endgiiltige gesprochene
Wort Gottes ist, das keiner Verbesserung bedarf und keine Erginzung
erfahrt.

52 Die Redeweise «mit dem Tode des letzten Apostels», die es offenbar nicht
ausschlieBen will, daB nach der Verherrlichung Christi durch den Heiligen Geist
noch weitere erginzende Offenbarungen erfolgt sind, wird wohl mit Recht ange-
fochten. So auch von JoH. FEINER in Mysterium Salutis (Einsiedeln 1965), I, 526,
in dem Sinne, «daB also das Ende des eigentlichen Offenbarungsereignisses mit dem
Ende der sichtbaren Gegenwart Christi zusammenfillt ... Es scheint uns, dal wir
den Aussagen des Neuen Testamentes selbst besser gerecht werden, wenn wir die
Geistwirksamkeit in der apostolischen Zeit als géttlichen Beistand zur ausdriick-
licheren und reflexeren Erfassung und Entfaltung des mit den Erscheinungen des
Auferstandenen zu Ende gesprochenen Offenbarungswortes Gottes verstehen» (ebd.).
Vgl. R. Sp1azzi, Rivelazione compiuta con la morte degli Apostoli. Gregorianum
33 (1952) 24-57 und als Sonderdruck mit anderen Referaten, in: Lo sviluppo del
dogma secondo la Dottrina Cattolica. Rom 1953, 24-57.

33 So Jon. FEINER, a.a.O., und K. RAHNER, der den Gegensatz zwischen
dem Immanentismus (Offenbarung als immanente und notwendige Entwicklung
des religidsen Bedirfnisses mit den bedeutenden Objektivierungen im Judentum
und Christentum) und dem Extrinzezismus (Offenbarung als Ereignis eines rein
von auBen kommenden Eingriffes Gottes durch Mitteilung von Sdtzen) durch das
Verstdndnis der Offenbarungsgeschichte als «die Tat Gottes und die des Menschen»
iiberbieten mdéchte (Sacr. Mundi, 111, 833). Vgl. auch J. R. GEISELMANN in: Hand-
buch theol. Grundbegriffe, 11, 249 (gegen Bultmann) und H. Fries in LThK VII,
1112 f. (zur Uniiberbietbarkeit der in Christus erfolgten Offenbarung).

54+ K. RAHNER, Sacramentum Mundi, 111, 840.



	Dogmenfortschritt durch neue Offenbarung?

