Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners Leonhard
Huntpichler von 1447/48

Autor: Frank, Isnard Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IsNARD WILHELM FRANK

Ein antikonziliarer Traktat
des Wiener Dominikaners
Leonhard Huntpichler von 1447/48

Die Dekrete «Haec Sancta» und «Frequens» des Konstanzer Kon-
zils haben in den vergangenen Jahren die Forschung stark beschiftigt.
Die Fragen, die mit diesen Dokumenten kirchlicher Verfassung und kirch-
lichen Selbstverstiandnisses aufgeworfen werden, sind aber immer noch
nicht einheitlich gelést worden !. Sie werden weiterhin der Forschung
geniigend Stoff zur historischen und spekulativen Durchdringung bie-
ten. Es wird dabei nicht nur die Aufmerksamkeit auf die in der hoch-
mittelalterlichen Kanonistik selbst liegenden Wurzeln der konziliaren
Idee zu lenken sein 2, sondern in gleicher Weise auch auf die Theologen,
Kanonisten und «Pastoraltheologen» jener Jahrzehnte von 1430 bis 1450,
die in diesen entscheidenden Jahren die Abkehr von Basel und die Hin-

1 Zur Kontroverse und zum Stand der Forschung vgl. W. BRANDMULLER,
Besitzt das Konstanzer Dekret « Haec Sancta» dogmatische Verbindlichkeit, Annua-
rium Historiae Conciliorum 1 (1969), 96-113; zur neuesten Literatur vgl. im gleichen
Heft R. BAuMmER, Die Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts in der neueren For-
schung, 153-164.

2 Ein wichtiger Meilenstein in der sachgemé&Ben Erforschung des Konziliaris-
mus als Produkt vielschichtiger kirchlicher und politischer, philosophischer und
theologischer Entwicklungen mit sehr groBen Nuancierungen und Zwischenformen
sind die Arbeiten von B. TIERNEY: Foundations of the Conciliar Theory. The Con-
tribution of the Medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge
1955; Pope and Council. Some new Decretist Texts, Mediaeval Studies 19 (1957),
197-218. Dadurch ist die dltere katholische Forschung, die den Konziliarismus im
wesentlichen als eine erst durch das Schisma entstandene Notstandstheorie deutet,
korrigiert wie auch jene Auffassung, die im Konziliarismus den « Demokratismus»
eines Marsilius und Ockhams am Werk sieht; vgl. zu letzteren A. C. Ju, Church
and Council, The Ecclesiology of Marsilius of Padua, Canadian Journal of Theology
15 (1969), 93-101.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 37

kehr zu Eugen I'V. bzw. zu Nikolaus V. zu begriinden und zu verteidigen
versuchten. Mit anderen Worten: Es geht darum, herauszufinden, was
jene Ménner, die Basel und die daraus folgenden kirchenpolitischen Ver-
wicklungen unmittelbar erlebten, iiber die konziliaren Dekrete von Kon-
stanz dachten. Die Auffassungen dieser Mdnner wurden aber, wie erst
junst wieder bemerkt, tiberraschenderweise noch nicht eingehend erdrtert 3.

Der vorliegende und sehr summarisch gehaltene Bericht iiber einen
unbekannten Traktat zu diesem Fragenkreis aus der Feder eines kaum
bekannten zeitgendssischen Theologen mochte dazu ein Beitrag sein. Der
zu behandelnde Traktat selber zeigt an allen Ecken und Enden seine
Grenzen. Zum Schreiben aus einem unmittelbaren AnlaBl heraus getrie-
ben, von dem gleich noch zu reden sein wird, geht der Schriftsteller
die zur Debatte stehenden groBen Fragen von diesem begrenzten Blick-
punkt aus an. Aber nicht nur das: der Schriftsteller selbst ist keiner
von den GroBen, deren Gedanken der kommenden Theologie und Ka-
nonistik die Richtung weisen. Es ist einer von den Vielen; von jenen
Vielen, die als Vermittler aber doch wirksam wurden und einem neuen,
von der vorausgehenden Generation abgehobenen, kirchlichen Denken
den Weg bahnten. Auf deren Wort kam es damals auch an!

DER AUTOR UND DIE VERANLASSUNG ZUM TRAKTAT

In den frithneuzeitlichen Gelehrten- und Schriftstellerlexika sucht
man nach dem Namen des Wiener Dominikaners Leonhard Huntpich-
ler vergebens. Erst als man im 18. Jahrhundert begann, die Handschrif-
tenbestiande der Bibliotheken aufzuarbeiten und auszuwerten, fand auch
dieser vielseitige Schriftsteller einen Platz in den neuen Schriftsteller-
katalogen. Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurden ihm sogar im Rahmen
groferer Untersuchungen kurze Biographien gewidmet *.

Martin Grabmann, der bei seinen Forschungen zur Geschichte des
Thomismus im 15. Jahrhundert auf die Schriften Huntpichlers gesto-

3 R. BAUMER, a. a. O., 161.

*+ J. AscuBacH, Geschichte der Wiener Universitit im ersten Jahrhundert
ihres Bestehens, Wien 1865, 535-536; H. HurTER, Nomenclator literarius recen-
tioris theologiae catholicae IV, Innsbruck 1899, 747; V. LAPORTE in A. MORTIER,
Histoire des Maitres généraux de ’ordre des Fréres Précheurs 1V, Paris 1909, 459-
487; G. LoHR gibt in mehreren seiner Arbeiten Hinweise, am ausfiihrlichsten in:
Die Teutonia im 15. Jahrhundert, Quellen und Forschungen zur Geschichte des
Dominikanerordens in Deutschland 19 (1924), 8-14.



38 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Ben war, erkannte ihm sogar eine nicht unbedeutende Rolle in der
Geschichte des Thomismus zu °. Eine ausfiihrliche Biographie aber mit
der Zusammenstellung seiner Schriften samt deren handschriftlichen
Verbreitung wurde erst in den letzten Jahren erarbeitet .

Leonhard Huntpichler kam aus Brixen im Thale (Tirol), wo er kurz
nach 1400 geboren worden war. Er studierte an der Wiener Universitit
die Artes; 1426 wurde er Artistenmeister. Bald danach leitete er zuerst
in Ungarn eine Partikularschule, dann war er in Brixen am Eisack als
Schulmeister an der Domschule tdtig. Wahrend dieser Zeit hatte er auch
geheiratet. Nach dem Tode seiner Frau trat er Ende 1438 oder Anfang
1439 in Wien in den Predigerorden ein. Die theologischen Studien, die
er hier begann, setzte er 1443/44 in Koln fort. Ab Friihjahr 1445 machte
er an der theologischen Fakultit der Wiener Universitdt das Studium
pro forma et gradu magisteri. Die Wiirde eines Magisters erlangte er
im Mai 1449. Seit dieser Zeit war er an der theologischen Fakultdt der
Universitdt und am Hausstudium seines Klosters in Wien bis zu seinem
Tode tétig. Hier starb er am 8. April 1478.

Der Traktat De auctoritate ecclesiastica wurde im Herbst 1447 be-
gonnen, im Laufe des folgenden Jahres abgeschlossen. Wenn diese Schrift
auch nicht sein erstes wissenschaftliches Werk iiberhaupt ist 7, hat sie
doch als Huntpichlers erste groBere theologische Arbeit zu gelten. Erst
um 1440 hatte er ja mit dem theologischen Studium begonnen, zur Zeit
der Abfassung des Traktates stand er noch in der Vorbereitung auf das
theologische Magisterium. Es darf also ein besonderer AnlaB vermutet
werden, der den damaligen Baccalarius formatus dringte, in einer be-
sonderen Abhandlung Stellung zu beziehen. Dieser AnlaBl ist ziemlich
eindeutig zu bestimmen: Die Aufgabe der bisherigen Neutralitit durch
Friedrich ITI. 8 und die Kurfiirsten und die damit verbundene Anerken-

5 Johannes Tinctoris und die Entstehung des Kommentars zur Summa Theo-
logiae, Mittelalterliches Geistesleben ITI, Miinchen 1936, 430.

6 I. W. Frank, Leonhard Huntpichler O.P. ( 1478). Theologieprofessor und
Ordensreformer in Wien, Archivum Fratrum Praedicatorum 36 (1966), 313-388;
eine kurze Zusammenfassung mit Erganzungen in: I. W. Frank, Hausstudium und
Universitdatsstudium der Wiener Dominikaner bis 1500 (Archiv fiir ésterreichische
Geschichte 127), Wien 1968, 223-224. Die in der vorliegenden Untersuchung an-
gefithrten Daten tiber Huntpichler sind diesen Arbeiten entnommen.

7 Bereits aus dem Jahre 1431 stammen die Regulae generales longiores, eine
Art Kommentar zu gingigen lateinischen Schulgrammatiken; dann um 1439 eine
weitere und umfangreiche Sammlung grammatikalischer Fragen; vgl. I. W. FRANK,
Leonhard Huntpichler, a. a. O., 359-360.

8 Friedrich ITI., als Kénig eigentlich IV., doch hat er sich schon in der Ko6nigs-
zeit selber als III. gezidhlt (Kg. 1440, April 6; Kaiser 1452, Mérz 9).



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 39

nung des romischen Papstes mit der die Absage an den Papst des Kon-
zils und die Lossage von Basel iiberhaupt verbunden war °.

Diesen Schritt verteidigte Huntpichler, indem er einerseits nach-
zuweisen versuchte, daf3 die von Koénig und Reich bislang geiibte Neu-
tralitit begriindet und berechtigt war 1°, anderseits aber diese, so wie
sich der Lauf der Dinge entwickelt und zugespitzt hatte, nicht mehr
linger aufrecht zu erhalten ist, weil ein neues Konzil trotz der groBen
Anstrengungen von Seiten Friedrichs I11. nicht zustande kommen konn-
te, Eugen IV. bzw. Nikolaus V. aber als rechtmifige Papste anzusehen
sind und die Basler sich tiberhaupt ins Unrecht gesetzt haben. Achtet
man auf diesen reichs- und kirchenpolitischen Hintergrund, dann ge-
winnt der Tractatus de auctoritate ecclesiastica an Gewichtigkeit. Bedenkt
man dazu noch, daB Huntpichler als Glied der Wiener Universitdt fiir
die Entscheidung Friedrichs und iiber sie hinaus gegen die Basler fiir
die Superioritdt des Papstes eintritt, dann darf seine Schrift noch mehr
Beachtung beanspruchen.

9 AuBer den kirchengeschichtlichen und reichspolitischen Handbiichern sind
fiir die deutsche Kirchenpolitik jener Jahre als wichtigste Quellen heranzuziehen,
die Deutschen Reichstagsakten, hrsg. durch die Hist. Kommission bei der Bayer.
Akad. der Wissenschaften, bes. die Bde. 14-17, Stuttgart u. Géttingen 1914-1963
(fortan zit. als RTA). Neuere Einzeluntersuchungen: H. HURTEN, Die Mainzer
Akzeptation von 1439, Archiv fiir mittelrh. Kirchengeschichte 11 (1959), 42-75;
J. B. Toews, Pope Eugenius IV and the Concordat of Vienna 1448, Church History
34(1965), 178-194; L. BILDERBACK, Eugen IV. and the first dissolution of the Council
of Basle, Church History 36 (1967), 203-253; R. BAUMER, Eugen IV. und der Plan
cines «Dritten Konzils» zur Beilegung des Basler Schismas, in: Reformata refor-
manda I. Festschrift fiir H. Jedin zum 17. Juni 1965, Minster 1965, 87-128; auf-
schluBreich fiir die Kontakte des Kanzlers Kaspar Schlick und Ulrich Sonnen-
bergers mit dem Papst ist die Studie von A. A. STRNAD, Woher stammte Bischof
Ulrich III. Sonnenberger, Carinthia I, Mitteilungen des Geschichtsvereines fiir
Kiéarnten 156 (1966), bes. 660-668; H. DieMm, Enea Silvio Piccolominis Weg von
Basel nach Rom, in: Adel und Kirche. G. Tellenbach zum 65. Geburtstag darge-
bracht, Freiburg 1968, 516-533. Von den dlteren Osterreichischen Darstellungen
sind immer noch heranzuziehen J. CEMEL, Geschichte Kaisers Friedrich IV. und
seines Sohnes Maximilian I., Hamburg 1843; A. HuBgR, Geschichte Osterreichs
Bd. 3, Gotha 188; zur Neutralitit iiberhaupt W. Ptckert, Die kurfirstliche Neu-
tralitit wahrend des Baslers Concils, Leipzig 1858; A. BaAcHMANN, Die deutschen
Konige und die kurfiirstliche Neutralitdt (1438-1447), Archiv fiir 6sterreichische
Geschichte 75 (1889), 1-236.

10 Fol. 20r: Et quia non debeo esse neutralis et animo suspensus ut quondam,
quasi neutrum periculum sufficiat michi; fol. 73r: Non igitur continuanda est neu-
tralitas, quamvis quondam licuerit neutralitatem ad tempus, scilicet cum neces-
saria fuerit deliberacio super eo cui parti securius possit assentiri, que quidem deli-
beracio non potuit fieri sine mora temporis. (Zitate aus dem hier besprochenen
hdss. iiberlieferten und heute in der Bibl. Apost. Vaticana befindlichen Traktat
werden nur mit der Folioangabe ausgewiesen).



40 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Der fiir Basel und Felix V. arbeitende Tegernseer Ménch Johannes
Keck wagte den Ausspruch, dall der alma universitatis studic Wiennensis
fides die Konzilsuperioritit gewesen sei 1. Seine Aussage wird man frei-
lich nicht pressen diirfen. Natiirlich waren die Professoren der Wiener
Universitit, gleich denen an den anderen abendlindischen Hohen Schu-
len, an den groBen Kirchenversammlungen des 14. und 15. Jahrhunderts
beteiligt. Dem Zug der Zeit entsprechend, waren auch sie « Konziliari-
sten». In Heinrich Heimbuche von Langenstein fand ihr Konziliarismus
einen ersten groffen Theoretiker. Eine Generation spiter war es dann
Thomas Ebendorfer von Haselbach 2. Mehrmals hat er gutachtlich in
Basel iiber das Verhiltnis von Papst und Konzil gesprochen. In einem
dieser Gutachten spricht er im AnschluB an Johann Gersons Traktat
De potestate ecclesiastica eindeutig von der Superioritit des Konzils iiber
den Papst; jede Auflésung oder Verlegung des Konzils durch den Papst
gegen den Willen der Konzilsmehrheit hilt er fiir nichtig 3.

Allerdings hatte sich Ebendorfers Eifer fiir die Sache des Konzils
in Basel im Laufe der Jahre merklich abgekiihlt. Er lernte mehr und
mehr einzusehen, dafl von der Versammlung in der Rheinstadt nichts
mehr zu erwarten sei. Doch sperrte er sich auch gegen die zuerst von
Konig Albrecht V. ausgesprochene und dann von seinem Nachfolger wei-
ter eingehaltene Neutralitit. Die anderen Wiener Theologieprofessoren
diirften der gleichen Auffassung in Sachen Neutralitit gewesen sein. So

11 Tn einem Brief an Dr. Johann Sachs in Gmund (1443); ediert von V. Red-
lich, in: V. RepricH, Tegernsee und die deutsche Geistesgeschichte im 15. Jh.
(Schriftenreihe zur Bayer. Landesgeschichte 9), Miinchen 1931, 195; zu Keck ebd.,
117-121.

12 Zu Langenstein vgl. J. Lang, Die Christologie bei Heinrich von Langen-
stein (Freiburger theologische Studien 85), Freiburg/Brsg. 1966) 38-44. Zu Eben-
dorfer vgl. A.Lnotsky, Thomas Ebendorfer. Ein Gsterreichischer Geschichts-
schreiber, Theologe und Diplomat des 15. Jh. (Schriften der Monumenta Germ.
Hist. 15), Stuttgart 1957; W. JaroscHKkA, Thomas Ebendorfer als Theoretiker des
Konziliarismus, Mitteilungen des Instituts fir osterreichische Geschichtsforschung
71 (1963), 67-98; pERs., Th. Ebendorfers Traktat iiber die Bulle «Deus novits,
maschinenschriftliche Diss. Wien 1957; vgl. auch F. P. BLIEMETZRIEDER, Ein kano-
nistischer Traktat fiir das Pisaner Konzil. Text und Untersuchungen, Graz 1902;
der Hrsg. rechnet den Verfasser, der ein iiberzeugter und begeisterter Anhinger
der Konzilsidee ist, der Wiener Universitiat zu.

13 W. JAROSCHKA, a. a. O., 88-91; die Abhandlung Pro auctoritate conciliorum
genevalium supra pontificemn (Nat. Bibl. Wien, Cod. nr. 4701, fol. 208r-321v) kann
als eine Zusammenfassung der konziliaren Ideen Ebendorfers angesehen werden;
der zweite Teil dieses Traktates, in dem von der Autoritdt der Konzilien gehandelt
wird, ist von W. Jaroschka in seiner Dissertation bearbeitet.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 41

reiste z. B. der in Wien lehrende Dominikaner Heinrich Rotstock im
Auftrag des Konzils 1439 nach Kéln um hier die Anerkennung Felix’ V.
zu betreiben '*. Durch den Theologieprofessor Narziss Herz von Berching
lie die Wiener Universitdt zwischen 6. Dezember 1439 und 25. Jdnner
1440 fiir den Salsburger Erzbischof ein Gutachten erstellen, in dem der
Metropolit ziemlich eindeutig vor dem Beitritt zum Iiirstenbund ge-
warnt und statt dessen aufgefordert wird, das Basler Konzil weiter anzu-
erkennen . Wird in dieser Stellungnahme die Weitergeltung Basels ohne
Abstriche ausgesprochen, so dnderte sich doch bald die Einstellung. In
einer im Friithjahr 1441 ausgearbeiteten Denkschrift vertrat Ebendorfer
die Auffassung, dafl ein neues Konzil einzuberufen sei. Die zwei Pipste,
die es gegenwdrtig gibt, kommen zu keiner Einigung; sie verketzern
sich und ihren Anhang gegenseitig und wenden alles nur noch zum
Schlimmeren. Darum gibt es im derzeitigen Schisma nur eine Losung:
ein neues Konzil, das als legitimer Richter in der Streitfrage zu ent-
scheiden vermag 6. Der Wiener Konziliarist nimmt also gegen Basel
um des konziliaren Gedankens willen Stellung.

Auf dieser Linie bleibt Ebendorfer in den folgenden Jahren. Alle
Versuche der Basler, die Wiener Universitdt und ihre Theologen auf Sei-
ten der nicht nur um ihre Geltung, sondern auch schon um ihre Existenz
ringenden Kirchenversammlung zu halten, fruchten nichts mehr. Mit
der Ausschreibung eines neues Konzils durch den Niirnberger Tag 1444
scheint diese kirchenpolitische Linie der Wiener Theologen Recht zu
behalten. Als sich aber durch die folgenden Ereignisse die Aussichten
zu einem neuen Konzil zu gelangen, zerschlugen und jeder einsehen
mubte, daB Friedrich III. auf die Karte des Papstes Eugen IV. gesetzt
hatte, wurde man in Wien mehr und mehr passiv. Man lie die Dinge
treiben und fiigte sich ins Unvermeidliche 7. Als dieses Unvermeidliche
dann Wirklichkeit wurde, regte sich noch einmal, bei einem Teil der

4 Zu diesem aus Koéln stammenden Dominikaner vgl. I. W. Frank, Haus-
studium und Universitatsstudium, 201-202, 206-210.

15 Abgedruckt in RTA 14, 430-439, nr. 229; zur Veranlassung des Gut-
achtens R. KiNk, Geschichte der kaiserlichen Universitdt zu Wien 1/1, Wien 1854,
163-165; zu N. Herz vgl. J. AscuBacH, Geschichte der Wiener Universitit, 453-454 ;
M. GraBMANN, Magister Narcissus Herz, Theologieprofessor in Wien (1 1442), Bei-
lage zur Augsburger Postzeitung 1902, nn. 61-63, 481482, 490492, 499-502.

16 Abgedruckt in RTA 15, 800-848, nr. 354, vgl. A. LHoTsKY, Thomas Eben-
dorfer, 89 nr. 155.

17 Vgl. dazu R. KiNK, a. a. O., 159-165 und I/2 nn. 38-65 Ausziige aus den
Fakultitsakten.



42 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Wiener Professoren wenigstens, das konziliare Gewissen. Huntpichlers
Traktat mufBl im Zusammenhang damit gesehen werden.

Friedrich III. hatte am 21. August 1447 reichsrechtlich die Aufgabe
der kirchlichen Neutralitdt und die Anerkennung Nikolaus’ V. verfiigt 8.
In seiner landesfiirstlichen Stadt Wien sollte am 11. September des glei-
chen Jahres feierlich die Obd&dienzleistung erfolgen. Auch die Univer-
sitdt sollte mit ihrer Anwesenheit bei der Feier ihre Zustimmung dazu
zum Ausdruck bringen. Unter den Professoren der theologischen und
artistischen Fakultidten gab es dagegen aber erhebliche Widerstdnde. Um
diese auszurdumen, wurde fiir den 8. September in der GroBen Stube
des Herzoglichen Kollegs eine Besprechung zwischen Vertretern aller
Fakultdten und den koéniglichen Rédten anberaumt. Als Sprecher letz-
terer fungierte der Kanzler Friedrichs III., Bischof Silvester von Chiem-
see. Dieser verteidigte vor den Professoren den Schritt seines Herrn und
fithrte an, daB unter den gegenwirtigen Umstdnden und nach Ausschép-
fung aller anderer Moglichkeiten die Obddienzerkldrung fiir Nikolaus
sich als einzig gangbarer Weg erwiesen habe, das gegenwartige Schisma
zu iiberwinden. Die Universitit soll sich dieser Einsicht nicht verschlie-
Ben; sie soll des Konigs Entscheidung aber nicht nur respektieren, son-
dern auch fiir sie eintreten 1°.

18 Zu den Einzelheiten dariiber vgl. A. HUBER, Geschichte Osterreichs, 57-65.

19 Silvester Pflieger, Bischof von 1438-1454, seit 1445 Leiter der 6sterreichischen
Kanzlei; vgl. G. WESTERMAVYER, Silvester Pflieger (Allg. Deutsche Biographie 34,
Leipzig 1892), 342; E. WALLNER, Das Bistum Chiemsee im Mittelalter (1215-1508),
Quellen und Darstellungen zur Geschichte der Stadt und des Landkreises Rosen-
heim 5, Rosenheim 1967, 109-111.

Bericht iiber die Vorginge im Protokoll der Artistenfakultat; die wichtigsten
Stellen daraus sind abgedruckt bei R. KINK, a. a. O., I/2, 71-81, nn. 66-69. J. AscH-
BACH, a. a. O., 278 verlegt die Verkiindigung der Obddienz in den August 1447 im
Anschluf3 an #Altere Darstellungen, die aber bereits Kink korrigierte; den der Ver-
kiindigung in der Stephanskirche vorausgehenden Verhandlungstag verlegte Kink
auf die Zeit um den 8. September. Durch Huntpichlers Angaben wird diese An-
nahme bestétigt; durch ihn ist auch der Tagungsort zu ermitteln. Die Stelle dazu
lautet: Anno proximo preterito, puta 1447, aliquot diebus ante diem beatorum
Prothi et Jacinti, que est XI. Septembris, in Wienna solempnis facta fuit propo-
sicio de modo unionis concepto meliori et faciliori quantum humana industria
cognosci poterat in magna stuba Collegii Ducalis nomine serenissimi Regis Roma-
norum per D. Episcopum Chiemensem eiusdem adiunctis regie serentitatis consilia-
riis ad almam universitatem Wiennensem. Postea vero facta processione universi-
tatis et cleri, quidam doctor theologie Magister Th. in ecclesia sancti Stephani
coram S. D. Rege et germano suo D. D. Alberto, universitati prelatis, clero, nobi-
libus civibus et populo copiose, publicavit lucidissime declarationem adherencie
S. Regis Romanorum ac obediencie prescite sanctissimo Domino Nicolao quinto
nec non et multorum aliorum principum ecclesiasticorum et secularium (fol. 88r).



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 43

Wihrend die Vertreter der juristischen und der medizinischen Fakul-
taten sich bereit erkldrten, der Aufforderung des Konigs zu folgen, mel-
deten die Theologen Vorbehalt an und wollten von der Beteiligung an
der Feier in St. Stephan Befreiung erlangen. Die Artisten lehnten von
vornherein die Beteiligung daran ab; sie beharrten auf diesem Stand-
punkt auch noch, nachdem sich herausgestellt hatte, dafl die anderen
Fakultdten fiir die von ihnen vorgeschlagene gemeinsame Unterrichtung
des Konigs nicht zu gewinnen waren. Dem Widerstand begegnete Fried-
rich aber mit Hirte. Bei Strafe des Entzugs der Stipendien und Bene-
fizien haben die Universitidtsangehorigen bei der Obddienzerklirung vom
Anfang bis zum Ende dabeizusein! Diesem Druck wichen auch die Arti-
sten. Durch ihren Dekan aber erkldrten sie der ganzen Universitit, daf
diese Teilnahme nur auf den ausdriicklichen Befehl des Konigs erfolge
und sie mit dieser erzwungenen Assistenz nichts gutheillen, was gegen
die Bestimmungen der Kirche {iber die allgemeinen Konzilien noch
gegen deren Beschliisse gedeutet werden kénnte 0.

Bei der feierlichen Obddienzerklarung in St. Stephan am 11. Septem-
ber 1447 hielt dann sogar Thomas Ebendorfer seine Rede, in der er fiir
die getroffene kirchenpolitische Entscheidung sprach und die Beendi-
gung des Schismas begriite. Alles in allem blieb er aber sehr zuriick-
haltend ?*. In der Unterredung vom 8. September hatte Silvester von

20 R. KINK, a.a. O. I/2, 81 nr. 68: Non intenderet nec vellet aliquid appro-
bare directe nec indirecte, quod esset vel esse posset in preiudicium sancte matris
ecclesie vel contra eius determinacionem seu impedimentum generalium Concilio-
rum seu contra eorum determinacionem vel eorum decretum vel decreta, vel quod
esset in preiudicium sedis apostolice aut alicuius contendencium pro papatu, nec
se declarare cum domino Rege pro domino Nicolao quinto nominato.

Den gleichen Widerstand meldete tibrigens die Fakultdt wenige Wochen spéter
an, als es darum ging, Kardinal Juan Carvajal als pdpstlichen Legaten namens der
Universitdt zu begriiBen. Sie war nur zu bewegen ihn zu empfangen sine istius
tituli expressione: ¢sancte sedis apostolice legato a iatere», sed tamquam legato
zelo pacis et concordie transmisso, aut alio proporcionali modo generali congruenti
(ebd. 82, mn1.69); zur Legation vgl. W. Fraknoi, Cardinal Johannes Carvajal’s
Legationen in Ungarn 1446-61, Ungarische Revue 10 (1907) 1-18.

21 Die Rede ist verzeichnet bei A. Luorsky, Thomas Ebendorfer, 89 nr. 162.
Die Mitwirkung an der kirchenpolitischen Schwenkung seines Landesherrn mochte
dem Theologen leichter gefallen sein, da er seit Jahren von der Sache der Basler
nicht mehr iiberzeugt war. Vor der Versammlung dort sprach er am 30. Oktober
1444 ein letztes Mal. Im Auftrag des Konigs rief er sie vergeblich zur MadBigung
auf. Nach Aeneas Silvius soll damals der ehemalige Konzilsanhdnger geduBert
haben, er glaube, dafl der Heilige Geist das Konzil verlassen habe (Zitat bei LHOT-
SKY, a. a. 0., 41, Anm. 2). Seit Jahren war Ebendorfer zudem im koniglichen Auf-
trag oft an den Verhandlungen um Beilegung des Schismas beteiligt. 1441 war er



44 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Chiemsee die Professoren dagegen aufgefordert, nicht nur an der Feier
teilzunehmen, des Konigs Erkliarung als sachgemédBe Entscheidung gut-
zuheiflen und jede geheime oder 6ffentliche Stellungnahme zu unterlas-
sen, sondern ihnen auch noch zugemutet, fiir die konigliche Entschei-
dung einzutreten und jede gegenteilige Auffassung zu unterdriicken.
Huntpichler war es, der dieser Aufforderung nachkam. Seine Ausfiih-
rungen lesen sich wie ein Kommentar zu den Erkldrungen, die Silvester
von Chiemsee als koniglicher Kanzler vor den Professoren abgegeben
hatten. Aber nicht nur das: der Dominikaner griff auch die Bedenken
der Artisten auf, die darauf hinausliefen, daB es nicht angehe, die Sache
des Konzils, die nun einmal mit Basel verbunden sei, so rasch aufzu-
geben und sich mit Verweis auf die konigliche Entscheidung iiber das
Dekret «Frequens» hinwegzusetzen. Wahrscheinlich ist auch Huntpich-
lers wiederholter Hinweis, daB3 schon ldngst die sanior et optima pars der
Christenheit auf Seiten Nikolaus’ stehe, auf die Wiener Artisten gemiinzt.
Denn diese hatten darauf aufmerksam gemacht, dafl fast alle anderen
Universitidten Deutschlands in dieser Angelegenheit frei sind und noch
zum Konzil von Basel halten, da3 darum die Wiener Schule, die dem
Rang nach gleich hinter Paris und vor allen anderen Schulen stehe, die
Sache des Konzils nicht aufgeben konne, ohne in ihrem Ruf schweren
Schaden zu leiden 22

Huntpichlers Tractatus de auctoritate ecclesiastica darf daher als Ten-
denzschrift angesehen werden. Die am 11. September 1447 in der Wiener

zusammen mit Silvester Pflieger Mitglied der Kommission, die auf dem Niirnberger
Reichstag 1444 eingesetzt wurde und Vorbereitungen zu treffen hatte fiir die Ein-
berufung eines Konzils in einer siiddeutschen Stadt auf 1. Okt. 1445 (vgl. RTA 17,
510 nr. 235). Nach LuoTsky, a. a. O., 4143, habe aber die Entscheidung Friedrichs
fiilr Nikolaus den Theologen in einen Gewissenskonflikt gestiirtzt und die Ent-
fremdung dem Landesherrn gegeniiber bescheunigt. Zutreffender diirfte sein, dal3
Ebendorfer trotz der als notwendige kirchenpolitische MaBnahme zugestandenen
Anerkennung Nikolaus’ auch weiterhin zum Konziliarismus stand und der Kurie
gegeniiber von MiBtrauen erfiillt blieb.

22 R. Kinxg, a.a. O. 12, 78-79, nr. 67: Item facultas Artium non intellexit
aliud, quando omnes alie universitates alemanie essent libere in ista materia ec-
clesie et starent cum Concilio sacro Basilensi, propterea nec ipsa posset se declarare
nec vellet pro illo electo dicto Nicolao quinto, et presertim cum universitas Wien-
nensis esset principaliter inter omnes universitates in Alemania et prima post uni-
versitatem Parisiensem reputata, que est mater studiorum, eciam quia universitas
Wiennensis valde refulget in maxima fama, que per orbem terrarum est promulgata,
apparuit facultati Artium, si se declararet, quod valde posset notari ab alijs uni-
versitatibus, prelatis et alijs, et gloriam suam maculare, quod difficulter redire
posset ad suum statum pristinum et honorem et gloriam suam recuperare.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 45

Stephanskirche vollzogene Obddienzleistung fiir Nikolaus V. versucht er
zu verteidigen und theologisch abzusichern. Eine dhnliche Absichten
verfolgende und aus der gleichen Zeit stammende Schrift eines anderen
Wiener Theologen ist weder erhalten geblieben noch bekannt geworden.
Der Dominikaner Huntpichler schwenkte also nach allem, was man heute
zu sagen vermag, als erster Wiener Theologe auf die neue Linie ein. Die
fides alma universitatis studii Wiennensis, die fiir Johannes Keck in der
Konzilssuperioritdt bestand, war also mindestens fiir diesen Theologen
nicht mehr zutreffend.

ENTSTEHUNG, UBERLIEFERUNG UND AUFBAU DES TRAKTATES

Zur Entstehungszeit: Die Abfassung des Traktats steht in unmittel-
barem Zusammenhang mit den Widerstinden, die aus Universitdtskrei-
sen gegen die verfiigte Beteiligung an der Obddienzerklirung vorge-
bracht wurden. Der Traktat kann also nicht davor, sondern erst da-
nach abgefalit worden sein. Terminus post quem der Entstehung ist
also eindeutig der 11. September 1447. Wahrscheinlich verstrichen einige
Wochen, die Huntpichler gleichsam als Denkpause beniitzte, um dann
aber, eingestellt auf die neue kirchenpolitische Lage, daraus auch theo-
logische Folgerungen zu ziehen. Im September 1447 diirfte er noch nicht
gleich so weit gewesen sein. Denn unter jenen Deputierten der Artisten-
fakultit, die am 8. September 1447 zusammen mit den Vertretern der
anderen Fakultiten iiber eine gemeinsame Unterrichtung der koniglichen
Majestit iiber den Standpunkt der Universitdt verhandeln sollten, be-
fand sich auch Huntpichler 2. Nach seinen eigenen Angaben in dem
Traktat war er ja selber Anhidnger der Neutralitdt. Doch daran festzu-
halten, bestand jetzt keine Veranlassung mehr. Vielmehr ging es nun
darum, von der gednderten Situation her, die Studenten mit den Fra-
gen um Neutralitit, Basel und pépstliche Vollmacht iiberhaupt, ver-
traut zu machen. Huntpichler unterzog sich dieser Aufgabe im Studien-
jahr 1447/48. Denn der Traktat De auctoritate ecclesiastica wurde zu die-
ser Zeit vor Studenten vorgetragen. Auf den Charakter als Vorlesung
wird noch hinzuweisen sein. Zunichst mul} die auf diese Zeit festgelegte
Entstehung noch begriindet werden.

2 R. KiNk, a.a. O. I/2,79 nr. 67: Et deputati facultatis fuerunt Decanus
facultatis artium, M. Johannes de Tittmaning, M. Johannes de Dinkelspiichel,
M. Leonardus de Vale brissensi.



46 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Das Studienjahr begann in Wien mit dem Wintersemester am
14. Oktober. Um diese Zeit arbeitete der Verfasser an dem Traktat. In
der dritten Inquisitio desselben, in der die Weitergeltung von « Frequens»
zur Debatte steht, heillt es ndmlich, dal so wie die Dinge jetzt, im Jahre
1447, stehen, das Konstanzer Statut nicht wortlich befolgt werden
kann #*. In der im Traktat schon weit fortgeschrittenen 22. Inquisitio
werden die Mitteilungen iiber die Vorgdnge am 8. und 11. September
1447 in Wien als Ereignisse des unmittelbar vorausgehenden Jahres,
ndmlich 1447, eingefiigt . In der folgenden Inquisition 148t der Autor
eine Bemerkung einflieBen, aus der wieder auf das Jahr 1448 als Ab-
fassungszeit geschlossen werden kann. Er erwdhnt dabei sein Studium
in Kéln vor vier Jahren ?°. In Kéln weilte Huntpichler aber 1443/44.
In der letzten Untersuchung schlieBlich heillt es, daB jetzt, im Jahre
1448, kein allgemeines Konzil einberufen werden konnte ?’. Begonnen
wurde also mit der Ausarbeitung im Herbst 1447; die Arbeit daran zog
sich dann in das folgende Jahr hinein und wurde in diesem Jahr sicher-
lich auch abgeschlossen. Denn Felix V. wird als Papst der Gegenpartei
erwdhnt und die Versammlung der Basler wird noch als existierend vor-
ausgesetzt. Terminus ante quem des Abschlusses miite danach auf je-
den Fall ein vor dem 9. bzw. 25. April 1449 liegender Termin sein, den
Tagen der Abdankung Amadeus’ von Savoyen bzw. der Selbstauflésung
des Restkonzils in Lausanne. Vielleicht kénnte man diesen Terminus
ante quem sogar auf Juli 1448 festsetzen. Denn von der durch Fried-
rich III. am 4. Juli 1448 verfiigten Ausweisung der noch in Basel weilen-
den Konzilsteilnehmer, fiallt im Traktat kein Wort. Da mit dieser Aus-
weisung sich aber am juridischen Weiterbestand der Versammlung nichts
dnderte, konnte es auch sein, daB fiir Huntpichler keine Veranlassung
bestand, auf diese Sachlage besonders hinzuweisen.

Die aus dem Traktat beizubringenden Beweise fiir die angenommene
Entstehungszeit kénnen durch ein weiteres Zeugnis noch bestitigt wer-
den. In einem undatierten Schreiben an Jakob Fabri, seinen Mitbruder

24 Fol. 36r: Videtur autem, quod rebus ut nunc anno domini 1447 dispositis,
observacio verborum statuti concilii Constantiensis non sit possibilis.

25 Fol. 88r: Preterea, anno proximo preterito, puta 1447, aliquot diebus ante
diem ...

26 Fol. 95r: Refero ad propositum rem michi notam: Jam sunt quatuor anni
quod in studio nostro Coloniensi in quodam convivio aliqui notabiles docti viri ad
invicem conferebant ...

27 Fol. 133v: ... aliique plurimi in ecclesia notabiles non potuerint hiis novis-
simis annis, puta anno domini 1448, rebus ut nunc dispositis ...



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 47

im Wiener Dominikanerkloster, nimmt Huntpichler Bezug auf den Trak-
tat 28. Er schreibt: «Inquisiciones sequentes determinavi ante aliquot
annos in baccalaureatu ut partim scitis postquam redii ab almifico stu-
dio Coloniensi.» Wenn auch der genaue Termin seiner Riickkehr von Kéln
nicht angegeben werden kann, so ist dafiir die Bakkalaureatszeit in Wien
sehr genau zu bestimmen. Am 12. Mérz 1445 wurde Huntpichler als Cur-
sor zugelassen; im Wintersemester 1445/46 begann er mit der kursori-
schen Sentenzenlesung. 1446/47 stand er bei der Behandlung des vier-
ten Buches der Sentenzen. Huntpichler war also zu dieser Zeit bereits
Baccalaureus formatus. Im Herbst 1448 bat er um die Zulassung zur Li-
zentiatspriifung. Man wird darum Abfassung als auch Vorlesung in die
Zeit zu verlegen haben, die zwischen dem Abschlull der Sentenzenlesung
und der Inceptio als Magister novellus verstrich.

In dem erwdhnten Schreiben an Fabri deutet Huntpichler auch
die Méngel seiner theologischen Erstlingsarbeit an: «Et estimo quod in
inicio studii mei in theologia aliqua in aliquibus inquisicionibus asse-
ruerim, que mutacione indigent propter brevitatem temporis quo eas-
dem determinavi ?. Das Schreiben gibt also Auskunft iiber die Ab-
fassungszeit, Korrekturbediirftigkeit und tiber den Charakter des Trak-
tates als einer Vorlesung.

Skriptum fiir eine Vorlesung: Der in dem genannten Schreiben ver-
wandte Ausdruck determinare ist ein Terminus technicus, der als solcher
allerdings Verschiedenes zum Inhalt haben kann. Zundchst und in er-
ster Linie ist damit die magistrale Tédtigkeit des theologischen Doktors
zu verstehen, der als actu regens cathedram in Lectura und Disputatio
seines Amtes waltet. Magister in sacra pagina war Huntpichler damals
aber noch nicht. Doch ist er seit Frithjahr 1443 als Lector sacrae theologiae
nachzuweisen 3°. Die Tétigkeit des Lektors im Hausstudium der Mendi-
kantenorden iiberhaupt und besonders in dem der Dominikaner war aber
keine andere als die des feierlich zum Doctor promovierten Magisters

28 Zu diesem Wiener Dominikaner vgl. I. W. Frank, Hausstudium und Uni-
versitdtsstudium, bes. 228-231; das Schreiben ist im gleichen Codex wie der Traktat
in zweiund nur geringfiigig voneinander abweichenden Abschriften erhalten: fol. 1r-v
und fol. 148v-149r; die fol. 1v angebrachte Datierung Wienne anno domini 1447
ist sicherlich erst spiter hinzugefiigt.

29 Fol. 1v; in der anderen Fassung fol. 149r dhnlich.

30 So bezeichnet sich Huntpichler in einem Brief an einen Kleriker der Didzese
Chiemsee vom 2. Mai 1443 (enthalten in Cod. Bibl. Apost. Vatic.,, Fondo Ottob.
lat. 32, fol. 174r).



48 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

der Universitit. Nur in der 6ffentlich-rechtlichen Stellung bestand zwi-
schen beiden ein Unterschied 3!. Als Lektor konnte also Huntpichler den
Ausdruck determinare fiir sich in Anspruch nehmen. In bezug auf den
Traktat wird man dann an eine Lectura zu denken haben und nicht
an eine Disputatio. Schon wegen der aulerordentlichen Linge und Glie-
derung in 32 Einzeluntersuchungen kommt letzteres nicht in Frage. In
der als Reinschrift besorgten Fassung des Traktates scheint an einzelnen
Stellen auch noch der urspriingliche Charakter als Vorlesung durch. An
mehreren Stellen werden die Horer als Fratres carissimi angesprochen.

Damit ist auch ein Hinweis gefunden fiir die Beantwortung der
Frage, vor wem diese Vorlesung gehalten wurde. Die Antwort wird lau-
ten miissen: Vor den Studenten des Hausstudiums im Wiener Domini-
kanerkloster. Thnen gegeniiber mochte sich Huntpichler in erster Linie
verpflichtet wissen, den Wandel der kirchlichen Lage zu erkliren und
sie mit Gegenargumenten zu wappnen «contra quosdam et religiosos et
seculares pro tunc plenitudinem auctoritatis sedis apostolice in persona
summi pontificis acriter impugnantes contra sacre scripture et sanctorum
patrum et ecclesie doctorum evidentes determinationes» 32,

Die Arbeitsweise des spiteren Huntpichler kiindigt sich bereits
hier zu Beginn seiner Laufbahn an: Er greift ein gerade diskutiertes
Thema aus Dogmatik, Moral oder Aszese auf und behandelt es in einer
Lectura ordinaria oder extraordinaria. Meist wird es nur fliichtig durch-
gegangen und rasch hingeschrieben; fiir die Mdngel wird dann die Kiirze
der zur Verfiigung stehenden Zeit als Entschuldigung angefiihrt 33.

Das gilt auch fiir den Traktat De auctoritate ecclesiastica. Huntpich-
ler hielt ihn aus diesem und aus anderen Griinden fiir korrekturbediirftig.
So wie die Arbeit erhalten geblieben ist, wurde daran aber, auBer weni-
gen Textstreichungen und Ergidnzungen durch Huntpichler selber, keine
griindliche Uberarbeitung vorgenommen. Wenn es dazu gekommen wire,
dann wire diese verbesserte Bearbeitung wieder verloren gegangen 3%

31 Vgl. dazu I.W. Frank, Hausstudium und Universititsstudium, bes.
165-166.

32 So im Brief an Jakob Fabri, fol. 149v.

33 So auch im Schreiben an Fabri iiber diesen Traktat; ebenso fiir den 1454
niedergeschriebenen Traktat De communione sub utvaque specie in einem Schreiben
an den Wiener Biirgermeister: Plura intendebam scribere, sed transitu illo ob-
sistente expectare cogor meliorem opportunitatem (Dominikanerkloster Wien,
Bibl., Cod. nr. 9/9, fol. 45r).

3+ Am griindlichsten wurde der im Sommer 1454 fertiggestellte Tractatus de



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 49

Zur Uberlieferung : Erhalten geblieben ist der Traktat nur in einer
einzigen Handschrift, die sich in der Bibliotheca Apostolica Vaticana
befindet. Es ist Codex Nr. 872 in dem Fondo Ottobonianus latinus 35.
In dieser Handschrift wurden verschiedene aus der «Schreibstube» Hunt-
pichlers stammende Materialien gesammelt und zusammengebunden.
Den groften Teil davon bilden die urspriinglich als lose Hefte gefithrten
Inquisitiones des Traktates De auctoritate ecclesiastica. Beim Zusammen-
binden zu einem eigenen Band wurden dann die einzelnen Hefte nicht
in der richtigen Reihenfolge gebunden. Fol. 3r—6r enthilt die Tabula zu
dem Traktat mit den Uberschriften aller 32 Inquisitiones. Fol. 13v-54v
stehen die ersten 8 Untersuchungen der Pars prima principalis der
Abhandlung. Die Inquisitiones 9 bis 32 stehen fol. 62r-135v. Zwischen
beiden ist fol. 55r-61v die Pars secunda principalis des Traktates einge-
bunden. Fol. 148v-149r erst steht der zum Traktat gehérende Brief Hunt-
pichlers an Fabri; das gleiche Schreiben findet sich mit nur geringer Text-
verschiedenheit abschriftlich auch auf Fol. 1Ir—v. Der erhalten gebliebene
Traktat ist nicht das Autograph. Ein nicht genannter Schreiber diirfte
also bereits hier, wie spéter bei allen anderen Arbeiten Huntpichlers, die
Umschrift besorgt haben. Vom Autor stammen nur die Streichungen
und die Ergdnzungen an den Rdndern 3.

Der Titel des Traktates ist weder in der Tabula noch als Uber-
schrift zu Beginn der ersten Inquisitio auszuweisen. In einer eigenhin-

communione sub utraque specie tiberarbeitet; vgl. dazu I. W. FranNk, Leonhard
Huntpichler, 368-369.

35 Papierhandschrift, teilweise mit Pergament durchschossen, 153 Blatter,
220 x 145 mm; alte und neue Paginierung (in dieser Arbeit erfolgt die Zahlung
nach der alten Paginierung); alter Einband vom Ende des 15. Jahrhunderts, Holz-
deckel mit Lederiiberzug mit den fiir die Biicher des Wiener Dominikanerklosters
typischen Blindpressungen aus dem endigenden 15. Jahrhundert.

Die Handschrift stammt aus dem Wiener Dominikanerkloster; zusammen mit
ciner Reihe anderer Codices dirfte sie im Laufe des 16. oder 17. Jahrhunderts Gio-
vanni Angelo de Attemps (f 1620) fiir seine Bibliothek erworben haben. Die grofle
Biichersammlung erwarb spater Alexander VIII. von Herzog Pietro de Attemps.
Vgl. J. B. OpiER, Premiéres recherches sur le Fonds Ottoboni, Studi e Testa 245
(1966), 11-12.

36 Streichungen im Text und Ergdnzungen zwischen den Zeilen und an den
Réndern finden sich hiufig; Korrekturen beziehen sich zuweilen nur auf die falsche
Auflésung von Abkiirzungen der Vorlage durch den Reinschreiber. So lie dieser
z. B. fol. 80r zunéchst ein Abkiirzungszeichen fiir maiorum stehen, 16ste es dann,
in Klammer gesetzt, als articulorum auf, was Huntpichler wieder durchstrich und
das Abkiirzungszeichen fur maiorum allein stehen lieB. Zu Schreibern Huntpichlers
und seiner Handschrift vgl. I. W. FraNk, Leonhard Huntpichler, 346-345 (An-
merkungen).



50  Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

digen Notiz zum AbschluB der 32. Inquisition, mit der die Pars prima
principalis schlieBt, verwendet Huntpichler aber diesen Titel zur Be-
zeichnung der ganzen Untersuchung: «Sequitur conclusio finalis prece-
dentis tractus de autoritate ecclesiastica» (fol. 135v).

Aufbau des Traktates: Wie bereits erwdhnt wurde, ist der Traktat
in zwei Teilen angelegt. Den weitaus gréBten Umfang hat die aus 32
Inquisitiones bestehende Pars principalis prima. Die einzelnen Unter-
suchungen sind nach Art der gidngigen scholastischen Methode geglie-
dert. Allerdings vermif3t man bei Huntpichler hier — und auch in den
spdteren Arbeiten — die Ausgewogenheit, die den Artikelaufbau in der
Summa Theologiae des Thomas von Aquin auszeichnet. Auch der Um-
fang der einzelnen Untersuchungen weist erhebliche Unterschiede auf.

Der Autor verweist gelegentlich im Fortgang der Untersuchung auf
vorausgehende Abschnitte. Aber ein innerer Zusammenhang, etwa der
Art, daB3 die Folgerung aus der ersten Iragestellung den Ausgangspunkt
fiir neue Fragen und deren Abkldrung in der nichsten Untersuchung und
so fort bis zur letzten Quéstion bedingen, ist nicht vorhanden. Derart ver-
mag Huntpichler auch in seinen spdteren Jahren den Stoff nicht zu gestal-
ten. Der einzige Gedanke, der sich wie ein roter Faden durch die gar nicht
immer in einem sichtlichen Zusammenhang stehenden Einzelfragen hin-
durchzieht, ist die Irage nach der sichtbaren Kirche als der Vermittlerin
des ewigen Heiles. Alle anderen in oft mehreren Untersuchungen be-
handelten Themen haben diese fiir Huntpichler wichtigste Frage zum
Hintergrund. Dazu gehoren auch die Erérterungen um ein rechtméifBiges
und unbezweifelbares Konzil. Gleich die erste Untersuchung behandelt
die Legitimitdt des noch existierenden Basler Konzils 7. Die Frage wird
noch einmal in der 3. und 18. Untersuchung aufgerollt. Von den Merk-
malen eines rechtmidfigen Konzils wird unter verschiedenen Gesichts-
punkten ausfiihrlich gesprochen. Die Untersuchungen 2, 7, 9, 10, 11, 13,
14, 16, 17, 20 und 30 befassen sich damit. Mit der Legitimitatsfrage eng
verquickt ist die Beurteilung des Dekretes « Frequens». Die Untersuchun-
gen 4-6 handeln davon. Unter dem Gesichtspunkt der eigentlichen Auto-
ritdt in der Kirche wird das Konzilsthema wieder aufgegriffen in den
Untersuchungen 24-29. In der Abfolge dieser Untersuchungen 1af3t sich
eine fortschreitende Prizisierung des Standpunktes feststellen: Die Pleni-

37 Fol. 13v: Prima inquisicio: Utrum causis existentibus eo modo quo nunc
versentur in ecclesia Dei sit de necessitate salutis credere, quod in Basilea sit verum
generale concilium legittime in Spiritu sancto continuatum usque in presens nunc?



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler al

tudo potestatis des Papstes wird eindeutig herausgestrichen sowie seine
Superioritit iiber das Konzil. Als weitere Folgerungen aus dieser in der
29. Untersuchung herausgearbeiteten Position kann man die 31. und
32. Untersuchung ansehen, in denen die Notwendigkeit von Konzilien
in loco verneint wird. Irrtumslosigkeit und Heilssicherheit der Kirche
hidngen nicht von periodisch tagenden Konzilien ab. Um die Heilssicher-
heit geht es schlieBlich auch in den Fragen 12, 15, 22 und 23 iiber die
bislang geiibte Neutralitit.

Die Pars principalis secunda ist wesentlich kiirzer gefaBt. In einer
den spiteren erbaulichen Stil Huntpichlers ankiindigenden Darstellung
zieht der Autor die Folgerungen aus den vorausgegangenen Untersu-
chungen. Die Zweifel, ob beim Konzil oder beim Papst die das Heil
garantierende Kirche zu suchen ist, sind inzwischen behoben worden.
Darum kann man nur schuldhaft in der Neutralitit oder — was noch
schlimmer ist — bei den Anhingern des Konzils von Basel verbleiben. Der
Papst ist Stellvertreter Christi auf Erden; darum hat jeder, der das
Heil nicht verfehlen will, sich diesem Vicarius Christi anzuschliefen.

Zur Verfasserschaft: Den Traktat De auctoritate ecclesiastica hat nie-
mand anderer als Leonhard Huntpichler verfat. Die einzelnen Beweise
ftir seine Autorschaft reihen sich zu einem fugenlosen Indiz. Das Haupt-
argument liefert zundchst der Brief an Jakob Fabri. Dieses von Hunt-
pichler selber verfaBBte Schriftstiick gibt nicht nur Auskunft {iber den
Verfasser des Traktates, die Abfassungszeit, sondern auch {iiber die da-
mit verfolgte Absicht. Diese drei Punkte konnen auf ihre Richtigkeit
hin im Traktat selber nachgewiesen werden. Der Brief ist also nicht auf
eine andere und einem gleichen Thema gewidmete Abhandlung zu be-
ziehen. Dall Huntpichler zu schreiben versuchte «contra quosdam reli-
giosos et seculares pro tunc plenitudinem auctoritatis apostolice sedis ...
acriter impugnantes» wird aus den einzelnen Untersuchungen auf Schritt
und Tritt erhirtet 3. Uber die Abfassung wurde bereits gesprochen. In
dem Traktat sind zwar nur wenige zeitgeschichtliche und biographische
Einzelheiten eingestreut, sie reichen aber aus, um uns daraus Huntpich-
lers Verfasserschaft nochmals zu erhérten.

38 Bei diesen quosdam ist in erster Linie an Universitdtsmitglieder zu denken.
Im Verlauf seiner Ausfithrungen spricht Huntpichler einmal von den Mendikanten
als Stiitzen des Papsttums und frigt dann zuriick: Si ergo supersunt quidam in
universitatibus aut in religionibus sedi apostolice non sincere innitentes, videant
quomodo satisfaciant sue missioni (fol. 121r); es ist aber nicht notig, die Gegner
nur in Wien allein zu suchen.



52 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Wie in dem Brief an Fabri, ist auch im Traktat vom Studium in
Koéln die Rede; ergdnzt noch durch den Hinweis auf Gottfried Schliissel,
der damals in Koéln Theologieprofessor war 3°. Diesen nennt Huntpich-
ler Doctor studii nostri. Als Ordensangehoriger weist der Verfasser sich
auch durch folgenden Hinweis aus: Dignissimi ordinis mei, magister
generalis, eximius provincialis meus et ordo meus totus ferme» *°. Der
vorher genannte Gottfried Schliissel aber war in K6ln Dominikaner und
lehrte an jenem Ordenstudium, das der Verfasser Studium nostrum nennt.
Der Autor war also Dominikaner und mit den Dignissimi seines Ordens
sind Predigerbriider gemeint *!.

Der Verfasser war Dominikaner in Wien. Er nennt den Erzbischof
von Salzburg seinen Metropoliten, den Bischof von Passau Ordinarius
meus super Wienna, ubi professus sum*?. In einem verschleierten Hin-
weis spricht er von der Verwirrung die durch die Basler unter einigen
Religiosen angerichtet wurde ... prout compertum est hic in Wienna**. Wei-

39 Vgl. den angefithrten Text in Anm. 26; an der angezogenen Stelle fahrt
Huntpichler in bezug auf Schliissel fort: Hiis et similibus auditis secretarius domini
Coloniensis archiepiscopi, venerabilis magister Godefridus Sluessl, senior doctor
studii nostri iam memorati, dixit mature et expresse ... und fol. 95v: Hiis et simi-
libus sermonibus illius venerabilis magistri mei fui edificatus.

Zu G. Schlissel vgl. G. L6HR, Die Kélner Dominikanerschule vom 14. bis zum
16. Jh. Freiburg (Schweiz) 1946, 75-76; Huntpichler stellt an der angezogenen
Stelle den Dominikaner als Befiirworter der Neutralitit bzw. des Abriickens von
Basel hin; in Wirklichkeit nahm Schliissel mit 11 anderen Kolner Professoren gerade
im September 1444 in einem Gutachten fiir Erzbischof Dietrich fiir Basel und even-
tuell fur Felix V. Stellung.

40 Fol. 20v; gemeint sind der Ordensmeister Bartholoméaus Texier (1446-1455) ;
Peter Wellen, Provinzial der Teutonia (1446-1455).

41 An dieser Stelle als Gegner von Basel in Anspruch genommen; so generell
galt diese Parteinahme aber nicht. Selbst unter den deutschen Dominikanern war
die Stellungnahme von Heinrich Kalteisen OP. nicht die allein vorherrschende;
vgl. die Bemerkung dazu von G. L6HR, Die theologischen Disputationen und Promo-
tionen an der Universitit Koln im ausgehenden 15. Jh.; Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland 21 (1926), 53, Anm. 1.

42 Bei der Aufzdhlung der Teilnehmer der Obddienzerklirung in St. Stephan
in Wien am 11. September 1447: Inter quos quidem principes nominati erant
noster metropolitanus d. Saltzeburgensis, et ordinarius noster Pataviensis (fol. 88r);
fol. 20v: ... quam archiepiscopus meus Salczburgensis, et episcopus meus ordina-
rius super Wienna, ubi professus sum, Pataviensis, et episcopus meus ordinarius
super locum ubi nativitatem duxi originem, videlicet Chiemensis, et mater mea
alma universitas.

43 Auf den Vorwurf der Basler, die Anhdnger Eugens waren mit Gewalt gegen
ihre Parteigdnger vorgegangen: Quod aliqui Basiliensium in quibusdam angulis sue
obediencie existentes, crudeliter afflixerunt iustos et religiosos nolentes eorum male-
fidei consentire; et aliquos suo ordini inobedientes, quamquam professi sunt, abi-



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 53

ter war der Verfasser Mitglied der Wiener Universitit. Denn er erwidhnt
diese in der ersten Untersuchung als mater mea alma universitas **. Auch
die Mitteilung tiber die Vorgidnge in Wien am 8. und 11. September 1447
setzen einen Verfasser voraus, der am Geschehen mitbeteiligt war.
SchlieBlich schreibt der Autor vom Bischof vom Chiemsee als Ordinarius
meus super locum ubr nativitatem duxi oviginem. Brixen im Thale, der
Geburtsort Huntpichlers, gehorte damals zum Bistum Chiemsee *3.

Diese aus dem Traktat selber erschlossenen Hinweise sind gewichti-
ger als die noch beizubringenden dulleren Beweisgriinde **. Denn mit
diesen allein wire noch nicht zu beweisen, daf Huntpichler sich in einer
selbstandigen Weise an die Bearbeitung des Themas gemacht hat. Doch
die 32 Untersuchungen mitsamt der abschlieBenden SchluBiiberlegung
sind nicht einfach ein Plagiat. Die Abhdngigkeit seiner Gedanken und
Beweisstiicke einzeln zu bestimmen, ist freilich schwierig. Mit Zitaten
geht Huntpichler zwar nicht sparsam um ; aber es sind die anerkannten
Autorititen des Hochmittelalters, allen voran Thomas von Aquin. Zeit-
gendssische Theologen im Fiir und Wider der Superioritdtsfrage nennt
er namentlich keine *7.

cientes in preiudicium religiosi status ac depressionem bonorum fratrum foverunt,
prout compertum est hic in Wienna (fol. 54r); angespielt kénnte sein auf die
Schwierigkeit, die der zur Observanz iibergegangene Wiener Konvent mit seinem
langjahrigen Studienregens Heinrich Rotstock hatte. Dieser liel3 zu seinen Gunsten
das Konzil von Basel intervenieren; vgl. dazu I. W. Frank, Hausstudium und
Universitidtsstudium, 207-208.

+ Text in Anm. 42,

45 Text in Anm. 42; Zugehorigkeit des Ortes zur Didzese vgl. E. WALLNER,
Das Bistum Chiemsee im Mittelalter (wie Anm. 19), 40-42.

% Zu den dulleren Griinden wiirde die nachweisliche Herkunft der Hand-
schrift aus dem Wiener Kloster gehéren (sieche Anm. 35), die mehrfach angebrachten
Besitzvermerke und der Nachweis, dall Huntpichler mit eigener Hand an dem
Traktat gearbeitet hat. Zu den inneren Griinden noch die Huntpichler in seinen
fritheren (grammatikalischen) und spiteren Arbeiten kennzeichnende Methode, die
auch den vorliegenden Traktat De auctoritate ecclesiastica auszeichnet.

47 Auch in seinen spateren Schriften werden zeitgenossische Schriftsteller nur
selten zitiert. In den noch in der Bibl. des Wiener Dominikanerklosters vorhandenen
Handschriften und ersten Wiegendrucken ist seine Handschrift 6fters nachzuwei-
sen; man kann in etwa daraus auf seine Belesenheit schlieen. In dem Brief an
Fabri tiber die Korrekturbediirftigkeit des Traktates macht er aufmerksam auf
tractatum magistri Johannis Polmar, item magistri Johannis de Ragusio und fihrt
dann fort secundum eos ea cancellate que quidem nimis bene a me assevta sunt (fol. 149);
diese Notiz bezieht sich aber auf eine Zeit nach der Abfassung der Schrift. Sie ist
insofern aufschluBreich, als Huntpichler zu jener Zeit von den Arbeiten beider
Schriftsteller zur Sache noch keine Kenntnis hatte. Fir die Gesamtbeurteilung des
Tractatus freilich ist diese Anweisung zu beachten. Wenn auch nicht auszumachen



54 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

HUNTPICHLERS AUFFASSUNG UBER DAS KONZIL

Fiir die meisten Theoretiker des Konziliarismus war der im Verein
mit den Fiirsten errungene Sieg Eugens IV. und Nikolaus’ V. iiber Basel
nicht einfach gleichbedeutend mit dem Sieg des «Papalismus» {iber den
«Konziliarismus». Auf eine derartige einfache Formel war auch damals
die ganze Problematik um Herkunft und Ausiibung der kirchlichen Ge-
walt nicht zu reduzieren. Ein Thomas Ebendorfer hatte gelernt zu unter-
scheiden zwischen der Aufgabe der Basler Versammlung als einer Sache
und dem Festhalten an der konziliaren Idee als einer anderen. Diese
Unterscheidung wird man fiir diese Zeit iiberhaupt im Auge zu behal-
ten haben 8.

Fiir Huntpichler dagegen liegen die Dinge doch anders. Fiir ihn ist
mit den Verwicklungen, die sich aus dem weiteren Verlauf von Basel
ergaben, auch das Konzil als gangbarer Weg fragwiirdig, beziehungs-
weise unnétig geworden. Dieser Dominikaner teilte nicht mehr die hoch-
gesteckten Erwartungen, die eine Generation vor ihm noch vom Konzil
gehegt hatte. In deren Konziliarismus kreuzten sich verschiedene Vor-
stellungen, die sich auf zwei Ziele zuriickfiihren lassen. In dem einen
geht es um die gemeinsame Verantwortung fiir die Lehre der Kirche.
In dem anderen um die gemeinsame Verantwortung fiir das Leben der
Kirche. Im spdtmittelalterlichen Konziliarismus ist diese Zielsetzung
zweifelsohne die gewichtigere. Fiir viele Konziliaristen hieB damals Kon-
zil soviel wie Kirchenreform. Reform der Kirche an Haupt und Gliedern;

ist, welches der Werke von Johannes Stoicovi¢ OP. gemeint ist, und auch im Biblio-
thekskatalog von 1513 fiir die Konventsbibliothek keines nachzuweisen ist, so ist
doch beachtlich, da8 Huntpichler auf diesen Anhdnger Basels und seines Papstes
verweist; gleiches diirfte auch in bezug auf Johannes Palomar gelten. Denn in
seiner Questio cut pavendum est gibt dieser zu, daB3 Eugens IV. Auflésung des Konzils
falsch war, und man darum berechtigt war, Widerstand zu leisten. Anderseits hat
zu einer spéteren, aber nicht genau festzulegenden Zeit, Huntpichler seinen Stand-
punkt uber die papstliche Gewaltfiille noch starker betont in der langen Unter-
suchung: An papa possit esse hereticus (Dominikanerkloster Wien, Bibl. Cod. nr.195/
160, fol. 75r-103r).

48 Vgl. dazu Concilium Basiliense VIII, Basel 1936, Teil IV: Procés-verbal des
conférences tenues en 1447 & Lyon et a Genéve pour mettre fin au schisme de Bale,
251-428, hrsg. von G. PErRouUsE; der Tenor dieser Verhandlungen war, von Felix
und seinem Rumpfkonzil abzuriicken, und gleichzeitig an der konziliaren Verfas-
sungsform der Kirche festzuhalten. Vgl. dazu auch die Bemerkung von K. A. FINK
in Handbuch der Kirchengeschichte III/2: Vom kirchlichen Hochmittelalter zum
Vorabend der Reformation, Freiburg 1968, 587.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 55

vor allem aber am Haupt, von dem man glaubte, es entspriche nicht
mehr dem fritheren Zustand. Wie Huntpichler tiber beide Aufgaben des
Konzils dachte, soll darum in groben Ziigen dargestellt werden.

Keine Superioritit des Konzils iiber den Papst

Fiir den Verfasser des Tractatus de auctoritate ecclesiastica gibt es
in dieser I'rage, wo die Gewaltenfiille der Kirche zu suchen sei, kein Z6-
gern. In der 29. Untersuchung, in der nach der Instanz gefragt wird, die
fiir die Gesamtkirche verbindlich zu sprechen befugt ist, gibt Huntpichler
darauf eine eindeutige und von keinerlei Differenzierung beschwerte Ant-
wort: «Papa enim est absolute super omne concilium et super omnem
legem positivam» (fol. 121v). Der ganze Artikel, der die Ergebnisse von
der 24. Untersuchung an voraussetzt und zu Ende fiihrt, gilt dem Be-
weis dieses Satzes 4°. Huntpichler lehnt in diesem Zusammenhang auch
die Auffassung ab, nach welcher der Papst die Gewaltenfiille nur im
Zusammenhang mit dem Konzil beziehungsweise der Gesamtkirche aus-
zuiiben vermag 3°. Vergeblich sucht man bei ihm Unterscheidungen von
der Gewalt an sich und ihrer Ausiibung, von den verschiedenen Berei-
chen des positiven kirchlichen Rechtes und des g6ttlichen Rechtes; Un-
terscheidungen, von welchen her die groBen Theologen und Kanonisten
damals die entstehenden Probleme zu lésen versuchten 1.

Beweis- und Versatzstiicke sind die Dekretalen, theologische Auto-
ritdten, vor allem Thomas von Aquin. Von deren Position her werden

49 Die einzelnen Uberschriften lauten: Fol. 95v: Vicesima quarta inquisicio:
Utrum a tempore primitive ecclesie usque ad consumacionem seculi sit aliqua
ecclesia existens vel prelatus vel fidelium congregacio, ad quam omnes fideles
securum valeant habere refugium in hiis, que sunt necessarium ad salutem ut sunt
recta fides et bona vita; fol. 102r: Vicesima quinta inquisicio: Utrum semper in
terra sit usque ad consumacionem seculi ecclesia Christi; fol. 104r: Vicesima sexta
inquisicio: Utrum auctoritas ecclesie sit principaliter in papa. Fol. 110v: Vicesima
septima inquisicio: Utrum semper in ecclesia militante auctoritas ecclesiastica
principaliter sit in papa aut formaliter aut virtualiter. (Die 28. Untersuchung befal3t
sich kurz mit den Kardindlen beider Observanzen). Fol. 117r: Vicesima nona in-
quisicio: Utrum principaliter ad sacrum concilium pertineat, facere et confirmare
constituciones ad totam ecclesiam pertinentes.

50 Fol. 119r: Nec videtur conveniens eorum assercio qui dicunt, papam habere
plenitudinem potestatis, sed non sine sacro concilio seu sine ecclesia.

5t Vgl. etwa die differenzierte Behandlung des Problemkreises durch Nicolaus
de Tudeschis; dazu K. W. N6rRr, Kirche und Konzil bei Nicolaus de Tudeschis
(Panormitanus), (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte und zum Kirchen-
recht 4), Koln-Graz 1964.



56 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

dann auch die Aussagen der Heiligen Schrift gedeutet. Was die Schrift-
verwendung betrifft, wappnet sich Huntpichler gleich mit einer Ant-
wort auf die méglichen Einwinde: Die sogenannten Papalisten sind in
der Anwendung des Literalsinnes der Schrift nicht weniger bewandert
als ihre Basler Gegner 32

Wie bringt nun der Autor des Traktates seine Auffassung in Uber-
einstimmung mit den Dekreten von Konstanz, vor allem mit «Haec
sancta»? Dieses in der 5. Sessio am 6. April 1415 erlassene Dekret nennt
Huntpichler direkt nie. Natiirlich ist aber anzunehmen, da@ er es kennt,
sowie die Interpretation, die es im Verlauf des Konzils gefunden hat 33.
Im Zusammenhang mit der 29. Untersuchung weist er deren Auslegung
ndmlich zuriick. Er schreibt: « Ex multis supra habitis satis iam apparere
potest, quod quidem Basiliensium fautores inconvenienter et nimis firmi-
ter fundant se in quibusdam decretis seu statutis concilii Constantiensis,
quia omne statutum concilii Constantiensis non habet vim aliquam nisi
inquantum approbavit Martinus papa aut sicut approbat vel approba-
verit quicumque verus eius successor» (fol. 121v). Im Satz wird also
wieder deutlich die Superioritit des Papstes ausgesprochen. Ganz in die
gleiche Richtung zielt in der selben Untersuchung die Aussage: «Quod
papa lege divina est super omne concilium et omnem humanam legem et
ideo omne decretum concilii tantum est ratum et gratum quantum pro-
dest universali ecclesie et quantum approbat Vicarius Christi summus
pontifex» (fol. 129v). Huntpichler macht hier keinerlei Unterschied in der
Qualitit der Konstanzer Beschliisse. Samt und sonders gelten sie, so-
weit sie vom Papst bestitigt wurden. Thre Verbindlichkeit hdngt also
von der pdpstlichen Bestédtigung ab; sie gelten nicht schon deshalb, weil

52 Fol. 53v: Diridendo dicerunt sine racione hoc et similia quod papiste dicant
papam omnipotentem ... eo quod papiste hoc pape attribuunt, quod soli Deo attri-
buitur in scripturis. Sed errant sic reprehendentes, quia non est hoc fundamentum
eorum, qui tenent auctoritatem ecclesiasticam principaliter residere in papa; non
enim minus sciunt illi sensum litteralem scripturarum sacrarum, quam eorum ad-
versarii Basilienses.

33 Huntpichler besa3 schon vor seinem Eintritt in den Orden eine Sammlung
Konstanzer Dekrete; sie befinden sich heute in der Nationalbibliothek Wien
(Codd. nn. 5069-5071) ; in Cod. nr. 5069, fol. 1r folgender Besitzvermerk: Iste liber
donatus est conventui Wiennensis in Austria a fratre Leonardo de Valle Brixinensi
ante suam professionem. Die Sammlung wurde von Nicolaus Elstraw, Sekretar und
diplomatischer Vertreter Herzog Ernsts von Steiermark auf dem Konstanzer Konzil,
1416 angelegt und spater Huntpichler weitergegeben. Beschreibung durch H. FINKE
in Acta Concilii Constantiensis IV, Miinchen 1928, LXVII-VIII; die Bemerkung,
die Bande befinden sich in Italien, ist unzutreffend.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 57

sie von einer allgemeinen Kirchenversammlung erlassen wurden. Ob
Martin V. «Haec sancta» und andere Decrete bestitigt hat, darauf geht
Huntpichler nicht ein 3%

Selbst bei Feststellung einer Bestitigung wiirde er fiir seine Auffas-
sung, von der er natiirlich iiberzeugt ist, daB es die Auffassung der iiber-
wiltigenden Mehrheit ist *°, keine Gefdhrdung erblicken. Denn zwischen
«Haec sancta» von Konstanz und «Sacrosancta» vom 16. Mai 1439 besteht
keine Ubereinstimmung. Inconvenienter et mimis firmiter berufen sich
die Basler auf die Konstanzer Dekrete. IFiir die zeitgenossische Beur-
teilung des Konstanzer Dekretes «Haec sancta» ist also die Auffassung
Huntpichlers der Beachtung wert 6. Die Berufung der Basler auf Kon-

5+ Zur papstlichen Approbation der Konstanzer Beschliisse vgl. J. H. PICHLER,
Die Verbindlichkeit der Superioritdtsdekrete « Haec sancta» und «Frequens» (Wiener
Beitrage zur Theologie 14), Wien 1967, bes. 71-93. Der Verfasser beurteilt das ver-
wickelte Problem von dem streng papalistischen Standpunkt aus und wird so dem
Anliegen des damaligen Konziliarismus nicht gerecht. Zur Sicht der Dinge von der
konziliaren Seite her vgl. K. A. FINK, Zur Beurteilung des groflen abendldndischen
Schismas, Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 73 (1962), 339. Huntpichlers Meinung
dariiber zeigt nur, daB er auch hier als Papalist dachte.

55 Fol. 110r: Quod fidei unitatem et obedienciam Romane ecclesie omnes
sancti patres et optimi magistri semper tenuerunt et in ea salvi facit sunt. Preterea
ab antiquo tota ecclesia Christi militans gubernata fuit in obediencia ac fidei uni-
tate Romane ecclesie prout manifestum est omni volenti advertere concordem
sentenciam magnorum antiquorum theologorum ac sanctorum patrum.

Fol. 113r: Transeo hic causa brevitatis plurimas pulchras auctoritates con-
corditer per omnia sentenciarum multorum sanctorum et magistrorum theologorum
magnorum tam antiquorum quam ut Cirilli, Raban etc., quam posteriorum ut
beati Thomae, Petri de Palude et Durandi etc. Ex intimis gaudeo me, vidisse
tantam duarum supernarum facultatum concordiam; non potest michi non placere
pulchrum Dei donum, utpote concordia eminentissimorum professorum utriusque
facultatis theologice et juridice in hoc scilicet, quod in pulcherimo ordine jerarchice
ecclesie viatricis per dominicam sapienciam mirabiliter institutum est unicum caput.

Fol. 118v: Preterea catholicissimi tractatores sancti et magistri doctissimi,
qui fuerunt temporis gravium scismatum et eciam temporis regiminis minus
bonorum aliquorum pontificum Romanorum, auctoritatem sacri concilii supra
Romanum pontificem expressissent et profundis eorum pertractationibus valde
verisimiliter non tacuissent.

56 Zu diesem von vielen Zeitgenossen empfundenen Unterschied im Aussage-
willen vgl. B. TIERNEY, Hermeneutics and History, The Problem of «Haec sancta»,
Essais in honor of Bertie Wilkinson, Toronto 1969, 354-370; sowie die Anm. 1
genannte Untersuchung von W. BRANDMULLER. Eigenartigerweise zieht Hunt-
pichler nie die Bulle Etsi non dubitemus vom 20. April 1441 heran noch eine andere
Stellungnahme Eugens; vgl. zur Sache R. BAUMER, Die Stellungnahme Eugens IV.
zum Konstanzer Superiorititsdekret in der Bulle «Etsi non dubitemus», in: Das
Konzil von Konstanz. Beitrige zu seiner Geschichte und Theologie, hrsg. von
A. FranzeEN und W. MULLER, Freiburg 1964, 337-356.



58 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

stanz geschieht zu Unrecht. Nicht nur das: Thre Behauptungen sind
ganz und gar nicht schrift- und traditionsgemaf. Darum kann Huntpich-
ler in bezug auf die umstrittene Superoritdtsfrage formulieren: «Hec
questio secundum tenorem sacrorum canonum et antiquorum auctorita-
tem difficultatem non habet. Manifestum est, papam esse absolute super
totum residuum ecclesie et super omne generale concilium cuius ipse
non est parsy (fol. 40v). Erst in jiingster Zeit, so fdhrt er fort, wider-
sprechen dieser Lehre einige und verbreiten eine neue Meinung. Doch
diese ist nur bei jenen angesehen, die aus menschlichen Erwédgungen
heraus weiszumachen versuchen, es sei besser, eine Mehrheit von Ver-
stindigen leite die Gemeinde anstatt ein fiir bestimmte Zeit gewihlter
Koénig %7. In der letzten Untersuchung kommt Huntpichler noch einmal
auf den Versuch, derartige Leitungsmodelle auf die Kirche zu iibertra-
gen, zu sprechen: «Et hoc enim sylogisant aliquibus racionibus philoso-
phicis, quod plenitudinem potestatis ecclesiastice pocius habeat ecclesia
quam papa» (fol. 135v). Derlei Vorstellungen sind also nicht schriftge-
miB. Sie haben in der kirchlichen Tradition keinen Anhaltspunkt. Sie
sind Neuerungen aus menschlichen Uberlegungen heraus. Ironisch liBt
sich der Autor zum AbschluB8 der 29. Untersuchung dariiber aus: «Et
sic de similibus novellis mirandis dogmatibus quorundam, que si tantum
essent fundata quantum in theologia et iuriscanonico quantum sunt nova,
non essent michi adeo miranda» (fol. 123r).

Vom Nutzen eines Konzils

Im Verlauf seines Traktates weist Huntpichler oft und oft die Mei-
nung von der Superioritdt des Konzils {iber den Papst als falsch zuriick.
Ist fiir ihn das Konzil iiberhaupt unniitz geworden? Huntpichler windet
sich in dieser heiklen Frage. Es hat aber an manchen Stellen den An-
schein, daB er auf der Ebene des Glaubens, wie auch des Lebens der
Kirche, den Nutzen derartiger Versammlungen in Abrede stellt. Die
Ausfithrungen dariiber sind sichtlich bestimmt von den Verwicklungen,
die sich aus dem Konzil von Basel ergaben. Zwei Versammlungen, jede
mit einem Papst, zwischen beiden aber die Neutralen, die sich nach

57 Fol. 40v—41r: Novissimis autem temporibus exorta est aliquorum contra-
dictio et nova opinio, que valorem habet magnam aput quosdam precipue auctori-
tatibus et racionibus humanis, quibus solet ostendi, quod crebro melius et continua-
bilius sit, quod multitudo sapiencium regat communitatem in plenitudine potestatis,
quam homo unus pro tempore ad dignitatem regis electus.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 59

langen Verhandlungen auf die rémische Seite schlagen und so erreichen,
wozu das Konzil nicht im Stande war: Wiederherstellung der kirchlichen
Einheit, um die es Huntpichler vor allem geht.

Bei anderen zeitgendssischen Theologen stand die Frage nach dem
rechtmaBigen und von allen anerkannten Konzil im Vordergrund der Er-
orterung. So ist z. B. Huntpichlers theologischer Lehrer an der Wiener
Universitdt, Thomas Ebendorfer, seit 1439 ganz mit dieser Frage be-
faBt. Fiir seinen Schiiler aber geht es zuerst um die erschreckende Mog-
lichkeit eines Concilium malignantium. Es kann ja sein, so fithrt er in
der 24. Untersuchung aus, daB3 zunichst auf einer solchen Kirchenver-
sammlung alles gut anlduft. Doch im Verlaufe der Verhandlungen kann
esdazu kommen, daB sich unter dem Anschein der Gutwilligkeit, Schlecht-
gesinnte aus den verschiedenen Nationen einschleichen. Auch von der
Rivalitdt der Nationen auf einem Konzil spricht Huntpichler. Dadurch
kann aber, weil ja jede Nation leicht auf ihren eigenen Vorteil aus ist,
die Arbeit nicht nur gelihmt werden, sondern es kénnen auch Spal-
tungen entstehen 3. Der Wiener Dominikaner teilt also nicht mehr die
Erwartungen, die man eine Generation vor ihm dem Konzil gegeniiber
entgegenbrachte. Nichts mehr von dem konziliaren Pathos, das etwa
Gersons Rede Ambulate, dum lucem habetis vom 23. Marz 1415 zu Kon-
stanz durchwehte. Hatte dieser noch in einer wenig spiter gehaltenen
Rede tiber den Nutzen der Konzilien die Worte finden kénnen: «Hinc
est illud quod praediximus, quod ipsum est saluberrima et efficacissima
regula ad regimen totius Ecclesiae tranquillum vel conservandum vel
reformandum vel inveniendum, tamquam supremus et sufficiens legis-
lator, universalis et potens ..» 3%, so ist fiir Huntpichler dieses Auskunfts-

58 Vgl. noch die anderslautende Antwort Cesarinis auf einem dhnlichen Ein-
wand: Et praesupposito, quod essent inimicitiae permaximae, praelati jurarent
interesse sanctis synodis in eorum consecratione, et quando incorporantur, jurant
sacro concilio fidelter ac diligenter laborare pro honore sacri concilii, non ducis
Mediolani, et dare sanum et salubre consilium, secundum Deum et conscientiam.
Non est igitur verisimile quod aliquis sit immemor conscientiae sue. Zit. nach
J. D. Mansi1, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio XXX, Venedig
1792, 661. Einen Einblick in die tatsichlichen Bestrebungen gibt V1. J. KOUDELKA,
Eine neue Quelle zur Generalsynode von Siena 1423-1424, Zeitschrift fiir Kirchen-
geschichte 74 (1963), 244-264. Zur Vertretung nationaler Belange vgl. auch A. A.
STtrNAD, Konstanz und der Plan eines deutschen «Nationalkardinals», Neue Doku-
mente zur Kirchenpolitik Kénig Siegmunds von Luxemburg, in: Das Konzil von
Konstanz, Beitrdge zu seiner Geschichte und Theologie hrsg. von A. FrRaANZEN und
W. MULLER, Freiburg 1964, 397—428.

59 Inder Rede vom 26. April 1415; zit. nach Mansi XXVIII, Venedig 1785, 556.



60 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

mittel suspekt geworden. Das Konzil ist nicht die letzte Zuflucht der
Kirche. Es kann das nicht sein, wenn man ihm die Superioritit iiber
den Papst zuerkennen will. Denn nur ein Papst, der nicht als Teil die-
ser Versammlung in deren Getriebe hineingezogen ist, sondern iiber dem
Konzil steht, ist in der Lage, mit den Schwierigkeiten der Konzilien
fertig zu werden. Nur er ist den Rivalititen der Nationen gewachsen.
Ohne die pdpstliche Superioritdt kénnte es gar nicht ausbleiben, daB
Spaltungen entstehen, wie das jetzt in Basel geschah, und wie das im-
mer wieder in vielen menschlichen Gemeinschaften vorkommt. Nur weil
die Kirche des Westens ein Oberhaupt hat, kennt diese nicht die vielen
Spaltungen der Ostkirche 9°.

In diesem Oberhaupt findet die Kirche ihre sichtbare Einheit im Glau-
ben. Fiir Huntpichler ist das sichtbare Oberhaupt — er richtet sich ja
noch gegen die Anhédnger Basels — selbstverstdndlich Eugen IV. und des-
sen Nachfolger Nikolaus V. 6. Die Kirche falit er mit der mittelalter-
lichen Kanonistik als einen positiv verfaBten und sichtbaren Rechtsver-
band auf ®2. Von den «konziliaristischen» Theologen und Kanonisten
unterscheidet er sich in dieser Frage aber darin, daB er die im Laufe
des beginnenden Hochmittelalters vollzogene Identifizierung von Eccle-
sta Romana und Ecclesta universalis ungebrochen weiterfithrt. In der
romischen Kirche findet die allgemeine Kirche ihre sichtbare Darstel-
lung. Das Konzil, das als Conventus ecclesiae universalis die Gesamtkirche
reprasentieren konnte, findet bei ihm keinerlei Niederschlag. Alle Ver-
mittlung des Heiles ist an den Vicarius Christi gebunden: das ist der

60 Ausgefithrt fol. 97v-98v und zu anderen Stellen; fol. 109r: Sic enim videmus
quando in aliqua universitate studii generalis in scienciis philosophicis, aut eciam
in alia communitate quacumque, unicuique permittitur, ut sequatur suam yma-
ginacionem, multe oriunter et defensantur opiniones contrarie. Quemadmodum
facti evidencia docet primo de philosophicis, qui proprio sensu innitentes, in multas
sectas divisi sunt, secundo de hereticis, qui fuerunt non solum a fide orthodoxa
dissentientes, sed et inter se ipsos. .

61 In der gegen die Basler gerichteten ersten Untersuchung iiber Eugen IV:
Cur non pocius retinuerunt sibi dominum Eugenium indubitatum summum ponti-
ficem a toto mundo nominatum, non obstante multiplici imperfectione sua (fol. 17r);
wenig weiter: Quod scisma cum universis malis eo et occasione eius exortis et im-
comparabiliter peius fuit, cum dominum Eugenium continuasse usque ad obitum
suum regimen ecclesie in pace et unione, cum multiplici sua imperfectione, quam
ei imponebant vel vere vel false ut Deus novit (fol. 18r).

62 Z. B. fol. 109v: Ecclesia nil aliud est quam congregacio fidelium in unitate
recte fidei. Zur Kirche als Congregatio oder Corporatio vgl. K. N. NORR (wie Anm. 51)
bes. 25-44.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 61

romische Papst 6. In dem SchluBsatz der 26. Untersuchung, die sich
mit der pdpstlichen Autoritdt in der Kirche befaBt, bringt er in Form
einer Warnung diese heilsnotwendige Bindung an die rémische Kirche
zum Ausdruck: «Animadvertere ergo dignentur archiduces Basiliensium
qoud sanctus Jeronimus ... solum hoc modo sentit se securum in tanta
scismaticorum diversitate, si firmiter pre cunctis Romane ecclesie adhe-
ret et obediret». Und einige Zeilen weiter: «Talia deberent perpendere
Basilienses et videre cum quanto suo periculo stant a Romana ecclesia
separati» (fol. 107r) %,

Ein Konzil ohne Papst beziehungsweise iiber dem Papst ist also
sinnlos. Gilt das gleiche auch von einem pdpstlich geleiteten Konzil?
In den zwei letzten Untersuchungen des ersten Teiles des Traktates
wird tber diese Frage gehandelt ®. Zunichst gilt, daB eine allgemeine

63 Fol. 98v: Precipuum ergo refugium super terram est petra, quam Christus
fundavit vite sue pro confugio omnium salvari volencium per ipsius redempcionem,
ut scilicet super illam petram fundata sit ecclesia Christi. Fol. 104r: Auctoritas
ecclesie principaliter est in papa ... expresse intelligunt hoc de universali ecclesia
in qua Romana est omnium fidelinum mater et magistra, et expresse nominant papam
et sedem Petri, in quo est principaliter auctoritas in ecclesia militante. Fol. 105r:
Ecce testimonium tantorum doctorum, quod principalis auctoritas iudicandi de
hiis, que ad fidem pertinent, est in papa tamquam in vicario Christi succedente in
fide beati Petri. FFol. 107v: Ita, si quis a fide Romane ecclesie recesserit, necessario
ruit in infidelitatem, quia reliquit vicarium Christi, a quo debent omnes fideles in
fide doceri, si in materia fidei accidit aliqua dubitacio. Fol. 108v: Et iam allegatis
auctoritatibus ... intelligi potest clare, quod omnes fideles debent inconcusse fidem
tenere quam Romana ecclesia et sedes beati Petri profitetur et docet. Interessant
ist die von Huntpichler weitertradierte Auffassung iiber die Bettelorden als Stiitzen
der rémischen Kirche! Ceterum instituit in fine temporum pauperes fideles quatuor
ordines evangelicos, puta mendicantes, ut eciam illi quasi oculi quidam sedis aposto-
lice ad dextram et sinistram respicientes secundum vitam contemplativam pariter
et activam, particulas aliquas sollicitudinis apostolice gerunt in edificacionem fide-
lium per doctrinas salutiferas et per venustum exemplum familiaris et edificatorie
conversacionis in voluntaria paupertate christiana, ut sic sedes beatissima hos
habet quasi quosdam spiritualiter a se missos administratorios angelos pauperes
Christi divites in fide (fol. 121r); daran dann die Bemerkung: Si ergo supersunt
quidam in universitatibus aut in religionibus sedi apostolice non sincere innitentes,
videant quomodo satisfaciant sue missioni.

64 Ahnlich auch in der 17. Untersuchung: Valde igitur formidare habent peri-
culum et detrimentum salutis sue, qui sanctissimis domino Eugenio quondam et
nunc domino Nicolao ausi sunt rebellare aut nunc audent (fol. 81r); dal sich in
dieser Identifizierung im 15. Jahrhundert aber die Anndherung von Romana eccle-
sia und Kirchenstaat vollzog, ibersicht Huntpichler wie so vieles andere. Vgl. dazu
W. BRANDMULLER, Der Ubergang vom Pontifikat Martins V. zu Eugen IV., Quellen
und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 47 (1967), 596-627.

65 Trigesima prima inquisitio: Utrum congregacionem fidelium in loco aliquo



62 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Kirchenversammlung viele Vorteile auf ihrer Seite hat. Denn sie kann
der gegenseitigen Erbauung und der Forderung des Meinungsaustau-
sches dienen. Notwendig aber ist ein Konzil nicht; was es leistet, kann
auch auf andere Weise zu Stande gebracht werden. Vor allem kommt
einer derartigen Versammlung an einem Ort keine besondere Autoritdt
zu %, Man wird Huntpichler also richtig interpretieren, wenn man seine
Auffassung dahingehend prizisiert, daBl sich auf einem Konzil nur die
Zeugen, nicht aber die Richfer des Glaubens einfinden, und daB ihnen
keinerlei Kompetenz jure divino eingerdumt wird.

Die Griinde fiir seine von ihm vorgetragene Auffassung sind zu-
nichst von der politischen Situation diktiert. Er macht ndmlich mit
Recht darauf aufmerksam, daf es oft schwierig sein kann, ein Konzil
einzuberufen. Es kann ja vorkommen, dall} tyrannische Regenten den
zur Teilnahme an der Kirchenversammlung Berechtigten, die Reiseer-
laubnis verweigern. Auch ist es nicht ausgemacht, dal3 wegen der natio-
nalen Rivalitdt iber den Tagungsort Streit entstehen kénnte. SchlieB-
lich erwdhnt der Autor noch, daB3 bei Differenzen iiber wichtige Fragen
sich auf den Konzilien, die zu ihrer Schlichtung einberufen wiirden, Par-
teien bilden konnten. Die schon vorher gefihrdete Einheit wiirde dann
durch das Konzil erst recht weiterer Gefihrdung ausgesetzt. Wenn aber
derartige Schwierigkeiten vorauszusehen sind, dann ist es besser, von
vornherein auf ein Konzil zu verzichten. Das Urteil iiber die Opportuni-
tit einer Konzilsberufung aber liegt beim Papst. Er hat zu entscheiden

uno ad faciendum concilium conveniencium loci unitas faciat aliquam habere auc-
toritem ? (fol. 126v—129v); Trigesima secunda inquisicio: Utrum possibilis sit casus
in quo non valeat concilium generale in loco uno sufficienter et jerarchice congre-
gari? (fol. 129v-135v).

66 Fol. 128r: Preterea unitas loci concilii generalis fidelibus in eo congre-
gatis est multum accomodo pro mutuis habendis informacionibus viva voce, pro
graciosis exemplis alterutrum recipiendis per viros diversarum nacionum, pro con-
ciliis invicem celebrandis, pro disputacionibus et pro habendo refugium fidelium
de tota ecclesia universali ad certum locum, quasi ad montem supra quam civitas
posita abscondi non potest, sed quamvis frequenter tanta sit commoditas ex loci
unitate, tandem non videtur quod ideo unitas loci faciat habere aliquam auctori-
tatem.

Als Zusammenfassung der im Artikel angefithrten Argumente: Videtur igitur,
quod unitas loci frequenter sit ad commoditatem, non autem ad faciendum aliquam
auctovitatem (fol. 128v). Zur gegenteiligen Auffassung in Patristik und im Konzilia-
rismus vgl. Y. ConGar, Konzil als Versammlung und grundsatzliche Konziliaritat
der Kirche, in: Gott in Welt 11, Festgabe fur K. Rahner, Freiburg 1964, bes. 135-
149, 157-165. Soweit Huntpichler das Problem beriihrt, legt er auch hier Matth.
18,20 in einem anderen Sinne aus.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 63

sowohl iiber die Einberufung als auch iiber die Fortsetzung einer all-
gemeinen Kirchenversammlung .

Ein Konzil gehort also nicht und unter allen Umstdnden zu den
normalen AuBerungen des kirchlichen Lebens. Huntpichler meint, daf
Gott auf andere und gleich treffliche Weise fiir seine Kirche Vorsorge
treffen konne. Uber eine ganze Seite hinweg ergeht sich dann der Autor
in frommen Erwigungen iiber diese Vorsorge.

Die Verpflichtung von « Frequens »

Huntpichlers Auffassung widerspricht eindeutig der Basler Position.
Aber sie richtet sich auch gegen das Konstanzer Dekret vom 9. Okto-
ber 1417 iiber die Verpflichtung zu periodisch tagenden Konzilien. «I're-
quens» behandelt Huntpichler zu wiederholten Malen in seinem Traktat.
Ausgangspunkt fiir die Uberlegungen ist eine ganz bestimmte Fragestel-
lung. Ndmlich die Frage, ob die Fiirsten des Reiches und der Kénig
schuldhafter Saumigkeit geziehen werden koénnen, weil es nach Basel
zu keinem neuen und von allen anerkannten Konzil mehr gekommen
ist. Dieser Frage stellt sich der Autor in der 23. Untersuchung. Natiir-
lich verteidigt Huntpichler seinen Landesherrn und bestétigt ihm, getan
zu haben, was er konnte. Er greift also jene Argumente auf, mit denen
am 8. September 1447 in Wien der Kanzler Friedrichs, die noch wider-
strebenden Professoren der Universitit zu {iberzeugen versuchte 8. Hunt-

67 Fol. 131v-132r: Preterea potest esse disposicio causarum talis, quod papa
videns, quod viri diversarum nacionum mittendi ad locum congregandi concilii
verisimiliter non concordabunt, ... et tunc non expediretur congregari generale con-
cilium. Preterea potest contingere quod de uno aliquo loco non potest provideri
sine gravi desiderio aliquarum principalium nacionum, que de nullo unoquoque
loco consentire dignantur, suo modo contingere posset de generali concilii continua-
cione, et ideo securius videtur, quod tam congregacio quam continuacio generalis
concilii sit in arbitrio sedis apostolice. Cui dum videtur, quod non bene possit con-
gregari concilium generale, senciendum est quod non possit congregari, quia solum
hoc possumus, quod bene possumus. Preterea, si alii preter papam vel contra papam
vellent congregare vel eciam continuare concilium generale, potest multociens con-
tingere, quod in continuacione oriantur discordie et scismata, nisi presidet aliquis
in plenitudine potestatis ... Videtur ergo quod sit in arbitrio pape congregacio con-
cilii generalis, quia possibilis sit casus, quo non possit verum tocius universalis
ecclesie concilium congregari.

68 Im Protokoll dariiber heillt es in den Akten der Wiener Artistenfakultit:
Et incepit a principio eleccionis Regie maiestatis in Regem Romanorum, quomodo
multa impensas fecisset et dietas instituisset et labores et fatigas per se in propria
persona fecisset et plurimos nuncios misisset ad habendum unionem et procuran-



64 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

pichler befiirwortet die Handlungsweise Friedrichs ITI. und gibt damit
zu, dal «Frequens» nicht verpflichtend sein kann. Nicht umsonst wird
in der genannten Untersuchung als erstes Argument fiir die Wahrheit
der als falsche Behauptung formulierten Frage angefiihrt: Wollte man
behaupten, der Koénig und die anderen Fiirsten hdtten getan was sie
konnten, dann miiBte man ja zugeben, daBl es unmoéglich war, ein neues
Konzil einzuberufen. Das aber wiirde bedeuten, daBl das Dekret des
Konstanzer Konzils nicht in allem verniinftig und anwendbar ist .
Huntpichler leugnet an der Stelle den Sinn von «Frequens» nicht. Er
relativiert aber dessen Verpflichtungscharakter. Die Beharrung auf
der Verbindlichkeit von «Frequens» ist falsch, denn dieses Statut ist
kein gottliches Gebot, sondern ein menschliches oder ein positives Ge-
setz. Es verpflichtet nur insoweit, als es mit Nutzen anzuwenden ist °.
Am Ende dieser Untersuchung heilt es dann, wenn heute die Viter
dieses Dekretes noch leben wiirden, hidtten sie von ihrem affirmativen
Gesetz Dispens erteilt. Huntpichler arbeitet also mit der geldufigen Un-
terscheidung von der Forma verborum und der Intentio legislatoris ™.
Dariiber verbreitet er sich ausfiihrlich in den Untersuchungen 3-6.

Zu diesen Unterscheidungen, die natiirlich in der mittelalterlichen
Kanonistik und Schriftauslegung gang und gibe waren, zwingen aber

dum unionem in sancta matre ecclesia, nunc inducendo patres in Concilio, nunc
illum nunc alium pro papatu contendencium, ut bonum medium inveniri et haberi
possit ad habendum unionem in ecclesia, sed quia eciam dns. Rex cum dominis
Electoribus stetit ad tempus in quadam neutralitate, in qua non poterat amplius
subsistere propter periculum animarum, et quia non posset dominus Rex procurare
unionem in ecclesia, cum multos modos attentasset, ut supra tactum est, ubi sibi
et suis apparuit, nisi declarando se pro una parte; et sic declaravit se primo pro
parte Eugenij, eo defuncto declarare voluit se pro successore scil. domino Nicolao
quinto nominato. Zit. nach R. KiNk 1/2 (wie Anm. 15), 77, nr. 67. Huntpichlers
hiufige Bezugnahme auf die konigliche Neutralitdt und die Hervorhebung der Be-
mithungen des Konigs um eine Einigung, nehmen sich wie ein Kommentar zu der
in den Fakultdtsakten festgehaltenen Rede des kéniglichen Kanzlers aus.

69 Fol. 91v: Si enim non falsum esset id, de quo fit mencio, sequeretur, quod
impossibile fuisset observari magnum decretum Concilii Constantiensis Frequens,
et ex hoc sequeretur, quod decretum illud non per omnia fuisset racionale et ex-
pediens, cum non semper possit observari ad intencionem statuencium, que intencio
videtur fuisse, quod imperpetuum debeant concilia continuari semper novum in-
choando lapso decennio a fine concilii immediate precedentis.

70 Fol. 94v: Nec legislatores statuti Frequens intenderunt ligare ecclesiam ad
semper observandam statutum illud secundum formam verborum, sed intencio
eorum fuit, statutum illud observari semper tunc cum per eius observacionem
unioni et bono statui ecclesie providetur.

71 Diese Unterscheidung wendet Huntpichler auch in der Schriftauslegung an;
vgl. dazu I. W. FraNK, Leonhard Huntpichler, 364-365.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 65

nicht nur miBliche politische und kirchenpolitische Verhiltnisse. Das
Dekret selber — so fithrt Huntpichler in dem Zusammenhang der vier
erwihnten Untersuchungen weiter aus — bereitet Schwierigkeiten. Denn
es besteht keine Klarheit dariiber, fiir wen das Dekret erlassen wurde:
Fiir die ganze Kirche, fiir den Papst allein, fiir die vornehmsten Glieder
der Kirche, fiir die Glaubigen ohne den Papst? Die zwei zuletzt genann-
ten Moglichkeiten scheiden von vornherein aus. Sie wiirden nur dem
Schisma Vorschub leisten oder wiren iiberhaupt unniitz. So bleiben nur
die zwei ersten Moglichkeiten. Fiir die Gesamtkirche kann aber diese
Verpflichtung auch nicht gelten. Denn ein Konzil kann nicht fiir ein
folgendes bindende Vorschriften erlassen. Die positiven Gesetze, zu de-
nen es ermichtigt ist, haben ja keine zwingende Verbindlichkeit; iiber
ihre Anwendung muBl vielmehr jeweils entschieden werden. Fiir den
Papst kann diese Verpflichtung aber auch nicht gelten. Das kénnte man
nur von der Voraussetzung her annehmen, dafl das Konzil iiber dem
Papst stiinde, ein Grundsatz, der — wie Huntpichler an der Stelle ein-
raumt — mindestens bei der Mehrzahl der Gldubigen nicht sicher ange-
nommen wird. Wenn aber in dieser wichtigen Sache ein Zweifel besteht,
dann entfillt die Verpflichtung, weil mit dem Charakter eines Gesetzes
der Zweifel iiber seine Giiltigkeit nicht vereinbar ist. Wer dann eigent-
lich mit dem Dekret angesprochen sein soll, weil Huntpichler auch
nicht: «Qui autem sint illi, cupio audire maiores meos et peritos» (fol. 40v).
Wie immer man die Sache mit «Frequens» auch drehen will, fiir Hunt-
pichler steht es fest: Das Dekret ist ein affirmatives Gesetz, iiber dessen
Anwendung der Papst zu entscheiden hat. Die bereits in bezug auf
«Haec sancta» zitierte Stelle aus der 31. Untersuchung gilt auch fiir
«Frequens»: «Quod papa lege divina est super omne concilium et omnem
humanam legem et ideo omne decretum concilii Constantiensis tantum
est ratum et gratum quantum prodest universali ecclesie et quantum
approbat Vicarius Christi summus pontifex» (fol. 129v).

«Frequens» ist nach Huntpichlers Meinung aber auch ein unniitzes
Gesetz. Denn wenn sich einmal die Notwendigkeit fiir ein Konzil er-
geben sollte, dann ist zundchst einmal anzunehmen, dalB3 der Papst sehr
wohl aus eigenem Antrieb ein solches einberufen wiirde! Von Huntpich-
lers Auffassung her ist es darum nur folgerichtig, wenn er sein Urteil {iber
dieses Dekret in die Worte kleidet: «Et ita inutile erit preceptum, cum
eius observancia finaliter consistit in voluntate domini apostolici» (fol. 35r).

Vom Wortlaut her hat «Frequens» also keinen absoluten Verpflich-
tungscharakter. Aber auch nicht von der Intention her. Huntpichler

]



66 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

bescheinigt den Gesetzgebern von Konstanz Eifer fiir die Sache der
Kirche, der mit diesem Dekret geholfen werden sollte. Damals also war
das Gesetz gut. Aber man wiirde die Konzilsviter von Konstanz mi-
verstehen, wollte man annehmen, sie wiirden auf der Befolgung des von
ihnen erlassenen Gesetzes auch dann noch bestehen, wenn von vornherein
feststiinde, daB aus der Einberufung und Fortsetzung eines Konzils nur
Streit, Ha8 und Beeintrichtigung der pédpstlichen Gewalt entstiinden 72.

Konzil und Kirchenreform

Die Theoretiker des spdtmittelalterlichen Konziliarismus dachten
iiber das Wesen der Kirche, ihre Reprisentation und Gewaltausiibung
nach. Im Grunde aber war die konziliare Theorie auf die Praxis ausge-
richtet. Man wollte Reform der Kirche an Haupt und Gliedern. Das
besondere Ziel dabei war: Die Hypertrophie des pépstlichen Kirchen-
regiments zu beseitigen; man wollte einen Papst, der secundum canones
regiere. Das periodisch tagende Konzil dachte man sich dafiir als eine
Art Kontrollinstanz. Um der Reform willen also brauchte man Kon-
zilien. Wer Reformer sein wollte, musste auch «Konziliarist» sein 73. In
einer Rede vom 16. Oktober 1434 bringt Kardinal Cesarini diesen Zusam-
menhang von Konzil und Reform zum Ausdruck: «Item, concilium Con-
stantiense voluit concilia fieri ad reformationem ecclesiae in capite et in

72 Fol.42v: Nullatenus autem potest presumi, quod optimi patres de omni na-
cione ecclesie jerarchice et copiose congregati, intenderunt perpetuare debere de de-
cennio in decennium concilia talia, que legittime congregata, non legittime conti-
nuantur, in precedenti facto et modo, sed in rixis, odiis, et falsitate contra veritates
theologicas et canonicas et in depressionem auctoritatis summi pontificis in terris,
quem Christus ipse instituit. Ausfithrlich ist von der Unmdglichkeit das Statut
immer einzuhalten auch in der 24. Untersuchung die Rede (fol. 95r-102r); im An-
schluB an Summa Theologiae I-11, 96 a 6 wird von der Gesetzesepikie, die auch far
«Frequens» beachtet werden muf, gehandelt in der fiinften Untersuchung (fol.
44r-461).

73 Vgl. dazu H. JEDIN, Geschichte des Konzils von Trient I, 2Freiburg 1951,
Erstes Buch, bes. S. 93-132; K. A. FinNg, Papsttum und Kirchenreform nach dem
GroBlen Schisma, Tabinger theol. Quartalschrift 126 (1946), 110-122; bpEers., Die
konziliare Idee im spaten Mittelalter, in: Die Welt zur Zeit des Konstanzer Konzils
(Vortrage und Forschungen hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis fiir mittelalterliche
Geschichte IX), Konstanz 1965, 119-134. Gemeint ist mit Reform zunichst die
der Verfassung — oder wenigstens die der Verwaltung — der Kirche bzw. der rémi-
schen Kurie. Nicht alle Konziliaristen arbeiteten dafiir eine durchdachte Ekklesio-
logie aus, in der die Gedanken einer geistgewirkten Einheit wieder in den Vorder-
grund rackten; vgl. dazu die Bemerkungen zu Gerson von J. CoNGAR, Konzil als
Versammlung und grundsétzliche Konziliaritit (wie Anm. 66), 143.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 67

membris. Si papa potest dissolvere, quod verisimile faceret, si sentiret
aliquid fieri contra eum, frustraretur omnis effectus illorum patrum et
conciliorum» 7. Auch Thomas Ebendorfer wurde um 1433/34 von der
Sorge umgetrieben, es kénne Basel wie Pavia und Siena ergehen. Denn
wenn jetzt Basel der Auflésung nicht entgeht, werden die Pdpste ohne
zu zogern auch die folgenden Konzilien auflésen. Dann wire aber die
konziliare Idee nicht mehr zu verwirklichen 7.

Huntpichler teilt diese Sorgen ganz und gar nicht. «Frequens» kann
nicht ein fiir immer giiltiges Gesetz sein, weil es allein dem Papst zu-
kommt, tiber Einberufung, Fortsetzung oder Verlegung eines Konzils
zu entscheiden. «Ipse idem dominus apostolicus ... sine predicto precepto
potest semper concilium convocare» (fol. 35r). Von einem MiBtrauen
gegen den pipstlichen Reformwillen findet man also bei Huntpichler
keine Spur.

Wie denkt dieser Dominikaner eigentlich iiber den Dominus apo-
stolicus? Er kannte doch die kanonistische Literatur, die von der Mog-
lichkeit des schlechten oder unniitzen Papstes wuBte.

In der 22. Untersuchung kommt Huntpichler darauf zu sprechen.
«S1 autem sedis apostolica vacaverit, aut papa deprehensus est esse here-
ticus vel vehementer de heresi suspectus aut destructor ecclesie, per quod
intelligitur esse mala fide, procedendus est modis, qui dudum in sacris
canonibus traditi sunt et non secundum novas opiniones particulares»
(fol. 89v). Was die Canones fiir einen derartigen Fall vorsehen, fiihrt
der Autor an dieser Stelle nicht ndher aus; er tut es auch nicht an an-
derer Stelle. In der 32. Untersuchung ist noch einmal von dem hartnécki-
gen und der Hiresie verdachtigen Papst die Rede, aber auch hier wird
der Kern der Sache umgangen. Huntpichler begniigt sich mit der Aus-
kunft, daB ein mit derartigen Mingeln behafteter Inhaber des Amtes,
dieses in Wirklichkeit gar nicht innehat; denn auf einem solchen Iun-
dament kénne die Kirche Jesu Christi nicht gegriindet sein. Wenn also
das besagte Crimen festgestellt wird, dann richtet die Kirche nicht iiber
einen Papst, sondern iiber einen, der wie irgendein Mensch ohne be-

74 Zit. nach Mansi XXX, 647 (an der Stelle geht es um die unrechtmaiBige
Auflésung des Basler Konzils durch Eugen IV.). Die reformerische Hoffnung bringt
Gerson in der Rede vom 26. April 1415 wieder zum Ausdruck: Quoniam, si tot et
tam enormia discrimina provenerunt Ecclesiae Dei, dum cessatum est a Conciliis
Generalibus, quanta demum erit salutaris utilitas ex frequentiori celebratione,
perspicuum est (Zit. nach Mansi XXVIII, 557).

75 Vgl. daruber K. A. Fink, Die konziliare Idee im spidten Mittelalter (wie
Anm. 73), 132-133.



68 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

sondere Autoritdt zu erachten ist. Huntpichler schreibt hier aus der
Tradition geldufige Dinge nach und folgert: «Et ita ecclesia nunquam
iudicat vel deponit papam» (fol. 132v). Die Unantastbarkeit des ober-
sten Hirtenamtes ist fiir ihn gerettet. Damit ist das heikle Problem er-
ledigt. Er fiihrt also den Stand der Diskussion weiter, wie sie im 13. Jahr-
hundert gefithrt wurde. Weil aber damals diese Dinge alles anders als
einheitlich bedacht wurden und durchgekldrt waren, sahen sich die kon-
ziliaren Kanonisten gezwungen, in diesem Punkt konkrete Folgerungen
zu ziehen und Anweisungen zu geben.

Zum schlechten Papst, der aber offensichtlich nicht der Héresie ver-
dédchtigt werden kann, weill Huntpichler zweierlei zu sagen. Zunichst
sagt er ganz schlicht: Ein schlechter Papst ist nicht schlimmer als ein
schlechtes Konzil. In der 24. Untersuchung begegnet er dem Einwand,
der Kirche sei mit dem Verweis auf den Papst als letzte Instanz nicht
gedient, weil es ja auch schlechte Pdpste geben kann. Darauf Huntpich-
ler: «.... quia contingit papam esse inutilem et malum, dicitur eis, quod
contingit eciam concilium sumptum sine inclusione pape esse malum
et inutile, et non minus nocivum ecclesie, si haberet plenitudinem pote-
statis super papam et super totam ecclesiam» (fol. 99v).

Zum anderen verweist er darauf, daB ein schlechter Papst einfach
zu ertragen sei: «Tollerandus est humiliter quasi habens potestatem a
Deo datam et suam maliciam a Deo permissam propter multitudinem
peccatorum nostrotum» (fol. 100r). Wo immer Huntpichler auf den
schlechten Papst zu sprechen kommt, wird das damit aufgegebene Pro-
blem mit derlei Verweisen entschirft. Alle anderen Losungen wiirden
zur Spaltung fithren; die Einheit der Kirche geht aber iiber alles. Hunt-
pichler opfert also das Verlangen nach Reform der Sorge um die Einheit.

Bei der Frage nach den Beratern des Papstes steht wieder dieses
Anliegen im Vordergrund. In der 29. Untersuchung, in der Huntpichler
in Abrede stellt, da3 es vor allem dem Konzil zukomme, allgemein ver-
pflichtende Verfiigungen zu erlassen, handelt er dariiber. Zunichst wird
eingerdumt, dal} es gut ist, wenn sich der Papst des Rates verstiandiger
und erfahrener Mdnner bedient. Aber man kann dem Papst dariiber
keine Vorschriften machen. UberliBt man die Auswahl ihm selbst, dann
gibt man ja indirekt zu, daBl der Papst im Besitz der Gewaltenfiille ist.
Will man ihm aber bestimmte Ratgeber vorschreiben, dann mége man
sehen, was fiir ein Streit unter den dazu Deputierten im Laufe der Zeit
entstehen wird. Denn es wiirde nicht ausbleiben, dafl3 die einen davon
zum Papst hielten, die anderen aber gegen ihn eingestellt wiren. Dem



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 69

Frieden und der Einheit wire das alles nicht férderlich. H&lt man
sich auch noch vor Augen, daB diese Ratgeber sicherlich aus den ein-
fluBreichen Minnern der Kirche genommen wiirden, dann koénnte es
kaum ausbleiben, dal3 daraus grole Gefahren und Spaltungen entstiin-
den 76. Also auch hier wieder Betonung der im Papst allein auszuiiben-
den Gewaltenfiille.

Diesem Anliegen wird auch noch die geldufige kanonistische Formel
Quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet eingeordnet.

In der 7. Untersuchung legt Huntpichler diesen, in einem Einwand
aufgegriffenen Satz folgendermaflen aus: «Bona enim, que pro communi-
tate a maioribus ordinantur, debent ab omnibus laudari et approbari»
(fol. 80r) 7. Die absolutistische Deutung der pdpstlichen Monarchie kiin-
det sich mit einem derartigen Verstindnis, das in der politischen Ver-
fassungsgeschichte der Zeit freilich seine Entsprechung hat, bereits an 7.
Dieser im Papst sichtbaren Einheit ist auch das Konzil untergeordnet.
Mit anderen Worten: Fiir Huntpichler erschopft sich der Sinn einer all-
gemeinen Kirchenversammlung darin, die Einheit zum Ausdruck zu
bringen, beziehungsweise diese wiederherzustellen. Konstanz ist darum
auch fiir Huntpichler ein groBes Konzil. Denn es schenkte der Christen-
heit wieder ein von allen Christen anerkanntes Oberhaupt. Da8 die Kir-

76 Fol. 119r: Queritur ab illis, quos de ecclesia papa debeat habere consultos
et requisitos in causa ecclesie. Si aliquos, ad quem pertinebit aliquociens pre ceteris
deputare ad agendum cum papa, et eos mutare dum expedit? Si ad papam hoc
pertinet et solus hoc facere potest, iam incidunt illud, quod evadere voluerunt,
quod papa implicite habet plenitudinem potestatis. Quia ipse tales sibi ipsi potest
deputare, quos scit in omnibus sibi consentire. Si ad ecclesiam vel ad concilium
pertinet sine papa tales deputare pape cum agere teneatur negocia ecclesie, cogitat
quisque aput se, qualiter hoc modo prodesset in successu temporis paci et unitati,
quod quia aliqui ex illis deputatis sentirent concorditer cum papa, alii contra
papam. Raro fieret sine gravaminibus vel periculis vel sine scismate, eo quod veri-
similiter tales deputati essent de maioribus in ecclesia. Rectius ergo creditur, quod
papa per se habet plenitudinem potestatis ...

77 Zur anderen und sachgemiBeren Deutung vgl. J. Concar, Quod omnes
tangit, ab omnibus tractari et approbari debet, Revue historique du droit francais
et étranger 35 (1958), 210-259; A. MaroncIu, Il principio della democrazia e del
consenso (quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet) nel XIV seculo, Studia
Gratiana 8 (1962), 553-575.

78 Zur Entwicklung der absolutistischen Monarchie, vgl. H. LuTz, Ragione
di Stato und christliche Staatsethik im 16. Jh. (Katholisches Leben und Kampfen
im Zeitalter der Glaubensspaltung 19) Minster 1961; die Entwicklung des «theo-
retischen Papalismus» mul} in diesem Zusammenhang gesehen werden. Im 15. Jh.
freilich beginnt erst diese Entwicklung; vgl. dazu den Beitrag von U. HorsT, Kirche
und Papst nach Dominicus Bafiez, w. u. S. 213 ff.



70 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

chenversammlungen auch fiir die Reform zustdndig sein kénnten, wird
im Zusammenhang der 32 Untersuchungen des Traktates nirgends gesagt.

Huntpichler gehorte zu seiner Zeit gewill nicht zu den Minnern,
die fiir die Reformanliegen nichts {ibrig gehabt hdtten. Er trat selber
in einen Konvent ein, der innerhalb der Reformbewegung der deut-
schen Dominikanerprovinz Teutonia bald eine wichtige Rolle iibernahm.
Huntpichler war selber daran beteiligt. Er war es, der auf einer Tagung
der Observanten der Provinz 1446 zu Niirnberg ein Programm mitent-
warf, das fiir die weitere Ausbreitung der Reformbewegung die Rich-
tung wies 7°. Fiir einige Jahre iibernahm er als Generalvikar die Leitung
der Observantenklgster in Ungarn 8. Auch die Zustdnde unter dem Kle-
rus der Didzese Passau waren ihm nicht gleichgiiltig. In einem ldngeren
Schreiben unterbreitete er im Januar 1462 dem damaligen Passauer Offi-
zial, Johann Oetting, Vorschldge zur Hebung der Zucht des Klerus 8.

Fiir seine Reformideale ist gerade dieses Schreiben aufschluBreich.
Huntpichler geiBelt die Pfriindenjagd, die mangelhafte Bildung und den
schlechten Lebenswandel der Kleriker. Er behandelt also mit morali-
schen Zuspriichen und Appellen die Symptome einer tiefliegenden « Krank-
heit». Das System selber greift er nicht an. Das Konzil als kirchliches
Verfassungskorrektiv kommt fiir Huntpichler ja nicht in Frage. Ver-
baute ihm sein papalistischer Standpunkt die Einsicht in eine derartige
Moglichkeit? Gaben ihm nicht auch die Zustinde im eigenen Orden
recht? Denn in der Verfassung des Predigerordens waren die periodi-
schen Vollversammlungen (General- und Provinzkapitel) vorgesehen. Fiir
die Leute der Reform erwiesen sich aber diese Tagungen eher als Hemm-
nis denn als Forderung. Ndaher geht Huntpichler freilich auf derlei Fra-
gen nirgends ein. Wahrscheinlich hat er auch gar nicht durchschaut,
worum es zu seiner Zeit im groBen und im kleinen letztlich ging.

Denn welches kirchliche System hitte man um die Mitte des 15.
Jahrhunderts angreifen miissen? Oder anders gefragt: War der Kon-
ziliarismus als Kirchenreform iiberhaupt noch ein gangbarer Weg? Uber-
sahen die konziliaren Reformer nicht doch, daB bereits neue Krifte am
Werk, und sie selber nur noch die Geschobenen waren? Im «Herbst

79 Das Protokoll ist abschriftlich erhalten: Dominikanerkloster Wien, Biblio-
thek Cod. nr. 69/270, fol. 167r.

80 Zur Reformtéatigkeit in Wien, der Provinz und in Ungarn vgl. I. W. FRANK,
Leonhard Huntpichler, 329-333.

81 Zu dem aus drei Briefen bestehenden Mahnschreiben vgl. I. W. FRANK,
a.a. 0., 353-354.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 71

des Mittelalters» zeigte sich ndmlich, dal weder der im Papst noch im
Konzil geeinten abendlindischen Christenheit die Zukunft gehoren wiirde,
sondern den im Landesfiirsten erstarkenden Territorialgewalten. Als
Princeps in ecclesia bauten diese zunichst gegen den Papst im Verein
mit dem Konziliarismus ihr landesfiirstliches Kirchenregiment aus, dann
mit dem Papst gegen das Konzil. Treffender miifte man wohl sagen:
auch ohne den Papst 8. Denn die kirchlichen Belange, die freilich da-
mals noch weit ins politische, soziale und wirtschaftliche Leben der
Offentlichkeit hineinragten, wurden mehr und mehr in den Dienst der
landesfiirstlichen Interessen genommen. Die Betonung der absoluten Ge-
walt des Papsttums, das nach dem Scheitern von Basel und des geplan-
ten neuen dritten Konzils wieder zahlreiche bedeutende und unbedeu-
tende Vertreter fand, war fiir die erstarkte und selbstbewu3t gewordene
landesfiirstliche Gewalt keine echte Bedrohung mehr.

Wenn im weiteren Verlauf des 15. Jahrhunderts Theologen und
Kanonisten das Papsttum als die Institution, von der alle in der Kirche
geiibte Gewalt ausgeht, gesteigert betonten, dann kann man diese Be-
mithungen als «historische Notwendigkeit» verstehen 33: Inmitten eines
sich in die neuzeitlichen Staaten ausfichernden Europas sollte das Papst-
tum wenigstens kirchlich als iibernationaler und sichtbarer Einheitsbe-
zug erhalten bleiben.

82 Das mit diesem Hinweis angeschnittene Problem wird z. B. von einem
weiteren Hintergrund her beleuchtet von K. Bosr, Der geistige Widerstand am
Hofe Ludwigs des Baiern gegen die Kurie, in: Die Welt zur Zeit des Konstanzer
Konzils (Vortridge und Forschungen hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis fiir mittel-
alterliche Geschichte IX), Konstanz 1965, 99-118.

83 Das Problem der nicht erledigten Kirchenreform wird dadurch nicht als
Nebensache zur Seite geschoben; es soll aber damit angedeutet werden, daBB im
15. Jahrhundert auch das Konzil nicht mehr als Mittel zur kirchlichen Erneuerung
wirken konnte.



	Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners Leonhard Huntpichler von 1447/48

