
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners Leonhard
Huntpichler von 1447/48

Autor: Frank, Isnard Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Isnard Wilhelm Frank

Ein antikonziliarer Traktat
des Wiener Dominikaners

Leonhard Huntpichler von 1447/48

Die Dekrete «Haec Sancta» und «Frequens» des Konstanzer Konzils

haben in den vergangenen Jahren die Forschung stark beschäftigt.
Die Fragen, die mit diesen Dokumenten kirchlicher Verfassung und
kirchlichen Selbstverständnisses aufgeworfen werden, sind aber immer noch
nicht einheitüch gelöst worden 1. Sie werden weiterhin der Forschung
genügend Stoff zur historischen und spekulativen Durchdringung bieten.

Es wird dabei nicht nur die Aufmerksamkeit auf die in der
hochmittelalterlichen Kanonistik selbst liegenden Wurzeln der konziliaren
Idee zu lenken sein 2, sondern in gleicher Weise auch auf die Theologen,
Kanonisten und «Pastoraltheologen» jener Jahrzehnte von 1430 bis 1450,

die in diesen entscheidenden Jahren die Abkehr von Basel und die Hin-

1 Zur Kontroverse und zum Stand der Forschung vgl. W. Brandmüller,
Besitzt das Konstanzer Dekret «Haec Sancta» dogmatische Verbindlichkeit, Annua-
rium Historiae Conciliorum 1 (1969), 96-113 ; zur neuesten Literatur vgl. im gleichen
Heft R. Bäumer, Die Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts in der neueren
Forschung, 153-164.

2 Ein wichtiger Meilenstein in der sachgemäßen Erforschung des Konziliaris-
mus als Produkt vielschichtiger kirchlicher und politischer, philosophischer und
theologischer Entwicklungen mit sehr großen Nuancierungen und Zwischenformen
sind die Arbeiten von B. Tierney: Foundations of the Conciliar Theory. The
Contribution of the Medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge
1955; Pope and Council. Some new Decretist Texts, Mediaeval Studies 19 (1957),
197—218. Dadurch ist die ältere katholische Forschung, die den Konziliarismus im
wesentlichen als eine erst durch das Schisma entstandene Notstandstheorie deutet,
korrigiert wie auch jene Auffassung, die im Konziliarismus den «Demokratismus»
eines Marsilius und Ockhams am Werk sieht; vgl. zu letzteren A. C. Ju, Church
and Council, The Ecclesiology of Marsilius of Padua, Canadian Journal of Theology
15 (1969), 93-101.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 37

kehr zu Eugen IV. bzw. zu Nikolaus V. zu begründen und zu verteidigen
versuchten. Mit anderen Worten: Es geht darum, herauszufinden, was

jene Männer, die Basel und die daraus folgenden kirchenpolitischen
Verwicklungen unmittelbar erlebten, über die konziliaren Dekrete von
Konstanz dachten. Die Auffassungen dieser Männer wurden aber, wie erst

jünst wieder bemerkt, überraschenderweise noch nicht eingehend erörtert3.
Der vorliegende und sehr summarisch gehaltene Bericht über einen

unbekannten Traktat zu diesem Fragenkreis aus der Feder eines kaum
bekannten zeitgenössischen Theologen möchte dazu ein Beitrag sein. Der
zu behandelnde Traktat selber zeigt an allen Ecken und Enden seine

Grenzen. Zum Schreiben aus einem unmittelbaren Anlaß heraus getrieben,

von dem gleich noch zu reden sein wird, geht der Schriftsteller
die zur Debatte stehenden großen Fragen von diesem begrenzten
Blickpunkt aus an. Aber nicht nur das: der Schriftsteller selbst ist keiner

von den Großen, deren Gedanken der kommenden Theologie und Ka-
nonistik die Richtung weisen. Es ist einer von den Vielen; von jenen
Vielen, die als Vermittler aber doch wirksam wurden und einem neuen,
von der vorausgehenden Generation abgehobenen, kirchlichen Denken
den Weg bahnten. Auf deren Wort kam es damals auch an!

DER AUTOR UND DIE VERANLASSUNG ZUM TRAKTAT

In den frühneuzeitlichen Gelehrten- und Schriftstellerlexika sucht
man nach dem Namen des Wiener Dominikaners Leonhard Huntpich-
ler vergebens. Erst als man im 18. Jahrhundert begann, die
Handschriftenbestände der Bibliotheken aufzuarbeiten und auszuwerten, fand auch
dieser vielseitige Schriftsteller einen Platz in den neuen Schriftstellerkatalogen.

Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurden ihm sogar im Rahmen
größerer Untersuchungen kurze Biographien gewidmet 4.

Martin Grabmann, der bei seinen Forschungen zur Geschichte des

Thomismus im 15. Jahrhundert auf die Schriften Huntpichlers gesto-

3 R. Bäumer, a. a. O., 161.
4 J. Aschbach, Geschichte der Wiener Universität im ersten Jahrhundert

ihres Bestehens, Wien 1865, 535-536; H. Hurter, Nomenciator literarius recen-
tioris theologiae catholicae IV, Innsbruck 1899, 747 ; V. Laporte in A. Mortier,
Histoire des Maîtres généraux de l'ordre des Frères Prêcheurs IV, Paris 1909, 459—

487 ; G. Lohr gibt in mehreren seiner Arbeiten Hinweise, am ausführlichsten in :

Die Teutonia im 15. Jahrhundert, Quellen und Forschungen zur Geschichte des
Dominikanerordens in Deutschland 19 (1924), 8-14.



38 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Ben war, erkannte ihm sogar eine nicht unbedeutende Rolle in der
Geschichte des Thomismus zu 5. Eine ausführliche Biographie aber mit
der Zusammenstellung seiner Schriften samt deren handschriftlichen
Verbreitung wurde erst in den letzten Jahren erarbeitet 6.

Leonhard Huntpichler kam aus Brixen im Thale (Tirol), wo er kurz
nach 1400 geboren worden war. Er studierte an der Wiener Universität
die Artes; 1426 wurde er Artistenmeister. Bald danach leitete er zuerst
in Ungarn eine Partikularschule, dann war er in Brixen am Eisack als

Schulmeister an der Domschule tätig. Während dieser Zeit hatte er auch

geheiratet. Nach dem Tode seiner Frau trat er Ende 1438 oder Anfang
1439 in Wien in den Predigerorden ein. Die theologischen Studien, die

er hier begann, setzte er 1443/44 in Köln fort. Ab Frühjahr 1445 machte

er an der theologischen Fakultät der Wiener Universität das Studium

pro forma et gradu magisterii. Die Würde eines Magisters erlangte er
im Mai 1449. Seit dieser Zeit war er an der theologischen Fakultät der

Universität und am Hausstudium seines Klosters in Wien bis zu seinem

Tode tätig. Hier starb er am 8. April 1478.

Der Traktat De auctoritate ecclesiastica wurde im Herbst 1447

begonnen, im Laufe des folgenden Jahres abgeschlossen. Wenn diese Schrift
auch nicht sein erstes wissenschaftliches Werk überhaupt ist7, hat sie

doch als Huntpichlers erste größere theologische Arbeit zu gelten. Erst
um 1440 hatte er ja mit dem theologischen Studium begonnen, zur Zeit
der Abfassung des Traktates stand er noch in der Vorbereitung auf das

theologische Magisterium. Es darf also ein besonderer Anlaß vermutet
werden, der den damaligen Baccalarius formatus drängte, in einer
besonderen Abhandlung Stellung zu beziehen. Dieser Anlaß ist ziemlich
eindeutig zu bestimmen: Die Aufgabe der bisherigen Neutralität durch
Friedrich III. 8 und die Kurfürsten und die damit verbundene Anerken-

5 Johannes Tinctoris und die Entstehung des Kommentars zur Summa Thco-
logiae, Mittelalterliches Geistesleben III, München 1936, 430.

6 I. W. Frank, Leonhard Huntpichler O.P. (f 1478). Theologieprofessor und
Ordensreformer in Wien, Archivum Fratrum Praedicatorum 36 (1966), 313-388;
eine kurze Zusammenfassung mit Ergänzungen in: I. W. Frank, Hausstudium und
Universitätsstudium der Wiener Dominikaner bis 1500 (Archiv für österreichische
Geschichte 127), Wien 1968, 223-224. Die in der vorliegenden Untersuchung
angeführten Daten über Huntpichler sind diesen Arbeiten entnommen.

7 Bereits aus dem Jahre 1431 stammen die Regulae générales longiores, eine
Art Kommentar zu gängigen lateinischen Schulgrammatiken; dann um 1439 eine
weitere und umfangreiche Sammlung grammatikalischer Fragen; vgl. I. W. Frank,
Leonhard Huntpichler, a. a. O., 359-360.

8 Friedrich III., als König eigentlich IV., doch hat er sich schon in der Königszeit

selber als III. gezählt (Kg. 1440, April 6; Kaiser 1452, März 9).



Ein antikonziliarer Traktat des "Wiener Dominikaners L. Huntpichler 39

nung des römischen Papstes mit der die Absage an den Papst des Konzils

und die Lossage von Basel überhaupt verbunden war 9.

Diesen Schritt verteidigte Huntpichler, indem er einerseits
nachzuweisen versuchte, daß die von König und Reich bislang geübte
Neutralität begründet und berechtigt war 10, anderseits aber diese, so wie
sich der Lauf der Dinge entwickelt und zugespitzt hatte, nicht mehr

länger aufrecht zu erhalten ist, weil ein neues Konzil trotz der großen
Anstrengungen von Seiten Friedrichs III. nicht zustande kommen konnte,

Eugen IV. bzw. Nikolaus V. aber als rechtmäßige Päpste anzusehen

sind und die Basler sich überhaupt ins Unrecht gesetzt haben. Achtet
man auf diesen reichs- und kirchenpolitischen Hintergrund, dann
gewinnt der Tractatus de auctoritate ecclesiastica an Gewichtigkeit. Bedenkt
man dazu noch, daß Huntpichler als Glied der Wiener Universität für
die Entscheidung Friedrichs und über sie hinaus gegen die Basler für
die Superiorität des Papstes eintritt, dann darf seine Schrift noch mehr
Beachtung beanspruchen.

9 Außer den kirchengeschichtlichen und reichspolitischen Handbüchern sind
für die deutsche Kirchenpolitik jener Jahre als wichtigste Quellen heranzuziehen,
die Deutschen Reichstagsakten, hrsg. durch die Hist. Kommission bei der Bayer.
Akad. der Wissenschaften, bes. die Bde. 14-17, Stuttgart u. Göttingen 1914-1963
(fortan zit. als RTA). Neuere Einzeluntersuchungen: H. Hörten, Die Mainzer
Akzeptation von 1439, Archiv für mittelrh. Kirchengeschichte 11 (1959), 42-75;
J. B. Toews, Pope Eugenius IV and the Concordat of Vienna 1448, Church History
34 (1965), 178-194; L. Bilderback, Eugen IV. and the first dissolution of the Council
of Basle, Church History 36 (1967), 203-253; R. Bäumer, Eugen IV. und der Plan
eines «Dritten Konzils» zur Beilegung des Basler Schismas, in: Reformata refor-
manda I. Festschrift für H. Jedin zum 17. Juni 1965, Münster 1965, 87-128;
aufschlußreich für die Kontakte des Kanzlers Kaspar Schlick und Ulrich Sonnen-
bergers mit dem Papst ist die Studie von A. A. Strnad, Woher stammte Bischof
Ulrich III. Sonnenberger, Carinthia I, Mitteilungen des Geschichtsvereines für
Kärnten 156(1966), bes. 660-668; H. Diem, Enea Silvio Piccolominis Weg von
Basel nach Rom, in: Adel und Kirche. G. Tellenbach zum 65. Geburtstag
dargebracht, Freiburg 1968, 516-533. Von den älteren österreichischen Darstellungen
sind immer noch heranzuziehen J. Chmel, Geschichte Kaisers Friedrich IV. und
seines Sohnes Maximilian I., Hamburg 1843; A. Huber, Geschichte Österreichs
Bd. 3, Gotha 188; zur Neutralität überhaupt W. Pückert, Die kurfürstliche
Neutralität während des Baslers Concils, Leipzig 1858; A. Bachmann, Die deutschen
Könige und die kurfürstliche Neutralität (1438-1447), Archiv für österreichische
Geschichte 75 (1889), 1-236.

10 Fol. 20r: Et quia non debeo esse neutralis et animo suspensus ut quondam,
quasi neutrum periculum sufïiciat michi; fol. 73r: Non igitur continuanda est neu-
tralitas, quamvis quondam licuerit neutralitatem ad tempus, scilicet cum neces-
saria fuerit deliberacio super eo cui parti securius possit assentiri, que quidem deli-
beracio non potuit fieri sine mora temporis. (Zitate aus dem hier besprochenen
hdss. überlieferten und heute in der Bibl. Apost. Vaticana befindlichen Traktat
werden nur mit der Folioangabe ausgewiesen).



40 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Der für Basel und Felix V. arbeitende Tegernseer Mönch Johannes
Keck wagte den Ausspruch, daß der alma universitatis studii Wiennensis

fides die Konzilsuperiorität gewesen seiu. Seine Aussage wird man freilich

nicht pressen dürfen. Natürlich waren die Professoren der Wiener
Universität, gleich denen an den anderen abendländischen Hohen Schulen,

an den großen Kirchenversammlungen des 14. und 15. Jahrhunderts
beteiligt. Dem Zug der Zeit entsprechend, waren auch sie «Konziliaristen».

In Heinrich Heimbuche von Langenstein fand ihr Konziliarismus
einen ersten großen Theoretiker. Eine Generation später war es dann
Thomas Ebendorfer von Haselbach 12. Mehrmals hat er gutachtlich in
Basel über das Verhältnis von Papst und Konzil gesprochen. In einem
dieser Gutachten spricht er im Anschluß an Johann Gersons Traktat
De potestate ecclesiastica eindeutig von der Superiorität des Konzils über
den Papst; jede Auflösung oder Verlegung des Konzils durch den Papst

gegen den Willen der Konzilsmehrheit hält er für nichtig 13.

Allerdings hatte sich Ebendorfers Eifer für die Sache des Konzils
in Basel im Laufe der Jahre merklich abgekühlt. Er lernte mehr und
mehr einzusehen, daß von der Versammlung in der Rheinstadt nichts
mehr zu erwarten sei. Doch sperrte er sich auch gegen die zuerst von
König Albrecht V. ausgesprochene und dann von seinem Nachfolger weiter

eingehaltene Neutralität. Die anderen Wiener Theologieprofessoren
dürften der gleichen Auffassung in Sachen Neutralität gewesen sein. So

11 In einem Brief an Dr. Johann Sachs in Gmund (1443) ; ediert von V. Redlich,

in: V. Redlich, Tegernsee und die deutsche Geistesgeschichte im 15. Jh.
(Schriftenreihe zur Bayer. Landesgeschichte 9), München 1931, 195; zu Keck ebd.,
117-121.

12 Zu Langenstein vgl. J. Lang, Die Christologie hei Heinrich von Langenstein

(Freiburger theologische Studien 85), Freiburg/Brsg. 1966) 38-44. Zu
Ebendorfer vgl. A. Lhotsky, Thomas Ebendorfer. Ein österreichischer Geschichtsschreiber,

Theologe und Diplomat des 15. Jh. (Schriften der Monumenta Germ.
Hist. 15), Stuttgart 1957; W. Jaroschka, Thomas Ebendorfer als Theoretiker des

Konziliarismus, Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung
71 (1963), 67-98; ders., Th. Ebendorfers Traktat über die Bulle «Deus novit»,
maschinenschriftliche Diss. Wien 1957 ; vgl. auch F. P. Bliemetzrieder, Ein kano-
nistischer Traktat für das Pisaner Konzil. Text und Untersuchungen, Graz 1902;
der Hrsg. rechnet den Verfasser, der ein überzeugter und begeisterter Anhänger
der Konzilsidee ist, der Wiener Universität zu.

13 W. Jaroschka, a. a. O., 88-91; die Abhandlung Pro auctoritate conciliorum
generalium supra pontificem (Nat. Bibl. Wien, Cod. nr. 4701, fol. 208r-321v) kann
als eine Zusammenfassung der konziliaren Ideen Ebendorfers angesehen werden;
der zweite Teil dieses Traktates, in dem von der Autorität der Konzilien gehandelt
wird, ist von W. Jaroschka in seiner Dissertation bearbeitet.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 41

reiste z. B. der in Wien lehrende Dominikaner Heinrich Rotstock im
Auftrag des Konzils 1439 nach Köln um hier die Anerkennung Felix' V.

zu betreiben 14. Durch den Theologieprofessor Narziss Herz von Berching
ließ die Wiener Universität zwischen 6. Dezember 1439 und 25. Jänner
1440 für den Salsburger Erzbischof ein Gutachten erstellen, in dem der

Metropolit ziemlich eindeutig vor dem Beitritt zum Fürstenbund
gewarnt und statt dessen aufgefordert wird, das Basler Konzil weiter
anzuerkennen ls. Wird in dieser Stellungnahme die Weitergeltung Basels ohne

Abstriche ausgesprochen, so änderte sich doch bald die Einstellung. In
einer im Frühjahr 1441 ausgearbeiteten Denkschrift vertrat Ebendorfer
die Auffassung, daß ein neues Konzil einzuberufen sei. Die zwei Päpste,
die es gegenwärtig gibt, kommen zu keiner Einigung; sie verketzern
sich und ihren Anhang gegenseitig und wenden alles nur noch zum
Schlimmeren. Darum gibt es im derzeitigen Schisma nur eine Lösung:
ein neues Konzil, das als legitimer Richter in der Streitfrage zu
entscheiden vermag 16. Der Wiener Konziliarist nimmt also gegen Basel

um des konziliaren Gedankens willen Stellung.
Auf dieser Linie bleibt Ebendorfer in den folgenden Jahren. Alle

Versuche der Basler, die Wiener Universität und ihre Theologen auf Seiten

der nicht nur um ihre Geltung, sondern auch schon um ihre Existenz
ringenden Kirchenversammlung zu halten, fruchten nichts mehr. Mit
der Ausschreibung eines neues Konzils durch den Nürnberger Tag 1444

scheint diese kirchenpolitische Linie der Wiener Theologen Recht zu
behalten. Als sich aber durch die folgenden Ereignisse die Aussichten

zu einem neuen Konzil zu gelangen, zerschlugen und jeder einsehen

mußte, daß Friedrich III. auf die Karte des Papstes Eugen IV. gesetzt
hatte, wurde man in Wien mehr und mehr passiv. Man ließ die Dinge
treiben und fügte sich ins Unvermeidliche17. Als dieses Unvermeidliche
dann Wirklichkeit wurde, regte sich noch einmal, bei einem Teil der

14 Zu diesem aus Köln stammenden Dominikaner vgl. I. W. Frank,
Hausstudium und Universitätsstudium, 201-202, 206-210.

15 Abgedruckt in RTA 14, 430^-39, nr. 229; zur Veranlassung des
Gutachtens R. Kink, Geschichte der kaiserlichen Universität zu Wien 1/1, Wien 1854,
163-165 ; zu N. Herz vgl. J. Aschbach, Geschichte der Wiener Universität, 453-454 ;

M. Grabmann, Magister Narcissus Herz, Theologieprofessor in Wien (f 1442),
Beilage zur Augsburger Postzeitung 1902, nn. 61-63, 481-482, 490-492, 499-502.

16 Abgedruckt in RTA 15, 800-848, nr. 354, vgl. A. Lhotsky, Thomas
Ebendorfer, 89 nr. 155.

17 Vgl. dazu R. Kink, a. a. O., 159-165 und 1/2 nn. 38-65 Auszüge aus den
Fakultätsakten.



42 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Wiener Professoren wenigstens, das konziliare Gewissen. Huntpichlers
Traktat muß im Zusammenhang damit gesehen werden.

Friedrich III. hatte am 21. August 1447 reichsrechtlich die Aufgabe
der kirchlichen Neutralität und die Anerkennung Nikolaus' V. verfügt18.
In seiner landesfürstlichen Stadt Wien sollte am 11. September des

gleichen Jahres feierlich die Obödienzleistung erfolgen. Auch die Universität

sollte mit ihrer Anwesenheit bei der Feier ihre Zustimmung dazu

zum Ausdruck bringen. Unter den Professoren der theologischen und
artistischen Fakultäten gab es dagegen aber erhebliche Widerstände. Um
diese auszuräumen, wurde für den 8. September in der Großen Stube
des Herzoglichen Kollegs eine Besprechung zwischen Vertretern aller
Fakultäten und den königlichen Räten anberaumt. Als Sprecher
letzterer fungierte der Kanzler Friedrichs III., Bischof Silvester von Chiemsee.

Dieser verteidigte vor den Professoren den Schritt seines Herrn und
führte an, daß unter den gegenwärtigen Umständen und nach Ausschöpfung

aller anderer Möglichkeiten die Obödienzerklärung für Nikolaus
sich als einzig gangbarer Weg erwiesen habe, das gegenwärtige Schisma

zu überwinden. Die Universität soll sich dieser Einsicht nicht verschließen;

sie soll des Königs Entscheidung aber nicht nur respektieren,
sondern auch für sie eintreten 19.

18 Zu den Einzelheiten darüber vgl. A. Huber, Geschichte Österreichs, 57-65.
19 Silvester Pflieger, Bischof von 1438-1454, seit 1445 Leiter der österreichischen

Kanzlei; vgl. G. Westermayer, Silvester Pflieger (Allg. Deutsche Biographie 34,

Leipzig 1892), 342; E. Wallner, Das Bistum Chiemsee im Mittelalter (1215-1508),
Quellen und Darstellungen zur Geschichte der Stadt und des Landkreises Rosenheim

5, Rosenheim 1967, 109-111.
Bericht über die Vorgänge im Protokoll der Artistenfakultät; die wichtigsten

Stellen daraus sind abgedruckt bei R. Kink, a. a. O., 1/2, 71-81, nn. 66-69. J. Aschbach,

a. a. O., 278 verlegt die Verkündigung der Obödienz in den August 1447 im
Anschluß an ältere Darstellungen, die aber bereits Kink korrigierte; den der
Verkündigung in der Stephanskirche vorausgehenden Verhandlungstag verlegte Kink
auf die Zeit um den 8. September. Durch Huntpichlers Angaben wird diese
Annahme bestätigt; durch ihn ist auch der Tagungsort zu ermitteln. Die Stelle dazu
lautet: Anno proximo preterito, puta 1447, aliquot diebus ante diem beatorum
Prothi et Jacinti, que est XI. Septembris, in Wienna solempnis facta fuit propo-
sicio de modo unionis concepto meliori et faciliori quantum humana industria
cognosci poterat in magna stuba Collegii Ducalis nomine serenissimi Regis Romanorum

per D. Episcopum Chiemensem eiusdem adiunctis regie serentitatis consilia-
riis ad almam universitatem Wiennensem. Postea vero facta processione universi-
tatis et cleri, quidam doctor théologie Magister Th. in ecclesia sancti Stephani
coram S. D. Rege et germano suo D. D. Alberto, universitati prelatis, clero, nobi-
libus civibus et populo copiose, publicavit lucidissime declarationem adherencie
S. Regis Romanorum ac obediencie prescite sanctissimo Domino Nicolao quinto
nec non et multorum aliorum principum ecclesiasticorum et secularium (fol. 88r).



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 43

Während die Vertreter der juristischen und der medizinischen Fakultäten

sich bereit erklärten, der Aufforderung des Königs zu folgen,
meldeten die Theologen Vorbehalt an und wollten von der Beteiligung an
der Feier in St. Stephan Befreiung erlangen. Die Artisten lehnten von
vornherein die Beteiligung daran ab; sie beharrten auf diesem Standpunkt

auch noch, nachdem sich herausgestellt hatte, daß die anderen
Fakultäten für die von ihnen vorgeschlagene gemeinsame Unterrichtung
des Königs nicht zu gewinnen waren. Dem Widerstand begegnete Friedrich

aber mit Härte. Bei Strafe des Entzugs der Stipendien und Bene-
fizien haben die Universitätsangehörigen bei der Obödienzerklärung vom
Anfang bis zum Ende dabeizusein Diesem Druck wichen auch die Artisten.

Durch ihren Dekan aber erklärten sie der ganzen Universität, daß
diese Teilnahme nur auf den ausdrücklichen Befehl des Königs erfolge
und sie mit dieser erzwungenen Assistenz nichts gutheißen, was gegen
die Bestimmungen der Kirche über die allgemeinen Konzilien noch

gegen deren Beschlüsse gedeutet werden könnte 20.

Bei der feierlichen Obödienzerklärung in St. Stephan am 11. September

1447 hielt dann sogar Thomas Ebendorfer seine Rede, in der er für
die getroffene kirchenpolitische Entscheidung sprach und die Beendigung

des Schismas begrüßte. Alles in allem blieb er aber sehr
zurückhaltend 21. In der Unterredung vom 8. September hatte Silvester von

20 R. Kink, a. a. O. 1/2, 81 nr. 68 : Non intenderet nec vellet aliquid appro-
bare directe nec indirecte, quod esset vel esse posset in preiudicium sancte matris
ecclesie vel contra eius determinacionem seu impedimentum generalium Concilio-
rum seu contra eorum determinacionem vel eorum decretum vel décréta, vel quod
esset in preiudicium sedis apostolice aut alicuius contendencium pro papatu, nec
se declarare cum domino Rege pro domino Nicoiao quinto nominato.

Den gleichen Widerstand meldete übrigens die Fakultät wenige Wochen später
an, als es darum ging, Kardinal Juan Carvajal als päpstlichen Legaten namens der
Universität zu begrüßen. Sie war nur zu bewegen ihn zu empfangen sine istius
tituli expressione: «sancte sedis apostolice legato a iatere», sed tamquam legato
zelo pacis et concordie transmisso, aut alio proporcionali modo generali congruenti
(ebd. 82, m.69); zur Legation vgl. W. Fraknoi, Cardinal Johannes Carvajal's
Legationen in Ungarn 1446-61, Ungarische Revue 10 (1907) 1-18.

21 Die Rede ist verzeichnet bei A. Lhotsky, Thomas Ebendorfer, 89 nr. 162.
Die Mitwirkung an der kirchenpolitischen Schwenkung seines Landesherrn mochte
dem Theologen leichter gefallen sein, da er seit Jahren von der Sache der Basler
nicht mehr überzeugt war. Vor der Versammlung dort sprach er am 30. Oktober
1444 ein letztes Mal. Im Auftrag des Königs rief er sie vergeblich zur Mäßigung
auf. Nach Aeneas Silvius soll damals der ehemalige Konzilsanhänger geäußert
haben, er glaube, daß der Heilige Geist das Konzil verlassen habe (Zitat bei Lhotsky,

a. a. O., 41, Anm. 2). Seit Jahren war Ebendorfer zudem im königlichen Auftrag

oft an den Verhandlungen um Beilegung des Schismas beteiligt. 1441 war er



44 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Chiemsee die Professoren dagegen aufgefordert, nicht nur an der Feier
teilzunehmen, des Königs Erklärung als sachgemäße Entscheidung
gutzuheißen und jede geheime oder öffentliche Stellungnahme zu unterlassen,

sondern ihnen auch noch zugemutet, für die königliche Entscheidung

einzutreten und jede gegenteilige Auffassung zu unterdrücken.

Huntpichler war es, der dieser Aufforderung nachkam. Seine Ausführungen

lesen sich wie ein Kommentar zu den Erklärungen, die Silvester

von Chiemsee als königlicher Kanzler vor den Professoren abgegeben
hatten. Aber nicht nur das: der Dominikaner griff auch die Bedenken
der Artisten auf, die darauf hinausliefen, daß es nicht angehe, die Sache

des Konzils, die nun einmal mit Basel verbunden sei, so rasch aufzugeben

und sich mit Verweis auf die königliche Entscheidung über das

Dekret «Frequens» hinwegzusetzen. Wahrscheinlich ist auch Huntpich-
lers wiederholter Hinweis, daß schon längst die sanior et optima pars der

Christenheit auf Seiten Nikolaus' stehe, auf die Wiener Artisten gemünzt.
Denn diese hatten darauf aufmerksam gemacht, daß fast alle anderen
Universitäten Deutschlands in dieser Angelegenheit frei sind und noch

zum Konzil von Basel halten, daß darum die Wiener Schule, die dem

Rang nach gleich hinter Paris und vor allen anderen Schulen stehe, die
Sache des Konzils nicht aufgeben könne, ohne in ihrem Ruf schweren
Schaden zu leiden 22.

Huntpichlers Tractatus de auctoritate ecdesiastica darf daher als
Tendenzschrift angesehen werden. Die am 11. September 1447 in der Wiener

zusammen mit Silvester Pflieger Mitglied der Kommission, die auf dem Nürnberger
Reichstag 1444 eingesetzt wurde und Vorbereitungen zu treffen hatte für die
Einberufung eines Konzils in einer süddeutschen Stadt auf 1. Okt. 1445 (vgl. RTA 17,
510 nr. 235). Nach Lhotsky, a. a. O., 41-43, habe aber die Entscheidung Friedrichs
für Nikolaus den Theologen in einen Gewissenskonflikt gestürtzt und die
Entfremdung dem Landesherrn gegenüber bescheunigt. Zutreffender dürfte sein, daß
Ebendorfer trotz der als notwendige kirchenpolitische Maßnahme zugestandenen
Anerkennung Nikolaus' auch weiterhin zum Konziliarismus stand und der Kurie
gegenüber von Mißtrauen erfüllt blieb.

22 R. Kink, a. a. O. 1/2, 78-79, nr. 67: Item facultas Artium non intellexit
aliud, quando omnes alie universitates alemanie essent libere in ista materia ec-
clesie et starent cum Concilio sacro Basilensi, propterea nec ipsa posset se declarare
nec vellet pro illo electo dicto Nicoiao quinto, et presertim cum universitas Wien-
nensis esset principaliter inter omnes universitates in Alemania et prima post uni-
versitatem Parisiensem reputata, que est mater studiorum, eciam quia universitas
Wiennensis valde refulget in maxima fama, que per orbem terrarum est promulgata,
apparuit facultati Artium, si se declararet, quod valde posset notari ab alijs uni-
versitatibus, prelatis et alijs, et gloriam suam maculare, quod difficulter redire
posset ad suum statum pristinum et honorem et gloriam suam recuperare.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 45

Stephanskirche vollzogene Obödienzleistung für Nikolaus V. versucht er

zu verteidigen und theologisch abzusichern. Eine ähnliche Absichten

verfolgende und aus der gleichen Zeit stammende Schrift eines anderen
Wiener Theologen ist weder erhalten geblieben noch bekannt geworden.
Der Dominikaner Huntpichler schwenkte also nach allem, was man heute

zu sagen vermag, als erster Wiener Theologe auf die neue Linie ein. Die

fides alma universitatis studii Wiennensis, die für Johannes Keck in der

Konzilssuperiorität bestand, war also mindestens für diesen Theologen
nicht mehr zutreffend.

ENTSTEHUNG, ÜBERLIEFERUNG UND AUFBAU DES TRAKTATES

Zur Entstehungszeit: Die Abfassung des Traktats steht in unmittelbarem

Zusammenhang mit den Widerständen, die aus Universitätskreisen

gegen die verfügte Beteiligung an der Obödienzerklärung
vorgebracht wurden. Der Traktat kann also nicht davor, sondern erst
danach abgefaßt worden sein. Terminus post quem der Entstehung ist
also eindeutig der 11. September 1447. Wahrscheinlich verstrichen einige
Wochen, die Huntpichler gleichsam als Denkpause benützte, um dann
aber, eingestellt auf die neue kirchenpolitische Lage, daraus auch
theologische Folgerungen zu ziehen. Im September 1447 dürfte er noch nicht
gleich so weit gewesen sein. Denn unter jenen Deputierten der Artistenfakultät,

die am 8. September 1447 zusammen mit den Vertretern der

anderen Fakultäten über eine gemeinsame Unterrichtung der königlichen
Majestät über den Standpunkt der Universität verhandeln sollten,
befand sich auch Huntpichler 23. Nach seinen eigenen Angaben in dem

Traktat war er ja selber Anhänger der Neutralität. Doch daran
festzuhalten, bestand jetzt keine Veranlassung mehr. Vielmehr ging es nun
darum, von der geänderten Situation her, die Studenten mit den Fragen

um Neutralität, Basel und päpstliche Vollmacht überhaupt,
vertraut zu machen. Huntpichler unterzog sich dieser Aufgabe im Studienjahr

1447/48. Denn der Traktat De auctoritate ecclesiastica wurde zu dieser

Zeit vor Studenten vorgetragen. Auf den Charakter als Vorlesung
wird noch hinzuweisen sein. Zunächst muß die auf diese Zeit festgelegte

Entstehung noch begründet werden.

23 R. Kink, a. a. O. 1/2, 79 nr. 67 : Et deputati facultatis fuerunt Decanus
facultatis artium, M. Johannes de Tittmaning, M. Johannes de Dinkelspüchel,
M. Leonardus de Vale brissensi.



46 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Das Studienjahr begann in Wien mit dem Wintersemester am
14. Oktober. Um diese Zeit arbeitete der Verfasser an dem Traktat. In
der dritten Inquisitio desselben, in der die Weitergeltung von «Frequens»
zur Debatte steht, heißt es nämlich, daß so wie die Dinge jetzt, im Jahre
1447, stehen, das Konstanzer Statut nicht wörtlich befolgt werden
kann 24. In der im Traktat schon weit fortgeschrittenen 22. Inquisitio
werden die Mitteilungen über die Vorgänge am 8. und 11. September
1447 in Wien als Ereignisse des unmittelbar vorausgehenden Jahres,
nämlich 1447, eingefügt 25. In der folgenden Inquisition läßt der Autor
eine Bemerkung einfließen, aus der wieder auf das Jahr 1448 als

Abfassungszeit geschlossen werden kann. Er erwähnt dabei sein Studium
in Köln vor vier Jahren 26. In Köln weilte Huntpichler aber 1443/44.
In der letzten Untersuchung schließlich heißt es, daß jetzt, im Jahre
1448, kein allgemeines Konzil einberufen werden könnte 21. Begonnen
wurde also mit der Ausarbeitung im Herbst 1447 ; die Arbeit daran zog
sich dann in das folgende Jahr hinein und wurde in diesem Jahr sicherlich

auch abgeschlossen. Denn Felix V. wird als Papst der Gegenpartei
erwähnt und die Versammlung der Basler wird noch als existierend
vorausgesetzt. Terminus ante quem des Abschlusses müßte danach auf
jeden Fall ein vor dem 9. bzw. 25. April 1449 Hegender Termin sein, den

Tagen der Abdankung Amadeus' von Savoyen bzw. der Selbstauflösung
des Restkonzils in Lausanne. Vielleicht könnte man diesen Terminus
ante quem sogar auf Juli 1448 festsetzen. Denn von der durch Friedrich

III. am 4. Juli 1448 verfügten Ausweisung der noch in Basel weilenden

Konzilsteilnehmer, fäHt im Traktat kein Wort. Da mit dieser

Ausweisung sich aber am juridischen Weiterbestand der Versammlung nichts
änderte, könnte es auch sein, daß für Huntpichler keine Veranlassung
bestand, auf diese Sachlage besonders hinzuweisen.

Die aus dem Traktat beizubringenden Beweise für die angenommene
Entstehungszeit können durch ein weiteres Zeugnis noch bestätigt werden.

In einem undatierten Schreiben an Jakob Fabri, seinen Mitbruder

24 Fol. 36r: Videtur autem, quod rebus ut nunc anno domini 1447 dispositis,
observacio verborum statuti concilii Constantiensis non sit possibilis.

25 Fol. 88r: Preterea, anno proximo preterito, puta 1447, aliquot diebus ante
diem

26 Fol. 95r: Refero ad propositum rem michi notam: Jam sunt quatuor anni
quod in studio nostro Coloniensi in quodam convivio aliqui notabiles docti viri ad
invicem conferebant...

27 Fol. 133v: aliique plurimi in ecclesia notabiles non potuerint hiis novis-
simis annis, puta anno domini 1448, rebus ut nunc dispositis



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 47

im Wiener Dominikanerkloster, nimmt Huntpichler Bezug auf den Traktat

28. Er schreibt: «Inquisiciones sequentes determinavi ante aliquot
annos in baccalaureatu ut partim scitis postquam redii ab almifico studio

Coloniensi. » Wenn auch der genaue Termin seiner Rückkehr von Köln
nicht angegeben werden kann, so ist dafür die Bakkalaureatszeit in Wien
sehr genau zu bestimmen. Am 12. März 1445 wurde Huntpichler als Cursor

zugelassen; im Wintersemester 1445/46 begann er mit der kursorischen

Sentenzenlesung. 1446/47 stand er bei der Behandlung des vierten

Buches der Sentenzen. Huntpichler war also zu dieser Zeit bereits
Baccalaureus formatus. Im Herbst 1448 bat er um die Zulassung zur Li-
zentiatsprüfung. Man wird darum Abfassung als auch Vorlesung in die

Zeit zu verlegen haben, die zwischen dem Abschluß der Sentenzenlesung
und der Inceptio als Magister novellus verstrich.

In dem erwähnten Schreiben an Fabri deutet Huntpichler auch
die Mängel seiner theologischen Erstlingsarbeit an: «Et estimo quod in
inicio studii mei in theologia aliqua in aliquibus inquisicionibus asse-

ruerim, que mutacione indigent propter brevitatem temporis quo eas-

dem determinavi 29. Das Schreiben gibt also Auskunft über die

Abfassungszeit, Korrekturbedürftigkeit und über den Charakter des Traktates

als einer Vorlesung.

Skriptum für eine Vorlesung: Der in dem genannten Schreiben
verwandte Ausdruck determinare ist ein Terminus technicus, der als solcher

allerdings Verschiedenes zum Inhalt haben kann. Zunächst und in
erster Linie ist damit die magistrale Tätigkeit des theologischen Doktors
zu verstehen, der als actu regens cathedram in Lectura und Disputatio
seines Amtes waltet. Magister in sacra pagina war Huntpichler damals
aber noch nicht. Doch ist er seit Frühjahr 1443 als Lector sacrae theologiae

nachzuweisen 30. Die Tätigkeit des Lektors im Hausstudium der Mendi-
kantenorden überhaupt und besonders in dem der Dominikaner war aber

keine andere als die des feierlich zum Doctor promovierten Magisters

28 Zu diesem Wiener Dominikaner vgl. I. W. Frank, Hausstudium und
Universitätsstudium, bes. 228-231 ; das Schreiben ist im gleichen Codex wie der Traktat
in zwei und nur geringfügig voneinander abweichenden Abschriften erhalten : fol. lr-v
und fol. 148v-149r; die fol. lv angebrachte Datierung Wienne anno domini 1447
ist sicherlich erst später hinzugefügt.

29 Fol. lv; in der anderen Fassung fol. 149r ähnlich.
30 So bezeichnet sich Huntpichler in einem Brief an einen Kleriker der Diözese

Chiemsee vom 2. Mai 1443 (enthalten in Cod. Bibl. Apost. Vatic., Fondo Ottob.
lat. 32, fol. 174r).



48 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

der Universität. Nur in der öffentlich-rechtlichen Stellung bestand
zwischen beiden ein Unterschied 31. Als Lektor konnte also Huntpichler den

Ausdruck determinare für sich in Anspruch nehmen. In bezug auf den

Traktat wird man dann an eine Lectura zu denken haben und nicht
an eine Disputatio. Schon wegen der außerordentlichen Länge und
Gliederung in 32 Einzeluntersuchungen kommt letzteres nicht in Frage. In
der als Reinschrift besorgten Fassung des Traktates scheint an einzelnen
Stehen auch noch der ursprüngliche Charakter als Vorlesung durch. An
mehreren Stellen werden die Hörer als Fratres carissimi angesprochen.

Damit ist auch ein Hinweis gefunden für die Beantwortung der

Frage, vor wem diese Vorlesung gehalten wurde. Die Antwort wird lauten

müssen: Vor den Studenten des Hausstudiums im Wiener
Dominikanerkloster. Ihnen gegenüber mochte sich Huntpichler in erster Linie
verpflichtet wissen, den Wandel der kirchlichen Lage zu erklären und
sie mit Gegenargumenten zu wappnen «contra quosdam et religiosos et
seculares pro tunc plenitudinem auctoritatis sedis apostolice in persona
summi pontificis acriter impugnantes contra sacre scripture et sanctorum

patrum et ecclesie doctorum evidentes determinationes »32.

Die Arbeitsweise des späteren Huntpichler kündigt sich bereits
hier zu Beginn seiner Laufbahn an: Er greift ein gerade diskutiertes
Thema aus Dogmatik, Moral oder Aszese auf und behandelt es in einer
Lectura ordinaria oder extraordinaria. Meist wird es nur flüchtig
durchgegangen und rasch hingeschrieben ; für die Mängel wird dann die Kürze
der zur Verfügung stehenden Zeit als Entschuldigung angeführt33.

Das gilt auch für den Traktat De auctoritate ecclesiastica. Huntpichler

hielt ihn aus diesem und aus anderen Gründen für korrekturbedürftig.
So wie die Arbeit erhalten geblieben ist, wurde daran aber, außer wenigen

Textstreichungen und Ergänzungen durch Huntpichler selber, keine

gründliche Überarbeitung vorgenommen. Wenn es dazu gekommen wäre,
dann wäre diese verbesserte Bearbeitung wieder verloren gegangen 34.

31 Vgl. dazu I. W. Frank, Hausstudium und Universitätsstudium, bes.
165-166.

32 So im Brief an Jakob Fabri, fol. 149v.
33 So auch im Schreiben an Fabri über diesen Traktat; ebenso für den 1454

niedergeschriebenen Traktat De communione sub utraque specie in einem Schreiben
an den Wiener Bürgermeister: Plura intendebam scribere, sed transitu illo ob-
sistente expectare cogor meliorem opportunitatem (Dominikanerkloster Wien,
Bibl., Cod. nr. 9/9, fol. 45r).

34 Am gründlichsten wurde der im Sommer 1454 fertiggestellte Tractatus de



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 49

Zur Überlieferung : Erhalten geblieben ist der Traktat nur in einer

einzigen Handschrift, die sich in der Bibliotheca Apostolica Vaticana
befindet. Es ist Codex Nr. 872 in dem Fondo Ottobonianus latinus 3S.

In dieser Handschrift wurden verschiedene aus der «Schreibstube» Hunt-
pichlers stammende Materialien gesammelt und zusammengebunden.
Den größten Teil davon bilden die ursprünglich als lose Hefte geführten
Inquisitiones des Traktates De auctoritate ecclesiastica. Beim Zusammenbinden

zu einem eigenen Band wurden dann die einzelnen Hefte nicht
in der richtigen Reihenfolge gebunden. Fol. 3r-45r enthält die Tabula zu
dem Traktat mit den Überschriften aller 32 Inquisitiones. Fol. 13v-54v
stehen die ersten 8 Untersuchungen der Pars prima principalis der

Abhandlung. Die Inquisitiones 9 bis 32 stehen fol. 62r-135v. Zwischen
beiden ist fol. 55r-61v die Pars secunda principalis des Traktates
eingebunden. Fol. 148v-149r erst steht der zum Traktat gehörende Brief Hunt-
pichlers an Fabri; das gleiche Schreiben findet sich mit nur geringer
Textverschiedenheit abschriftlich auch auf Fol. lr-v. Der erhalten gebliebene
Traktat ist nicht das Autograph. Ein nicht genannter Schreiber dürfte
also bereits hier, wie später bei allen anderen Arbeiten Huntpichlers, die

Umschrift besorgt haben. Vom Autor stammen nur die Streichungen
und die Ergänzungen an den Rändern 36.

Der Titel des Traktates ist weder in der Tabula noch als
Überschrift zu Beginn der ersten Inquisitio auszuweisen. In einer eigenhän-

eommunione sub utraque specie überarbeitet; vgl. dazu I. W. Frank, Leonhard
Huntpichler, 368-369.

35 Papierhandschrift, teilweise mit Pergament durchschossen, 153 Blätter,
220 X 145 mm; alte und neue Paginierung (in dieser Arbeit erfolgt die Zählung
nach der alten Paginierung); alter Einband vom Ende des 15. Jahrhunderts,
Holzdeckel mit Lederüberzug mit den für die Bücher des Wiener Dominikanerklosters
typischen Blindpressungen aus dem endigenden 15. Jahrhundert.

Die Handschrift stammt aus dem Wiener Dominikanerkloster; zusammen mit
einer Reihe anderer Codices dürfte sie im Laufe des 16. oder 17. Jahrhunderts
Giovanni Angelo de Attemps (f 1620) für seine Bibliothek erworben haben. Die große
Büchersammlung erwarb später Alexander VIII. von Herzog Pietro de Attemps.
Vgl. J. B. Odier, Premières recherches sur le Fonds Ottoboni, Studi e Testa 245

(1966), 11-12.
36 Streichungen im Text und Ergänzungen zwischen den Zeilen und an den

Rändern finden sich häufig ; Korrekturen beziehen sich zuweilen nur auf die falsche
Auflösung von Abkürzungen der Vorlage durch den Reinschreiber. So ließ dieser
z. B. fol. 80r zunächst ein Abkürzungszeichen für maiorum stehen, löste es dann,
in Klammer gesetzt, als articulorum auf, was Huntpichler wieder durchstrich und
das Abkürzungszeichen für maiorum allein stehen ließ. Zu Schreibern Huntpichlers
und seiner Handschrift vgl. I. W. Frank, Leonhard Huntpichler, 346-345
(Anmerkungen)

4



50 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

digen Notiz zum Abschluß der 32. Inquisition, mit der die Pars prima
principalis schließt, verwendet Huntpichler aber diesen Titel zur
Bezeichnung der ganzen Untersuchung: «Sequitur conclusio finalis prece-
dentis tractus de autoritate ecclesiastica » (fol. 135v).

Aufbau des Traktates: Wie bereits erwähnt wurde, ist der Traktat
in zwei Teilen angelegt. Den weitaus größten Umfang hat die aus 32

Inquisitiones bestehende Pars principalis prima. Die einzelnen
Untersuchungen sind nach Art der gängigen scholastischen Methode gegliedert.

Allerdings vermißt man bei Huntpichler hier - und auch in den

späteren Arbeiten - die Ausgewogenheit, die den Artikelaufbau in der
Summa Theologiae des Thomas von Aquin auszeichnet. Auch der Umfang

der einzelnen Untersuchungen weist erhebliche Unterschiede auf.
Der Autor verweist gelegentlich im Fortgang der Untersuchung auf

vorausgehende Abschnitte. Aber ein innerer Zusammenhang, etwa der

Art, daß die Folgerung aus der ersten Fragestellung den Ausgangspunkt
für neue Fragen und deren Abklärung in der nächsten Untersuchung und
so fort bis zur letzten Quästion bedingen, ist nicht vorhanden. Derart
vermag Huntpichler auch in seinen späteren Jahren den Stoff nicht zu gestalten.

Der einzige Gedanke, der sich wie ein roter Faden durch die gar nicht
immer in einem sichtlichen Zusammenhang stehenden Einzelfragen
hindurchzieht, ist die Frage nach der sichtbaren Kirche als der Vermittlerin
des ewigen Heiles. Alle anderen in oft mehreren Untersuchungen
behandelten Themen haben diese für Huntpichler wichtigste Frage zum
Hintergrund. Dazu gehören auch die Erörterungen um ein rechtmäßiges
und unbezweifelbares Konzil. Gleich die erste Untersuchung behandelt
die Legitimität des noch existierenden Basler Konzils 37. Die Frage wird
noch einmal in der 3. und 18. Untersuchung aufgerollt. Von den
Merkmalen eines rechtmäßigen Konzils wird unter verschiedenen Gesichtspunkten

ausführlich gesprochen. Die Untersuchungen 2, 7, 9, 10, 11, 13,

14, 16, 17, 20 und 30 befassen sich damit. Mit der Legitimitätsfrage eng
verquickt ist die Beurteilung des Dekretes «Frequens». Die Untersuchungen

4-6 handeln davon. Unter dem Gesichtspunkt der eigentlichen Autorität

in der Kirche wird das Konzilsthema wieder aufgegriffen in den

Untersuchungen 24-29. In der Abfolge dieser Untersuchungen läßt sich
eine fortschreitende Präzisierung des Standpunktes feststellen : Die Pleni-

37 Fol. 13v: Prima inquisicio: Utrum causis existentibus eo modo quo nunc
versentur in ecclesia Dei sit de necessitate salutis credere, quod in Basilea sit verum
generale concilium legittime in Spiritu sancto continuatum usque in presens nunc



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 51

tudo potestatis des Papstes wird eindeutig herausgestrichen sowie seine

Superiorität über das Konzil. Als weitere Folgerungen aus dieser in der
29. Untersuchung herausgearbeiteten Position kann man die 31. und
32. Untersuchung ansehen, in denen die Notwendigkeit von Konzilien
in loco verneint wird. Irrtumslosigkeit und Heilssicherheit der Kirche
hängen nicht von periodisch tagenden Konzilien ab. Um die Heilssicherheit

geht es schließlich auch in den Fragen 12, 15, 22 und 23 über die

bislang geübte Neutralität.
Die Pars principalis secunda ist wesentlich kürzer gefaßt. In einer

den späteren erbaulichen Stil Huntpichlers ankündigenden Darstellung
zieht der Autor die Folgerungen aus den vorausgegangenen
Untersuchungen. Die Zweifel, ob beim Konzil oder beim Papst die das Heil
garantierende Kirche zu suchen ist, sind inzwischen behoben worden.
Darum kann man nur schuldhaft in der Neutralität oder - was noch
schlimmer ist - bei den Anhängern des Konzils von Basel verbleiben. Der
Papst ist Stellvertreter Christi auf Erden; darum hat jeder, der das

Heil nicht verfehlen will, sich diesem Vicarius Christi anzuschließen.

Zur Verfasserschaft : Den Traktat De auctoritate ecclesiastica hat
niemand anderer als Leonhard Huntpichler verfaßt. Die einzelnen Beweise

für seine Autorschaft reihen sich zu einem fugenlosen Indiz. Das

Hauptargument liefert zunächst der Brief an Jakob Fabri. Dieses von
Huntpichler selber verfaßte Schriftstück gibt nicht nur Auskunft über den

Verfasser des Traktates, die Abfassungszeit, sondern auch über die
damit verfolgte Absicht. Diese drei Punkte können auf ihre Richtigkeit
hin im Traktat selber nachgewiesen werden. Der Brief ist also nicht auf
eine andere und einem gleichen Thema gewidmete Abhandlung zu
beziehen. Daß Huntpichler zu schreiben versuchte «contra quosdam reli-
giosos et seculares pro tunc plenitudinem auctoritatis apostolice sedis

acriter impugnantes» wird aus den einzelnen Untersuchungen auf Schritt
und Tritt erhärtet38. Über die Abfassung wurde bereits gesprochen. In
dem Traktat sind zwar nur wenige zeitgeschichtliche und biographische
Einzelheiten eingestreut, sie reichen aber aus, um uns daraus Huntpichlers

Verfasserschaft nochmals zu erhärten.

38 Bei diesen quosdam ist in erster Linie an Universitätsmitglieder zu denken.
Im Verlauf seiner Ausführungen spricht Huntpichler einmal von den Mendikanten
als Stützen des Papsttums und fragt dann zurück: Si ergo supersunt quidam in
universitatibus aut in religionibus sedi apostolice non sincere innitentes, videant
quomodo satisfaciant sue missioni (fol. 121r); es ist aber nicht nötig, die Gegner
nur in Wien allein zu suchen.



52 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Wie in dem Brief an Fabri, ist auch im Traktat vom Studium in
Köln die Rede ; ergänzt noch durch den Hinweis auf Gottfried Schlüssel,
der damals in Köln Theologieprofessor war 39. Diesen nennt Huntpichler

Doctor studii nostri. Als Ordensangehöriger weist der Verfasser sich
auch durch folgenden Hinweis aus: Dignissimi ordinis mei, magister
generalis, eximius provincialis meus et ordo meus totus ferme » 40. Der
vorher genannte Gottfried Schlüssel aber war in Köln Dominikaner und
lehrte an jenem Ordenstudium, das der Verfasser Studium nostrum nennt.
Der Autor war also Dominikaner und mit den Dignissimi seines Ordens
sind Predigerbrüder gemeint 41.

Der Verfasser war Dominikaner in Wien. Er nennt den Erzbischof
von Salzburg seinen Metropoliten, den Bischof von Passau Ordinarius
meus super Wienna, ubi professus sum42. In einem verschleierten Hinweis

spricht er von der Verwirrung die durch die Basler unter einigen
Religiösen angerichtet wurde ...prout compertum est hic in Wienna43. Wei-

39 Vgl. den angeführten Text in Anm. 26; an der angezogenen Stelle fährt
Huntpichler in bezug auf Schlüssel fort : Hiis et similibus auditis secretarius domini
Coloniensis archiepiscopi, vcnerabilis magister Godcfridus Sluessl, senior doctor
studii nostri iam memorati, dixit mature et expresse und fol. 95v: Hiis et similibus

sermonibus illius venerabilis magistri mei fui edificatus.
Zu G. Schlüssel vgl. G. Lohr, Die Kölner Dominikanerschule vom 14. bis zum

16. Jh. Freiburg (Schweiz) 1946, 75-76; Huntpichler stellt an der angezogenen
Stelle den Dominikaner als Befürworter der Neutralität bzw. des Abrückens von
Basel hin; in Wirklichkeit nahm Schlüssel mit 11 anderen Kölner Professoren gerade
im September 1444 in einem Gutachten für Erzbischof Dietrich für Basel und eventuell

für Felix V. Stellung.
40 Fol. 20v; gemeint sind der Ordensmeister Bartholomäus Texier (1446-1455) ;

Peter Wellen, Provinzial der Teutonia (1446-1455).
41 An dieser Stelle als Gegner von Basel in Anspruch genommen; so generell

galt diese Parteinahme aber nicht. Selbst unter den deutschen Dominikanern war
die Stellungnahme von Heinrich Kalteisen OP. nicht die allein vorherrschende;
vgl. die Bemerkung dazu von G. Lohr, Die theologischen Disputationen und Promotionen

an der Universität Köln im ausgehenden 15. Jh.; Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland 21 (1926), 53, Anm. 1.

42 Bei der Aufzählung der Teilnehmer der Obödienzerklärung in St. Stephan
in Wien am 11. September 1447; Inter quos quidem principes nominati erant
noster metropolitanus d. Saltzeburgensis, et Ordinarius noster Pataviensis (fol. 88r) ;

fol. 20v: quam archiepiscopus meus Salczburgensis, et episcopus meus Ordinarius

super Wienna, ubi professus sum, Pataviensis, et episcopus meus Ordinarius
super locum ubi nativitatem duxi originem, videlicet Chiemensis, et mater mea
alma universitas.

43 Auf den Vorwurf der Basler, die Anhänger Eugens wären mit Gewalt gegen
ihre Parteigänger vorgegangen : Quod aliqui Basiliensium in quibusdam angulis sue
obediencie existentes, crudeliter afflixerunt iustos et religiosos nolentes eorum male-
fidei consentire; et aliquos suo ordini inobedientes, quamquam professi sunt, abi-



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 53

ter war der Verfasser Mitglied der Wiener Universität. Denn er erwähnt
diese in der ersten Untersuchung als mater mea alma universitas 44. Auch
die Mitteilung über die Vorgänge in Wien am 8. und 11. September 1447

setzen einen Verfasser voraus, der am Geschehen mitbeteiligt war.
Schließlich schreibt der Autor vom Bischof vom Chiemsee als Ordinarius
meus super locum ubi nativitatem duxi originem. Brixen im Thale, der
Geburtsort Huntpichlers, gehörte damals zum Bistum Chiemsee 4S.

Diese aus dem Traktat selber erschlossenen Hinweise sind gewichtiger

als die noch beizubringenden äußeren Beweisgründe 46. Denn mit
diesen allein wäre noch nicht zu beweisen, daß Huntpichler sich in einer

selbständigen Weise an die Bearbeitung des Themas gemacht hat. Doch
die 32 Untersuchungen mitsamt der abschließenden Schlußüberlegung
sind nicht einfach ein Plagiat. Die Abhängigkeit seiner Gedanken und
Beweisstücke einzeln zu bestimmen, ist freilich schwierig. Mit Zitaten
geht Huntpichler zwar nicht sparsam um ; aber es sind die anerkannten
Autoritäten des Hochmittelalters, allen voran Thomas von Aquin.
Zeitgenössische Theologen im Für und Wider der Superioritätsfrage nennt
er namentlich keine 47.

cientes in preiudicium religiosi status ac depressionem bonorum fratrum foverunt,
prout compertum est hie in Wienna (fol. 54r) ; angespielt könnte sein auf die
Schwierigkeit, die der zur Observanz übergegangene Wiener Konvent mit seinem
langjährigen Studienregens Heinrich Rotstock hatte. Dieser ließ zu seinen Gunsten
das Konzil von Basel intervenieren; vgl. dazu I. W. Frank, Hausstudium und
Universitätsstudium, 207-208.

44 Text in Anm. 42.
45 Text in Anm. 42 ; Zugehörigkeit des Ortes zur Diözese vgl. E. Wallner,

Das Bistum Chiemsee im Mittelalter (wie Anm. 19), 40-42.
46 Zu den äußeren Gründen würde die nachweisliche Herkunft der

Handschrift aus dem Wiener Kloster gehören (siehe Anm. 35), die mehrfach angebrachten
Besitzvermerke und der Nachweis, daß Huntpichler mit eigener Hand an dem
Traktat gearbeitet hat. Zu den inneren Gründen noch die Huntpichler in seinen
früheren (grammatikalischen) und späteren Arbeiten kennzeichnende Methode, die
auch den vorliegenden Traktat De auetoritate ecclesiastica auszeichnet.

47 Auch in seinen späteren Schriften werden zeitgenössische Schriftsteller nur
selten zitiert. In den noch in der Bibl. des Wiener Dominikanerklosters vorhandenen
Handschriften und ersten Wiegendrucken ist seine Handschrift öfters nachzuweisen;

man kann in etwa daraus auf seine Belesenheit schließen. In dem Brief an
Fabri über die Korrekturbedürftigkeit des Traktates macht er aufmerksam auf
tractatum magistri Johannis Polmar, item magistri Johannis de Ragusio und fährt
dann fort secundum eos ea cancellate que quidem nimis bene a me asserta sunt (fol. 149) ;

diese Notiz bezieht sich aber auf eine Zeit nach der Abfassung der Schrift. Sie ist
insofern aufschlußreich, als Huntpichler zu jener Zeit von den Arbeiten beider
Schriftsteller zur Sache noch keine Kenntnis hatte. Für die Gesamtbeurteilung des

Tractatus freilich ist diese Anweisung zu beachten. Wenn auch nicht auszumachen



54 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

HUNTPICHLERS AUFFASSUNG ÜBER DAS KONZIL

Für die meisten Theoretiker des Konziliarismus war der im Verein
mit den Fürsten errungene Sieg Eugens IV. und Nikolaus' V. über Basel

nicht einfach gleichbedeutend mit dem Sieg des «Papalismus» über den

«Konziliarismus». Auf eine derartige einfache Formel war auch damals
die ganze Problematik um Herkunft und Ausübung der kirchlichen
Gewalt nicht zu reduzieren. Ein Thomas Ebendorfer hatte gelernt zu
unterscheiden zwischen der Aufgabe der Basler Versammlung als einer Sache

und dem Festhalten an der konziliaren Idee als einer anderen. Diese

Unterscheidung wird man für diese Zeit überhaupt im Auge zu behalten

haben 48.

Für Huntpichler dagegen liegen die Dinge doch anders. Für ihn ist
mit den Verwicklungen, die sich aus dem weiteren Verlauf von Basel

ergaben, auch das Konzil als gangbarer Weg fragwürdig, beziehungsweise

unnötig geworden. Dieser Dominikaner teilte nicht mehr die

hochgesteckten Erwartungen, die eine Generation vor ihm noch vom Konzil
gehegt hatte. In deren Konziliarismus kreuzten sich verschiedene

Vorstellungen, die sich auf zwei Ziele zurückführen lassen. In dem einen

geht es um die gemeinsame Verantwortung für die Lehre der Kirche.
In dem anderen um die gemeinsame Verantwortung für das Leben der

Kirche. Im spätmittelalterlichen Konziliarismus ist diese Zielsetzung
zweifelsohne die gewichtigere. Für viele Konziliaristen hieß damals Konzil

soviel wie Kirchenreform. Reform der Kirche an Haupt und Gliedern ;

ist, welches der Werke von Johannes Stoicovic OP. gemeint ist, und auch im
Bibliothekskatalog von 1513 für die Konventsbibliothek keines nachzuweisen ist, so ist
doch beachtlich, daß Huntpichler auf diesen Anhänger Basels und seines Papstes
verweist; gleiches dürfte auch in bezug auf Johannes Palomar gelten. Denn in
seiner Questio cui parendum est gibt dieser zu, daß Eugens IV. Auflösung des Konzils
falsch war, und man darum berechtigt war, Widerstand zu leisten. Anderseits hat
zu einer späteren, aber nicht genau festzulegenden Zeit, Huntpichler seinen Standpunkt

über die päpstliche Gewaltfülle noch stärker betont in der langen
Untersuchung : An papa possit esse hereticus (Dominikanerkloster Wien, Bibl. Cod. nr.195/
160, fol. 75r-103r).

48 Vgl. dazu Concilium Basiiiense VIII, Basel 1936, Teil IV : Procès-verbal des
conférences tenues en 1447 à Lyon et à Genève pour mettre fin au schisme de Bâle,
251^-28, hrsg. von G. Pérouse; der Tenor dieser Verhandlungen war, von Felix
und seinem Rumpfkonzil abzurücken, und gleichzeitig an der konziliaren
Verfassungsform der Kirche festzuhalten. Vgl. dazu auch die Bemerkung von K. A. Fink
in Handbuch der Kirchengeschichte III/2: Vom kirchlichen Hochmittelalter zum
Vorabend der Reformation, Freiburg 1968, 587.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 55

vor allem aber am Haupt, von dem man glaubte, es entspräche nicht
mehr dem früheren Zustand. Wie Huntpichler über beide Aufgaben des

Konzils dachte, soll darum in groben Zügen dargestellt werden.

Keine Superiorität des Konzils über den Papst

Für den Verfasser des Tradatus de audoritate ecclesiastica gibt es

in dieser Frage, wo die Gewaltenfülle der Kirche zu suchen sei, kein
Zögern. In der 29. Untersuchung, in der nach der Instanz gefragt wird, die

für die Gesamtkirche verbindlich zu sprechen befugt ist, gibt Huntpichler
darauf eine eindeutige und von keinerlei Differenzierung beschwerte
Antwort: «Papa enim est absolute super omne concilium et super omnem
legem positivam» (fol. 121v). Der ganze Artikel, der die Ergebnisse von
der 24. Untersuchung an voraussetzt und zu Ende führt, gilt dem
Beweis dieses Satzes 49. Huntpichler lehnt in diesem Zusammenhang auch
die Auffassung ab, nach welcher der Papst die Gewaltenfülle nur im
Zusammenhang mit dem Konzil beziehungsweise der Gesamtkirche
auszuüben vermag 50. Vergeblich sucht man bei ihm Unterscheidungen von
der Gewalt an sich und ihrer Ausübung, von den verschiedenen Bereichen

des positiven kirchlichen Rechtes und des göttlichen Rechtes ;

Unterscheidungen, von welchen her die großen Theologen und Kanonisten
damals die entstehenden Probleme zu lösen versuchten 51.

Beweis- und Versatzstücke sind die Dekretalen, theologische
Autoritäten, vor allem Thomas von Aquin. Von deren Position her werden

49 Die einzelnen Überschriften lauten: Fol. 95v: Vicesima quarta inquisicio:
Utrum a tempore primitive ecclesie usque ad consumacionem seculi sit aliqua
ecclesia existens vel prelatus vel fidelium congregacio, ad quam omnes fideles
securum valeant habere refugium in hiis, que sunt necessarium ad salutem ut sunt
recta fides et bona vita; fol. 102r: Vicesima quinta inquisicio: Utrum semper in
terra sit usque ad consumacionem seculi ecclesia Christi; fol. 104r: Vicesima sexta
inquisicio: Utrum auctoritas ecclesie sit principaliter in papa. Fol. HOv: Vicesima
septima inquisicio: Utrum semper in ecclesia militante auctoritas ecclesiastica
principaliter sit in papa aut formaliter aut virtualiter. (Die 28. Untersuchung befaßt
sich kurz mit den Kardinälen beider Observanzen). Fol. 117r: Vicesima nona
inquisicio: Utrum principaliter ad sacrum concilium pertineat, facere et confirmare
constituciones ad totam ecclesiam pertinentes.

50 Fol. 119r: Nec videtur conveniens eorum assercio qui dicunt, papam habere
plenitudinem potestatis, sed non sine sacro concilio seu sine ecclesia.

51 Vgl. etwa die differenzierte Behandlung des Problemkreises durch Nicolaus
de Tudeschis; dazu K.W. Nörr, Kirche und Konzil bei Nicolaus de Tudeschis
(Panormitanus), (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte und zum Kirchenrecht

4), Köln-Graz 1964.



56 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

dann auch die Aussagen der Heiligen Schrift gedeutet. Was die
Schriftverwendung betrifft, wappnet sich Huntpichler gleich mit einer Antwort

auf die möglichen Einwände: Die sogenannten Papalisten sind in
der Anwendung des Literalsinnes der Schrift nicht weniger bewandert
als ihre Basler Gegner 52.

Wie bringt nun der Autor des Traktates seine Auffassung in
Übereinstimmung mit den Dekreten von Konstanz, vor allem mit «Haec
sancta»? Dieses in der 5. Sessio am 6. April 1415 erlassene Dekret nennt
Huntpichler direkt nie. Natürlich ist aber anzunehmen, daß er es kennt,
sowie die Interpretation, die es im Verlauf des Konzils gefunden hat53.
Im Zusammenhang mit der 29. Untersuchung weist er deren Auslegung
nämlich zurück. Er schreibt: «Ex multis supra habitis satis iam apparere
potest, quod quidem Basiliensium fautores inconvenienter et nimis firmi-
ter fundant se in quibusdam decretis seu statutis concilii Constantiensis,

quia omne statutum concilii Constantiensis non habet vim aliquam nisi
inquantum approbavit Martinus papa aut sicut approbat vel approba-
verit quicumque verus eius successor» (fol. 121v). Im Satz wird also

wieder deutlich die Superiorität des Papstes ausgesprochen. Ganz in die

gleiche Richtung zielt in der selben Untersuchung die Aussage: «Quod

papa lege divina est super omne concilium et omnem humanam legem et
ideo omne decretum concilii tantum est ratum et gratum quantum pro-
dest universali ecclesie et quantum approbat Vicarius Christi summus
pontifex» (fol. 129v). Huntpichler macht hier keinerlei Unterschied in der

Qualität der Konstanzer Beschlüsse. Samt und sonders gelten sie,
soweit sie vom Papst bestätigt wurden. Ihre Verbindlichkeit hängt also

von der päpstlichen Bestätigung ab ; sie gelten nicht schon deshalb, weil

52 Fol. 53v: Diridendo dicerunt sine racione hoc et similia quod papiste dicant
papam omnipotentem eo quod papiste hoc pape attribuunt, quod soli Deo attri-
buitur in scripturis. Sed errant sic reprehendentes, quia non est hoc fundamentum
corum, qui tenent auctoritatem ecclesiasticam principaliter rcsidere in papa; non
enim minus sciunt illi sensum litteralem scripturarum sacrarum, quam eorum ad-
versarii Basiiienses.

53 Huntpichler besaß schon vor seinem Eintritt in den Orden eine Sammlung
Konstanzer Dekrete; sie befinden sich heute in der Nationalbibliothek Wien
(Codd. nn. 5069-5071); in Cod. nr. 5069, fol. lr folgender Besitzvermerk: Iste liber
donatus est conventui Wiennensis in Austria a fratre Leonardo de Valle Brixinensi
ante suam professionem. Die Sammlung wurde von Nicolaus Elstraw, Sekretär und
diplomatischer Vertreter Herzog Emsts von Steiermark auf dem Konstanzer Konzil,
1416 angelegt und später Huntpichler weitergegeben. Beschreibung durch H. Finke
in Acta Concilii Constantiensis IV, München 1928, LXVII-VIII; die Bemerkung,
die Bände befinden sich in Italien, ist unzutreffend.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 57

sie von einer allgemeinen Kirchenversammlung erlassen wurden. Ob

Martin V. «Haec sancta» und andere Décrété bestätigt hat, darauf geht
Huntpichler nicht ein 54.

Selbst bei Feststellung einer Bestätigung würde er für seine Auffassung,

von der er natürlich überzeugt ist, daß es die Auffassung der
überwältigenden Mehrheit ist55, keine Gefährdung erblicken. Denn zwischen
«Haec sancta» von Konstanz und «Sacrosancta» vom 16. Mai 1439 besteht
keine Übereinstimmung. Inconvenienter et nimis firmiter berufen sich

die Basler auf die Konstanzer Dekrete. Für die zeitgenössische
Beurteilung des Konstanzer Dekretes «Haec sancta» ist also die Auffassung
Huntpichlers der Beachtung wert56. Die Berufung der Basler auf Kon-

54 Zur päpstlichen Approbation der Konstanzer Beschlüsse vgl. J. H. Pichler,
Die Verbindlichkeit der Superioritätsdekrete «Haec sancta» und «Frequens» (Wiener
Beiträge zur Theologie 14), Wien 1967, bes. 71-93. Der Verfasser beurteilt das
verwickelte Problem von dem streng papalistischen Standpunkt aus und wird so dem
Anliegen des damaligen Konziliarismus nicht gerecht. Zur Sicht der Dinge von der
konziliaren Seite her vgl. K. A. Fink, Zur Beurteilung des großen abendländischen
Schismas, Zeitschrift für Kirchengeschichte 73 (1962), 339. Huntpichlers Meinung
darüber zeigt nur, daß er auch hier als Papalist dachte.

55 Fol. llOr: Quod fidei unitatem et obedienciam Romane ecclesie omnes
sancti patres et optimi magistri semper tenuerunt et in ea salvi facit sunt. Preterea
ab antiquo tota ecclesia Christi militans gubernata fuit in obediencia ac fidei uni-
tate Romane ecclesie prout manifestum est omni volenti advertere concordem
sentenciam magnorum antiquorum theologorum ac sanctorum patrum.

Fol. 113r: Transeo hic causa brevitatis plurimas pulchras auctoritates con-
corditer per omnia sentenciarum multorum sanctorum et magistrorum theologorum
magnorum tarn antiquorum quam ut Cirilli, Raban etc., quam posteriorem ut
beati Thomae, Petri de Palude et Durandi etc. Ex intimis gaudeo me, vidisse
tantam duarum supernarum facultatum concordiam ; non potest michi non placere
pulchrum Dei donum, utpote concordia eminentissimorum professorum utriusque
facultatis theologice et juridice in hoc scilicet, quod in pulcherimo ordine jerarchice
ecclesie viatricis per dominicam sapienciam mirabiliter institutum est unicum caput.

Fol. 118v: Preterea catholicissimi tractatores sancti et magistri doctissimi,
qui fuerunt temporis gravium scismatum et eciam temporis regiminis minus
bonorum aliquorum pontificum Romanorum, auctoritatem sacri concilii supra
Romanum pontificem expressissent et profundis eorum pertractationibus valde
verisimiliter non tacuissent.

56 Zu diesem von vielen Zeitgenossen empfundenen Unterschied im Aussagewillen

vgl. B. Tierney, Hermeneutics and History, The Problem of «Haec sancta»,
Essais in honor of Bertie Wilkinson, Toronto 1969, 354-370; sowie die Anm. 1

genannte Untersuchung von W. Brandmüller. Eigenartigerweise zieht
Huntpichler nie die Bulle Etsi non dubitemus vom 20. April 1441 heran noch eine andere
Stellungnahme Eugens ; vgl. zur Sache R. Bäumer, Die Stellungnahme Eugens IV.
zum Konstanzer Superioritätsdekret in der Bulle «Etsi non dubitemus», in: Das
Konzil von Konstanz. Beiträge zu seiner Geschichte und Theologie, hrsg. von
A. Franzen und W. Müller, Freiburg 1964, 337-356.



58 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

stanz geschieht zu Unrecht. Nicht nur das: Ihre Behauptungen sind

ganz und gar nicht schritt- und traditionsgemäß. Darum kann Huntpichler

in bezug auf die umstrittene Superoritätsfrage formulieren: «Hec

questio secundum tenorem sacrorum canonum et antiquorum auctorita-
tem difficultatem non habet. Manifestum est, papam esse absolute super
totum residuum ecclesie et super omne generale concilium cuius ipse

non est pars» (fol. 40v). Erst in jüngster Zeit, so fährt er fort,
widersprechen dieser Lehre einige und verbreiten eine neue Meinung. Doch
diese ist nur bei jenen angesehen, die aus menschlichen Erwägungen
heraus weiszumachen versuchen, es sei besser, eine Mehrheit von
Verständigen leite die Gemeinde anstatt ein für bestimmte Zeit gewählter
König 57. In der letzten Untersuchung kommt Huntpichler noch einmal
auf den Versuch, derartige Leitungsmodelle auf die Kirche zu übertragen,

zu sprechen: «Et hoc enim sylogisant aliquibus racionibus philoso-
phicis, quod plenitudinem potestatis ecclesiastice pocius habeat ecclesia

quam papa» (fol. 135v). Derlei Vorstellungen sind also nicht schriftgemäß.

Sie haben in der kirchlichen Tradition keinen Anhaltspunkt. Sie

sind Neuerungen aus menschlichen Überlegungen heraus. Ironisch läßt
sich der Autor zum Abschluß der 29. Untersuchung darüber aus: «Et
sie de similibus novellis mirandis dogmatibus quorundam, que si tantum
essent fundata quantum in theologia et iuriscanonico quantum sunt nova,
non essent michi adeo miranda» (fol. 123r).

Vom Nutzen eines Konzils

Im Verlauf seines Traktates weist Huntpichler oft und oft die

Meinung von der Superiorität des Konzils über den Papst als falsch zurück.

Ist für ihn das Konzil überhaupt unnütz geworden Huntpichler windet
sich in dieser heiklen Frage. Es hat aber an manchen Stellen den

Anschein, daß er auf der Ebene des Glaubens, wie auch des Lebens der

Kirche, den Nutzen derartiger Versammlungen in Abrede stellt. Die

Ausführungen darüber sind sichtlich bestimmt von den Verwicklungen,
die sich aus dem Konzil von Basel ergaben. Zwei Versammlungen, jede
mit einem Papst, zwischen beiden aber die Neutralen, die sich nach

57 Fol. 40v-41r: Novissimis autem temporibus exorta est aliquorum contra-
dictio et nova opinio, que valorem habet magnam aput quosdam precipue auctori-
tatibuS et racionibus humanis, quibus solet ostendi, quod crebro melius et continua-
bilius sit, quod multitudo sapiencium regat communitatem in plenitudine potestatis,
quam homo unus pro tempore ad dignitatem regis electus.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 59

langen Verhandlungen auf die römische Seite schlagen und so erreichen,

wozu das Konzil nicht im Stande war : Wiederherstellung der kirchlichen
Einheit, um die es Huntpichler vor allem geht.

Bei anderen zeitgenössischen Theologen stand die Frage nach dem

rechtmäßigen und von allen anerkannten Konzil im Vordergrund der

Erörterung. So ist z. B. Huntpichlers theologischer Lehrer an der Wiener
Universität, Thomas Ebendorfer, seit 1439 ganz mit dieser Frage
befaßt. Für seinen Schüler aber geht es zuerst um die erschreckende
Möglichkeit eines Concilium malignantium. Es kann ja sein, so führt er in
der 24. Untersuchung aus, daß zunächst auf einer solchen Kirchenversammlung

alles gut anläuft. Doch im Verlaufe der Verhandlungen kann
es dazu kommen, daß sich unter dem Anschein der Gutwilligkeit, Schlechtgesinnte

aus den verschiedenen Nationen einschleichen. Auch von der

Rivalität der Nationen auf einem Konzil spricht Huntpichler. Dadurch
kann aber, weil ja jede Nation leicht auf ihren eigenen Vorteil aus ist,
die Arbeit nicht nur gelähmt werden, sondern es können auch
Spaltungen entstehen 58. Der Wiener Dominikaner teilt also nicht mehr die

Erwartungen, die man eine Generation vor ihm dem Konzil gegenüber

entgegenbrachte. Nichts mehr von dem konziliaren Pathos, das etwa
Gersons Rede Ambulate, dum lucem habetis vom 23. März 1415 zu
Konstanz durchwehte. Hatte dieser noch in einer wenig später gehaltenen
Rede über den Nutzen der Konzilien die Worte finden können: «Hinc
est illud quod praediximus, quod ipsum est saluberrima et efficacissima

régula ad regimen totius Ecclesiae tranquillum vel conservandum vel
reformandum vel inveniendum, tamquam supremus et sufficiens
legislator, universalis et potens ..» 59, so ist für Huntpichler dieses Auskunfts-

58 Vgl. noch die anderslautende Antwort Cesarinis auf einem ähnlichen
Einwand: Et praesupposito, quod essent inimicitiae permaximae, praelati jurarent
Interesse Sanctis synodis in eorum consecratione, et quando incorporantur, jurant
sacro concilio fidelter ac diligenter laborare pro honore sacri concilii, non ducis
Mediolani, et dare sanum et salubre consilium, secundum Deum et conscientiam.
Non est igitur verisimile quod aliquis sit immemor conscientiae sue. Zit. nach
J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio XXX, Venedig
1792, 661. Einen Einblick in die tatsächlichen Bestrebungen gibt VI. J. Koüdelka,
Eine neue Quelle zur Generalsynode von Siena 1423-1424, Zeitschrift für
Kirchengeschichte 74 (1963), 244-264. Zur Vertretung nationaler Belange vgl. auch A. A.
Strnad, Konstanz und der Plan eines deutschen «Nationalkardinals», Neue Dokumente

zur Kirchenpolitik König Siegmunds von Luxemburg, in: Das Konzil von
Konstanz, Beiträge zu seiner Geschichte und Theologie hrsg. von A. Franzen und
W. Müller, Freiburg 1964, 397-428.

59 In der Rede vom 26. April 1415 ; zit. nach Mansi XXVIII, Venedig 1785, 556.



60 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

mittel suspekt geworden. Das Konzil ist nicht die letzte Zuflucht der
Kirche. Es kann das nicht sein, wenn man ihm die Superiorität über
den Papst zuerkennen will. Denn nur ein Papst, der nicht als Teil dieser

Versammlung in deren Getriebe hineingezogen ist, sondern über dem
Konzil steht, ist in der Lage, mit den Schwierigkeiten der Konzilien
fertig zu werden. Nur er ist den Rivalitäten der Nationen gewachsen.
Ohne die päpstliche Superiorität könnte es gar nicht ausbleiben, daß

Spaltungen entstehen, wie das jetzt in Basel geschah, und wie das

immer wieder in vielen menschlichen Gemeinschaften vorkommt. Nur weil
die Kirche des Westens ein Oberhaupt hat, kennt diese nicht die vielen

Spaltungen der Ostkirche f'°.

In diesem Oberhaupt findet die Kirche ihre sichtbare Einheit im Glauben.

Für Huntpichler ist das sichtbare Oberhaupt - er richtet sich ja
noch gegen die Anhänger Basels - selbstverständlich Eugen IV. und dessen

Nachfolger Nikolaus V. 61. Die Kirche faßt er mit der mittelalterlichen

Kanonistik als einen positiv verfaßten und sichtbaren Rechtsverband

auf 62. Von den «konziliaristischen» Theologen und Kanonisten
unterscheidet er sich in dieser Frage aber darin, daß er die im Laufe
des beginnenden Hochmittelalters vollzogene Identifizierung von Ecclesia

Romana und Ecclesia universalis ungebrochen weiterführt. In der
römischen Kirche findet die allgemeine Kirche ihre sichtbare Darstellung.

Das Konzil, das als Conventus ecclesiae universalis die Gesamtkirche

repräsentieren könnte, findet bei ihm keinerlei Niederschlag. Alle
Vermittlung des Heiles ist an den Vicarius Christi gebunden: das ist der

60 Ausgeführt fol. 97v—98v und zu anderen Stellen; fol. 109r: Sic enim videmus
quando in aliqua universitate studii generalis in scienciis philosophicis, aut eciam
in alia communitate quacumque, unicuique permittitur, ut sequatur suam yma-
ginacionem, multe oriunter et defensantur opiniones contrarie. Quemadmodum
facti evidencia docet primo de philosophicis, qui proprio sensu innitentes, in multas
sectas divisi sunt, secundo de hereticis, qui fuerunt non solum a fide orthodoxa
dissentientes, sed et inter se ipsos.

61 In der gegen die Basler gerichteten ersten Untersuchung über Eugen IV :

Cur non pocius retinuerunt sibi dominum Eugenium indubitatum summum ponti-
ficem a toto mundo nominatum, non obstante multiplici imperfectione sua (fol. 17r) ;

wenig weiter: Quod scisma cum universis malis eo et occasione eius exortis et im-
comparabiliter peius fuit, cum dominum Eugenium continuasse usque ad obitum
suum regimen ecclesie in pace et unione, cum multiplici sua imperfectione, quam
ei imponebant vel vere vel false ut Deus novit (fol. 18r).

62 Z. B. fol. 109v: Ecclesia nil aliud est quam congregacio fidelium in unitate
rccte fidei. Zur Kirche als Congregatio oder Corporatio vgl. K. N. Nörr (wie Anm. 51)
bes. 25-44.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 61

römische Papst63. In dem Schlußsatz der 26. Untersuchung, die sich

mit der päpstlichen Autorität in der Kirche befaßt, bringt er in Form
einer Warnung diese heilsnotwendige Bindung an die römische Kirche
zum Ausdruck: «Animadvertere ergo dignentur archiduces Basiliensium

qoud sanctus Jeronimus solum hoc modo sentit se securum in tanta
scismaticorum diversitate, si ürmiter pre cunctis Romane ecclesie adhe-

ret et obediret». Und einige Zeilen weiter: «Talia deberent perpendere
Basiiienses et videre cum quanto suo periculo stant a Romana ecclesia

separati» (fol. 107r) 64.

Ein Konzil ohne Papst beziehungsweise über dem Papst ist also

sinnlos. Gilt das gleiche auch von einem päpstlich geleiteten Konzil?
In den zwei letzten Untersuchungen des ersten Teiles des Traktates
wird über diese Frage gehandelt 65. Zunächst gilt, daß eine allgemeine

63 Fol. 98v: Precipuum ergo refugium super terram est petra, quam Christus
fundavit vite sue pro confugio omnium salvari volencium per ipsius redempcionem,
ut scilicet super illam petram fundata sit ecclesia Christi. Fol. 104r: Auctoritas
ecclesie principaliter est in papa expresse intelligunt hoc de universali ecclesia
in qua Romana est omnium fidelium mater et magistra, et expresse nommant papam
et sedem Petri, in quo est principaliter auctoritas in ecclesia militante. Fol. 105r:
Ecce testimonium tantorum doctorum, quod principalis auctoritas iudicandi de
hiis, que ad fidem pertinent, est in papa tamquam in vicario Christi succedente in
fide beati Petri. Fol. 107v: Ita, si quis a fide Romane ecclesie recesserit, necessario
ruit in infidelitatem, quia reliquit vicarium Christi, a quo debent omnes fideles in
fide doceri, si in materia fidei accidit aliqua dubitacio. Fol. 108v: Et iam allegatis
auctoritatibus intelligi potest clare, quod omnes fideles debent inconcusse fidem
tenere quam Romana ecclesia et sedes beati Petri profitetur et docet. Interessant
ist die von Huntpichler weitertradierte Auffassung über die Bettelorden als Stützen
der römischen Kirche Ceterum instituit in fine temporum pauperes fideles quatuor
ordines evangelicos, puta mendicantes, ut eciam illi quasi oculi quidam sedis aposto-
lice ad dextram et sinistram respicientes secundum vitam contemplativam pariter
et activam, particulas aliquas sollicitudinis apostolice gerunt in edificacionem
fidelium per doctrinas salutiferas et per venustum exemplum familiaris et edificatorie
conversacionis in voluntaria paupertate Christiana, ut sie sedes beatissima hos
habet quasi quosdam spiritualiter a se missos administratorios angelos pauperes
Christi divites in fide (fol. 121r) ; daran dann die Bemerkung: Si ergo supersunt
quidam in universitatibus aut in religionibus sedi apostolice non sincere innitentes,
videant quomodo satisfaciant sue missioni.

64 Ähnlich auch in der 17. Untersuchung: Valde igitur formidare habent peri-
culum et detrimentum salutis sue, qui sanetissimis domino Eugenio quondam et
nunc domino Nicoiao ausi sunt rebellare aut nunc audent (fol. 81r) ; daß sich in
dieser Identifizierung im 15. Jahrhundert aber die Annäherung von Romana ecclesia

und Kirchenstaat vollzog, übersieht Huntpichler wie so vieles andere. Vgl. dazu
W. BRANDMüT.t.eR, Der Übergang vom Pontifikat Martins V. zu Eugen IV., Quellen
und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 47 (1967), 596—627.

65 Trigesima prima inquisitio : Utrum congregacionem fidelium in loco aliquo



62 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

Kirchenversammlung viele Vorteile auf ihrer Seite hat. Denn sie kann
der gegenseitigen Erbauung und der Förderung des Meinungsaustausches

dienen. Notwendig aber ist ein Konzil nicht; was es leistet, kann
auch auf andere Weise zu Stande gebracht werden. Vor allem kommt
einer derartigen Versammlung an einem Ort keine besondere Autorität
zu 66. Man wird Huntpichler also richtig interpretieren, wenn man seine

Auffassung dahingehend präzisiert, daß sich auf einem Konzil nur die

Zeugen, nicht aber die Richter des Glaubens einfinden, und daß ihnen
keinerlei Kompetenz jure divino eingeräumt wird.

Die Gründe für seine von ihm vorgetragene Auffassung sind
zunächst von der politischen Situation diktiert. Er macht nämlich mit
Recht darauf aufmerksam, daß es oft schwierig sein kann, ein Konzil
einzuberufen. Es kann ja vorkommen, daß tyrannische Regenten den

zur Teilnahme an der KirchenVersammlung Berechtigten, die Reiseerlaubnis

verweigern. Auch ist es nicht ausgemacht, daß wegen der nationalen

Rivalität über den Tagungsort Streit entstehen könnte. Schließlich

erwähnt der Autor noch, daß bei Differenzen über wichtige Fragen
sich auf den Konzilien, die zu ihrer Schlichtung einberufen würden,
Parteien bilden könnten. Die schon vorher gefährdete Einheit würde dann
durch das Konzil erst recht weiterer Gefährdung ausgesetzt. Wenn aber

derartige Schwierigkeiten vorauszusehen sind, dann ist es besser, von
vornherein auf ein Konzil zu verzichten. Das Urteil über die Opportunität

einer Konzilsberufung aber liegt beim Papst. Er hat zu entscheiden

uno ad faciendum concilium conveniencium loci unitas faciat aliquam habere auc-
toritem (fol. 126v-129v) ; Trigesima secunda inquisicio : Utrum possibilis sit casus
in quo non valeat concilium generale in loco uno sufficienter et jerarchice congre-
gari? (fol. 129v—135v).

66 Fol. 128r: Preterea unitas loci concilii generalis fidelibus in eo congre-
gatis est multum accomodo pro mutuis habendis informacionibus viva voce, pro
graciosis exemplis alterutrum recipiendis per viros diversarum nacionum, pro con-
ciliis invicem celebrandis, pro disputacionibus et pro habendo refugium fidelium
de tota ecclesia universali ad certum locum, quasi ad montem supra quam civitas
posita abscondi non potest, sed quamvis frequenter tanta sit commoditas ex loci
unitate, tandem non videtur quod ideo unitas loci faciat habere aliquam auctori-
tatem.

Als Zusammenfassung der im Artikel angeführten Argumente : Videtur igitur,
quod unitas loci frequenter sit ad commoditatem, non autem ad faciendum aliquam
auctoritatem (fol. 128v). Zur gegenteiligen Auffassung in Patristik und im Konzilia-
rismus vgl. Y. Congar, Konzil als Versammlung und grundsätzliche Konziliarität
der Kirche, in: Gott in Welt II, Festgabe für K. Rahner, Freiburg 1964, bes. 135—

149, 157-165. Soweit Huntpichler das Problem berührt, legt er auch hier Matth.
18,20 in einem anderen Sinne aus.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 63

sowohl über die Einberufung als auch über die Fortsetzung einer

allgemeinen Kirchenversammlung 67.

Ein Konzil gehört also nicht und unter allen Umständen zu den

normalen Äußerungen des kirchlichen Lebens. Huntpichler meint, daß

Gott auf andere und gleich treffliche Weise für seine Kirche Vorsorge
treffen könne. Über eine ganze Seite hinweg ergeht sich dann der Autor
in frommen Erwägungen über diese Vorsorge.

Die Verpflichtung von « Frequens »

Huntpichlers Auffassung widerspricht eindeutig der Basler Position.
Aber sie richtet sich auch gegen das Konstanzer Dekret vom 9. Oktober

1417 über die Verpflichtung zu periodisch tagenden Konzilien.
«Frequens» behandelt Huntpichler zu wiederholten Malen in seinem Traktat.
Ausgangspunkt für die Überlegungen ist eine ganz bestimmte Fragestellung.

Nämlich die Frage, ob die Fürsten des Reiches und der König
schuldhafter Säumigkeit geziehen werden können, weil es nach Basel

zu keinem neuen und von allen anerkannten Konzil mehr gekommen
ist. Dieser Frage stellt sich der Autor in der 23. Untersuchung. Natürlich

verteidigt Huntpichler seinen Landesherrn und bestätigt ihm, getan
zu haben, was er konnte. Er greift also jene Argumente auf, mit denen

am 8. September 1447 in Wien der Kanzler Friedrichs, die noch
widerstrebenden Professoren der Universität zu überzeugen versuchte68. Hunt-

67 Fol. 131v—132r: Preterea potest esse disposicio causarum talis, quod papa
videns, quod viri diversarum nacionum mittendi ad locum congregandi concilii
verisimiliter non concordabunt, et tune non expediretur congregari generale
concilium. Preterea potest contingere quod de uno aliquo loco non potest provideri
sine gravi desiderio aliquarum principalium nacionum, que de nullo unoquoque
loco consentire dignantur, suo modo contingere posset de generali concilii continua-
cione, et ideo securius videtur, quod tarn congregacio quam continuacio generalis
concilii sit in arbitrio sedis apostolice. Cui dum videtur, quod non bene possit
congregari concilium generale, senciendum est quod non possit congregari, quia solum
hoc possumus, quod bene possumus. Preterea, si alii prêter papam vel contra papam
vellent congregare vel eciam continuare concilium generale, potest multociens
contingere, quod in continuacione oriantur discordie et scismata, nisi presidet aliquis
in plenitudine potestatis Videtur ergo quod sit in arbitrio pape congregacio concilii

generalis, quia possibilis sit casus, quo non possit verum tocius universalis
ecclesie concilium congregari.

68 Im Protokoll darüber heißt es in den Akten der Wiener Artistenfakultät:
Et incepit a principio eleccionis Regie maiestatis in Regem Romanorum, quomodo
multa impensas fecisset et dietas instituisset et labores et fatigas per se in propria
persona fecisset et plurimos nuncios misisset ad habendum unionem et procuran-



64 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

pichler befürwortet die Handlungsweise Friedrichs III. und gibt damit

zu, daß «Frequens» nicht verpflichtend sein kann. Nicht umsonst wird
in der genannten Untersuchung als erstes Argument für die Wahrheit
der als falsche Behauptung formulierten Frage angeführt: Wollte man
behaupten, der König und die anderen Fürsten hätten getan was sie

konnten, dann müßte man ja zugeben, daß es unmöglich war, ein neues

Konzil einzuberufen. Das aber würde bedeuten, daß das Dekret des

Konstanzer Konzils nicht in allem vernünftig und anwendbar ist69.

Huntpichler leugnet an der Stelle den Sinn von «Frequens» nicht. Er
relativiert aber dessen Verpflichtungscharakter. Die Beharrung auf
der Verbindlichkeit von «Frequens» ist falsch, denn dieses Statut ist
kein göttliches Gebot, sondern ein menschliches oder ein positives
Gesetz. Es verpflichtet nur insoweit, als es mit Nutzen anzuwenden ist70.

Am Ende dieser Untersuchung heißt es dann, wenn heute die Väter
dieses Dekretes noch leben würden, hätten sie von ihrem affirmativen
Gesetz Dispens erteilt. Huntpichler arbeitet also mit der geläufigen
Unterscheidung von der Forma verborum und der Intentio legislatoris 71.

Darüber verbreitet er sich ausführlich in den Untersuchungen 3-6.
Zu diesen Unterscheidungen, die natürlich in der mittelalterlichen

Kanonistik und Schriftauslegung gang und gäbe waren, zwingen aber

dum unionem in sancta matre ecclesia, nunc inducendo patres in Concilio, nunc
illum nunc alium pro papatu contendencium, ut bonum medium inveniri et haberi
possit ad habendum unionem in ecclesia, sed quia eciam dns. Rex cum dominis
Electoribus stetit ad tempus in quadam neutralitate, in qua non poterat amplius
subsistere propter periculum animarum, et quia non posset dominus Rex procurare
unionem in ecclesia, cum multos modos attentasset, ut supra tactum est, ubi sibi
et suis apparuit, nisi declarando se pro una parte; et sic déclaravit se primo pro
parte Eugenij, eo defuncto declarare voluit se pro successore seil, domino Nicolao
quinto nominato. Zit. nach R. Kink 1/2 (wie Anm. 15), 77, nr. 67. Huntpichlers
häufige Bezugnahme auf die königliche Neutralität und die Hervorhebung der
Bemühungen des Königs um eine Einigung, nehmen sich wie ein Kommentar zu der
in den Fakultätsakten festgehaltenen Rede des königlichen Kanzlers aus.

69 Fol. 91 v: Si enim non falsum esset id, de quo fit mencio, sequeretur, quod
impossibile fuisset observari magnum decretum Concilii Constantiensis Frequens,
et ex hoc sequeretur, quod decretum illud non per omnia fuisset racionale et ex-
pediens, cum non semper possit observari ad intencionem statuencium, que intencio
videtur fuisse, quod imperpetuum debeant concilia continuari semper novum in-
choando lapso decennio a fine concilii immediate precedentis.

70 Fol. 94v: Nec legislatores statuti Frequens intenderunt ligare ecclesiam ad

Semper observandam statutum illud secundum formam verborum, sed intencio
eorum fuit, statutum illud observari semper tunc cum per eius observacionem
unioni et bono statui ecclesie providetur.

71 Diese Unterscheidung wendet Huntpichler auch in der Schriftauslegung an;
vgl. dazu I. W. Frank, Leonhard Huntpichler, 364-365.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 65

nicht nur mißliche politische und kirchenpolitische Verhältnisse. Das

Dekret selber - so führt Huntpichler in dem Zusammenhang der vier
erwähnten Untersuchungen weiter aus - bereitet Schwierigkeiten. Denn
es besteht keine Klarheit darüber, für wen das Dekret erlassen wurde:
Für die ganze Kirche, für den Papst allein, für die vornehmsten Glieder
der Kirche, für die Gläubigen ohne den Papst Die zwei zuletzt genannten

Möglichkeiten scheiden von vornherein aus. Sie würden nur dem
Schisma Vorschub leisten oder wären überhaupt unnütz. So bleiben nur
die zwei ersten Möglichkeiten. Für die Gesamtkirche kann aber diese

Verpflichtung auch nicht gelten. Denn ein Konzil kann nicht für ein

folgendes bindende Vorschriften erlassen. Die positiven Gesetze, zu
denen es ermächtigt ist, haben ja keine zwingende Verbindlichkeit; über
ihre Anwendung muß vielmehr jeweils entschieden werden. Für den

Papst kann diese Verpflichtung aber auch nicht gelten. Das könnte man
nur von der Voraussetzung her annehmen, daß das Konzil über dem

Papst stünde, ein Grundsatz, der - wie Huntpichler an der Stelle
einräumt - mindestens bei der Mehrzahl der Gläubigen nicht sicher
angenommen wird. Wenn aber in dieser wichtigen Sache ein Zweifel besteht,
dann entfällt die Verpflichtung, weil mit dem Charakter eines Gesetzes

der Zweifel über seine Gültigkeit nicht vereinbar ist. Wer dann eigentlich

mit dem Dekret angesprochen sein soll, weiß Huntpichler auch
nicht : «Qui autem sint illi, cupio audire maiores meos et peritos» (fol.40v).
Wie immer man die Sache mit «Frequens» auch drehen will, für
Huntpichler steht es fest : Das Dekret ist ein affirmatives Gesetz, über dessen

Anwendung der Papst zu entscheiden hat. Die bereits in bezug auf
«Haec sancta» zitierte Stelle aus der 31. Untersuchung gilt auch für
«Frequens»: «Quod papa lege divina est super omne concilium et omnem
humanam legem et ideo omne decretum concilii Constantiensis tantum
est ratum et gratum quantum prodest universali ecclesie et quantum
approbat Vicarius Christi summus pontifex» (fol. 129v).

«Frequens» ist nach Huntpichlers Meinung aber auch ein unnützes
Gesetz. Denn wenn sich einmal die Notwendigkeit für ein Konzil
ergeben sollte, dann ist zunächst einmal anzunehmen, daß der Papst sehr

wohl aus eigenem Antrieb ein solches einberufen würde! Von Huntpichlers

Auffassung her ist es darum nur folgerichtig, wenn er sein Urteil über
dieses Dekret in die Worte kleidet: «Et ita inutile erit preceptum, cum
eius observancia finaliter consistit in voluntate domini apostolici » (fol. 35r).

Vom Wortlaut her hat «Frequens» also keinen absoluten
Verpflichtungscharakter. Aber auch nicht von der Intention her. Huntpichler

5



66 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

bescheinigt den Gesetzgebern von Konstanz Eifer für die Sache der

Kirche, der mit diesem Dekret geholfen werden sollte. Damals also war
das Gesetz gut. Aber man würde die Koniiisväter von Konstanz
mißverstehen, wollte man annehmen, sie würden auf der Befolgung des von
ihnen erlassenen Gesetzes auch dann noch bestehen, wenn von vornherein
feststünde, daß aus der Einberufung und Fortsetzung eines Konzils nur
Streit, Haß und Beeinträchtigung der päpstlichen Gewalt entstünden 72.

Konzil und Kirchenreform

Die Theoretiker des spätmittelalterlichen Konziliarismus dachten
über das Wesen der Kirche, ihre Repräsentation und Gewaltausübung
nach. Im Grunde aber war die konziliare Theorie auf die Praxis
ausgerichtet. Man wollte Reform der Kirche an Haupt und Gliedern. Das
besondere Ziel dabei war: Die Hypertrophie des päpstlichen
Kirchenregiments zu beseitigen; man wollte einen Papst, der secundum canones

regiere. Das periodisch tagende Konzil dachte man sich dafür als eine

Art Kontrollinstanz. Um der Reform willen also brauchte man
Konzilien. Wer Reformer sein wollte, musste auch «Konziliarist» sein 73. In
einer Rede vom 16. Oktober 1434 bringt Kardinal Cesarini diesen

Zusammenhang von Konzil und Reform zum Ausdruck: «Item, concilium Con-

stantiense voluit concilia fieri ad reformationem ecclesiae in capite et in

72 Fol. 42v : Nullatenus autem potest presumi, quod optimi patres de omni na-
cione ecclesie jerarchice et copiose congregati, intenderunt perpetuare debere de de-
cennio in decennium concilia talia, que legittime congregata, non legittime conti-
nuantur, in precedenti facto et modo, sed in rixis, odiis, et falsitate contra veritates
theologicas et canonicas et in depressionem auctoritatis summi pontificis in terris,
quem Christus ipse instituit. Ausführlich ist von der Unmöglichkeit das Statut
immer einzuhalten auch in der 24. Untersuchung die Rede (fol. 95r—102r) ; im
Anschluß an Summa Theologiae I—II, 96 a 6 wird von der Gesetzesepikie, die auch für
«Frequens» beachtet werden muß, gehandelt in der fünften Untersuchung (fol.
44r-46r).

73 Vgl. dazu H. Jedin, Geschichte des Konzils von Trient I, 2Freiburg 1951,
Erstes Buch, bes. S. 93-132 ; K. A. Fink, Papsttum und Kirchenreform nach dem
Großen Schisma, Tübinger theol. Quartalschrift 126(1946), 110-122; ders., Die
konziliare Idee im späten Mittelalter, in: Die Welt zur Zeit des Konstanzer Konzils
(Vorträge und Forschungen hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterliche
Geschichte IX), Konstanz 1965, 119-134. Gemeint ist mit Reform zunächst die
der Verfassung - oder wenigstens die der Verwaltung - der Kirche bzw. der
römischen Kurie. Nicht alle Konziliaristen arbeiteten dafür eine durchdachte Ekklesio-
logie aus, in der die Gedanken einer geistgewirkten Einheit wieder in den Vordergrund

rückten; vgl. dazu die Bemerkungen zu Gerson von J. Congar, Konzil als

Versammlung und grundsätzliche Konziliarität (wie Anm. 66), 143.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 67

membris. Si papa potest dissolvere, quod verisimile faceret, si sentiret

aliquid fieri contra eum, frustraretur omnis effectus illorum patrum et
conciliorum» 74. Auch Thomas Ebendorfer wurde um 1433/34 von der

Sorge umgetrieben, es könne Basel wie Pavia und Siena ergehen. Denn

wenn jetzt Basel der Auflösung nicht entgeht, werden die Päpste ohne

zu zögern auch die folgenden Konzilien auflösen. Dann wäre aber die

konziliare Idee nicht mehr zu verwirklichen 7S.

Huntpichler teilt diese Sorgen ganz und gar nicht. «Frequens» kann
nicht ein für immer gültiges Gesetz sein, weil es allein dem Papst
zukommt, über Einberufung, Fortsetzung oder Verlegung eines Konzils

zu entscheiden. «Ipse idem dominus apostolicus sine predicto precepto
potest semper concilium convocare» (fol. 35r). Von einem Mißtrauen

gegen den päpstlichen Reformwillen findet man also bei Huntpichler
keine Spur.

Wie denkt dieser Dominikaner eigentlich über den Dominus
apostolicus? Er kannte doch die kanonistische Literatur, die von der
Möglichkeit des schlechten oder unnützen Papstes wußte.

In der 22. Untersuchung kommt Huntpichler darauf zu sprechen.
«Si autem sedis apostolica vacaverit, aut papa deprehensus est esse here-
ticus vel vehementer de heresi suspectus aut destructor ecclesie, per quod
intelligitur esse mala fide, procedendus est modis, qui dudum in sacris
canonibus traditi sunt et non secundum novas opiniones particulares»
(fol. 89v). Was die Canones für einen derartigen Fall vorsehen, führt
der Autor an dieser Stelle nicht näher aus; er tut es auch nicht an
anderer Stelle. In der 32. Untersuchung ist noch einmal von dem hartnäckigen

und der Häresie verdächtigen Papst die Rede, aber auch hier wird
der Kern der Sache umgangen. Huntpichler begnügt sich mit der
Auskunft, daß ein mit derartigen Mängeln behafteter Inhaber des Amtes,
dieses in Wirklichkeit gar nicht innehat; denn auf einem solchen
Fundament könne die Kirche Jesu Christi nicht gegründet sein. Wenn also

das besagte Crimen festgestellt wird, dann richtet die Kirche nicht über
einen Papst, sondern über einen, der wie irgendein Mensch ohne be-

74 Zit. nach Mansi XXX, 647 (an der Stelle geht es um die unrechtmäßige
Auflösung des Basler Konzils durch Eugen IV.). Die reformerische Hoffnung bringt
Gerson in der Rede vom 26. April 1415 wieder zum Ausdruck: Quoniam, si tot et
tarn enormia discrimina provenerunt Ecclesiae Dei, dum cessatum est a Conciliis
Generalibus, quanta demum erit salutaris utilitas ex frequentiori celebratione,
perspicuum est (Zit. nach Mansi XXVIII, 557).

75 Vgl. darüber K. A. Fink, Die konziliare Idee im späten Mittelalter (wie
Anm. 73), 132-133.



68 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

sondere Autorität zu erachten ist. Huntpichler schreibt hier aus der
Tradition geläufige Dinge nach und folgert: «Et ita ecclesia nunquam
iudicat vel deponit papam» (fol. 132v). Die Unantastbarkeit des obersten

Hirtenamtes ist für ihn gerettet. Damit ist das heikle Problem
erledigt. Er führt also den Stand der Diskussion weiter, wie sie im 13.

Jahrhundert geführt wurde. Weil aber damals diese Dinge alles anders als

einheitlich bedacht wurden und durchgeklärt waren, sahen sich die kon-
ziliaren Kanonisten gezwungen, in diesem Punkt konkrete Folgerungen
zu ziehen und Anweisungen zu geben.

Zum schlechten Papst, der aber offensichtlich nicht der Häresie

verdächtigt werden kann, weiß Huntpichler zweierlei zu sagen. Zunächst

sagt er ganz schlicht: Ein schlechter Papst ist nicht schlimmer als ein

schlechtes Konzil. In der 24. Untersuchung begegnet er dem Einwand,
der Kirche sei mit dem Verweis auf den Papst als letzte Instanz nicht
gedient, weil es ja auch schlechte Päpste geben kann. Darauf Huntpichler:

«.... quia contingit papam esse inutilem et malum, dicitur eis, quod
contingit eciam concilium sumptum sine inclusione pape esse malum
et inutile, et non minus nocivum ecclesie, si haberet plenitudinem pote-
statis super papam et super totam ecclesiam» (fol. 99v).

Zum anderen verweist er darauf, daß ein schlechter Papst einfach

zu ertragen sei: «Tollerandus est humiliter quasi habens potestatem a

Deo datam et suam maliciam a Deo permissam propter multitudinem
peccatorum nostrorum» (fol. lOOr). Wo immer Huntpichler auf den

schlechten Papst zu sprechen kommt, wird das damit aufgegebene
Problem mit derlei Verweisen entschärft. Alle anderen Lösungen würden

zur Spaltung führen ; die Einheit der Kirche geht aber über alles.

Huntpichler opfert also das Verlangen nach Reform der Sorge um die Einheit.
Bei der Frage nach den Beratern des Papstes steht wieder dieses

AnHegen im Vordergrund. In der 29. Untersuchung, in der Huntpichler
in Abrede stellt, daß es vor allem dem Konzil zukomme, allgemein
verpflichtende Verfügungen zu erlassen, handelt er darüber. Zunächst wird
eingeräumt, daß es gut ist, wenn sich der Papst des Rates verständiger
und erfahrener Männer bedient. Aber man kann dem Papst darüber
keine Vorschriften machen. Uberläßt man die Auswahl ihm selbst, dann

gibt man ja indirekt zu, daß der Papst im Besitz der Gewaltenfülle ist.
Will man ihm aber bestimmte Ratgeber vorschreiben, dann möge man
sehen, was für ein Streit unter den dazu Deputierten im Laufe der Zeit
entstehen wird. Denn es würde nicht ausbleiben, daß die einen davon

zum Papst hielten, die anderen aber gegen ihn eingestellt wären. Dem



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 69

Frieden und der Einheit wäre das alles nicht förderlich. Hält man
sich auch noch vor Augen, daß diese Ratgeber sicherlich aus den
einflußreichen Männern der Kirche genommen würden, dann könnte es

kaum ausbleiben, daß daraus große Gefahren und Spaltungen entstünden

76. Also auch hier wieder Betonung der im Papst allein auszuübenden

Gewaltenfülle.
Diesem Anliegen wird auch noch die geläufige kanonistische Formel

Quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet eingeordnet.
In der 7. Untersuchung legt Huntpichler diesen, in einem Einwand

aufgegriffenen Satz folgendermaßen aus: «Bona enim, que pro communi-
tate a maioribus ordinantur, debent ab omnibus laudari et approbari»
(fol. 80r) 11. Die absolutistische Deutung der päpstlichen Monarchie kündet

sich mit einem derartigen Verständnis, das in der politischen
Verfassungsgeschichte der Zeit freilich seine Entsprechung hat, bereits an 78.

Dieser im Papst sichtbaren Einheit ist auch das Konzil untergeordnet.
Mit anderen Worten: Für Huntpichler erschöpft sich der Sinn einer

allgemeinen Kirchenversammlung darin, die Einheit zum Ausdruck zu
bringen, beziehungsweise diese wiederherzustellen. Konstanz ist darum
auch für Huntpichler ein großes Konzil. Denn es schenkte der Christenheit

wieder ein von allen Christen anerkanntes Oberhaupt. Daß die Kir-

76 Fol. 119r: Queritur ab Ulis, quos de ecclesia papa debeat habere consultos
et requisitos in causa ecclesie. Si aliquos, ad quem pertinebit aliquociens pre ceteris
deputare ad agendum cum papa, et eos mutare dum expedit? Si ad papam hoc
pertinet et solus hoc facere potest, iam incidunt illud, quod evadere voluerunt,
quod papa implicite habet plenitudinem potestatis. Quia ipse tales sibi ipsi potest
deputare, quos seit in omnibus sibi consentire. Si ad ecclesiam vel ad concilium
pertinet sine papa tales deputare pape cum agere teneatur négocia ecclesie, cogitat
quisque aput se, qualiter hoc modo prodesset in successu temporis paci et unitati,
quod quia aliqui ex illis deputatis sentirent concorditer cum papa, alii contra
papam. Raro fieret sine gravaminibus vel periculis vel sine scismate, eo quod veri-
similiter tales deputati essent de maioribus in ecclesia. Rectius ergo creditur, quod
papa per se habet plenitudinem potestatis

77 Zur anderen und sachgemäßeren Deutung vgl. J. Congar, Quod omnes
tangit, ab omnibus tractari et approbari debet, Revue historique du droit français
et étranger 35 (1958), 210-259; A. Marongiu, Il prineipio della demoerazia e del
consenso (quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet) nel XIV seculo, Studia
Gratiana 8 (1962), 553-575.

78 Zur Entwicklung der absolutistischen Monarchie, vgl. H. Lutz, Ragione
di Stato und christliche Staatsethik im 16. Jh. (Katholisches Leben und Kämpfen
im Zeitalter der Glaubensspaltung 19) Münster 1961; die Entwicklung des
«theoretischen Papalismus» muß in diesem Zusammenhang gesehen werden. Im 15. Jh.
freilich beginnt erst diese Entwicklung ; vgl. dazu den Beitrag von U. Horst, Kirche
und Papst nach Dominicus Bânez, w. u. S. 213 ff.



70 Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler

chenversammlungen auch für die Reform zuständig sein könnten, wird
im Zusammenhang der 32 Untersuchungen des Traktates nirgends gesagt.

Huntpichler gehörte zu seiner Zeit gewiß nicht zu den Männern,
die für die Reformanliegen nichts übrig gehabt hätten. Er trat selber

in einen Konvent ein, der innerhalb der Reformbewegung der
deutschen Dominikanerprovinz Teutonia bald eine wichtige Rolle übernahm.

Huntpichler war selber daran beteiligt. Er war es, der auf einer Tagung
der Observanten der Provinz 1446 zu Nürnberg ein Programm mit
entwarf, das für die weitere Ausbreitung der Reformbewegung die Richtung

wies 79. Für einige Jahre übernahm er als Generalvikar die Leitung
der Observantenklöster in Ungarn 80. Auch die Zustände unter dem Klerus

der Diözese Passau waren ihm nicht gleichgültig. In einem längeren
Schreiben unterbreitete er im Januar 1462 dem damaligen Passauer Offi-
zial, Johann Oetting, Vorschläge zur Hebung der Zucht des Klerus 81.

Für seine Reformideale ist gerade dieses Schreiben aufschlußreich.

Huntpichler geißelt die Pfründenjagd, die mangelhafte Bildung und den

schlechten Lebenswandel der Kleriker. Er behandelt also mit moralischen

Zusprächen und Appellen die Symptome einer tiefliegenden « Krankheit».

Das System selber greift er nicht an. Das Konzil als kirchliches

Verfassungskorrektiv kommt für Huntpichler ja nicht in Frage.
Verbaute ihm sein papalistischer Standpunkt die Einsicht in eine derartige
Möglichkeit? Gaben ihm nicht auch die Zustände im eigenen Orden
recht? Denn in der Verfassung des Predigerordens waren die periodischen

Vollversammlungen (General- und Provinzkapitel) vorgesehen. Für
die Leute der Reform erwiesen sich aber diese Tagungen eher als Hemmnis

denn als Förderung. Näher geht Huntpichler freilich auf derlei Fragen

nirgends ein. Wahrscheinlich hat er auch gar nicht durchschaut,

worum es zu seiner Zeit im großen und im kleinen letztlich ging.
Denn welches kirchliche System hätte man um die Mitte des 15.

Jahrhunderts angreifen müssen? Oder anders gefragt: War der Kon-
ziliarismus als Kirchenreform überhaupt noch ein gangbarer Weg? Übersahen

die konziliaren Reformer nicht doch, daß bereits neue Kräfte am
Werk, und sie selber nur noch die Geschobenen waren? Im «Herbst

79 Das Protokoll ist abschriftlich erhalten : Dominikanerkloster Wien, Bibliothek

Cod. nr. 69/270, fol. 167r.
80 Zur Reformtätigkeit in Wien, der Provinz und in Ungarn vgl. I. W. Frank,

Leonhard Huntpichler, 329-333.
81 Zu dem aus drei Briefen bestehenden Mahnschreiben vgl. I. W. Frank,

a. a. O., 353-354.



Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners L. Huntpichler 71

des Mittelalters» zeigte sich nämlich, daß weder der im Papst noch im
Konzil geeinten abendländischen Christenheit die Zukunft gehören würde,
sondern den im Landesfürsten erstarkenden Territorialgewalten. Als
Princeps in ecclesia bauten diese zunächst gegen den Papst im Verein
mit dem Konziliarismus ihr landesfürstliches Kirchenregiment aus, dann
mit dem Papst gegen das Konzil. Treffender müßte man wohl sagen:
auch ohne den Papst 82. Denn die kirchlichen Belange, die freilich
damals noch weit ins politische, soziale und wirtschaftliche Leben der
Öffentlichkeit hineinragten, wurden mehr und mehr in den Dienst der
landesfürstlichen Interessen genommen. Die Betonung der absoluten
Gewalt des Papsttums, das nach dem Scheitern von Basel und des geplanten

neuen dritten Konzils wieder zahlreiche bedeutende und unbedeutende

Vertreter fand, war für die erstarkte und selbstbewußt gewordene
landesfürstliche Gewalt keine echte Bedrohung mehr.

Wenn im weiteren Verlauf des 15. Jahrhunderts Theologen und
Kanonisten das Papsttum als die Institution, von der alle in der Kirche
geübte Gewalt ausgeht, gesteigert betonten, dann kann man diese

Bemühungen als «historische Notwendigkeit» verstehen83: Inmitten eines

sich in die neuzeitlichen Staaten ausfächernden Europas sollte das Papsttum

wenigstens kirchlich als übernationaler und sichtbarer Einheitsbezug

erhalten bleiben.

82 Das mit diesem Hinweis angeschnittene Problem wird z. B. von einem
weiteren Hintergrund her beleuchtet von K. Bosl, Der geistige Widerstand am
Hofe Ludwigs des Baiern gegen die Kurie, in: Die Welt zur Zeit des Konstanzer
Konzils (Vorträge und Forschungen hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis für
mittelalterliche Geschichte IX), Konstanz 1965, 99-118.

83 Das Problem der nicht erledigten Kirchenreform wird dadurch nicht als
Nebensache zur Seite geschoben; es soll aber damit angedeutet werden, daß im
15. Jahrhundert auch das Konzil nicht mehr als Mittel zur kirchlichen Erneuerung
wirken konnte.


	Ein antikonziliarer Traktat des Wiener Dominikaners Leonhard Huntpichler von 1447/48

