
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 18 (1971)

Heft: 1-2

Artikel: Spur einer Kenntnis von Hippolyts "Apostolischer Überlieferung" im 13.
Jahrhundert?

Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Fries

Spur einer Kenntnis

von Hippolyts «Apostolischer Überlieferung»
im 13. Jahrhundert

In der Meßerklärung unter dem Namen des Albertus Magnus 1 endet
die Beschreibung der Evangeliumsprozession zum Ambo, durch Schriftstellen

und tropologische wie anagogische Anwendungen aufgefüllt, mit
einem kurzen Satz, den man gleich zweimal liest: «In ordine autem istius
processionis secundum antiqua statuta sequitur diaconum subdiaconus
sicut ad doctrinam perfectionis instruendus» 2.

Dabei fällt zuerst auf, daß der Subdiakon hinter dem Diakon zum
Ambo geht. Das war römischer Brauch.

Im Dominikanerritus, an den bei Albert zuerst zu denken wäre,
trifft diese Reihenfolge nicht zu, obwohl beim Vortragen des Evangeliums

der Subdiakon hinter dem Diakon steht3. Auch im «Speculum

1 Zweifel an der Echtheit der Meßerklärung und des Kommuniontraktates
wurden schon 60 Jahre vor meinen Bedenken (Meßerklärung und Kommuniontraktat

keine Werke Alberts des Großen Freiburger Zeitschrift für Philos, u. Theol.
2 [1955] 28-67) angemeldet von P. Féret, La faculté de théologie de Paris. Moyen
âge, 2. Band, Paris 1895, 304 f. Er zählt zu den einem Zweifel unterliegenden
Schriften, die P. Jammy 1651 in die erste Gesamtausgabe der Werke Alberts
aufnahm, auch die beiden eucharistischen Traktate.

2 sM tr. 2 c. 7 n. 4 (ed. Borgnet 38, 54a Editionsmanuskript S. 91). -
Herr Univ.-Prof. Dr. A. Kolping, Freiburg, gestattete mir freundlicherweise die
Benutzung des Editionsmanuskripts, wofür ich ihm auch hier Dank ausspreche.

3 G. Solch, Die Eigenliturgie der Dominikaner. Eine Gesamtdarstellung (Für
Glauben und Leben, 7). Düsseldorf 1957, 34 f. - Ders., Hugo von St. Cher OP und
die Anfänge der Dominikanerliturgie. Eine liturgiegeschichtliche Untersuchung
zum «Spéculum ecclesiae». Köln 1938, 70 (Ordinarium Ord. Praed. des Humbert
von Romans). - Vgl. F. M. Guerrini, Ordinarium iuxta ritum sacri Ordinis
Fratrum Praedicatorum. Rom 1921, 237 f. (n. 62).



30 Spur einer Kenntnis von Hippolyts «Apostolischer Überlieferung»

ecclesiae» unter dem Namen des Hugo von Saint-Cher OP ist unterstellt,
daß der Subdiakon auf dem Weg zum Ambo vor dem Diakon geht4.
Bernold von Konstanz und Johannes Beleth sagen nichts über die Reihenfolge.

Rupert von Deutz ordnet den Subdiakon vor dem Diakon in die

Prozession ein 5, ebenso Sikard von Cremona 6 und gegen Ende des

13. Jahrhunderts Wilhelm Durand 7, der jedoch hinzufügt8: «In ecclesia

tarnen romana diaconus praecedit ut doctor, subdiaconus sequitur ut
auditor; ille praecedit, ut praedicet, iste sequitur, ut ministret.» Diese

Bemerkung über die Kirche von Rom steht schon inhaltlich genau so -
nur eben als das Normale an erster Stelle und ein wenig mehr
ausgedeutet - bei Lothar von Segni (Innozenz III.) 9, der ja den zu seiner

Zeit, am Ende des 12. Jahrhunderts, geltenden Brauch bei der Papstmesse

bieten will10: «Diaconus ergo praecedit ut doctor, subdiaconus

autem sequitur ut auditor; ille praecedit, ut praedicet, iste sequitur, ut
ministret, quia 'dignus est operarius mercede sua'... In quibusdam tarnen
ecclesiis subdiaconus praecedit diaconum, ferens pulvillum ...»

In der Meßerklärung, die mit Alberts Namen verknüpft ist, steht
nun betont am Schluß der Aufzählung - ohne Erwähnung eines anderen

Brauchs -, daß der Subdiakon erst hinter dem Diakon kommt, was
Lothar an erster, Wilhelm Durand an zweiter Stelle bringt.

Als zweiter Punkt fällt in der Anweisung der Albertinischen
Meßerklärung auf, daß die in Rom übliche Reihenfolge nicht nur - wie bei

Lothar und Wilhelm Durand - spirituell begründet wird, auch nicht
einfach 11 mit «usus» oder «consuetudo romanae ecclesiae», sondern mit
«antiqua statuta», also mit einer alten Vorschrift.

Im Ausdruck und in der spirituellen Auswertung des Folgens erin-

4 ed. Solch (Opuscula et Textus historiam ecclesiae eiusque vitam atque
doctrinam illustrantia, sérias liturgica, 9). Münster 1940, 19.

5 De divinis officiis 1. 1 c. 36 (PL 170, 32A).
6 Mitrale, 1. 3 c. 4 (PL 213, 107 A).
7 Rationale, 1.4 c. 24 n. 11 (ed. Madrid 1775, 115b): «Sane diaconum

subdiaconus antecedit, quia Iohannes et eius praedicatio Christum et eius praedica-
tionem praecessit...»

8 A. a. O., 116a.
9 De missarum mysteriis 1. 2 c. 41 (PL 217, 823 AB). - Zum Titel dieser Schrift

— statt; De sacro altaris mysterio — G. Barbéro, La dottrina eucaristica negli
scritti di Papa Innocenzo III. Rom 1953, 15.

10 Prologus (PL 217, 774D) : «Consuetudinem autem Apostolicae Sedis, non
illam quam olim legitur habuisse, sed earn quam nunc habere dignoscitur,
prosequendum proposui ...»

11 Wie etwa im Kommuniontraktat d. 6 tr. 2 c. 2,8 (ed. Borgnet 38, 388b)
oder ebd. d. 6 tr. 4 c. 2,15 (428b Ed.-Ms. S. 122); vgl. sM tr. 3 c. 21,3 (158b).



Spur einer Kenntnis von Hippolyts «Apostolischer Überlieferung» 31

nert der Text der Meßerklärung allerdings einigermaßen an Lothar, aber

auch wieder längst nicht so stark wie die Bemerkung Durands, und außerdem

läßt sich Lothars Schrift, die ja nur den Brauch festhält, nicht als

«statuta» bezeichnen und schon gar nicht - vom 13. Jahrhundert aus

gesehen - in diesem Zusammenhang als «antiqua».
Geht man für die Anweisung der Albertinischen Meßerklärung auf

Amalar zurück, läßt sich im «Liber ofhcialis» vielleicht ein Ansatzpunkt
dafür finden. L. 2 c. 11 De subdiaconis, 3: «Hi quando ordinantur, susci-

piunt ab episcopo patenam et calicem. Subdiaconi 'sequentes', qui acci-

piunt ab archidiacono orciolum ad ministrandum vinum in eucharistiam

corporis Christi... Merito ab archidiacono accipiunt, quia in eius ad-

iutorium consecrati sunt. Subdiaconus regionarius 12.»

Hier ist «sequi», wie es richtig ist, als «ministrare» gefaßt, und
«sequentes», das wohl als «Interpretation» des Namens (subdiaconi) zu
verstehen ist und vielleicht noch die Herkunft des Subdiakonats aus dem

Akoluthat erkennen läßt, ist im Sinn von «ministri» genommen, wogegen
in der Meßerklärung «sequi» gerade im buchstäblichen Sinn von Folgen,
Hinterhergehen innerhalb der Evangeliumsprozession eingesetzt ist.
Amalars Angabe dürfte also für den bestimmten Fall der Reihenfolge
auf dem Weg zum Ambo nichts hergeben, und auch «statuta» paßt
nicht auf Amalars Werk. Im «Liber ofhcialis» kommt zwar das Zeitwort
«sequi» für den Subdiakon vor, doch nicht im gleichen Sinn wie in der

Meßerklärung, und «statuta» trifft nicht zu.
Am ehesten entsteht wohl bei dem Ausdruck «antiqua statuta»,

der natürlich nicht zu überfordern ist, die Assoziation: «Statuta ecclesiae

antiqua». Hier steht im Weiherituale 13 (Recapitulatio ordinationis offi-
cialium ecclesiae) über den Subdiakon: «93: Subdiaconus cum ordinatur,
quia manus impositionem non accipit, patenam de manu episcopi acci-

piat vacuam et calicem vacuum, de manu vero archidiaconi accipiat
urceolum cum aquamanile ac manutergium. »

Auf dieses nicht rein-römische 14 Weiherituale - etwa aus der zweiten
Hälfte des 5. Jahrhunderts 15 - trifft nun wohl die Charakterisierung

12 ed. J. M. Hanssens, II, Vatikan 1948, 220.
13 ed. C. Munier, Paris 1960, 96. - Ders., Concilia Galliae (Corpus Christia-

norum 148 [1963]), 182.
14 B. Botte, Le Rituel d'ordination des Statuta ecclesiae antiqua. Rech, de

théol. anc. et méd. 11 (1939) 229 f.
15 C. Munier, Une forme abrégée du Rituel d'ordination des Statuta ecclesiae

antiqua. Revue des sciences religieuses 32 (1958) 79.



32 Spur einer Kenntnis von Hippolyts «Apostolischer Uberlieferung»

«antiqua statuta» zu; es enthält jedoch keinen Berührungspunkt mit
dem Satz der Meßerklärung, nicht einmal das entscheidende «sequi».
Es kann also mit der Angabe «antiqua statuta» in der Albertinischen
Meßerklärung nicht gemeint sein, obwohl es von Gallien aus im ganzen
Abendland übernommen wurde und in allgemeinen Gebrauch kam bei
Kanonisten und Theologen, im Missale Francorum und im Gelasianum

(vetus), in den Ordines des Mittelalters und im Pontificale Romanum 16,

und daher so ziemlich die ganze Folgezeit bestimmte. Der Name «antiqua
statuta» wäre hier also gegeben, aber die Sache fehlt.

Vielleicht jedoch zeigen die «Statuta ecclesiae antiqua» als Bindeglied

den richtigen Weg. Eben der Canon 93 - über den Subdiakon -
scheint nämlich teilweise von der «Apostolischen Überlieferung» Hippolyts

inspiriert zu sein, und diese Übereinstimmung verdichtet sich im
Canon 92 - über die Diakonatsweihe - zur Abhängigkeit17.

In Hippolyts « Überlieferung» lautet nun die Stelle über den
Subdiakon 18: «Non imponetur manus super subdiaconum 19, sed nomina-

bitur, ut sequatur diaconum.)) Dem letzten Teil des Satzes, den die

«Statuta ecclesiae antiqua» nun gerade nicht übernommen haben und
die von ihnen beherrschte Folgezeit daher nicht überkommen hat,
entspricht überraschend genau die Formulierung in der Meßerklärung:
«... sequitur diaconum subdiaconus».

Das Zeitwort «sequi» bedeutet in der « Überlieferung» natürlich
soviel wie dienen, zur Hand gehen 20, ist aber tatsächlich nicht näher
bestimmt und ließ insofern ohne weiteres auch die wörtliche Verwendung
für Folgen, Hinterhergehen zu, wofür der Verfasser der Meßerklärung
es einsetzt.

Im Fall des Zutreffens dieser Vermutung wäre auch die Angabe
«antiqua statuta» voll gerechtfertigt, so daß also dem Namen wie der
Sache nach eine Erklärung für die Anweisung der Albertinischen
Meßerklärung gefunden wäre, eben in einer alten Vorschrift.

16 L. C. Mohlberg, Missale Francorum (Rerum ecclesiasticarum documenta,
series maior, Fontes, II, Rom 1957) Beigabe III: Das Weiherituale des Missale
Francorum, 65.

17 Botte, Le Rituel 228.
18 Botte, La Tradition Apostolique de saint Hippolyte (Liturgiewissenschaftliche
Quellen und Forschungen, 39). Münster 1963, 32: «13 De subdiacono».
19 Vgl. «Statuta ecclesiae antiqua»: «... quia manus impositionem non acci-

pit ...»
2° Botte, Le Rituel..., 234.



Spur einer Kenntnis von Hippolyts «Apostolischer Überlieferung» 33

Der Anordnung, daß beim Geleit des Diakons zum Evangelium der

Subdiakon als letzter kommt, sollte ein altertümlicher Anstrich gegeben

werden, und das heißt hier wohl, ein römischer 21. Die «Apostolische
Überlieferung» aber kann als eine römische Schrift betrachtet werden,
die aufs Ganze gesehen die römische Disziplin vom Anfang des 3.

Jahrhunderts wiedergibt, und überhaupt die erste kirchliche Regelung ist,
die wir kennen, und einen bedeutenden Einfluß auf alle Liturgien
ausgeübt hat22.

Schließlich wäre auf diesem Weg wohl der sicher alte Brauch - der

Subdiakon in der Evangeliumsprozession hinter dem Diakon -, den

Lothar einfach als zu seiner Zeit in Rom noch bestehend festgehalten
hat, während es in einigen Kirchen umgekehrt beobachtet werde, mittelbar

oder unmittelbar mit der «Apostolischen Überlieferung» in Verbindung

gebracht und damit in seiner Herkunft aufgehellt.
Nicht verschwiegen sei freilich, daß der Verfasser der Meßerklärung

mit Zitationen - auch am Maßstab des 13. Jahrhunderts gemessen -
mehr als einmal es nicht so genau nimmt23, wiewohl er anderseits sich

gutinformiert und kritisch zeigt24. Läßt man in diesem Fall hier die

21 In diese Richtung weist schon der allein genannte und noch eigens auf
eine alte Vorschrift zurückgeführte römische Brauch der Prozessionsordnung.
Überhaupt scheint in den eucharistischen Schriften die «ecclesia romana» - bei einigen
Hinweisen auf den Ambrosianischen Ritus - stark hervorzutreten. Eine Zusammenstellung

der Belege dafür würde hier zu weit führen.
22 Botte, La Tradition Apostolique S. xiv und xvii.
23 So wird z. B. (ed. Borgnet 38,4 Ed.-Ms. S. 4a) die - klassisch gewordene

- Definition der Hoffnung von Petrus Lombardus einfach dem Augustinus
zugeschrieben (wogegen sie Super III Sent, mit dem richtigen Namen verknüpft
und unter dem Namen des Augustinus eine andere Beschreibung der Hoffnung
gegeben ist [ed. Borgnet 28, 498b; 490b; 494b]). - Ebenso ergeht es (ed. Borgnet
38, 364b; 412b) der bekannten von Petrus Lombardus zusammengestellten
Definition von Sakrament (wieder abweichend von De sacramentis und Super IV
Sent.) - Die geläufige Beschreibung des sakramentalen Vorgangs durch Augustinus
(«Accedit verbum ad elementum, et fit sacramentum») wird im Kommuniontraktat
oft (z. B. ed. Borgnet 38, 394a Ed.-Ms. S. 71; 411b Ed.-Ms. S. 98; 424a
Ed.-Ms. S. 115) mit dem Namen Bedas verknüpft (während sie De sacramentis und
Super IV Sent, dem Augustinus zugeteilt ist). Vgl. A. Fries, Zum theologischen
Beweis in der Hochscholastik. In : Mariologische Studien, I, Essen 1962,130 Anm. 104.
— Ein Satz über die Freude der Buße («Semper doleat, et non se doluisse doleat,
et de dolore gaudeat») geht im Meßtraktat (ed. Borgnet 38, 49b Ed.-Ms. S. 84)
unter dem Namen des Ambrosius; an wenigstens acht Stellen in verschiedenen
Werken Alberts wird er jedoch - wie von Petrus Lombardus und vom Dekret
Gratians - dem Augustinus zugeschrieben, etwa De sacramentis (ed. Colon. 26,
S. 76, 19/20 samt Apparat).

24 So z. B. mit folgender Bemerkung: Im dritten Hauptstück des Symbolum

3



34 Spur einer Kenntnis von Hippolyts «Apostolischer Überlieferung»

hält er die substantivische Form (vivificatorem) für besser als die Participialform
(vivificantem), und dafür verweist er auf den Urtext (des Constantinopolitanum I)
und auf die Aussageabsicht der Konzilsväter : « Hune errorem exterminantes dicunt :

'et vivificantem'. Et ut hoc melius notarent, ipsi patres dixerunt 'vivificatorem'.
Sed cum transferretur symbolum, imperfecte translatum fuit, et translator dixit
'vivificantem' pro vivificatore. Synodus enim intendit, quod ex natura vivifica
esset vivificator sicut et Pater et Filius. Fundaverunt autem se in hoc quod dicitur
loh. VI (64) : 'Spiritus est, qui vivificat', et Ez. I (20) : 'Spiritus vitae erat in rotis»'
(sM ed. Borgnet 38, 71b Ed.-Ms. S. 121). - Vgl. J. N. D. Kelly, Early christian
creeds. London 1950, 298; B. Capelle, L'origine antiadoptianiste de notre texte
du symbole de la messe. Rech, de théol. anc. et méd. 1 (1929) 7-20. - Super III Sent.
heißt es schlicht : « Et ideo dictum est : 'Et in Spiritum Sanctum dominum et
vivificantem.'.» (ed. Borgnet 28, 463a; vgl. 458b).

Der Kommuniontraktat (d. 6 tr. 4 c. 1 n. 1-5 [ed. Borgnet 38, 416-422b])
bringt eine straffe Darlegung der Azymen-Kontroverse. Der Abschnitt mit den
Argumenten der Griechen - vier Schriftstellen und fünf Gründen - schließt mit
der Bemerkung: «Haec igitur sunt potissima, quae ego ipse legi in Graecorum
assertionibus » (419a; Ed.-Ms. S. 108). Darin liegt zunächst einmal - worauf es hier
ankommt -, daß der Verfasser sich gut zu informieren und Material aus erster
Hand zu bieten suchte.

Sodann vermutet an dieser Stelle A. Dondaine («Contra Graecos». Premiers
écrits polémiques des Dominicains d'Orient. Archivum Fratrum Praedicatorum 21

[1951] 386 f.) einen Bezug auf den 1252 in Konstantinopel von einem Dominikaner
veröffentlichten und wenig später nach Rom gelangten «Tractatus contra Graecos»
(PG 140, 487-540). Vgl. J. Quétif-J. Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum I.
Paris 1719, 136 f.

Ein Abhängigkeitsverhältnis zwischen beiden Abhandlungen trete allerdings
nicht klar hervor, da das Material gemeinsames Gut der Schule gewesen sei, seitdem
Lothar von Segni es gesammelt und zur Verfügung gestellt hatte. Ob aber die

- oben wiedergegebene - Schlußbemerkung des Kommuniontraktats nicht ein Echo
sein könnte auf den Satz, womit der «Tractatus contra Graecos» die Liste der
Gründe der Griechen abschließt: «Hae sunt auctoritates et rationes, quas in libris
suis invenisse et ab ore ipsorum audisse me memini in disputatione» (PG 140, 519C;
Magna Bibliotheca veterum Patrum, XV [Köln 1622], 1053 FG) Ob die Stellung
dieser beiden Sätze und ihr Ton nicht eine Abhängigkeit des einen Verfassers vom
anderen verraten?

Albert übte 1256/57 eine Lehrtätigkeit an der Kurie in Anagni und Rom aus
und wieder vom Ende 1261 bis Anfang 1263 (H. Chr. Scheeben, Albert der Große.
Zur Chronologie seines Lebens [Quellen u. Forschungen z. Gesch. d. Dominikanerordens

in Deutschland, 27], Vechta 1931, 46 f.; 69 ff.), und so konnte er sehr wohl
Gelegenheit haben, eine Kopie des «Tractatus contra Graecos» einzusehen.

Ob nun aber dieses von Dondaine vermutete Verhältnis zwischen den beiden
Traktaten zutrifft oder nicht, bei der auffallenden Bemerkung des Kommuniontraktats

- wie auch bei der - oben erwähnten - Beobachtung der Meßerklärung
zum Symbolum - bleibt die Frage, ob Alberts geringe Griechisch-Kenntnisse für
solche Fälle und Äußerungen ausreichten. Vgl. H.-F. Dondaine, Saint Albert et
le grec. Rech, de théol. anc. et méd. 17 (1950) 315-319. - J.-M. Vosté, S. Albertus
Magnus Sacrae Paginae Magister. I, Rom 1932, 16 ff. ; II, S. 43 f. - Jedenfalls
steht an einer Parallelstelle im — zeitlich nicht weit entfernten — Lukaskommentar
- ohne Andeutung eigener Einsichtnahme in griechische Texte -: «In his et simi-
libus consistit assertio Graecorum» (zu Luc. 22,1: «dies festus azymorum» [ed.
Borgnet 23, 659b]).



Spur einer Kenntnis von Hippolyts «Apostolischer Überlieferung» 35

Berufung auf «antiqua statuta» als veiläßlich gelten, bis das Gegenteil
bewiesen ist, so muß dem Verfasser selber - oder einem anderen, von
dem er da vielleicht abhängt - eine Schrift bekannt gewesen sein, die
ohne Vermittlung der «Statuta ecclesiae antiqua» auf die «Apostolische
Überlieferung» Hippolyts zurückgeht, wenn nicht sogar diese selbst.
Eine lateinische Übersetzung davon ist in einer Abschrift erhalten im
Cod. LV (früher 53) der Kapitelsbibliothek von Verona (Ende des S.Jahr¬
hunderts) 2S.

Das wäre immerhin - von einer unbedeutenden Rubrik aus - ein
Anzeichen für die Geschichte der «Apostolischen Überlieferung», von der
bis 1910 nur der Titel bekannt war, wie er auf dem Sockel einer 1551

in Rom auf dem Agro Verano entdeckten Statue steht26.

25 Botte, La Tradition Apostolique S. xvii-xx.
26 Botte, ebd. S. ix ff.


	Spur einer Kenntnis von Hippolyts "Apostolischer Überlieferung" im 13. Jahrhundert?

