
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

The Apple or Aristotle's Death (De pomo sive De morte Aristotelis).
Transi, and introd. by Mary F. Rousseau. - Milwaukee: Marquette
University Press 1968. 96 p. (Mediaeval philosophical texts in translation. N. 18.)

Saint Thomas Aquinas: On the Unity of the Intellect against the Aver-
roists (De unitate intellectus contra Averroistas). Transi, from the Latin
with an introduction by Beatrice H. Zedler. - Milwaukee : Marquette
University Press 1968. 83 p. (Mediaeval philosophical texts in translation. N. 19.)

L'excellente collection des Mediaeval philosophical texts in translation,
publiée par la Marquette University Press, vient de s'enrichir de deux
traductions.

La première nous donne le texte anglais des deux recensions: arabo-
persane (p. 48-59) et hebraïco-latine (p. 60-76) du dialogue pseudo-aristotélicien

De la pomme ou De la mort d'Aristote. Cet opuscule, certes, n'est pas
d'un intérêt philosophique majeur. Il mérite cependant une étude sérieuse,
comme la traductrice le souligne avec raison (p. 4-5), à cause de la lumière
qu'il jette sur les rapports entre les cultures islamique, juive et chrétienne,
les constantes de certains thèmes philosophiques dans des milieux
profondément différents, et, singulièrement sur l'attitude adoptée à l'égard de la
pensée d'Aristote. Le rôle joué par les différents écrits pseudo-aristotéliciens
d'inspiration platonicienne et néoplatonicienne a été décisif. Par eux, la
pensée du Stagirite s'est trouvée enrichie de thèses qui sont absentes de
ses écrits authentiques, dont l'absence, justement, n'a cessé de susciter la
défiance des esprits religieux.

La préface (p. 3-10) fait ressortir le contraste entre le peu d'intérêt
témoigné par les historiens modernes de la philosophie médiévale pour notre
opuscule et sa diffusion considérable au Moyen Age, diffusion dont témoignent
90 manuscrits que nous possédons encore. L'introduction établit tout d'abord
une comparaison entre le texte pseudo-aristotélicien et le Phédon, dont il
est une imitation évidente (p. 11—27), donne ensuite l'histoire du texte de
la version arabo-persane, qui semble bien la plus ancienne, la question d'un
original grec demeurant toujours ouverte (p. 28-37) et s'achève par l'étude
de la tradition manuscrite de la version latine (p. 38-47). La traduction
anglaise de cette dernière a été faite d'après l'édition de M. Plezia. La
traduction anglaise du texte persan est la reproduction de celle de D.S.Mar-
goliouth, parue en 1892. Une abondante bibliographie (p. 77-80) termine
l'ouvrage.



Besprechungen 477

L'histoire de l'origine, des traductions, de la diffusion et de l'influence
du dialogue De la mort d'Aristote offre encore bien des points obscurs. Grâce
à Mme M. F. R., nous en avons non seulement des traductions anglaises facilement

accessibles, mais encore une étude d'ensemble qui met en œuvre tous
les renseignements historiques et bibliographiques actuellement disponibles.

La seconde traduction est celle du De unitate intellectus contra Aver-
roïstas de saint Thomas. Le texte latin qui a servi de base est celui de l'édition

du P. Keeler, la plus sûre que nous possédions actuellement. L'introduction

présente au lecteur, brièvement, toutes les indications susceptibles
de lui faciliter l'intelligence de l'œuvre: le contexte historique des discussions

anti-averroïstes (p. 1-5), date et authenticité de l'ouvrage (p. 5-7), le
problème de ses rapports avec certaines œuvres de Siger de Brabant (p. 7—

11), enfin une analyse du plan et du contenu (p. 11-18).
La traduction, comme j'ai pu m'en convaincre par de nombreux

sondages, est non seulement fidèle, mais elle rend aussi la fermeté du style
de S. Thomas et sa concision. De nombreuses notes l'accompagnent,
destinées, soit à l'identification des citations faites par S. Thomas, soit à donner

les éclaircissements historiques. La division du texte et la numérotation
des sections sont empruntées à l'édition du P. Keeler, à qui les notes doivent
également beaucoup. Une bibliographie choisie (p. 18-19), une bibliographie
des ouvrages cités dans les notes (p. 77-79) ainsi qu'un index analytique
(p. 81) achèvent de faire de cette traduction, élégamment présentée, une
initiation des plus sérieuses à la lecture du texte de S. Thomas et à la
compréhension des problèmes qui s'y trouvent discutés.

Louis-Bertrand Geiger

Bibliografia filosofica italiana, 1850-1900. - Roma: Ed. Abete 1969.

lxxiv-644 p.

Ulstituto de studi filosofici, dirigé par M. E. Castelli, publie une
bibliographie de la philosophie italienne de la seconde moitié du XIXe siècle.
Précieux instrument de travail, qui complète la Bibliografia filosofica
italiana, consacrée aux années 1900-1950, dont nos lecteurs ont pu apprécier
les qualités scientifiques et la parfaite présentation typographique. Comme

pour ce dernier volume, on trouvera dans la présente bibliographie, avec
les écrits des auteurs italiens, classés par ordre alphabétique d'auteurs, les
écrits des auteurs italiens d'autres périodes, réédités durant la seconde moitié

du XIXe siècle, les écrits des auteurs classiques, latins, grecs et médiévaux,

publiés ou traduits en italien, les écrits des auteurs étrangers traduits
en italien durant la même période. Pour chaque auteur, on donne après
la liste de ses écrits, les œuvres qu'il a étudiées ou traduites et les études
dont il a fait l'objet.

Une brève introduction (p. ix-xvi), due à la plume de M. A. Del Noce,
donne un tableau de la vie philosophique en Italie durant les années 1850-
1900. Elle est suivie par une bibliographie raisonnée des Revues italiennes



478 Besprechungen

de philosophie qui ont commencé de paraître durant la même période,
(p. xix-lxxiv) sauf pour le Divus Thomas de Plaisance, La Scuola Cattolica
et la Rivista di filosofia e scienze affine, dont les notices détaillées ont paru
dans le volume consacré aux années 1900-1950. La bibliographie comporte
620 pages sur deux colonnes. Les dernières pages (623-644) sont consacrées

aux textes anonymes, pseudonymes ou signés seulement par des initiales.
Tous ceux qui s'intéressent à la philosophie italienne possèdent donc

désormais pour l'étude de la période 1850-1950 une bibliographie aussi
complète qu'on peut raisonnablement la souhaiter, facile et agréable à consulter,
dont il convient de remercier M. E. Castelli et ses nombreux collaborateurs.

Louis-Bertrand Geiger

Bausola A: Indagini di storia délia filosofia. Da Leibniz a Moore. -
Milano: Vita e Pensiero 1969. 327 p.

Pour la commodité du lecteur, M. Bausola a réuni 9 articles parus dans
la Rivista di filosofia neo-scolastica entre 1955 et 1968. Sauf le premier,
qui traite de l'argument ontologique dans les échanges entre Leibniz et le
cartésien Eckhard, tous les articles concernent des philosophes contemporains:

Blondel, Popper, Gramsci, Bridgman, Dewey, Moore et Hall. Les
textes ont été revus et améliorés, et la bibliographie mise à jour. Non plus
que les sujets qu'ils traitent, ils n'ont perdu de leur intérêt.

Louis-Bertrand Geiger

Rudolf von Biberach: Die siben Strassen zu got. Die hochalemannische
Übertragung nach der Handschrift Einsiedeln 278. Hrsg. und eingeleitet
von Margot Schmidt. - Quaracchi, Florentiae: Typ. Collegii S. Bonaven-
turae 1969. vu, 276*, 271 S. (Spicilegium Bonaventurianum. 6.)

Es war ein guter und lohnender Gedanke, Leben und Werk des
Franziskaners Rudolf von Biberach, verbunden mit einer Edition seines Hauptwerks

«De Septem itineribus aeternitatis» in der hochalemannischen
Übersetzung des Einsiedler Codex 278, einer eingehenden Untersuchung zu
unterziehen. Rudolf von Biberach spielt in der Erforschung der Quellen der
deutschen Mystik eine entscheidende Rolle. Die Ergebnisse der vorliegenden
Arbeit zeigen, daß die Stärke dieses Theologen, der von Haus aus mehr
Kompilator als Initiator war, nicht in der Entwicklung schöpferischer Impulse
für die mystische Theologie zu suchen ist. Dieser Eigenart entsprechend
fördert die Untersuchung nicht so sehr neue Details zutage, sondern bestätigt,
ergänzt und vertieft bestehende Einsichten.

Handschriftliche Überlieferung sowie Notizen aus mittelalterlichen
Bibliothekskatalogen spiegeln die weite Verbreitung und hohe Wertschätzung,
deren sich Rudolfs Hauptwerk erfreute. Dabei kam ihm nicht zuletzt der
Umstand zugute, daß es schon sehr bald und lange unter dem Namen



Besprechungen 479

Bonaventuras tradiert wurde. Zu seinem Leserkreis gehören vor allem die
Ordensleute, unter denen auffälligerweise Kartäuser und Augustinerchorherren

die erste Stelle einnehmen, aber auch der Weltklerus und einzelne
Personen aus Adels- und Bürgerstand. Das Echo, das dieser Traktat in der
mystischen Theologie fand, reicht bis in das 18. Jahrhundert hinein; Johannes
von Kastl, Gerson, Theresia von Avila oder Maximilian Sandäus sind nur
einige Namen von Autoren, die das Werk direkt oder indirekt kennen und
benützen.

Eine Analyse nach formalen und inhaltlichen Gesichtspunkten bestätigt
das Urteil, wonach das mittelalterliche Frömmigkeitsleben zum guten und
größten Teil aus dem Geist der Heiligen Schrift und gesunder Tradition
gespeist wurde; bezeichnend ist dafür die Funktion der Menschheit Jesu.
Rudolf von Biberach schöpft sein Gedankengut vor allem aus der Patristik;
häufig zitiert er, wohl aufgrund eigener Lektüre, Augustinus und Gregor
den Großen. Als der eigentliche Ahnherr seiner Spiritualität kommt der
Areopagite in Frage. Mit ihm und dessen Kommentatoren, Hugo von
St. Viktor, Thomas Gallus, Robert Grosseteste und Richard von St. Viktor,
tritt der Franziskaner in einen regen Gedankenaustausch ein. Aus der
Bestimmung des Verhältnisses von «contemplatio-actio» und «intellectus-
amor» wird deutlich, daß er einen einseitigen Intellektualismus ablehnt und
ein auf der christlichen Liebe basierendes Vollkommenheitsideal vertritt.
Rudolf übernimmt zwar dionysische Denkschemata, füllt sie aber mit
anderen, christlichen Inhalten auf. Man ersieht daraus wiederum einmal
mehr, wie generalisierend und einseitig Begriffe sind, die von einer Helleni-
sierung oder Platonisierung des Christentums im Mittelalter sprechen.

Für die Bildungs- und Geistesgeschichte ist es von größtem Interesse, daß
das Hauptwerk Rudolfs von Biberach außer einer schwäbischen Bearbeitung
und verschiedenen niederländischen Exzerpten auch eine alemannische
Übertragung erfahren hat, deren Überlieferung und sprachlicher Befund
nach Basel weisen; dabei ergeben sich auffallende Parallelen der «siben
Strassen zu got» zum «Fließenden Licht der Gottheit», die zum Teil dem
Sprachschatz der deutschen Dominikanermystik entstammen. Den Spuren
von K. Ruh folgend, ist die Autorin vor allem um eine Erhellung der
Zusammenhänge zwischen Semantik und Theologie bemüht. Anhand einer
Reihe sehr aufschlußreicher Beobachtungen zeigt sie, wie Germanistik und
Theologie voneinander lernen könnten.

Nüchternheit und Sachlichkeit des Urteils, Quellenkenntnis und
Erudition, Akribie und Sorgfalt, die in Untersuchung und Textedition zum
Ausdruck kommen, weisen die Verfasserin als profunde Kennerin mittelalterlichen

Geisteslebens aus. Christian Schütz



480 Besprechungen

Lorenz, Kuno: Elemente der Sprachkritik. Eine Alternative zum
Dogmatismus und Skeptizismus in der analytischen Philosophie. - Frankfurt a. M. :

Suhrkamp 1970. (Reihe «Theorie», hrsg. v. H. Blumenberg, J. Habermas,
D. Henrich und J. Taubes.) 268 S.

Kuno Lorenz (* 1932, Professor für Philosophie in Hamburg) will mit
seinem Buch eine doppelte Aufgabe erfüllen: eine kritische Darstellung der
analytischen Philosophie geben und eine eigene Alternative zur
Sprachphilosophie vorlegen (vgl. 11, 19-20). Seine Lösung stellt sich weder auf die
Seite der Umgangssprache noch der formalisierten Sprache. Sie geht aus vom
Dialogcharakter der Sprache.

Der erste Teil des Buches, der historisch kritische Teil, ist eine sachliche
Darstellung der Theorien von B. Russell, G. E. Moore, L. Wittgenstein und
G. Ryle. Bereits bei den Begründern der analytischen Philosophie zeichnen
sich zwei Tendenzen ab. Moore (skeptische Haltung) setzt sich mit den
Ausdrücken der gewöhnlichen, alltäglichen Sprache auseinander und bezieht
auch Fragen der Ethik mit ein. Russell (eher dogmatisch) hingegen beschäftigt

sich eingehend mit der Konstruktion einer Wissenschaftssprache
(Idealsprache) und den entsprechenden Fragen der Logik. Bei beiden jedoch sind
die möglichen Mißverständnisse in der Umgangssprache Ausgangspunkt der
Analyse, ebenso bei Wittgenstein. Ob aber bereits beim frühen Wittgenstein
eine so klare und konsequente Trennung von Syntax und Semantik
vorhanden (und möglich) ist, wie der Autor meint (67), bleibt fraglich. Sicher
ist, daß die beiden eben erwähnten Tendenzen gerade bei Wittgenstein deutlich

zur Sprache kommen, im «Tractatus» und in den «Philosophischen
Untersuchungen». In der Weiterführung von Wittgensteins Gedanken scheiden
sich die Geister endgültig.

Der logische Empirismus stand in seiner ersten Ausbildung stark unter
dem Einfluß des Wiener Kreises. R. Carnap war während langer Zeit
der führende Vertreter. Später beschäftigten sich u. a. N. Goodman und
W. Quine mit ähnlichen Problemen. Die Oxforder Analytiker («Ordinary
Language Philosophy») wurden vorwiegend von G. Ryle und J. L. Austin
repräsentiert. Zur Charakterisierung dieser Schule übernimmt Lorenz die von
Austin eingeführte treffende Bezeichnung «Linguistischer Phänomenalismus»
(«Linguistic Phenomenology»). (Zur Übersetzung von «Phenomenology»
durch «Phänomenalismus» s. 142-143). Warum spricht der Autor hier von
der «Analytischen Philosophie im engeren Sinne» (17) Sind denn die anderen
Schulen «weniger analytisch»? Beide Tendenzen haben sich weiterentwickelt
in Richtung auf die empirische Wissenschaft und sind in eine Sackgasse
geraten. So meint der Autor. Die eine hat sich dem Pragmatismus und der
behavioristischen Semiotik ausgeliefert, die andere der Linguistik (vgl. 18-19,
143-144, 149, aber leider nicht länger ausgeführt).

An einigen Stellen spricht der Autor etwas schematisch von «Naturalisten»

und «Formalisten», von «Umgangssprachlern» und «Idealsprachlern».
Carnap, Quine, Goodman und Church vertreten (methodisch) zwar den
formalistischen Standpunkt, doch deswegen brauchen sie in ihren (onto-
logischen) Theorien noch nicht übereinzustimmen. Dasselbe gilt für die



Besprechungen 481

«Naturalisten» Wisdom, Ryle, Austin und Strawson. Differenzierter kommt
die «Therapeutic Analysis» (122-123; 141) zur Sprache. Interessant sind die
Vergleiche zwischen Russell und Moore (37-63), wobei die Ausführungen
über Moore etwas kurz gehalten sind. Sehr hilfreich für weiterführende
Analysen sind die teils kommentierten bibliographischen Angaben (z. B. 43-44,
78, 91-92, 106-107).

Im zweiten, systematischen Teil will Lorenz einen Ausweg aus dem
Dilemma aufzeigen, eine «Alternative zum Dogmatismus und Skeptizismus
in der Analytischen Philosophie». Wann ist Rede verläßlich (d. h. wann sind
Aussagen sinnvoll)? Wann ist wissenschaftliche Rede begründet? Welches
sind also die Prinzipien, nach denen sich Aussagen verifizieren lassen (in
einem weiten Sinne) «Die Rede verläßlich machen, heißt bereit und fähig
sein, eine wirklich gemeinsame Situation der miteinander Redenden in für
jedermann kontrollierbarer, nämlich lehr- und lernbarer Weise herzustellen»
(235). Kriterium ist die Verständlichkeit, Verständlichkeit, die durch Lehren-
und Lernenkönnen kontrollierbar wird (vgl. 153-156, 159). Die Rede, die
«sprachlichen Handlungen» sollen in stilisierten Lehr- und Lernsituationen
verständlich gemacht werden (können). Stilisiert, rekonstruiert, aber nicht
empirisch behavioristisch (155) Dies heißt eine «dialogische Situation», eine
Handlung, die sich zwischen mehreren Menschen abspielt (vgl. 156). Die
Theorie wird mit Beispielen von Prädikatoren (167-194) und anhand der
Abstraktion und Individuation (194-231) veranschaulicht. Die Aussagen der
Wissenschaft gehören zu den «sekundären dialogischen Situationen», denn
sie vergegenwärtigen die Situationen (bzw. die Bedeutung der Wörter und
Sätze) durch Wörter d. h. Beschreibungen. Die Aussagen und Prädikate der
«primären dialogischen Situation» dagegen sind an bestimmte konkrete
Situationen gebunden, ihre Verständlichkeit wird durch Situationen (und nicht
durch Beschreibungen) aufgezeigt (vgl. 232-234).

Am Anfang der Sprachanalyse steht für Lorenz nicht die Syntax oder
Semantik, sondern die Pragmatik (vgl. 11). Die «Situation des Miteinander-
Lebens», die «elementaren Sprachhandlungen» .Er geht weder von der natürlichen

noch von der formalen Sprache aus (wie bisher in der analytischen
Philosophie), und darin besteht die Alternative. Sein Lösungsversuch, eine
«dialogische Begründung», läßt sich vereinfacht so zusammenfassen (vgl. 240) :

Aussagen sind sinnvoll, wenn sie «dialog-definit» sind, d. h. wenn sich über
sie nach festen Regeln ein Dialog führen läßt und sie nach der oben
erwähnten Methode (Lehr- und Lernsituationen) kontrolliert werden können.
Was heißt aber «einen Dialog führen», «kontrollieren können» Könnte dafür
nicht einfach und kurz gesagt werden: Aussagen sind sinnvoll, wenn sie
erklärt und verständlich (wem?) gemacht werden können? Ob diese Theorie
als eine gültige Alternative zur bisherigen analytischen Philosophie
angesehen werden kann, bleibe dahingestellt. Es wird jedenfalls ein neuer und
durchaus möglicher Zugang zur Sprachanalyse gesucht, der sich aber nicht
immer in der gewohnten einfachen Terminologie der meisten analytischen
Schulen hält. Martin Brander

31



482 Besprechungen

Renner, Frumentius: « An die Hebräer » - ein pseudepigraphischer Brief.-
Münsterschwarzach: Vier-Türme-Verlag 1970. 165 S. (Münsterschwarzacher
Studien. 14.)

L'auteur publie ses réflexions sur la transmission de l'Epître aux Hébreux
dans l'Eglise primitive et le processus du développement du canon paulinien.
Les exégètes n'apprendront rien dans ces pages trop rapides, dont la
bibliographie est insuffisante, et où les hypothèses tiennent une large place. Mais
certaines données sont justes: la réaction contre Th. Zahn accentuant le
contraste entre les traditions des Eglises orientales et occidentales; les trois
sortes de classement des Epîtres dans les listes ou les canons : alphabétique,
stichométrique, par groupement (Urpaulinum, Zweitpaulinum, Privatbriefe),
ce qui rendrait compte des places différentes de Hébr., dans telle ou telle
énumération; l'omission de cette épître dans le canon de Muratori qui n'en
ferait qu'une seule et même lettre avec Rom., s'expliquerait par la séquence
Rom. Hebr. dans P 46 (cf. la Syr. sin. et Hippolyte) ; notre épître écrite aux
«Italiens» serait donc une seconde lettre aux Romains. Il est fâcheux qu'elle
soit dénommée «pseudépigraphe», car jamais elle ne se présente comme
écrite par l'Apôtre; malgré les explications données à la p. 126. on ne peut
parler de la «fiction d'un écrit de Paul... imitant le style de Paul» (pp. 122,
124)- C. Spicq, O.P.

Unger, Helga: Geistlicher Herzen Bavngart. Ein mittelhochdeutsches
Buch religiöser Unterweisung aus dem Augsburger Franziskanerkreis des
13. Jahrhunderts. Untersuchungen und Text. — München: Beck 1969. 492 S.

(Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters.

Band 24.)

Die Erschließung der mittelalterlichen und vor allem spätmittelalterlichen

Prosaliteratur geistlichen Gehalts ist in den letzten Jahren immer
schärfer ins Zentrum der germanistischen Mediävistik getreten, nachdem
Wolfgang Stammler wohl erstmals mit allem nötigen Nachdruck auf die
Fülle des vorhandenen Materials hingewiesen hatte. Tatsächlich läßt sich
hier nicht nur zeigen, daß die Germanistik in ihrer Editionstechnik auf der
Höhe ihrer Aufgabe steht, sondern darüber hinaus auch das geistesgeschichtlich

hochbedeutsame Faktum einer Ausgliederung des Deutschen im sprachlichen,

aber auch allgemein literaturzivilisatorischen Sinn aus dem Bereich
lateinisch geprägter Schriftkultur und Tradition aufweisen, das exemplarisch
diese Wendung zum Volkssprachlichen belegt; Hugo Kuhn hat darauf öfter
hingewiesen.

Die Forschungen und Editionen Kurt Ruhs haben gezeigt, daß neben
der sogenannten «Deutschen Mystik» des Dominikanerordens ein durchaus
parallel verlaufender, ja zeitlich vielleicht gar vorausgehender Ansatz zur
Erörterung geistlicher Themen in der Volkssprache zu nennen ist, jener, den
David von Augsburg (1272) in Augsburg für die franziskanische Bewegung
in Deutschland gesetzt hat. Als wichtiger Beitrag zur Quellenerschließung



Besprechungen 483

dieser Bewegung ist die unter der Leitung Hugo Kuhns entstandene Dissertation

von Helga Unger zu werten. Der «Bavngart geistlicher Herzen»,
zwischen 1270 und 1290 vermutlich im Augsburger Franziskanerkonvent
verfaßt, stellt eine unsystematische Kompilation von Traktaten und Gebeten
Davids von Augsburg in deutscher Sprache dar, deren Ziel die Unterweisung
von Nonnen über die grundsätzlich kontradiktorischen Sphären von Tugenden

und Lastern, über Heil und Unheil ist. Ohne ein exemplarisches
Standardwerk über den Fortschritt im spirituellen Leben zu sein, weist das Werk
unter der Fiktion eines nicht konsequent durchgehaltenen geistlichen locus

amoenus, eines Baumgartens mit allen wesentlichen Naturrequisiten, auf
Möglichkeiten der Gesundung von aller bechorunge hitze (von aller Hitze der
Versuchungen) ; als « Lese- und Betrachtungsbuch über die allgemeinen Grundsätze

geistlichen Lebens in der Vielzahl ihrer Aspekte, Beziehungen und
Anwendungen» (143 f.) gehört es zu jener anonym überlieferten geistlichen
Gebrauchsprosa des Mittelalters, die zu erschließen eben erst intensiv genug
begonnen wurde. Editorisch hat sich die Herausgeberin, der für ihre
sorgfältige Arbeit hohes Lob zu zollen ist, der vielen Probleme, die ein nicht
unbedingt von nur einem Verfasser kompiliertes, sowohl in Streugut-Textzeugen

als auch in Corpus-Überlieferung — d. h. mit allen Zeichen der
«Zersetzung» — tradiertes Werk für die Edition stellt, glücklich dadurch erwehrt,
daß sie den Text auf der Grundlage der ältesten Corpushandschrift cgm. 6247

- unter Verzicht auf eine Normalisierung des Sprachgebrauchs - wiedergibt,
aber zur Textverbesserung, wo es angezeigt erscheint, alle andern (auch die
durch Streugutüberlieferung gegebenen) Textzeugen mitheranzieht. Dieses
Emendationsverfahren ist durch die im Apparat verzeichnete Handschriftenüberlieferung

genau nachprüfbar, so daß die Eingriffe an der Überlieferung
der Leithandschrift ermessen werden können. Der korrekte, gut lesbare Text
stellt so einen außerordentlich wertvollen Beitrag zu der von Kurt Ruh
inaugurierten Erschließung der franziskanischen Aszetik und Mystik in deutscher

Sprache dar. Alois m Haas


	Besprechungen

