Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Dialog mit der altkatholischen Kirche
Autor: Karrer, Otto / Stalder, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

O1TtO0 KARRER — KURT STALDER

Dialog mit der altkatholischen Kirche

Zwei Stellungnahmen

zum Buch von Victor Conzemius « Katholizismus ohne Rom» *

O1T0 KARRER

Diese hervorragende Darstellung der Geschichte des Altkatholizis-
mus seit seiner Entstehung vor 100 Jahren infolge der vatikanischen
Unfehlbarkeitserkldrung ist einzig in ihrer Art. Von theologischem Urteil
absehend, schildert C. auf Grund jahrelanger Studien in gemeinverstiand-
licher Weise das Werden und die Entwicklung des Altkatholizismus in
den verschiedenen Lindern: Holland, Deutschland, Schweiz, Osterreich,
Polen; dazu im Anhang die undhnlich-dhnliche Kirchenspaltung auf den
Philippinen. Das ist um so wertvoller, als es auf katholischer Seite seit
langem keine zusammenfassende Darstellung gibt und die dlteren mehr
auf Kampf als auf Sachlichkeit oder gar Verséhnung gestimmt waren.
Ein gerechtes Verstehenwollen ist die erste Voraussetzung fiir eine Be-
gegnung der Herzen; und daB getrennte Christen heute sehr ernste
Griinde fiir eine Besinnung auf die geschichtlichen Ursachen ihrer Tren-
nungen haben, leuchtet wohl jedem ein, der Augen hat zu sehen. Die
Geschichte als Lehrmeisterin mahnt uns heute sehr eindringlich zu ge-
rechter Uberlegung, ohne iiber die Viter zu «richten» und iiber Gewissens-
entscheidungen zu urteilen. — Dall der Verfasser sein Manuskript auch
altkatholischen Theologen zur Durchsicht gab, zeigt seinen Willen zur
Gerechtigkeit.

* Victor ConzeMmius: Katholizismus ohne Rom. Die altkatholische Kirchen-
gemeinschaft. — Ziirich, Einsiedeln, Koéln: Benziger 1969. 169 S.



464 Dialog mit der altkatholischen Kirche

I. Der geschichtliche Ort des Altkatholizismus. Die altkatholische
Spaltung geht auf die Definition der pipstlichen Irrtumsfreiheit in feier-
lichen Entscheidungen durch das I. Vatikanische Konzil (1870) zuriick.
Die Vorbereitung seit Midrz 1867 lag straff in romischen Héinden, die
Auswahl der Berater war nicht ideal. John Henry Newman, spiter (unter
Leo XIII.) Kardinal, schrieb 1867 auf die Nachricht vom bevorstehenden
Konzil seinem anglikanischen Freund Pusey, eine Definition der Infalli-
bilitdt betrachte er als iiberfliissig, und nach alter Tradition sei eine
feierliche Definition nur zur Abwehr schwerer Hiresien angebracht, nicht
aus theologischen oder affektiv-frommen Wiinschen. Bei dem kampfe-
rischen Papst Pius IX. und bei der wachsenden politischen Bedrohung
des Kirchenstaates (dessen Verschwinden schwerlich ein Ungliick fiir die
Kirche war) wiinschten Kardinal Manning und andere Eiferer ein weit-
hin sichtbares Zeichen fiir das, was sie zur Ehre Gottes als zeitgemil
betrachteten.

Die vorbereitende Konzilskommission zeigte «neben dem Milver-
héltnis hinsichtlich der nationalen Vertretung erhebliche Mangel hin-
sichtlich der Kompetenz ihrer Mitglieder» (30) . Dal ein geschichts-
kundiger Fachmann wie Ignaz Déllinger bei seiner liberalen Gesinnung
nicht als Berater in Betracht kam, versteht sich in etwa. Er schrieb dann,
mit kritischen Konzilsberichten Lord Actons ausgestattet, entsprechende
Aufsitze in der Augsburger «Allgemeinen Zeitung», die natiirlich weithin
von der Presse iibernommen wurden (36). Dem Konzil selbst wurde durch
die vorbereitende Kommission eine Reihe von Verhandlungsvorschligen
iibermittelt, u. a. iber die padpstliche Infallibilitit mit der fast einstim-
migen Erklirung, die Lehre sei definierbar (31). Bischof W. E. v. Ketteler
(Mainz) hingegen vertrat die Rechte der Bischofe und hielt wie Newman
(der eine Berufung in die Kommission abgelehnt hatte) die vorgeschla-
gene Definition fiir nicht wiinschenswert; jedenfalls sollte sie nur zu-
sammen mit dem Lehramt der Kirche behandelt werden; und die Mehr-
zahl der deutschen Bischofe schlofl sich Ketteler an. «Héatte man sich
auf dem Konzil an diesen Grundsatz gehalten, so wire einer spdteren
theologisch-historischen Kritik die Grundlage entzogen worden» (35).
Im Konzil verschwand die eine Nummer iiber das Bischofsamt fast zwi-
schen den 18 Nummern iiber das Papsttum (vgl. Denz. 1821-1840). Der
Papst selbst hatte nachdriicklich in diesem Sinne auf das Konzil ein-
gewirkt (39). Dann aber muBite wegen des deutsch-franzésischen Krieges

1 Die Zahlen in Klammern verweisen auf die Seitenzahlen bei Conzemius.



Dialog mit der altkatholischen Kirche 465

das Konzil abgebrochen werden. Die Schilderung dieser Vorgiange bei C.
ist ein kleines Meisterwerk fiir sich. Newman schrieb damals prophetisch:
«Kiinftige Pidpste werden ihre eigene Macht erliutern und in gewissem
Sinne begrenzen. Das wire unwahrscheinlich, wiirden sie blo als Men-
schen handeln; aber Gott wird iiber ihnen walten ... LaBt uns Glauben
und Geduld haben!» 2 Tatsiachlich ist das, was Johannes XXIII. und
sein Konzil iiber die Kirche, iiber die Hirtenaufgabe der Bischofe, iiber
die gottliche Offenbarung, itber Okumene und religise Freiheit aus-
fiihrte, eine Ergédnzung und eine gewisse sachliche Eingrenzung des
I. Vatikanischen Konzils.

Dollingers Berichte waren ausgesprochen tendenzits. « Ein Vergleich
seiner Berichte mit den authentischen Konzilsakten ergibt — bei aller
journalistischen Brillanz des Schreibers — einen iiberraschend hohen Ge-
halt an tendenzidser Verzerrung und schwerwiegenden Informations-
liicken ... Diese Feststellung ist von groler Tragweite. Wer die ‘Romi-
schen Briefe’ in der ‘Allgemeinen Zeitung' gelesen und auf sich hatte
einwirken lassen, befand sich in einer Situation, in der er dem Konzil die
Anerkennung versagen konnte» (56). Sonst waren keine Unterlagen erreich-
bar als die Konzilsdekrete selbst. Die Verhandlungen in der Konzilsaula
wurden erst ein Menschenalter spéater im Druck zugdnglich gemacht, als
die altkatholische Bewegung sich schon zur Kirche konstituiert hatte (57).

I1I. Die Verfassung und die einzelnen Nationalkirchen. Die zeit-
geschichtliche 6ffentliche Meinung war einer Definition pdpstlicher Vor-
rechte nicht giinstig. Es ist nicht verwunderlich, daBl in verschiedenen
Landern, vor allem des deutschen Sprachbereichs, eine gegenpépstliche
Stimmung entstand. Die Protestierenden nannten sich «Altkatholiken»
(bzw. in der Schweiz «Christkatholiken»). Der bedeutende Schweizer
Staatsmann Philipp Anton v. Segesser schrieb damals: Durch feierliche
Anwendung veralteter kirchlicher Zensuren habe man «allen negativen
Elementen in der Kirche ein Zentrum und dem staatlichen Absolutismus
ein machtiges Hilfsmittel zu dem Angriff auf den organisatorischen Be-
stand der Kirche» gegeben (59).

Die heutige romisch-katholische Entwicklung zur landessprachlichen
Liturgie war vom Altkatholizismus schon 1875 vorausgenommen worden.

In Deutschland schlossen sich viele katholische Historiker dem Alt-
katholizismus an. Die fithrenden Madnner der Bewegung wollten keine

2 Zitiert nach: O. KARRER, Kardinal Newman — Die Kirche I, 1945, 399,

30



466 Dialog mit der altkatholischen Kirche

Revolution und rieten zur MdBigung. Dollinger warnte vor einer Sonder-
kirche und hielt sich zuriick (er wurde nie altkatholisch); aber der
Miinchner Erzbischof exkommunizierte ihn — «die Billigkeit hitte ge-
fordert, ihm etwas Zeit zu lassen» (59) —, und die Bewegung ging weiter.
Mehrere deutsche Liander erkannten den Altkatholizismus an und bil-
ligten ihm die Mitbeniitzung katholischer Kirchen und Anteil am Kirchen-
vermogen zu. 1873 gaben sich die Altkatholiken eine Kirchenverfassung
und wihlten J. H. Reinkens zu ihrem Bischof; dieser erhielt von einem
Bischof der Kirche von Utrecht, die sich 1723 von Rom geldst hatte,
die Bischofsweihe (54 f.). Das Reformwerk der altkatholischen Synode
dieser Zeit behielt «einen konservativ-verantwortlichen Grundzug» (67),
der durch die Verbindung mit dem Erzbistum Utrecht in der Utrechter
Union noch gestiarkt wurde. Doch wurde schlieBlich nach einigem Zégern
die Zolibatspflicht der Priester abgeschafft (68). Bischof Reinkens begriin-
dete 1887 in Bonn ein altkatholisches Seminar. (Der jetzige Inhaber des
dortigen Lehrstuhls fiir systematische Theologie, Prof. W. Kiippers, nahm
als Beobachter am II. Vatikanischen Konzil teil.) 1889 entstand in Bonn
der «Altkatholische Schwesternverein fiir Armen- und Krankenpflege».

In der Schweiz war es vor allem ein feinsinniger Jurist, Walter Mun-
zinger (1 1873), der in den Anfingen der altkatholischen Bewegung eine
Rolle spielte und die Griindung einer theologischen Fakultdt in Bern
erwirkte. Ihm folgte Eduard Herzog, ehemals Professor fiir Neues Testa-
ment am Priesterseminar Luzern, «die stirkste religiose Personlichkeit
innerhalb der Schweizer Protestbewegung» (76). Thm gelang es 1875, die
Annahme der Kirchenverfassung durchzusetzen. 1876 wurde er vom
deutschen Bischof Reinkens zum Bischof geweiht. Unter ihm ging die
Entwicklung «den Weg kirchlicher Neubesinnung» (78).

Die polnische Nationalkirche existiert aufler in Polen selbst auch
in Amerika (81-90).

In der osterreichischen Monarchie gab es altkatholische Pfarreien
in Wien, Oberosterreich und Nordbéhmen. Ein gewisser Zuwachs er-
folgte in den neunziger Jahren durch die «Los-von-Rom»-Bewegung. Ein
altkatholisches Bistum mit Sitz in Wien besteht seit 1925 (von 1881 bis
1925 wurde die Kirche von staatlich nicht anerkannten Bistumsver-
wesern geleitet), seit 1947 unter Bischof Stefan Torok.

Riickschauend 148t sich wohl sagen, dall der Altkatholizismus zwar
dem liberalen Zeitgeist entgegenkam, sich aber nicht zu einer spontanen
Volksbewegung entwickeln konnte. «Einer Anzahl von Katholiken hat
der ZusammenschluB in einer neuen kirchlichen Gemeinschaft eine gei-



Dialog mit der altkatholischen Kirche 467

stige Heimat gegeben ... und sie vor dem Abgleiten in den religisen
Indifferentismus bewahrt» (61). Auch die fithrenden Altkatholiken waren,
wie Bischof Urs Kiiry (Bern) zutreffend schreibt, keine Revolutionire,
welche die Einheit der Kirche gefihrden wollten ; sie wollten nur schlichte
Wahrheitszeugen innerhalb der katholischen Kirche sein.

II1. Der theologische Ort des Altkatholizismus. Seit 1889 sind die alt-
katholischen Kirchen in der « Utrechter Union» miteinander verbunden.
Das altkatholische Nationalkirchen-Prinzip bewirkt jedoch, dalB dieser
Union und der «Internationalen altkatholischen Bischofskonferenz» keine
Jurisdiktionsvollmacht {iber die einzelnen Mitgliederkirchen zukommt;
die Mitgliedskirchen ordnen ihre Angelegenheiten nach eigenem Recht.

Die Distanzierung von Rom «hindert uns aber nicht, den historischen
Primat anzuerkennen, wie ihn mehrere Okumenische Konzilien und die
Viter der alten Kirche dem Bischof von Rom als primus inter pares zu-
gesprochen haben mit der Zustimmung der ganzen Kirche des «1. Jahr-
tausends» (Erkldrung der altkatholischen Bischofe der Utrechter Union,
1889). Auch kommt in dieser Erklirung die Hoffnung zum Ausdruck,
«daB es den Bemiihungen der Theologen gelingen wird, unter Festhalten
am Glauben der ungeteilten Kirche eine Verstindigung iiber die seit den
Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen». Was diese
Lehrerklarung tiber die Eucharistie sagt, stellt keinen Widerspruch zur
romisch-katholischen Lehre dar. Auch an der Siebenzahl der Sakramente
hdlt der Altkatholizismus fest.

Von 1890 in Kdéln bis 1965 in Wien fanden insgesamt 19 inter-
nationale altkatholische Kongresse statt. Eine «Revue internationale de
Théologie» besteht seit 1892, die seit 1911 als «Neue Folge» unter dem
Titel «Internationationale kirchliche Zeitschrifty weitergefithrt wird.
Beide Folgen haben fiir das Wachsen des 6kumenischen Gedankens grund-
legenden Quellenwert.

Das altkatholische Anliegen in seiner geschichtlichen Entwicklung
laBt sich zusammenfassen als Verneinung der pidpstlichen Infallibilitat
und als Dienst fiir die Okumene. Die Kirche gilt als unfehlbar, soweit
sie lehrt, was Christus gelehrt hat. Die wesensmdfBige Heiligkeit der Kir-
che schlieBt nicht aus, daf3 sie zugleich eine siindige Kirche ist, lediglich
durch die Verbindung mit Christus in der Gnade bewahrt. «Von hier aus
lieBe sich Verstdndnis fiir das Grundanliegen altkatholischer Theologen
gewinnen, die mit Recht an der idealisierten Gestalt der Kirche AnstoB
nahmen und auf konkrete geschichtliche MiBbildungen hinwiesen» (107).



468 Dialog mit der altkatholischen Kirche

In einer Riickschau auf das I. Vatikanische Konzil schrieb der
Berner Neutestamentler Ernst Gaugler, ein rein geistiger Kirchenbegriff
wiirde der altkatholischen Position nicht entsprechen; «aber sie verstand
die Autoritdt in der Kirche als stellvertretende Ordnung, ... die durch
den Glauben der Gesamtgemeinde iiberpriift und wenn nétig korrigiert
sein will ... Autoritdt gewil ..., aber nie unter Umgehung der Zustim-
mung der ganzen Kirche» 3. Bischof Kiiry sieht die Eigenart altkatho-
lischer Kirchlichkeit in der Synthese von evangelischer Freiheit und
katholischer Gebundenheit: im Notwendigen Einheit, in Zweifelsfragen
Freiheit, in allem Liebe *.

Nur die Bibel als schriftliche Urkunde «ist fiir uns das allein authen-
tische Erstzeugnis der Offenbarung Gottes, und eben darin ruht ihre
einmalige, unvergleichliche Autoritdtsstellung, die sie fiir den Glauben
der Kirche und ihre Erkenntnis der Offenbarung hat» (Kiiry). Als Para-
dox fithrt Kiiry an, «daBl die Kirche, die erst von der Botschaft der
HI. Schrift her ihre Existenz hat, dazu berufen wird, durch die Bestim-
mung und Abgrenzung des Kanons iber sie zu entscheiden». Das scheint
mir doch sehr mil3verstindlich: denn zuerst war die Kirche der Apostel,
aus ihrer Verkiindigung sind allmihlich die HI. Schriften des Neuen
Testamentes hervorgegangen und schlieBlich im Kanon gegen unechte
Schriften abgegrenzt worden. C. bringt jedoch bewult keine kritischen
Anmerkungen an, sondern referiert auch iiber die altkatholische Theo-
logie als Historiker.

Im Blick auf das II. Vatikanische Konzil schreibt Bischof Kiiry von
der romisch-katholischen Kirche: «Sie ist und bleibt trotz der Abwei-
chungen und Entstellungen fiir den Westen immer noch die Mutterkirche
und als solche Gegenstand unseres Glaubens, unserer Hoffnung und un-
seres fiirbittenden Gebetes.» Mit Nachdruck hebt er jedoch hervor, dall
das romische Papsttum «in einem viel hoheren Male, als [die rémisch-
katholischen Gesprdchspartner]| es sich im allgemeinen vorstellen und
wahrhaben wollen, fiir alle nicht réomisch-katholischen das Hindernis auf
dem Wege einer Verstindigung mit Rom ist».

Fiir den romischen Katholizismus wie fiir den Altkatholizismus
sind wohl iiberholte Fragestellungen und verhdrtete polemische Posi-
tionen neu zu iiberdenken. Die Entfremdung war in der Vergangenheit

3 Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Bewegung, in: Intern. Kirchl.
Zeitschr. 1946.
+ Die altkatholische Kirche, Stuttgart 1966.



Dialog mit der altkatholischen Kirche 469

sehr grol3. Es ist besser geworden. Beim letzten Konzil wie beim letzten
Altkatholiken-Kongrel3 war die je andere Kirche durch Beobachter ver-
treten. In Holland besteht seit 1963 eine stindige Dialog-Kommission,
die in verschiedenen Lindern Nachahmung fand. In der Schweiz wurde
1966 eine offizielle Gesprachskommission eingesetzt. Die altkatholische
«kirchenreformatorische Dynamik» ist an der romisch-katholischen
Kirche «nicht abgeprallt, sondern in einem vielschichtigen Erneuerungs-
und Liuterungsprozel in ihr kirchliches Leben eingestrémt ... So ist der
romischen und der altkatholischen Kirche bereits heute eine weitrei-
chende kirchliche Gemeinsamkeit geschenkt» (154 {£.).

Um zusammenzufassen: Was uns Conzemius in gedringter geschicht-
licher Darstellung schenkte — das Bild einer tragischen kollektiven Ent-
fremdung und ihrer Entwicklung bis in die Ndhe briiderlicher Versoh-
nung —, ist nicht nur ein schénes und edles Werk, sondern spiirbar von
dem Geist inspiriert, der die Glaubigen auch in geschichtlich schwieriger
Problematik an die tiefere Einheit in Christus mahnt.

KURT STALDER

Es wird zwar nicht ausdriicklich gesagt, ist aber kaum zu bezwei-
feln, dal das Buch von Victor Conzemius nicht zuletzt dem Sich-zur-
Einheit-Zurtickfinden zwischen der altkatholischen und der rémisch-
katholischen Kirche dienen will. Jedenfalls ist auf der letzten Seite (155)
vor dem Anhang zu lesen: «So ist der romischen und der altkatholischen
Kirche bereits heute eine weitreichende kirchliche Gemeinsamkeit ge-
schenkt. Doch bleibt noch manches zu tun, um die von Christus gefor-
derte Einigung nach auBen Wirklichkeit werden zu lassen» (vgl. auch
S. 138 ff.). Wir haben es also mit Kirchengeschichtsschreibung im Dienste
des okumenischen Anliegens zu tun und stehen damit vor der Frage,
welche Bedeutung einem solchen Unternehmen im Blick auf sein Ziel
zukommt und welche Anforderungen deshalb erfiillt sein miissen.

Die Bedeutung kirchengeschichtlicher Untersuchungen fiir die
Schaffung einer ékumenischen Atmosphire wird sofort deutlich, wenn
man bedenkt, wie viel die neueren katholischen Arbeiten besonders iiber
Luther oder Karl Barth, die nicht in erster Linie auf Beurteilungen,
sondern auf Verstehen ausgerichtet waren, zur Vorbereitung eines sach-



470 Dialog mit der altkatholischen Kirche

lichen und vertrauensvollen Gespriachs beigetragen haben. Es findet
darin ein wichtiger Umstand seine Beriicksichtigung. Viele Menschen,
wenn nicht die meisten, werden durch Kritik und abwertende Bemer-
kungen gegeniiber ihren Lehrern, Vorbildern und besonders gegeniiber
den verstorbenen Fiihrern ihrer Gruppe, gegeniiber ihren « Heroen» viel
tiefer verletzt als durch Kritik an ihren eigenen Ansichten und Verhal-
tensweisen. Der Angriff auf die eigene Position betrifft eine Einzelerschei-
nung, der Angriff auf die Fiihrer stellt den Grund in Frage, auf dem man
steht, und tangiert das kollektive «Uber-Ich». Darum geht es schon an
diesem Punkt um weit mehr als nur um die Atmosphéire, wie denn die
katholischen Verstehensversuche gegeniiber reformatorischen Theologen
nicht unwesentlich an der Ausbildung der theologischen Voraussetzungen
fiir das Okumenismusdekret des II. Vatikanums beteiligt sind.

In dieser Hinsicht leistet auch Conzemius von seiner Kirche her mit
seinem Buch Wesentliches fiir die Verbesserung der Voraussetzungen bei
der Suche nach der sichtbaren Einheit. Schon da8 er sich iiberhaupt der
Geschichte der zahlenmdBig verschwindend kleinen altkatholischen Kir-
chen angenommen und sie einer eingehenden Studie gewiirdigt hat, be-
deutet da nicht wenig. Denn, von Zufallsbeziehungen abgesehen, ist der
Altkatholizismus schon aus Griinden der GréBenordnung innerhalb der
heutigen rémisch-katholischen Kirche, auch bei Theologen, fast ginz-
lich unbekannt geworden, so daB hier schon die Information als solche
hilfreich ist. Sie wird denn von C. auch in den Vordergrund gestellt (11).
C. informiert aber nicht blo3; er sucht wohlwollend zu verstehen, was
vor allem bei der Darstellung einzelner Gestalten und Situationen fiihl-
bar wird, so etwa S. 62 f. im Blick auf Déllinger und Reusch, S. 74 auf
Walter Munzinger und besonders S. 76 f. auf Eduard Herzog, den ersten
christkatholischen Bischof der Schweiz, und S. 150 auf Bischof Urs Kiiry.
Sogar der vielgeschmidhte Landammann Augustin Keller erhidlt S. 73 f{.
einige freundliche Worte. Diese und dhnliche Partien sind der Grund
dafiir, daf3 das Buch von C. in altkatholischen Kreisen weithin dankbare
Aufnahme gefunden hat. Und insofern wird man sagen diirfen, daB3 das
Werk seiner Zielsetzung gerecht wird.

Die Bedeutung kirchengeschichtlicher Arbeiten fiir die Herstellung
sichtbarer Einheit zwischen getrennten Bekenntnisgruppen greift aber
noch tiefer. Das Leben des Glaubens vollzieht sich in stellungnehmenden
Interpretationen gegeniiber allem, was dem Menschen aus Vergangen-
heit und Gegenwart begegnet und sich als Zukunft ankiindigt, und in
dem Tun, das sich ihm daraus ergibt. Denn jede Interpretation impliziert



Dialog mit der altkatholischen Kirche 471

eine Stellungnahme, eine Entscheidung und umgekehrt, und jedes Tun
setzt beides voraus. Darum ist fiir ein gemeinsames Handeln im Glauben
zwischen zwei Konfessionsgruppen ein gewisses Einverstindnis in der
Sicht der Vergangenheit, zumal in bezug auf die prigenden Anfinge
von erheblicher Bedeutung. Daraus ergibt sich, wie uns scheint, ein
Postulat, dem kirchengeschichtliche Arbeiten genligen miiten, wenn sie
der Suche nach Einheit dienlich sein sollen. Man wird nicht erwarten
oder verlangen konnen, dal3 die kritische Geschichtsperiode ohne wei-
teres von beiden beteiligten Seiten gleich gesehen und vor allem nicht,
daB sie auch gleich beurteilt werde. Wahrscheinlich wire auch das noch
eine Uberforderung, wenn man verlangen wollte, daB sich der Partner
in einer von der andern Seite gegebenen Darstellung vorbehaltlos mii3te
wiedererkennen kénnen. Wo dies nicht erreichbar ist, lieBen sich immer-
hin die beiden Sichten klar nebeneinander stellen. Und vor allem miiBte
der Leser die Moglichkeit erhalten, klar zwischen den divergierenden Be-
urteilungen und ihren Konsequenzen zu unterscheiden, und dazu miiBte
sorgfiltig tiber die Kriterien der Beurteilung Auskunft gegeben werden.

Auch wenn einzurdumen ist, dal3 sich die Erfiillung dieses Postulats
oft nur in Anndherungen wird erreichen lassen, meinen wir sagen zu
miissen, daB3 in dem Buch von C. trotz der im Vorwort erwdhnten Mit-
hilfe altkatholischer Theologen diese Anndherung noch nicht gegliickt
sel. Das liegt nicht zuletzt an der S. 11 betonten Absicht des Verfassers,
von einer systematischen Erérterung sowohl der altkatholischen Posi-
tion als auch der Unfehlbarkeitslehre und des Jurisdiktionsprimates des
Papstes abzusehen und sich méglichst auf die historische Information
zu beschrinken. Das ist, wo es um die Darstellung eines gerade iiber
diesen Fragen ausgebrochenen Streites geht, ein kaum durchfithrbares
Unterfangen. Wollte man es damit streng nehmen, miilte man sich auf
ein aufzihlendes Referat iiber Meinungen, Verlautbarungen, Beschliisse
und daraus folgende Tatbestinde beschrinken. Schon die Einordnung
in Zusammenhdnge und in das Spiel beteiligter Krafte kommt nicht
mehr ohne Beurteilungen aus. Will man nicht auf die Darstellung von
Zusammenhdngen verzichten, so wird ein Eintreten auf die zentrale
Streitfrage unumginglich, sonst wird die Wechselwirkung zwischen Stel-
lungnahme und Darstellung verdeckt.

C. will weder die Einschrinkung auf das bloBe Referat noch tritt
er ausdriicklich auf eine Diskussion der zentralen Streitfrage ein. Den-
noch steht seine Darstellung unter einer deutlichen Stellungnahme. Sie
geht aber nicht von einer klar begriindeten und prizisierten Bejahung



472 Dialog mit der altkatholischen Kirche

der Papstdogmen von 1870, sondern von einem ekklesialen Ganzheits-
denken und einem Selbstverstindnis der alten Kirche aus (S.10 und
143 £.), die beide nicht ndher ausgefithrt werden. Dadurch erhilt das
Buch in seiner Ganzheit einen Zug, den man von den meisten Einzel-
aussagen her kaum erwarten wiirde. So wird im Einleitungskapitel von
einer Fehlentwicklung des nachtridentinischen Kurialismus gesprochen,
der alle Reformbewegungen, eine nach der andern, zum Verstummen
brachte, so dall man daraus eine Rechtfertigung des Altkatholizismus
folgern muB, sofern er einige dieser Reformanliegen wieder aufnahm.
Energisch werden die Fehler Roms im Zusammenhang des 1. Vatika-
nums betont (ungeniigende Vorbereitung des Konzils in der Offentlich-
keit, einseitige Zusammensetzung der vorbereitenden theologischen Kom-
missionen und Mangel an wissenschaftlicher Kompetenz, Fehlen jeg-
licher Information wahrend des Konzils, MiBverstidndnisse, provozierende
Isolierung der beiden Papstdogmen aus dem unerldBlichen ekklesiologi-
schen Kontext, auch nach dem Konzil keine Information iiber die Ver-
handlungen, die eine differenzierte Interpretation ermdoglicht hitte, pro-
vozierend verstindnisloses Vorgehen gegeniiber den Konzilsgegnern,
S. 3043, 56-59, 1411{.). Auch dadurch wird Verstdndnis fiir den alt-
katholischen Protest geweckt. Diese Einzelheiten treten jedoch in einen
anders ausgerichteten Zusammenhang: die vorvatikanischen Reform-
bewegungen wurden zwar von Rom filschlich unterdriickt, aber sie ver-
lieBen die Kirche nicht und ihre Anliegen blieben in ihr aufgehoben;
Kritik an den MiBgriffen im Zusammenhang des I. Vatikanums ist be-
griindet und nétig, problematisch ist jedoch der Schritt vom Protest zur
Konstituierung als besondere Kirche, womit das altkirchliche Kirchen-
verstdndnis verlassen wurde (z. B. S. 64 und 143 {.). So wird alles einem
unausgefithrten und nicht recht fallbaren, nur implizierten Kirchenver-
stindnis unterstellt, das gerade wegen seiner Unfaflbarkeit noch weiter
zu gehen scheint als die Papstdogmen von 1870 und die Altkatholiken
gerade im Zentrum ihrer Notentscheidung von vornherein, ohne Dis-
kussion der strittigen Dogmen ins Unrecht setzt. Dies wird noch da-
durch verstirkt, dal3, wenn etwas iibertreibend formuliert werden darf,
gelegentlich beinahe der Eindruck erweckt wird, die Lehre, der gegen-
iiber die Altkatholiken eine Unterwerfung fiir unerlaubt hielten, sei
eigentlich nicht die Meinung des I. Vatikanums, sondern eher ein Mil3-
verstindnis, ein zwar von Rom verschuldetes Miflverstindnis, aber eben
doch ein MiBverstindnis (vgl. etwa S. 40 f., 56 {., 139).
Selbstverstidndlich ist es nicht unsere Meinung, daBl der Verfasser



Dialog mit der altkatholischen Kirche 473

aus Okumenischer Riicksicht keine Kritik am Altkatholizismus iiben
sollte. Im Gegenteil : da oder dort hitte er ruhig schirfer zugreifen diirfen.
Manche Altkatholiken beurteilen viele Erscheinungen ihrer Geschichte
weit kritischer. Unser Vorbehalt richtet sich allein dagegen, dal3 die
Kritik nicht von einer Erorterung und Interpretation der Dogmen von
1870 her, fiir die sich schlieBlich allerlei sagen lieBe, dem sich auch ein
Altkatholik nicht entzieht, sondern von einem schwer fal3baren, globalen
Kirchenverstindnis aus erfolgt, mit dem eine Auseinandersetzung kaum
moglich ist. Dies scheint uns fiir das 6kumenische Suchen nicht sonder-
lich hilfreich zu sein.

Von dieser Grundfrage her wiren noch allerlei Einzelfragen zu stel-
len, von denen wenigstens einige angedeutet seien: Wie verhilt es sich
mit den Anathemata in der alten Kirche, hiatten sie nicht alle zu dhn-
lichen Konsequenzen, ndmlich zu gleichen Spaltungen wie der Alt-
katholizismus fithren miissen — z. T. ist es ja auch geschehen —, wenn
nicht die meisten bald wieder iiberholt gewesen wiren? Vergingen sich
die damaligen Spaltungen nur darum nicht gegen das altkirchliche Kir-
chenverstindnis, weil sie von Bischoéfen angefiihrt wurden? Und wenn
sich dies nicht sagen lif3t, wie war dann das altkirchliche Kirchenver-
stdndnis beschaffen? (Eine I'rage, die nicht eben leicht zu beantworten
ist, aber groBe 6kumenische Dringlichkeit besitzt.) Ist die von Déllinger
vertretene Ablehnung einer besondern Kirchenkonstituierung, die C.
offenbar fiir das einzig Legitime hilt, mehr als eine theoretische Hal-
tung? Kann man sich einer Lehre unterwerfen, zu deren Ablehnung man
sich im Gewissen verpflichtet glaubt, allein aufgrund der Erwartung,
dal3 der Protest spdter schon einmal Friichte tragen werde? Kann man
so auf Spekulation hin leben, wenn die Erfahrung von iiber hundert
Jahren dagegen spricht? Kann man das mit einer Familie und mit einer
Gemeinschaft tun? Auch Doéllinger hat schlieflich die Sakramente doch
aus altkatholischer Hand empfangen. Heute, nach dem II. Vatikanum,
kann man sich so etwas zurecht legen; konnte man das auch damals?

Wir pflichten im Widerspruch zu andern altkatholischen Stimmen
C. bei, wenn er S. 145 bestreitet, da an der Erneuerungsbewegung in
der heutigen rémisch-katholischen Kirche ein Einflul von der Existenz
des Altkatholizismus her beteiligt war, schlieBen aber die Frage an,
ob sich das hinsichtlich der im Eingangskapitel geschilderten und nicht
aus der Kirche hinaus geratenen Bewegungen wirklich anders verhalte?

Das Buch von C. zeichnet sich dadurch aus, dal3 in den Einzel-
informationen iiber altkatholische Tatbestinde kaum eine Unkorrekt-



474 Dialog mit der altkatholischen Kirche

heit zu finden ist. Was wir oben kritisierten, betrifft allein die im Duktus
der Darstellung liegende Beurteilung. Diskutieren kénnte man hochstens
iiber die Bemerkung, daB der altkatholische Protest «von auBen» ins
Volk getragen wurde (z. B. S. 61). Kommt denn eine Bewegung zustande,
ohne daB jemand die Initiative ergreift? Und kamen die altkatholischen
Fiihrer «von auBen»? Unklar ist, was im Zusammenhang der Bemer-
kungen zu Pfarrer Paulin Gschwind S. 75 iiber die solothurnische Gesetz-
gebung gesagt wird. Und falsch ist im selben Abschnitt der Satz iiber
Pfarrer Egli, von dem gesagt wird, dall er «aber bald sein Priesteramt
aufgegeben» habe. Er hat es gar nicht aufgegeben. Er wurde wegen seiner
offentlichen Ablehnung der neuen Dogmen exkommuniziert und von der
luzernischen Regierung aus seinem Amt entfernt und tibernahm wenige
Monate spiter, bei der ersten Gelegenheit, als altkatholischer Pfarrer
den Seelsorgedienst in Olsberg (AG), wo er sein Amt iiber ein Jahrzehnt,
bis zu seinem Tod ausiibte.

Dieser kleine Irrtum weist zugleich auf ein Moment, das noch einer
Bemerkung bedarf. Gelegentlich wird, nicht ohne einen Unterton des
Vorwurfs, berichtet, wie der Altkatholizismus die staatliche Hilfe gar
nicht verschmihte (z. B. S. 75). Der Vorwurf ist an sich berechtigt, nur
trifft er, wie das Beispiel von Pfarrer Egli eben zeigte, und wie es in der
Geschichte der osterreichischen Kirche deutlich wird (S. 91 {.) auch die
rémisch-katholische Kirche. Die altkatholischen Fiihrer teilten in dieser
Sache einfach das Kirchenbild der rémisch-katholischen Praxis, wonach
fiir sie eine Kirche ohne den gewohnten 6ffentlichen, mit dem Staat ver-
bundenen Status nicht denkbar war. Wenn sie in diesem Sinn Kirche
sein wollten, muBten sie wie die Gegenseite auch die Anerkennung und
Unterstiitzung des Staates wollen. Ob das gut war oder ist, ist wie der
ganze Komplex der Verflechtung von Kirche, Staat und Politik eine
Frage, die sich an alle derartigen Kirchengebilde richtet. Jedenfalls
stand ein Kirchenmodell in der Art einer «Freikirche» vollig auBerhalb
des Gesichtsfeldes der altkatholischen Fiihrer.

Diese Ausfithrungen moéchten nicht dahin miBverstanden sein, als
wollten wir alles rechtfertigen, was zum Altkatholizismus gehort. Wir
hitten auch unsererseits uns selbst gegeniiber nicht wenige Fragen zu
erheben, die allerdings z. T. unsere beiden Kirchen zugleich betrdfen.
Nur wiren dazu sachliche Erérterungen nétig, die nicht in den Rahmen
dieser Besprechung gehoren.

Wenn in unserer Besprechung die kritischen Gesichtspunkte vor-
herrschen, so wurde das nur gewagt, weil eine Rezension vorausgeht,



Dialog mit der altkatholischen Kirche 475

die das Riithmliche hervorhebt, und weil unsere Darlegungen in eine
kritische Besinnung iiber die Geschichtsschreibung im Dienste des Oku-
menismus einbezogen sind, womit auch ein verdienstvolles Anliegen
des Verfassers C. aufgenommen wurde. An unserer Anerkennung fiir das
an Darstellung und Voriiberlegung fiir den weiteren Weg auf die Einheit
hin Gebotene und an unserm Dank soll es nicht fehlen.



	Dialog mit der altkatholischen Kirche

