
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Dialog mit der altkatholischen Kirche

Autor: Karrer, Otto / Stalder, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Karrer - Kurt Stalder

Dialog mit der altkatholischen Kirche

Zwei Stellungnahmen

zum Buch von Victor Conzemius «Katholizismus ohne Rom» *

Otto Karrer

Diese hervorragende Darstellung der Geschichte des Altkatholizismus

seit seiner Entstehung vor 100 Jahren infolge der vatikanischen
Unfehlbarkeitserklärung ist einzig in ihrer Art. Von theologischem Urteil
absehend, schildert C. auf Grund jahrelanger Studien in gemeinverständlicher

Weise das Werden und die Entwicklung des Altkatholizismus in
den verschiedenen Ländern : Holland, Deutschland, Schweiz, Österreich,
Polen ; dazu im Anhang die unähnlich-ähnliche Kirchenspaltung auf den

Philippinen. Das ist um so wertvoller, als es auf katholischer Seite seit

langem keine zusammenfassende Darstellung gibt und die älteren mehr
auf Kampf als auf Sachlichkeit oder gar Versöhnung gestimmt waren.
Ein gerechtes Verstehenwollen ist die erste Voraussetzung für eine

Begegnung der Herzen; und daß getrennte Christen heute sehr ernste
Gründe für eine Besinnung auf die geschichtlichen Ursachen ihrer
Trennungen haben, leuchtet wohl jedem ein, der Augen hat zu sehen. Die
Geschichte als Lehrmeisterin mahnt uns heute sehr eindringlich zu
gerechter Überlegung, ohne über die Väter zu « richten » und über
Gewissensentscheidungen zu urteilen. - Daß der Verfasser sein Manuskript auch

altkatholischen Theologen zur Durchsicht gab, zeigt seinen Willen zur
Gerechtigkeit.

* Victor Conzemius : Katholizismus ohne Rom. Die altkatholische
Kirchengemeinschaft. - Zürich, Einsiedeln, Köln: Benziger 1969. 169 S.



464 Dialog mit der altkatholischen Kirche

I. Der geschichtliche Ort des Alikatholizismus. Die altkatholische

Spaltung geht auf die Definition der päpstlichen Irrtumsfreiheit in
feierlichen Entscheidungen durch das I. Vatikanische Konzil (1870) zurück.
Die Vorbereitung seit März 1867 lag straff in römischen Händen, die

Auswahl der Berater war nicht ideal. John Henry Newman, später (unter
Leo XIII.) Kardinal, schrieb 1867 auf die Nachricht vom bevorstehenden
Konzil seinem anglikanischen Freund Pusey, eine Definition der Infalli-
bilität betrachte er als überflüssig, und nach alter Tradition sei eine

feierliche Definition nur zur Abwehr schwerer Häresien angebracht, nicht
aus theologischen oder affektiv-frommen Wünschen. Bei dem kämpferischen

Papst Pius IX. und bei der wachsenden politischen Bedrohung
des Kirchenstaates (dessen Verschwinden schwerlich ein Unglück für die
Kirche war) wünschten Kardinal Manning und andere Eiferer ein weithin

sichtbares Zeichen für das, was sie zur Ehre Gottes als zeitgemäß
betrachteten.

Die vorbereitende Konzilskommission zeigte «neben dem Mißverhältnis

hinsichtlich der nationalen Vertretung erhebliche Mängel
hinsichtlich der Kompetenz ihrer Mitglieder» (30) 1. Daß ein geschichts-

kundiger Fachmann wie Ignaz Döllinger bei seiner liberalen Gesinnung
nicht als Berater in Betracht kam, versteht sich in etwa. Er schrieb dann,
mit kritischen Konzilsberichten Lord Actons ausgestattet, entsprechende
Aufsätze in der Augsburger «Allgemeinen Zeitung», die natürlich weithin
von der Presse übernommen wurden (36). Dem Konzil selbst wurde durch
die vorbereitende Kommission eine Reihe von Verhandlungsvorschlägen
übermittelt, u. a. über die päpstliche Infallibilität mit der fast einstimmigen

Erklärung, die Lehre sei definierbar (31). Bischof W. E. v. Ketteier
(Mainz) hingegen vertrat die Rechte der Bischöfe und hielt wie Newman

(der eine Berufung in die Kommission abgelehnt hatte) die vorgeschlagene

Definition für nicht wünschenswert; jedenfalls sollte sie nur
zusammen mit dem Lehramt der Kirche behandelt werden ; und die Mehrzahl

der deutschen Bischöfe schloß sich Ketteier an. «Hätte man sich

auf dem Konzil an diesen Grundsatz gehalten, so wäre einer späteren
theologisch-historischen Kritik die Grundlage entzogen worden» (35).

Im Konzil verschwand die eine Nummer über das Bischofsamt fast
zwischen den 18 Nummern über das Papsttum (vgl. Denz. 1821-1840). Der

Papst selbst hatte nachdrücklich in diesem Sinne auf das Konzil
eingewirkt (39). Dann aber mußte wegen des deutsch-französischen Krieges

1 Die Zahlen in Klammern verweisen auf die Seitenzahlen bei Conzemius.



Dialog mit der altkatholischen Kirche 465

das Konzil abgebrochen werden. Die Schilderung dieser Vorgänge bei C.

ist ein kleines Meisterwerk für sich. Newman schrieb damals prophetisch:
«Künftige Päpste werden ihre eigene Macht erläutern und in gewissem
Sinne begrenzen. Das wäre unwahrscheinlich, würden sie bloß als
Menschen handeln; aber Gott wird über ihnen walten Laßt uns Glauben
und Geduld haben!»2 Tatsächlich ist das, was Johannes XXIII. und
sein Konzil über die Kirche, über die Hirtenaufgabe der Bischöfe, über
die göttliche Offenbarung, über Ökumene und religiöse Freiheit
ausführte, eine Ergänzung und eine gewisse sachliche Eingrenzung des

I. Vatikanischen Konzils.
Döllingers Berichte waren ausgesprochen tendenziös. «Ein Vergleich

seiner Berichte mit den authentischen Konzilsakten ergibt - bei aller

journalistischen Brillanz des Schreibers - einen überraschend hohen
Gehalt an tendenziöser Verzerrung und schwerwiegenden Informationslücken

Diese Feststellung ist von großer Tragweite. Wer die 'Römischen

Briefe' in der 'Allgemeinen Zeitung' gelesen und auf sich hatte
einwirken lassen, befand sich in einer Situation, in der er dem Konzil die

Anerkennung versagen konnte» (56). Sonst waren keine Unterlagen erreichbar

als die Konzilsdekrete selbst. Die Verhandlungen in der Konzilsaula
wurden erst ein Menschenalter später im Druck zugänglich gemacht, als

die altkatholische Bewegung sich schon zur Kirche konstituiert hatte (57).

II. Die Verfassung und die einzelnen Nationalkirchen. Die

zeitgeschichtliche öffentliche Meinung war einer Definition päpstlicher
Vorrechte nicht günstig. Es ist nicht verwunderlich, daß in verschiedenen

Ländern, vor allem des deutschen Sprachbereichs, eine gegenpäpstliche
Stimmung entstand. Die Protestierenden nannten sich «Altkatholiken»
(bzw. in der Schweiz «Christkatholiken»). Der bedeutende Schweizer

Staatsmann Philipp Anton v. Segesser schrieb damals: Durch feierliche

Anwendung veralteter kirchlicher Zensuren habe man «allen negativen
Elementen in der Kirche ein Zentrum und dem staatlichen Absolutismus
ein mächtiges Hilfsmittel zu dem Angriff auf den organisatorischen
Bestand der Kirche» gegeben (59).

Die heutige römisch-katholische Entwicklung zur landessprachlichen
Liturgie war vom Altkatholizismus schon 1875 vorausgenommen worden.

In Deutschland schlössen sich viele katholische Historiker dem
Altkatholizismus an. Die führenden Männer der Bewegung wollten keine

2 Zitiert nach: O. Karrer, Kardinal Newman - Die Kirche I, 1945, 399.

30



466 Dialog mit der altkatholischen Kirche

Revolution und rieten zur Mäßigung. Döllinger warnte vor einer Sonderkirche

und hielt sich zurück (er wurde nie altkatholisch); aber der
Münchner Erzbischof exkommunizierte ihn - «die Billigkeit hätte
gefordert, ihm etwas Zeit zu lassen» (59) -, und die Bewegung ging weiter.
Mehrere deutsche Länder erkannten den Altkatholizismus an und
billigten ihm die Mitbenützung katholischer Kirchen und Anteil am
Kirchenvermögen zu. 1873 gaben sich die Altkatholiken eine Kirchenverfassung
und wählten J. H. Reinkens zu ihrem Bischof; dieser erhielt von einem
Bischof der Kirche von Utrecht, die sich 1723 von Rom gelöst hatte,
die Bischofsweihe (54 f.). Das Reformwerk der altkatholischen Synode
dieser Zeit behielt «einen konservativ-verantwortlichen Grundzug» (67),
der durch die Verbindung mit dem Erzbistum Utrecht in der Utrechter
Union noch gestärkt wurde. Doch wurde schließlich nach einigem Zögern
die Zölibatspflicht der Priester abgeschafft (68). Bischof Reinkens begründete

1887 in Bonn ein altkatholisches Seminar. (Der jetzige Inhaber des

dortigen Lehrstuhls für systematische Theologie, Prof. W. Küppers, nahm
als Beobachter am II. Vatikanischen Konzil teil.) 1889 entstand in Bonn
der «Altkatholische Schwesternverein für Armen- und Krankenpflege».

In der Schweiz war es vor allem ein feinsinniger Jurist, Walter
Munzinger (f 1873), der in den Anfängen der altkatholischen Bewegung eine

Rolle spielte und die Gründung einer theologischen Fakultät in Bern
erwirkte. Ihm folgte Eduard Herzog, ehemals Professor für Neues Testament

am Priesterseminar Luzern, «die stärkste religiöse Persönlichkeit
innerhalb der Schweizer Protestbewegung» (76). Ihm gelang es 1875, die

Annahme der Kirchenverfassung durchzusetzen. 1876 wurde er vom
deutschen Bischof Reinkens zum Bischof geweiht. Unter ihm ging die

Entwicklung «den Weg kirchlicher Neubesinnung» (78).

Die polnische Nationalkirche existiert außer in Polen selbst auch
in Amerika (81-90).

In der österreichischen Monarchie gab es altkatholische Pfarreien
in Wien, Oberösterreich und Nordböhmen. Ein gewisser Zuwachs
erfolgte in den neunziger Jahren durch die «Los-von-Rom»-Bewegung. Ein
altkatholisches Bistum mit Sitz in Wien besteht seit 1925 (von 1881 bis
1925 wurde die Kirche von staatlich nicht anerkannten Bistumsverwesern

geleitet), seit 1947 unter Bischof Stefan Török.
Rückschauend läßt sich wohl sagen, daß der Altkatholizismus zwar

dem liberalen Zeitgeist entgegenkam, sich aber nicht zu einer spontanen
Volksbewegung entwickeln konnte. «Einer Anzahl von Katholiken hat
der Zusammenschluß in einer neuen kirchlichen Gemeinschaft eine gei-



Dialog mit der altkatholischen Kirche 467

stige Heimat gegeben und sie vor dem Abgleiten in den religiösen
Indifferentismus bewahrt» (61). Auch die führenden Altkatholiken waren,
wie Bischof Urs Küry (Bern) zutreffend schreibt, keine Revolutionäre,
welche die Einheit der Kirche gefährden wollten ; sie wollten nur schlichte

Wahrheitszeugen innerhalb der katholischen Kirche sein.

III. Der theologische Ort des Altkatholizismus. Seit 1889 sind die
altkatholischen Kirchen in der «Utrechter Union» miteinander verbunden.
Das altkatholische Nationalkirchen-Prinzip bewirkt jedoch, daß dieser

Union und der «Internationalen altkatholischen Bischofskonferenz » keine

Jurisdiktionsvollmacht über die einzelnen Mitgliederkirchen zukommt;
die Mitgliedskirchen ordnen ihre Angelegenheiten nach eigenem Recht.

Die Distanzierung von Rom «hindert uns aber nicht, den historischen
Primat anzuerkennen, wie ihn mehrere Ökumenische Konzilien und die

Väter der alten Kirche dem Bischof von Rom als primus inter pares
zugesprochen haben mit der Zustimmung der ganzen Kirche des «1.

Jahrtausends» (Erklärung der altkatholischen Bischöfe der Utrechter Union,
1889). Auch kommt in dieser Erklärung die Hoffnung zum Ausdruck,
«daß es den Bemühungen der Theologen gelingen wird, unter Festhalten
am Glauben der ungeteilten Kirche eine Verständigung über die seit den

Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen». Was diese

Lehrerklärung über die Eucharistie sagt, stellt keinen Widerspruch zur
römisch-katholischen Lehre dar. Auch an der Siebenzahl der Sakramente
hält der Altkatholizismus fest.

Von 1890 in Köln bis 1965 in Wien fanden insgesamt 19

internationale altkatholische Kongresse statt. Eine «Revue internationale de

Théologie» besteht seit 1892, die seit 1911 als «Neue Folge» unter dem

Titel «Internationationale kirchliche Zeitschrift» weitergeführt wird.
Beide Folgen haben für das Wachsen des ökumenischen Gedankens
grundlegenden Quellenwert.

Das altkatholische Anliegen in seiner geschichtlichen Entwicklung
läßt sich zusammenfassen als Verneinung der päpstlichen Infallibilität
und als Dienst für die Ökumene. Die Kirche gilt als unfehlbar, soweit
sie lehrt, was Christus gelehrt hat. Die wesensmäßige Heiligkeit der Kirche

schließt nicht aus, daß sie zugleich eine sündige Kirche ist, lediglich
durch die Verbindung mit Christus in der Gnade bewahrt. «Von hier aus
ließe sich Verständnis für das Grundanliegen altkatholischer Theologen
gewinnen, die mit Recht an der idealisierten Gestalt der Kirche Anstoß
nahmen und auf konkrete geschichtliche Mißbildungen hinwiesen» (107).



468 Dialog mit der altkatholischen Kirche

In einer Rückschau auf das I. Vatikanische Konzil schrieb der
Berner Neutestamen tier Ernst Gaugier, ein rein geistiger Kirchenbegriff
würde der altkatholischen Position nicht entsprechen ; « aber sie verstand
die Autorität in der Kirche als stellvertretende Ordnung, die durch
den Glauben der Gesamtgemeinde überprüft und wenn nötig korrigiert
sein will... Autorität gewiß aber nie unter Umgehung der Zustimmung

der ganzen Kirche»3. Bischof Küry sieht die Eigenart altkatholischer

Kirchlichkeit in der Synthese von evangelischer Freiheit und
katholischer Gebundenheit: im Notwendigen Einheit, in Zweifelsfragen
Freiheit, in allem Liebe 4.

Nur die Bibel als schriftliche Urkunde «ist für uns das allein authentische

Erstzeugnis der Offenbarung Gottes, und eben darin ruht ihre
einmalige, unvergleichliche Autoritätsstellung, die sie für den Glauben
der Kirche und ihre Erkenntnis der Offenbarung hat» (Küry). Als Paradox

führt Küry an, «daß die Kirche, die erst von der Botschaft der
Hl. Schrift her ihre Existenz hat, dazu berufen wird, durch die Bestimmung

und Abgrenzung des Kanons über sie zu entscheiden». Das scheint
mir doch sehr mißverständlich : denn zuerst war die Kirche der Apostel,
aus ihrer Verkündigung sind allmählich die Hl. Schriften des Neuen

Testamentes hervorgegangen und schließlich im Kanon gegen unechte
Schriften abgegrenzt worden. C. bringt jedoch bewußt keine kritischen
Anmerkungen an, sondern referiert auch über die altkatholische Theologie

als Historiker.
Im Blick auf das II. Vatikanische Konzil schreibt Bischof Küry von

der römisch-katholischen Kirche: «Sie ist und bleibt trotz der
Abweichungen und Entstellungen für den Westen immer noch die Mutterkirche
und als solche Gegenstand unseres Glaubens, unserer Hoffnung und
unseres fürbittenden Gebetes.» Mit Nachdruck hebt er jedoch hervor, daß

das römische Papsttum «in einem viel höheren Maße, als [die
römischkatholischen Gesprächspartner] es sich im allgemeinen vorstellen und
wahrhaben wollen, für alle nicht römisch-katholischen das Hindernis auf
dem Wege einer Verständigung mit Rom ist».

Für den römischen Katholizismus wie für den Altkatholizismus
sind wohl überholte Fragestellungen und verhärtete polemische
Positionen neu zu überdenken. Die Entfremdung war in der Vergangenheit

3 Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Bewegung, in : Intern. Kirchl.
Zeitschr. 1946.

4 Die altkatholische Kirche, Stuttgart 1966.



Dialog mit der altkatholischen Kirche 469

sehr groß. Es ist besser geworden. Beim letzten Konzil wie beim letzten
Altkatholiken-Kongreß war die je andere Kirche durch Beobachter
vertreten. In Holland besteht seit 1963 eine ständige Dialog-Kommission,
die in verschiedenen Ländern Nachahmung fand. In der Schweiz wurde
1966 eine offizielle Gesprächskommission eingesetzt. Die altkatholische
«kirchenreformatorische Dynamik» ist an der römisch-katholischen
Kirche «nicht abgeprallt, sondern in einem vielschichtigen Erneuerungsund

Läuterungsprozeß in ihr kirchliches Leben eingeströmt... So ist der
römischen und der altkatholischen Kirche bereits heute eine weitreichende

kirchliche Gemeinsamkeit geschenkt» (154 f.).
Um zusammenzufassen: Was uns Conzemius in gedrängter geschichtlicher

Darstellung schenkte - das Bild einer tragischen kollektiven
Entfremdung und ihrer Entwicklung bis in die Nähe brüderlicher Versöhnung

-, ist nicht nur ein schönes und edles Werk, sondern spürbar von
dem Geist inspiriert, der die Gläubigen auch in geschichtlich schwieriger
Problematik an die tiefere Einheit in Christus mahnt.

Kurt Stalder

Es wird zwar nicht ausdrücklich gesagt, ist aber kaum zu bezweifeln,

daß das Buch von Victor Conzemius nicht zuletzt dem Sich-zur-
Einheit-Zurückfinden zwischen der altkatholischen und der
römischkatholischen Kirche dienen will. Jedenfalls ist auf der letzten Seite (155)

vor dem Anhang zu lesen : « So ist der römischen und der altkatholischen
Kirche bereits heute eine weitreichende kirchliche Gemeinsamkeit
geschenkt. Doch bleibt noch manches zu tun, um die von Christus geforderte

Einigung nach außen Wirklichkeit werden zu lassen» (vgl. auch
S. 138 ff.). Wir haben es also mit Kirchengeschichtsschreibung im Dienste
des ökumenischen Anliegens zu tun und stehen damit vor der Frage,
welche Bedeutung einem solchen Unternehmen im Blick auf sein Ziel
zukommt und welche Anforderungen deshalb erfüllt sein müssen.

Die Bedeutung kirchengeschichtlicher Untersuchungen für die

Schaffung einer ökumenischen Atmosphäre wird sofort deutlich, wenn
man bedenkt, wie viel die neueren katholischen Arbeiten besonders über
Luther oder Karl Barth, die nicht in erster Linie auf Beurteilungen,
sondern auf Verstehen ausgerichtet waren, zur Vorbereitung eines sach-



470 Dialog mit der altkatholischen Kirche

liehen und vertrauensvollen Gesprächs beigetragen haben. Es findet
darin ein wichtiger Umstand seine Berücksichtigung. Viele Menschen,

wenn nicht die meisten, werden durch Kritik und abwertende
Bemerkungen gegenüber ihren Lehrern, Vorbildern und besonders gegenüber
den verstorbenen Führern ihrer Gruppe, gegenüber ihren «Heroen» viel
tiefer verletzt als durch Kritik an ihren eigenen Ansichten und
Verhaltensweisen. Der Angriff auf die eigene Position betrifft eine Einzelerscheinung,

der Angriff auf die Führer steht den Grund in Frage, auf dem man
steht, und tangiert das kollektive «Über-Ich». Darum geht es schon an
diesem Punkt um weit mehr als nur um die Atmosphäre, wie denn die

kathohschen Verstehensversuche gegenüber reformatorischen Theologen
nicht unwesentlich an der Ausbildung der theologischen Voraussetzungen
für das Ökumenismusdekret des II. Vatikanums beteiligt sind.

In dieser Hinsicht leistet auch Conzemius von seiner Kirche her mit
seinem Buch Wesentliches für die Verbesserung der Voraussetzungen bei
der Suche nach der sichtbaren Einheit. Schon daß er sich überhaupt der
Geschichte der zahlenmäßig verschwindend kleinen altkatholischen
Kirchen angenommen und sie einer eingehenden Studie gewürdigt hat,
bedeutet da nicht wenig. Denn, von Zufallsbeziehungen abgesehen, ist der
Altkatholizismus schon aus Gründen der Größenordnung innerhalb der

heutigen römisch-katholischen Kirche, auch bei Theologen, fast gänzlich

unbekannt geworden, so daß hier schon die Information als solche

hilfreich ist. Sie wird denn von C. auch in den Vordergrund gestellt (11).
C. informiert aber nicht bloß; er sucht wohlwollend zu verstehen, was

vor allem bei der Darstellung einzelner Gestalten und Situationen fühlbar

wird, so etwa S. 62 f. im Blick auf Döllinger und Reusch, S. 74 auf
Walter Munzinger und besonders S. 76 f. auf Eduard Herzog, den ersten
christkatholischen Bischof der Schweiz, und S. 150 auf Bischof Urs Küry.
Sogar der vielgeschmähte Landammann Augustin Keller erhält S. 73 f.

einige freundliche Worte. Diese und ähnliche Partien sind der Grund
dafür, daß das Buch von C. in altkatholischen Kreisen weithin dankbare
Aufnahme gefunden hat. Und insofern wird man sagen dürfen, daß das

Werk seiner Zielsetzung gerecht wird.
Die Bedeutung kirchengeschichtlicher Arbeiten für die Herstellung

sichtbarer Einheit zwischen getrennten Bekenntnisgruppen greift aber

noch tiefer. Das Leben des Glaubens vollzieht sich in stellungnehmenden
Interpretationen gegenüber allem, was dem Menschen aus Vergangenheit

und Gegenwart begegnet und sich als Zukunft ankündigt, und in
dem Tun, das sich ihm daraus ergibt. Denn jede Interpretation impliziert



Dialog mit der altkatholischen Kirche 471

eine Stellungnahme, eine Entscheidung und umgekehrt, und jedes Tun
setzt beides voraus. Darum ist für ein gemeinsames Handeln im Glauben
zwischen zwei Konfessionsgruppen ein gewisses Einverständnis in der
Sicht der Vergangenheit, zumal in bezug auf die prägenden Anfänge
von erheblicher Bedeutung. Daraus ergibt sich, wie uns scheint, ein

Postulat, dem kirchengeschichtliche Arbeiten genügen müßten, wenn sie

der Suche nach Einheit dienlich sein sollen. Man wird nicht erwarten
oder verlangen können, daß die kritische Geschichtsperiode ohne
weiteres von beiden beteiligten Seiten gleich gesehen und vor allem nicht,
daß sie auch gleich beurteilt werde. Wahrscheinlich wäre auch das noch
eine Überforderung, wenn man verlangen wollte, daß sich der Partner
in einer von der andern Seite gegebenen Darstellung vorbehaltlos müßte
wiedererkennen können. Wo dies nicht erreichbar ist, ließen sich immerhin

die beiden Sichten klar nebeneinander stellen. Und vor allem müßte
der Leser die Möglichkeit erhalten, klar zwischen den divergierenden
Beurteilungen und ihren Konsequenzen zu unterscheiden, und dazu müßte

sorgfältig über die Kriterien der Beurteilung Auskunft gegeben werden.

Auch wenn einzuräumen ist, daß sich die Erfüllung dieses Postulats
oft nur in Annäherungen wird erreichen lassen, meinen wir sagen zu
müssen, daß in dem Buch von C. trotz der im Vorwort erwähnten
Mithilfe altkatholischer Theologen diese Annäherung noch nicht geglückt
sei. Das liegt nicht zuletzt an der S. 11 betonten Absicht des Verfassers,

von einer systematischen Erörterung sowohl der altkatholischen Position

als auch der Unfehlbarkeitslehre und des Jurisdiktionsprimates des

Papstes abzusehen und sich möglichst auf die historische Information
zu beschränken. Das ist, wo es um die Darstellung eines gerade über
diesen Fragen ausgebrochenen Streites geht, ein kaum durchführbares
Unterfangen. Wollte man es damit streng nehmen, müßte man sich auf
ein aufzählendes Referat über Meinungen, Verlautbarungen, Beschlüsse

und daraus folgende Tatbestände beschränken. Schon die Einordnung
in Zusammenhänge und in das Spiel beteiligter Kräfte kommt nicht
mehr ohne Beurteilungen aus. Will man nicht auf die Darstellung von
Zusammenhängen verzichten, so wird ein Eintreten auf die zentrale

Streitfrage unumgänglich, sonst wird die Wechselwirkung zwischen

Stellungnahme und Darstellung verdeckt.
C. will weder die Einschränkung auf das bloße Referat noch tritt

er ausdrücklich auf eine Diskussion der zentralen Streitfrage ein.
Dennoch steht seine Darstellung unter einer deutlichen Stellungnahme. Sie

geht aber nicht von einer klar begründeten und präzisierten Bejahung



472 Dialog mit der altkatholischen Kirche

der Papstdogmen von 1870, sondern von einem ekklesialen Ganzheitsdenken

und einem Selbstverständnis der alten Kirche aus (S. 10 und
143 f.), die beide nicht näher ausgeführt werden. Dadurch erhält das

Buch in seiner Ganzheit einen Zug, den man von den meisten

Einzelaussagen her kaum erwarten würde. So wird im Einleitungskapitel von
einer Fehlentwicklung des nachtridentinischen Kurialismus gesprochen,
der alle Reformbewegungen, eine nach der andern, zum Verstummen

brachte, so daß man daraus eine Rechtfertigung des Altkatholizismus
folgern muß, sofern er einige dieser Reformanliegen wieder aufnahm.

Energisch werden die Fehler Roms im Zusammenhang des I. Vatika-
nums betont (ungenügende Vorbereitung des Konzils in der Öffentlichkeit,

einseitige Zusammensetzung der vorbereitenden theologischen
Kommissionen und Mangel an wissenschaftlicher Kompetenz, Fehlen
jeglicher Information während des Konzils, Mißverständnisse, provozierende

Isolierung der beiden Papstdogmen aus dem unerläßlichen ekklesiologi-
schen Kontext, auch nach dem Konzil keine Information über die

Verhandlungen, die eine differenzierte Interpretation ermöglicht hätte,
provozierend verständnisloses Vorgehen gegenüber den Konzilsgegnern,
S. 3CM-3, 56-59, 141 f.). Auch dadurch wird Verständnis für den

altkatholischen Protest geweckt. Diese Einzelheiten treten jedoch in einen

anders ausgerichteten Zusammenhang: die vorvatikanischen
Reformbewegungen wurden zwar von Rom fälschlich unterdrückt, aber sie

verließen die Kirche nicht und ihre Anliegen blieben in ihr aufgehoben;
Kritik an den Mißgriffen im Zusammenhang des I. Vatikanums ist
begründet und nötig, problematisch ist jedoch der Schritt vom Protest zur
Konstituierung als besondere Kirche, womit das altkirchliche
Kirchenverständnis verlassen wurde (z. B. S. 64 und 143 f.). So wird alles einem

unausgeführten und nicht recht faßbaren, nur implizierten Kirchenverständnis

unterstellt, das gerade wegen seiner Unfaßbarkeit noch weiter

zu gehen scheint als die Papstdogmen von 1870 und die Altkatholiken
gerade im Zentrum ihrer Notentscheidung von vornherein, ohne
Diskussion der strittigen Dogmen ins Unrecht setzt. Dies wird noch
dadurch verstärkt, daß, wenn etwas übertreibend formuliert werden darf,

gelegentlich beinahe der Eindruck erweckt wird, die Lehre, der gegenüber

die Altkatholiken eine Unterwerfung für unerlaubt hielten, sei

eigentlich nicht die Meinung des I. Vatikanums, sondern eher ein

Mißverständnis, ein zwar von Rom verschuldetes Mißverständnis, aber eben

doch ein Mißverständnis (vgl. etwa S. 40 f., 56 f., 139).

Selbstverständlich ist es nicht unsere Meinung, daß der Verfasser



Dialog mit der altkatholischen Kirche 473

aus ökumenischer Rücksicht keine Kritik am Altkatholizismus üben

sollte. Im Gegenteil: da oder dort hätte er ruhig schärfer zugreifen dürfen.
Manche Altkatholiken beurteilen viele Erscheinungen ihrer Geschichte

weit kritischer. Unser Vorbehalt richtet sich allein dagegen, daß die

Kritik nicht von einer Erörterung und Interpretation der Dogmen von
1870 her, für die sich schließlich allerlei sagen ließe, dem sich auch ein

Altkatholik nicht entzieht, sondern von einem schwer faßbaren, globalen
Kirchenverständnis aus erfolgt, mit dem eine Auseinandersetzung kaum

möglich ist. Dies scheint uns für das ökumenische Suchen nicht sonderlich

hilfreich zu sein.

Von dieser Grundfrage her wären noch allerlei Einzelfragen zu stellen,

von denen wenigstens einige angedeutet seien: Wie verhält es sich

mit den Anathemata in der alten Kirche, hätten sie nicht alle zu
ähnlichen Konsequenzen, nämlich zu gleichen Spaltungen wie der
Altkatholizismus führen müssen - z. T. ist es ja auch geschehen -, wenn
nicht die meisten bald wieder überholt gewesen wären? Vergingen sich

die damaligen Spaltungen nur darum nicht gegen das altkirchliche
Kirchenverständnis, weil sie von Bischöfen angeführt wurden? Und wenn
sich dies nicht sagen läßt, wie war dann das altkirchliche Kirchen
Verständnis beschaffen? (Eine Frage, die nicht eben leicht zu beantworten
ist, aber große ökumenische Dringlichkeit besitzt.) Ist die von Döllinger
vertretene Ablehnung einer besondern Kirchenkonstituierung, die C.

offenbar für das einzig Legitime hält, mehr als eine theoretische
Haltung? Kann man sich einer Lehre unterwerfen, zu deren Ablehnung man
sich im Gewissen verpflichtet glaubt, allein aufgrund der Erwartung,
daß der Protest später schon einmal Früchte tragen werde? Kann man
so auf Spekulation hin leben, wenn die Erfahrung von über hundert
Jahren dagegen spricht? Kann man das mit einer Familie und mit einer

Gemeinschaft tun? Auch Döllinger hat schließlich die Sakramente doch

aus altkatholischer Hand empfangen. Heute, nach dem II. Vatikanum,
kann man sich so etwas zurecht legen ; konnte man das auch damals

Wir pflichten im Widerspruch zu andern altkatholischen Stimmen
C. bei, wenn er S. 145 bestreitet, daß an der Erneuerungsbewegung in
der heutigen römisch-katholischen Kirche ein Einfluß von der Existenz
des Altkatholizismus her beteiligt war, schließen aber die Frage an,
ob sich das hinsichtlich der im Eingangskapitel geschilderten und nicht
aus der Kirche hinaus geratenen Bewegungen wirklich anders verhalte?

Das Buch von C. zeichnet sich dadurch aus, daß in den
Einzelinformationen über altkatholische Tatbestände kaum eine Unkorrekt-



474 Dialog mit der altkatholischen Kirche

heit zu finden ist. Was wir oben kritisierten, betrifft allein die im Duktus
der Darstellung liegende Beurteilung. Diskutieren könnte man höchstens

über die Bemerkung, daß der altkatholische Protest «von außen» ins
Volk getragen wurde (z. B. S. 61). Kommt denn eine Bewegung zustande,
ohne daß jemand die Initiative ergreift? Und kamen die altkatholischen
Führer «von außen»? Unklar ist, was im Zusammenhang der
Bemerkungen zu Pfarrer Paulin Gschwind S. 75 über die solothurnische Gesetzgebung

gesagt wird. Und falsch ist im selben Abschnitt der Satz über
Pfarrer Egli, von dem gesagt wird, daß er «aber bald sein Priesteramt
aufgegeben» habe. Er hat es gar nicht aufgegeben. Er wurde wegen seiner

öffentlichen Ablehnung der neuen Dogmen exkommuniziert und von der

luzernischen Regierung aus seinem Amt entfernt und übernahm wenige
Monate später, bei der ersten Gelegenheit, als altkatholischer Pfarrer
den Seelsorgedienst in Olsberg (AG), wo er sein Amt über ein Jahrzehnt,
bis zu seinem Tod ausübte.

Dieser kleine Irrtum weist zugleich auf ein Moment, das noch einer

Bemerkung bedarf. Gelegentlich wird, nicht ohne einen Unterton des

Vorwurfs, berichtet, wie der Altkatholizismus die staatliche Hilfe gar
nicht verschmähte (z. B. S. 75). Der Vorwurf ist an sich berechtigt, nur
trifft er, wie das Beispiel von Pfarrer Egli eben zeigte, und wie es in der

Geschichte der österreichischen Kirche deutlich wird (S. 91 f.) auch die

römisch-katholische Kirche. Die altkatholischen Führer teilten in dieser

Sache einfach das Kirchenbild der römisch-katholischen Praxis, wonach

für sie eine Kirche ohne den gewohnten öffentlichen, mit dem Staat
verbundenen Status nicht denkbar war. Wenn sie in diesem Sinn Kirche
sein wollten, mußten sie wie die Gegenseite auch die Anerkennung und

Unterstützung des Staates wollen. Ob das gut war oder ist, ist wie der

ganze Komplex der Verflechtung von Kirche, Staat und Politik eine

Frage, die sich an alle derartigen Kirchengebilde richtet. Jedenfalls
stand ein Kirchenmodell in der Art einer «Freikirche» völlig außerhalb
des Gesichtsfeldes der altkatholischen Führer.

Diese Ausführungen möchten nicht dahin mißverstanden sein, als

wollten wir alles rechtfertigen, was zum Altkatholizismus gehört. Wir
hätten auch unsererseits uns selbst gegenüber nicht wenige Fragen zu
erheben, die allerdings z. T. unsere beiden Kirchen zugleich beträfen.

Nur wären dazu sachliche Erörterungen nötig, die nicht in den Rahmen
dieser Besprechung gehören.

Wenn in unserer Besprechung die kritischen Gesichtspunkte
vorherrschen, so wurde das nur gewagt, weil eine Rezension vorausgeht,



Dialog mit der altkatholischen Kirche 475

die das Rühmliche hervorhebt, und weil unsere Darlegungen in eine

kritische Besinnung über die Geschichtsschreibung im Dienste des

Ökumenismus einbezogen sind, womit auch ein verdienstvolles Anliegen
des Verfassers C. aufgenommen wurde. An unserer Anerkennung für das

an Darstellung und Vorüberlegung für den weiteren Weg auf die Einheit
hin Gebotene und an unserm Dank soll es nicht fehlen.


	Dialog mit der altkatholischen Kirche

