
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Interkommunion : Standort und Ausblick

Autor: Höfer, Liselotte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liselotte Höfer

Interkommunion :

Standort und Ausblick *

i.

Wir stehen zwischen zwei Extremen : einerseits enthusiastische
Ungeduld, die alle theologischen, religionspsychologischen, disziplinaren und
geschichtlichen Hindernisse über Bord wirft und die Einheit in der

Abendmahlsgemeinschaft vorwegnehmen bzw. erzwingen will ; anderseits
starres Festhalten an der Unmöglichkeit jeglicher Eucharistiegemeinschaft,

solange nicht vollständige Glaubenseinheit erreicht sei. Die
erstgenannte Haltung ist durch eine stark antidogmatische und antiinstitutionelle

Tendenz gekennzeichnet, und der schwerste Einwand gegen sie

scheint mir in der Bedenkenlosigkeit zu liegen, mit der sie Gewissensfreiheit

für sich selbst beansprucht, ohne auf das Gewissen anderer Kirchenglieder

Rücksicht zu nehmen. Die entgegengesetzte Haltung möchte alles

Heil von Dogma und Kirchenrecht erwarten, neigt zum Perfektionismus,
und ihre akuteste Gefahr dürfte darin hegen, Rücksicht auf die Gewissen

und Vermeidung von Ärgernis zum Deckmantel für heimliche Vertröde-
lungsabsichten zu nehmen.

Wir versuchen, den Weg zwischen den Extremen zu gehen, der

keineswegs der bequemere Weg ist : Einseitigkeit und Radikalität sind viel
leichter zu leben als der Spannungsbogen von Bewahrung und Fortschritt,
von Besonnenheit und Kühnheit, von Disziplin und Freiheit.

Der mittlere (aber alles andere als «mittelmäßige») Weg heißt für
unsere Frage: nicht nur von pastoralen und ökumenischen Notwendig-

* Referat, gehalten bei einem geistlichen Wochenende des Ökumenischen
Arbeitskreises Bern in der Communauté de Grandchamp 20.-22.II. 1970; für den
Druck etwas überarbeitet.



Interkommunion : Standort und Ausblick 451

keiten sprechen (ich sage absichtlich «Notwendigkeiten» und nicht
«Bedürfnisse», weil dieser Begriff uns allzu leicht an einen uferlosen Subjektivismus

ausliefert), sondern die exegetischen und dogmatischen, geschichtlichen

und psychologischen Faktoren ebenso ernst nehmen, aber gerade

von ihnen her fragen, ob sie wirklich jede Form von Kommuniongemeinschaft

unter allen Umständen verbieten h
Die beiden wichtigsten Einwände (die keineswegs nur von

römischkatholischer Seite allein gemacht werden, sondern - mit etwas anderen

Akzenten - auch von der Orthodoxie, vom Anglikanismus und
Altkatholizismus) :

1. Die Frage nach dem kirchlichen Amt. Der diesbezügliche «Mangel»

(das Wort ist hier natürlich theologisch-feststellend, nicht moralischwertend

gemeint) bei den Evangelischen verhindert bis auf weiteres die

volle Gegenseitigkeit der eucharistischen Gemeinschaft. Die katholische
Kirche kann zwar einzelne Evangelische oder auch Gruppen 2 in
bestimmten Fällen zum Kommunionempfang zulassen, wenn sie den Glauben

an die reale Gegenwart des Herrn im sakramentalen Zeichen
bekennen - und sie hat das auch bereits mehrfach getan. Kann sie aber

ihren Gliedern die Teilnahme am evangelischen Abendmahl gestatten,
da sie doch dieses nicht als wirkliches und gültiges Sakrament
anerkennen kann - oder kann sie eine Konzelebration Geweihter und Nicht-
geweihter erlauben?

2. Noch schwerer wiegt wohl die andere Frage: Ist nicht die Eucharistie

- anders als etwa die Taufe mit ihrem (.-inhàtsstiftenden Charakter

- ihrem Wesen nach einheitsbezeugend,? Das heißt: Ist sie nicht
sakramentales Zeichen und Zeugnis für die bestehende vollständige Einheit?
Ist also Interkommunion bei weiterbestehender Trennung nicht ganz
einfach Unredlichkeit, weil sie etwas Nichtvorhandenes vortäuscht? Und
womit wollen wir denn die angestrebte Glaubenseinheit, wenn sie erreicht
ist, noch als Kirche feiern und vor der Welt bezeugen, wenn wir das

ekklesiale Einheitszeichen kat exochén kurzerhand vorwegnehmen Hier
ist auch zu bedenken, wie ernst die Urkirche, deren Modellcharakter wir
heute doch so sehr betonen, es mit der Eucharistie als Zeichen der
bestehenden Einheit nahm: sie verweigerte die Kommuniongemeinschaft
nicht nur dem, der sich moralisch schwer vergangen hatte, sondern eben-

1 Vgl. A. Kirchgässner, Kommunion und Interkommunion, in: Diakonia
4 (1969), 92-105, hier 96.

2 So etwa fünf nichtkatholische Beobachter bei der lateinamerikanischen
Bischofskonferenz in Medellfn 1968.



452 Interkommunion : Standort und Ausblick

so dem, der aus der Einheit der Lehre ausgebrochen war. Die Charakteristik

der Urgemeinde finden wir Apg 2, 42 : «Sie verharrten in der Lehre
der Apostel und in der brüderlichen Gemeinschaft, im Brotbrechen und
im Gebet».

(Es fällt auf, daß die ursprünglichen Streitfragen um die Eucharistie,
welche jahrhundertelang die Gemüter erhitzt hatten, hier nicht mehr

genannt sind : Realpräsenz, Wesenswandlung, Opfercharakter des

Abendmahles. Im gemeinsamen Bedenken dieser Fragen zeigt sich immer wieder,
daß die Gegensätze teilweise aus sprachlichen Mißverständnissen
entstanden, teilweise von einem beiderseits vertieften Eucharistieverständnis
her überwunden werden können 3. Und es zeigt sich vor allem, daß die
Grenze zwischen Glaube und Unglaube - hinsichtlich des eucharistischen

Mysteriums ebenso wie in anderen Glaubensfragen - nicht nach

Konfessionszugehörigkeit gezogen werden kann, sondern quer durch die
Konfessionen geht.)

Wir spüren wohl, daß die genannten beiden Einwände gegen die

Interkommunion nicht leichthin beiseite gewischt werden können. Wenn

wir uns den Sinn dafür bewahren wollen, daß Kirche einerseits gnaden-
haft geschenkte Gemeinschaft (also für uns nicht «manipulierbar»), anderseits

geordnete Gemeinschaft (also nicht ein chaotischer Haufe isolierter
Einzelner) ist - wenn wir uns den Sinn dafür bewahren wollen, so müssen

wir diese Bedenken sehr ernst nehmen; sie sind keineswegs «kleinliches

Theologengezänk», sondern rühren an den Lebensgrund der Kirche und

jedes einzelnen Christen.
Heißt nun aber «ernst nehmen», daß wir sie im Sinne eines schroffen

«Entweder-Oder», eines «Alles oder Nichts» verstehen müssen? Nun, die

kirchliche Entwicklung der letzten Jahrzehnte hat gezeigt, daß dem nicht
so ist : nicht nur die dem Weltrat angeschlossenen Kirchen, sondern auch
die katholische Kirche hat theologisch und praktisch in die starre Front
des «Entweder-Oder» einige Breschen geschlagen. Für die frühe Kirche
war der eindeutige Ausschluß des Häretikers geradezu eine Notwendigkeit,

um unverfälscht zu überleben, denn die geistigen Bewegungen der
Gnosis und des Arianismus waren von innen her eine viel größere
Bedrohung als die äußeren Verfolgungen. Und nachdem die abendländische

Kircheneinheit zerbrochen war, blieb der Christenheit zunächst wohl

3 Vgl. z. B. die Erklärung über die Eucharistie, veröffentlicht im Sommer
1968 von einer offiziellen lutherisch-katholischen Theologenkommission in den USA
nach zweijähriger Arbeit.



Interkommunion : Standort und Ausblick 453

auch nichts anderes übrig, als mit scharfen Alternativen klare Fronten
zu schaffen. Denn für diese abendländische Christenheit - des späten
Mittelalters und der beginnenden Neuzeit - war Kirche und Kirchlichkeit

eine statische Größe, etwas fertig Dastehendes (Kirche wurde am
liebsten als «societas perfecta», also etwas seinshaft Vollständiges,
definiert) ; und das statische Denken wurde durch den aufkommenden
Konfessionalismus noch verstärkt. Erst die Wende zum geschichtlichen Denken,

welches mit Dynamik und Entwicklung rechnet, hat die Überwindung

eines einseitig statischen Kirchenbildes ermöglicht; insofern steht
uns Heutigen die Väterzeit näher als die Spanne von der karolingischen
Reichskirche bis zum Staatskirchentum des ancien régime. Augustinus
spricht z. B. noch ganz unbefangen davon, daß frühere Konzilien durch

spätere «verbessert» werden - nicht, weil sie Falsches gelehrt hätten,
sondern «wenn durch irgendeine sachliche Erfahrung eröffnet wird, was
verschlossen war, und erkannt wird, was verborgen war»4. Ein solch

dynamisches Kirchenverständnis finden wir, wenn ich recht sehe, doch

erst bei Möhler und Newman wieder.
Dieses in den letzten 150 Jahren erneuerte KirchenVerständnis,

dessen Besiegelung katholischerseits das Zweite Vatikanische Konzil war,
hat auch in der Frage der Interkommunion ein gangbares Wegstück dort
eröffnet, wo das statische Kirchenverständnis aller Konfessionen nur in
Sackgassen führen konnte. Ich sage bewußt «ein Wegstück», denn etwas
anderes könnte leicht großspurig wirken. Das Wort scheint mir aber für
unser Thema auch theologische Relevanz zu haben: denn die wiederholten

nachkonziliaren offiziellen Verlautbarungen, daß eine Interkommunion

mit den getrennten Christen noch nicht möglich sei5, beziehen
sich ja auf die volle, uneingeschränkte Kommuniongemeinschaft ganzer
Kirchenkörper, also auf das Endziel eines langen Weges, den wir noch

gar nicht vorausschauend überblicken können ; was Gott uns - im
geistlichen Leben des Einzelnen wie im Zueinander der Kirchen - zu
erkennen gibt, sind immer nächste Schritte und unmittelbare Wegstücke.
Deshalb wären auch solche Verlautbarungen durchaus mißverstanden,
wenn wir uns von ihnen den Mut nehmen oder uns zur Rebellion
verleiten ließen.

4 Augustinus, De bapt. c. D. 2, 3, 4; zit. nach: F. Hofmann, Die Bedeutung
der Konzilien für die kirchliche Lehrentwicklung nach dem heiligen Augustinus
in: J. Betz-H. Fries, Kirche und Überlieferung (Festschrift J. R. Geiselmann),
Herder Freiburg/Br. 1960, 81-89.

5 Directorium de re oecumenica 55 ; neuestens bestätigt durch eine Erklärung
des römischen Einheits-Sekretariates vom 7.1.1970.



454 Interkommunion : Standort und Ausblick

II.

Welches sind also die Breschen, die das Konzil von einem erneuerten
Kirchenverständnis her in der Frage der Interkommunion geschlagen
hat Die wichtigsten finden wir im Dekret über die Katholischen Orientalischen

Kirchen und im Ökumene-Dekret6. Zunächst Sätze, die nicht
direkt davon sprechen, aber bedeutende Konsequenzen für unser Thema
haben: Das Wort von der «Rangordnung oder 'Hierarchie' der
Wahrheiten, je nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem

Fundament des christlichen Glaubens» (De Oec. II 11), und alle

Aussagen über das reale, wenn auch graduell unvollständige Kirche-Sein der

Getrennten. Weiters in direktem Bezug auf die sakramentale Gemeinschaft:

«Man darf die gottesdienstliche Gemeinschaft (communicatio in
sacris) nicht als ein allgemein und ohne Unterscheidung gültiges Mittel
zur Wiederherstellung der Einheit ansehen. Maßgebend sind zwei
Prinzipien: die Bezeugung der Einheit der Kirche und die Teilnahme an den

Mitteln der Gnade. Die Bezeugung der Einheit verbietet in den meisten
Fällen die Gottesdienstgemeinschaft, die Sorge um die Gnade empfiehlt
sie indessen in manchen Fällen» (De Oec. II 8) 1. Hinsichtlich der
getrennten Ostkirchen heißt es: Da sie «wahre Sakramente haben, vor
allem das Priestertum und die Eucharistie, so ist eine gewisse

Gottesdienstgemeinschaft unter gegebenen geeigneten Umständen nicht nur
möglich, sondern auch ratsam» (De Oec. III 15). Zwar ist sie verboten,
wenn sie «die Einheit der Kirche verletzt oder die formale Bejahung
einer Irrlehre, die Gefahr eines Glaubensabfalls, eines Ärgernisses in sich

birgt». Es hat sich aber gezeigt, daß dies keineswegs immer der Fall sein

muß. Um deshalb «die Einheit mit den von uns getrennten Ostkirchen
immer mehr zu fördern», sollen orthodoxe Christen, «wenn sie von sich

aus darum bitten und recht vorbereitet sind, zu den Sakramenten der

Buße, der Eucharistie und der Krankensalbung zugelassen werden. Ebenso

ist es Katholiken erlaubt, dieselben Sakramente von nichtkatholischen
Geistlichen zu erbitten, in deren Kirche die Sakramente gültig gespendet

6 Zur Begründung des ungewohnten Ausdrucks «Ökumene-Dekret» vgl. L.
Höfer, Mysterium Unitatis, Seelsorge-Verlag Freiburg/Br. 1967, 9.

7 Die offizielle Übersetzung «Gottesdienstgemeinschaft» in den Konzilstexten
ist nicht gerade glücklich; denn die mitbetende Teilnahme an einer liturgischen
Feier ist auch bereits eine gewisse «gottesdienstliche Gemeinschaft»; communicatio
in sacris würde wohl besser mit «sakramentale Gemeinschaft» wiedergegeben.



Interkommunion : Standort und Ausblick 455

werden, sooft dazu ein ernstes Bedürfnis oder ein wirklicher geistlicher
Nutzen rät und der Zugang zu einem katholischen Priester sich als

physisch oder moralisch unmöglich herausstellt » (De Eccl. Or. Cath. 26-27).
Dem reformatorischen Abendmahl wird immerhin eine positive Realität
zuerkannt, und von diesem Ansatz her werden alle Möglichkeiten des

Dialogs offen gelassen: Obgleich die evangelischen Christen «nach

unserem Glauben vor allem wegen des Fehlens des Weihesakramentes die

ursprüngliche und vollständige Wesenheit des eucharistischen Mysteriums

nicht bewahrt haben, bekennen sie doch bei der Gedächtnisfeier
des Todes und der Auferstehung des Herrn im Heiligen Abendmahl, daß

hier die lebendige Gemeinschaft mit Christus bezeichnet werde»; deshalb

ist «die Lehre vom Abendmahl des Herrn und von den Dienstämtern
der Kirche notwendig Gegenstand des Dialogs» (De Oec. III 22).

Überlegen wir einmal, wie die theologischen Aussagen und die
offiziellen Vorschriften zu diesem Thema in der vorkonziliaren Kirche
gelautet hätten:

Der Satz von der «Hierarchie der Wahrheiten», also von einer
Rangordnung der formulierten Glaubenslehren, wäre überhaupt undenkbar

gewesen. Die Benennung «Kirche» wurde ausschließlich der Orthodoxie
zugestanden, alles andere hieß «Glaubensgemeinschaft». Hinsichtlich der

Kommuniongemeinschaft hätte es geheißen: die Eucharistie ist Zeichen
der vollen Einheit, niemals Mittel zur Erreichung der Einheit. Den Orthodoxen

war nur in Todesgefahr bei Nichterreichbarkeit eines orthodoxen
Priesters gestattet, einen katholischen Priester um die Sterbesakramente

zu bitten; das Umgekehrte wurde geduldet, aber nie offiziell genehmigt.
Und das evangelische Abendmahl galt eben als eine leere Zeremonie und
sonst nichts.

Bedenken wir nun anhand dieses Vergleichs die Konsequenzen der
zitierten Konzilstexte :

Die entscheidende Neuerung ist zweifellos das Angebot einer

Kommuniongemeinschaft mit den Orthodoxen; das Ökumenische Direktorium

ergänzt die diesbezüglichen Konzilstexte durch den Hinweis: «Bei
der Gewährung der sakramentalen Gemeinschaft ist auf eine legitime
Gegenseitigkeit höchster Wert zu legen» 8. So, wie das Konzil es formuliert,

könnte man in Anlehnung an die im Weltkirchenrat entwickelte
Terminologie von einer «begrenzten offenen Kommunion» sprechen 9;

8 Directorium de re oec. 43.
9 Vgl. H. Mühlen, Die Bedeutung der Differenz zwischen Zentraldogmen und

Randdogmen für den ökumenischen Dialog, in: J.-L. Leuba-H. Stirnimann, Frei-



456 Interkommunion : Standort und Ausblick

doch sagte mir ein Kenner der Verhältnisse, daß es in der Praxis auf
eine uneingeschränkt «offene Kommunion» hinauskäme - wenn nicht
verschiedene Unklugheiten und Kleinlichkeiten beiderseits einstweilen
noch eine unbefangene Praxis verhinderten.

Die Bedeutung dieser Konzilsentscheidung hegt einmal darin, daß

sie die dogmatische Konsequenz aus dem Satz von der «Hierarchie der
Wahrheiten» zieht : weder vom einzelnen Orthodoxen noch von der orthodoxen

Kirche als solcher wird als Voraussetzung der Kommuniongemeinschaft

gefordert, das Dogma von 1870 zu akzeptieren (ebenso wenig die
beiden letzten Mariendogmen) ; Primat und Infallibilität des Papstes

gehören also zu jenen Glaubenslehren, die «nicht mehr als absolut
kirchentrennend betrachtet» werden und deren «gutgläubige Leugnung»
bzw. «formelle Nicht-Bejahung eine wechselseitige Sakramentsgemeinschaft

nicht ausschließen» 10.

Das zweite bedeutsame Moment hängt mit dem ersten zusammen:
Die Konzeption von der perfekten Einheit als Voraussetzung der

Kommuniongemeinschaft ist aufgegeben. Das besagt auch die Begründung
unseres Konzilstextes : «um die Einheit mit den von uns getrennten
Ostkirchen immer mehr zu fördern». Eine Einheit, die gefördert werden
kann und soll, ist eben nicht etwas Statisches, Fertiges, Perfektes,
sondern etwas Lebendiges, immer Unvollkommenes, das wachsen und
vertieft werden kann, das aber auch verflachen und teilweise zerbrechen

kann; wenn die Einheit bisher nie ganz zerbrochen ist, so verdankt die

Christenheit das wahrlich nicht ihrer Tugend, sondern dem barmherzigen
Herrn der Kirche. Mit anderen Worten : Die Einheit ist kein kompletter
und unversehrbarer «Besitz», sondern eine immer wieder neu anvertraute
Aufgabe; sie steht in der eschatologischen Spannung des «Schon» und
«Noch-nicht» n.

Und schließlich besagt dieser Konzilstext, daß die Eucharistie eben

doch auch Mittel zur Wiederherstellung der Einheit ist, unbeschadet
ihres Charakters als Zeugnis bestehender Einheit. Dieser Doppelcharakter
wird, allerdings in negativer Form, auch dort ausgesagt, wo es heißt,
daß die communicatio in sacris «nicht als ein allgemein und ohne Unter¬

heit in der Begegnung (Festschrift O. Karrer), Knecht Frankfurt/M. - Evangelisches

Verlagswerk Stuttgart 1969, 191-227, hier 209.
10 H. Mühlen, 1. c., 216.
11 Vgl. A. Kirchgässner, Kommunion 1. c., 98-99; A. Ahlbrecht, Neue

katholische Gesichtspunkte zur Frage der Kommuniongemeinschaft, in: J.-L.
Leuba-H. Stirnimann, Freiheit in der Begegnung, 297-313, hier 313.



Interkommunion : Standort und Ausblick 457

Scheidung gültiges Mittel zur Wiederherstellung der christlichen Einheit
anzusehen» sei. - Der Ausdruck «Mittel» scheint mir allerdings hier etwas

fragwürdig : ist es doch der lebendige Herr, der sich selbst uns im Zeichen

von Brot und Wein gibt. Wäre es darum nicht besser, im Anschluß an
Christi Wort «Ich bin der Weg» (Joh 14, 6) die Eucharistie unter dem

Bilde des Weges zur größeren Einheit zu sehen?

Damit ist das zweite der beiden eingangs genannten Bedenken gegen
die Interkommunion: sie habe die Wiederherstellung der vollen Einheit
zur unerläßlichen Voraussetzung - im Prinzip beantwortet und überholt.

Darüber dürfen wir uns dankbar freuen. Aber wir sollten nüchtern
bleiben. Denn das erstgenannte Bedenken, die Frage des kirchlichen
Amtes, ist noch keineswegs beantwortet.

Der Zusammenhang unserer Konzilstexte besagt in der Konsequenz,
daß das «Fehlen des Weihesakramentes» in den Reformationskirchen
«offenbar gewichtiger ist als der Mangel einer formellen Nicht-Bejahung»
des Dogmas von 1870 12. Das heißt : Zwischen den Kirchen mit konstitutivem

Weihepriestertum 13 und den Kirchen ohne ein solches ist zunächst
das weitere Gespräch darüber notwendig, ehe über Interkommunion
verhandelt werden kann; und «das Gespräch mit den reformatorischen
Kirchen über das kirchliche Amt und die damit verbundene Struktur der
Eucharistiefeier wäre vordringlicher» als das Gespräch über das Papsttum

14. Im großen Rahmen der «Hierarchie der Wahrheiten» können und
müssen gewiß nicht alle Einzelfragen gelöst sein, ehe Interkommunion
von Kirche zu Kirche möglich wird; aber die Kirchen müssen sich doch

zunächst grundsätzlich «gegenseitig und vor allem als Kirchen im tiefsten
Sinn dieses Wortes anerkennen können» 15, eben weil Interkommunion
nur sinnvoll ist in «legitimer Gegenseitigkeit».

Die Notwendigkeit, dies nüchtern zu sehen, braucht uns nicht zu
entmutigen. Denn jenes erneuerte geschichtlich-dynamische Verständnis

12 H. Mühlen, 1. c„ 217.
13 Katholischerseits gilt als solche außer der Orthodoxie auch der Altkatholizismus;

insofern müßte alles, was hinsichtlich der möglichen sakramentalen
Gemeinschaft mit den orthodoxen Kirchen vom Konzil festgesetzt wurde, auch für
die altkatholische Kirche gelten: vgl. J. Feiner, Kommentar zum Dekret über
Ökumenismus, in: LThK, Das Zweite Vatikanische Konzil II, 40-123, hier 81. -
Zu den Kirchen mit konstitutivem Weihepriestertum rechnen sich selbst auch die
Anglikaner und die schwedischen Lutheraner, mindestens in ihren hochkirchlichen
Gruppen.

1+ H. Mühlen 1. c., 218.
15 J.-J. v. Allmen, Überlegungen zur Interkommunion, Basilea-Verlag Basel

1969, 6.



458 Interkommunion : Standort und Ausblick

von Kirche und kirchlicher Einheit bietet auch für das Gespräch mit den

Reformationskirchen über Amt und Eucharistie eine viel verheißungsvollere

Basis als die theologischen Positionen des konfessionalistischen
Zeitalters. Umgekehrt ist in der reformatorischen Christenheit das
Verständnis für Sinn und Notwendigkeit kirchlicher Strukturen gewachsen,
mithin die Gesprächsbasis auch anders geworden. (Mit jenen, die Christus

nur noch als «Chiffre» für «Mitmenschlichkeit» verstehen und die institutionelle

Kirche zur quantité négligeable erklären, ist freilich ein solches

Gespräch kaum durchführbar 16 - aber diese Menschen haben wir heute
in allen Kirchen, und was sie anstreben oder schon vollzogen haben, ist
doch wohl letztlich nicht Einheit im Glauben, sondern Einheit ohne

Glauben.)
Ich versuche einen Ansatz wiederum aufgrund der Konzilsdokumente

: Wir hatten die Aussagen über das reale, wenn auch mangelhafte
Kirche-Sein der Getrennten sowie über ihr Bekenntnis zur lebendigen
Gemeinschaft mit Christus im Abendmahl erwähnt. Wenn nun das Konzil
sagt, daß den als Lutheranern, Reformierten etc. geborenen Menschen,
die in ihren Gemeinschaften den Glauben erlangen, «die Schuld der Trennung

nicht zur Last gelegt werden darf» (De Oec. 13), so ist das mehr
als eine moralische Mahnung ; es steckt darin auch eine dogmatische
Aussage: daß nämlich Gott die glaubenden Menschen nicht einen objektiven
Mangel ihres Kirche-Seins entgelten läßt. Konkret : Wir dürfen überzeugt
sein, daß derjenige evangelische Christ, welcher das Abendmahl
empfängt mit dem lebendigen Glauben, Christus zu empfangen, auch wirklich

Christus empfängt, weil Gott einen lebendigen Glauben nicht leer

ausgehen läßt. Müßten wir einen solchen Glauben - und das gilt auch

für den personalen Glauben und für das kirchliche Sendungsbewußtsein
des evangelischen Ordinierten - nicht als Realität mitveranschlagen und

von diesem Ansatz her nach den Möglichkeiten einer Anerkennung des

heutigen evangelischen Amtes fragen in jenen Kirchen, die selbst im
Vollsinn Kirche sein wollen? Daß diese ihrerseits ihren Willen zum Kirche-
Sein nicht nur eindeutig dokumentieren müßten - was sie vielfach schon

getan haben -, sondern auch eventuell sich ergebende Konsequenzen
nicht schon im voraus als unakzeptabel erklären dürften, braucht wohl
nicht eigens betont zu werden. Der historische Ausbruch aus der
Sukzession würde damit nicht geleugnet oder beschönigt; aber im Bewußtsein

eines Schuldanteils aller sollten die Kirchen das Urteil über histo-

16 Vgl. A. Kirchgässner, Kommunion 1. c., 101-102



Interkommunion : Standort und Ausblick 459

rische Geschehnisse Gott überlassen, und aus der gegenüber dem 16.

Jahrhundert grundlegend veränderten Situation der Christenheit dürfte sich
doch wohl ein Neuansatz rechtfertigen, der hinsichtüch der
Reformationskirchen fragt, was das kirchliche Amt heute in jeder von ihnen ist
und sein will.

(Näherhin ist folgendes gemeint: Ein Wiederanknüpfen an die
Sukzession sollte katholischerseits nicht als ein pedantischer, die anderen
Kirchen demütigender «historischer Prozeß» aufgezogen werden, sondern
in einem Akt der Demütigung aller beteiügten Kirchen vor ihrem
gemeinsamen Herrn erfolgen. Für die sakramentale Neugewinnung der

Kontinuität wären grundlegende Gedanken evangelischer Theologen wie

z. B. Edmund Schlinks 17 zu berücksichtigen. Für die notwendige rechtliche

Anerkennung charismatischer Amtsausübung könnte vielleicht ein

Pendant zur «sanatio in radice» des Eherechts den Gegebenheiten am
besten gerecht werden, unter weitestmöglicher Anwendung des Prinzips
«supplet Ecclesia» - ein Prinzip, aus dem auch die römisch-katholische
Kirche selbst lebt und immer wieder leben muß, und das sich darum
nicht, wie manche Theologen wollen, auf den jurisdiktionellen Sektor
einschränken läßt.)

In dieser veränderten Situation ist uns allen ein auch für unser
Eucharistiegespräch wichtiges Moment gemeinsam: die äußerst starken

Spannungen innerhalb der je eigenen Kirche - Spannungen von teilweise
solcher Schärfe, daß wir noch nicht wissen, ob sie nicht da und dort zu
neuen innerkirchlichen Spaltungen führen. Nicht daß wir den Teufel an
die Wand malen wollen : aber aus diesen innerkirchlichen Zerreißproben
läßt sich ein letztes gewichtiges Argument ablesen gegen den Grundsatz,
Kommuniongemeinschaft könne nur bei erreichter vollständiger Einheit
gewährt werden. Wir müßten dann nämlich konsequenterweise auch so

und so viele unserer je eigenen Kirchenglieder vom Sakrament
ausschließen Auch hier zeigt sich, daß die überkommenen Grenzziehungen
nach Konfessionszugehörigkeit nicht mehr praktikabel sind 18. Dabei
brauchen wir gar nicht nur an die radikalen «Bilderstürmer» und Ent-
mythologisierer in allen Kirchen zu denken. Wie steht es denn z. B. katho-

17 E. Schlink, Die apostolische Sukzession, in: Der kommende Christus und
die kirchlichen Traditionen, Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen 1961, 160-195.

18 Vgl. A. Kirchgässner, 1. c., 102; A. Ahlbrecht, 1. c., 311-312; L. Kaufmann,

Abendmahlsgemeinschaft getrennter Brüder?, in: Orientierung 33 (1969),
255-260, hier 257, 258. - Von einer « Selbstexkommunikation » zahlreicher evangelischer

Christen sprach z. B. Anfang 1969 Landesbischof H. Dietzfelbinger : vgl.
Rheinischer Merkur, 24. Jg., Nr. 11 v. 14.III.1969, 23.



460 Interkommunion : Standort und Ausblick

lischerseits mit jenen, die grundsätzlich dem Gemeindegottesdienst
fernbleiben, weil ihnen die «neumodische» Liturgie nicht paßt, oder mit jenen,
die überall «Häresien» aufspüren und brav nach Rom melden? Ist das

etwa «vollkommene Einheit» in Bekenntnis und Leben?

Auf das notwendige klärende Gespräch zwischen den Kirchen können
und müssen wir immer wieder dringen, mit jener geradezu lästigen
Beharrlichkeit, die uns im Gleichnis vom nachts klopfenden Freunde (Lkll,
5-8) nahegelegt wird 19. Eine Interkommunion aber, welche ohne und

gegen die kirchliche Autorität erzwungen wird, kann nicht zu dem werden,

was sie sein sollte 20.

Notwendig ist aber nicht nur das klärende Gespräch der Theologen
und Kirchenführer im Blick auf das noch entfernte Ziel der Kommuniongemeinschaft

von Kirche zu Kirche, sondern auch vorbereitende
Einzelschritte mit Nahzielen. Und hier haben wir nun auch bereits praktische
«Präzedenzfälle», nicht nur entsprechende Dokumente. Es begann mit
einer Presbyterianerin, die 1966 bei der katholischen Trauung in Assisi

zur Kommunion zugelassen wurde aufgrund ihres Bekenntnisses zur
Realpräsenz. Das ist längst kein Einzelfall mehr, zumal die niederländische

Bischofskonferenz am 7. März 1968 eine diesbezügliche Bestimmung

für Mischehentrauungen erließ. In diesen Fähen steht freilich noch
die individuelle Pastoral am Einzelnen im Vordergrund, und von
«legitimer Gegenseitigkeit» kann ebenfalls nicht die Rede sein. Der Erlaß der
holländischen Bischöfe enthält jedoch ein Sätzchen von weittragender
Bedeutung. Es heißt da: Bei der katholischen Trauung einer
konfessionsverschiedenen Ehe kann der nichtkatholische Partner kommunizieren,
wenn er sich hinsichtlich der Eucharistie mit dem katholischen Glauben

vereinigen kann «und wenn er in seiner eigenen Kirche zum Abendmahl
zugelassen ist» 21. Das bedeutet also die Bereitschaft einer Kirche, für
eine andere Kirche stellvertretend Kirchenzucht zu üben. So etwas ist
aber doch nur möghch, wenn Struktur und Ordnung dieser anderen
Kirche ekklesiologisch ernst genommen werden! 22 Früher hätte der
Kommentar zu einer evangehschen «Exkommunikation» gelautet: Das
sei völlig belanglos, da es sich weder um eine legitime kirchliche Autorität
noch um eine gültige Eucharistie handle; und den exkommunizierten

19 J.-J. v. Allmen, 1. c., 5, führt aus dem gleichen Gedanken das Gleichnis
von der Witwe an, die Gerechtigkeit verlangte und bekam (Lk 18, 2-5).

20 Vgl. J.-J. v. Allmen, 1. c., 5.
21 Zit. nach: A. Ahlerecht, 1. c., 301.
22 Vgl. A. Ahlbrecht, 1. c., 303.



Interkommunion : Standort und Ausblick 461

Protestanten hätte man allenfalls als aussichtsreiches Konversionsobjekt
betrachtet. Mit ihrem Erlaß hat also die katholische Kirche der Niederlande

für ihre Kirchenprovinz den Rahmen der nur individuellen und der
konfessionell einseitigen Kommunionzulassung an einer Stelle gesprengt
und einen Ansatz für fruchtbare Gespräche geschaffen, und man kann

nur hoffen, daß dieses Beispiel schnellstens Schule mache 23.

Und schließlich gibt es wenigstens schon einen Fall echter
Gegenseitigkeit, und zwar nicht nur für bestimmte Einzelne, sondern für eine

kleine Gruppe. Ich gebe die Nachricht vom Sommer 1968 so wieder, wie
sie mir vorliegt: «Nach sieben Jahren intensiver interkonfessioneller
Zusammenarbeit feiert jetzt die christliche Studentengemeinde der
holländischen Universität Leiden das Abendmahl gemeinsam. Die Interkommunion

der evangelischen und katholischen Studenten wird mit Wissen
des katholischen Bischofs und der evangelischen Kirchenleitung praktiziert.

Maßgebend für diesen kühnen, nach jahrelangem Zögern
wohlerwogenen Schritt waren die tiefe Verbundenheit im Glauben an Christus
und die Mitverantwortung für die große Zahl konfessionell gemischter
Ehepaare unter den Studenten» 2+. (Ob die Kommuniongemeinschaft in
Form einer Konzelebration der beiden Studentenpfarrer oder als wechselseitige

Gottesdienstteilnahme praktiziert wdrd, ist der knappen
Agenturnachricht leider nicht zu entnehmen.)

Hier ist etwas von dem realisiert, was wir in der gegenwärtigen
ökumenischen Situation anstreben können und anstreben sollten: Gelegenheit

zur Eucharistiegemeinschaft in kleinen Gruppen, die einander durch
lange ökumenische Zusammenarbeit verbunden sind und daher die
unerläßlichen Glaubensvoraussetzungen untereinander leicht klarstellen
können, bei bestimmten Anlässen (wie etwa ökumenischen Einkehrtagen

25), und mit dem Einverständnis der zuständigen kirchlichen Obrig-

23 Von einer evangelischen Schweizerin, welche die Verhältnisse im holländischen

Protestantismus kennt, wurde hierzu folgender Einwand gemacht: Die
Ausschluß-Praxis im holländischen Calvinismus sei so streng wie eh und je, man müsse
also doch eher bedauern, daß der holländische katholische Episkopat darauf Rücksicht

nehme, ja durch seine Verfügung diese Praxis noch unterstütze. So begreiflich

dieser Einwand ist — er scheint mir doch die eigentliche Absicht der
niederländischen Bischöfe zu verkennen : m. E. hatten sie nicht in irgendeiner eingeengten
Sicht nur das Vorgehen einer bestimmten Landeskirche im Auge, sondern wollten
die grundsätzliche Mitverantwortung der christlichen Kirchen füreinander hervorheben

und mit ihrem Erlaß ein Beispiel für alle anderen geben.
24 Rheinischer Merkur, 23. Jg., Nr. 23 v. 7. VI. 1968, 19.
25 Der in Grandchamp versammelte Kreis praktizierte keine

Eucharistiegemeinschaft - man wollte bewußt ein selbstherrliches «Freischärlertum» vermeiden.



462 Interkommunion : Standort und Ausblick

keit. Nur müßten solche Gruppen sich dann vor einem unguten «Elite»-
bewußtsein hüten - die Gefahr liegt hier nicht nur in unchristlicher
Überheblichkeit, sondern auch in einem selbstzufriedenen Sich-beschrän-
ken auf ökumenische Einzelunternehmungen, das die ökumenischen
Beziehungen der Kirchen nicht zu fördern vermag. Eine diesbezügliche
«Einzelgängerei» - auch solche von Grüppchen - würde sehr schnell
übersehen, daß es eine «kirchenfreie» Eucharistie nicht gibt. - Dringend
wünschbar wären Gelegenheiten zu Kommuniongemeinschaft von Zeit
zu Zeit für bekenntnisverschiedene Ehepaare 26. - Auf jeden Fall zu
vermeiden wäre eine Publizität, «die 'indiscretim' Neugierige und
Unvorbereitete anziehen würde» 21.

Die Frage der Interkommunion von Kirche zu Kirche wird auf
absehbare Zeit noch im Stadium des klärend-vorbereitenden Gesprächs
bleiben müssen. Entscheidend aber ist, daß dieses Gespräch von allen

Beteiligten so geführt wird, wie das Konzil es programmatisch am Schluß
des Ökumene-Dekretes ausdrückt: «ohne den künftigen Anregungen des

Heiligen Geistes vorgreifen zu wollen» (De Oec. III 24).

26 Vgl. A. Kirchgässner, 1. c., 105 ; L. Höfer, Pastorale Aufgaben der
Neuregelung (Zum Motu proprio «Matrimonia mixta»), in : Lebendige Seelsorge 21 (1970),
im Druck.

27 L. Kaufmann, 1. c., 259, mit dem Vorschlag, den Anfang in Form von
«Hausmessen» bei bekenntnisverschiedenen Ehepaaren zu machen.


	Interkommunion : Standort und Ausblick

