Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Interkommunion : Standort und Ausblick
Autor: Hofer, Liselotte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761584

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L1sELoTTE HOFER

Interkommunion:
Standort und Ausblick”

i

Wir stehen zwischen zwei Extremen: einerseits enthusiastische Un-
geduld, die alle theologischen, religionspsychologischen, disziplindren und
geschichtlichen Hindernisse iiber Bord wirft und die Einheit in der
Abendmahlsgemeinschaft vorwegnehmen bzw. erzwingen will; anderseits
starres Festhalten an der Unmoglichkeit jeglicher Eucharistiegemein-
schaft, solange nicht vollstindige Glaubenseinheit erreicht sei. Die erst-
genannte Haltung ist durch eine stark antidogmatische und antiinstitu-
tionelle Tendenz gekennzeichnet, und der schwerste Einwand gegen sie
scheint mir in der Bedenkenlosigkeit zu liegen, mit der sie Gewissensfrei-
heit fiir sich selbst beansprucht, ohne auf das Gewissen anderer Kirchen-
glieder Riicksicht zu nehmen. Die entgegengesetzte Haltung mochte alles
Heil von Dogma und Kirchenrecht erwarten, neigt zum Perfektionismus,
und ihre akuteste Gefahr diirfte darin liegen, Riicksicht auf die Gewissen
und Vermeidung von Argernis zum Deckmantel fiir heimliche Vertréde-
lungsabsichten zu nehmen.

Wir versuchen, den Weg zwischen den Extremen zu gehen, der
keineswegs der bequemere Weg ist : Einseitigkeit und Radikalitét sind viel
leichter zu leben als der Spannungsbogen von Bewahrung und Fortschritt,
von Besonnenheit und Kiihnheit, von Disziplin und Freiheit.

Der mittlere (aber alles andere als «mittelmaBige») Weg heiBt fiir
unsere Frage: nicht nur von pastoralen und 6kumenischen Notwendig-

* Referat, gehalten bei einem geistlichen Wochenende des Okumenischen
Arbeitskreises Bern in der Communauté de Grandchamp 20.-22.11.1970; fiir den
Druck etwas iiberarbeitet.



Interkommunion: Standort und Ausblick 451

keiten sprechen (ich sage absichtlich «Notwendigkeiten» und nicht «Be-
diirfnisse», weil dieser Begriff uns allzu leicht an einen uferlosen Subjekti-
vismus ausliefert), sondern die exegetischen und dogmatischen, geschicht-
lichen und psychologischen Faktoren ebenso ernst nehmen, aber gerade
von ihnen her fragen, ob sie wirklich jede Form von Kommuniongemein-
schaft unter allen Umstdnden verbieten 1.

Die beiden wichtigsten Einwédnde (die keineswegs nur von réomisch-
katholischer Seite allein gemacht werden, sondern — mit etwas anderen
Akzenten — auch von der Orthodoxie, vom Anglikanismus und Alt-
katholizismus) :

1. Die Frage nach dem kirchlichen Amt. Der diesbeziigliche « Mangel»
(das Wort ist hier natiirlich theologisch-feststellend, nicht moralisch-
wertend gemeint) bei den Evangelischen verhindert bis auf weiteres die
volle Gegenseitigkeit der eucharistischen Gemeinschaft. Die katholische
Kirche kann zwar einzelne Evangelische oder auch Gruppen ? in be-
stimmten Fillen zum Kommunionempfang zulassen, wenn sie den Glau-
ben an die reale Gegenwart des Herrn im sakramentalen Zeichen be-
kennen — und sie hat das auch bereits mehrfach getan. Kann sie aber
ihren Gliedern die Teilnahme am evangelischen Abendmahl gestatten,
da sie doch dieses nicht als wirkliches und giiltiges Sakrament aner-
kennen kann — oder kann sie eine Konzelebration Geweihter und Nicht-
geweihter erlauben?

2. Noch schwerer wiegt wohl die andere Frage: Ist nicht die Eucha-
ristie — anders als etwa die Taufe mit ihrem einheitsstiftenden Charakter
— 1threm Wesen nach einheitsbezeugend? Das heillt: Ist sie nicht sakra-
mentales Zeichen und Zeugnis fiir die bestehende vollstindige Einheit?
Ist also Interkommunion bei weiterbestehender Trennung nicht ganz
einfach Unredlichkeit, weil sie etwas Nichtvorhandenes vortiuscht? Und
womit wollen wir denn die angestrebte Glaubenseinheit, wenn sie erreicht
ist, noch als Kirche feiern und vor der Welt bezeugen, wenn wir das
ekklesiale Einheitszeichen kat exochén kurzerhand vorwegnehmen? Hier
ist auch zu bedenken, wie ernst die Urkirche, deren Modellcharakter wir
heute doch so sehr betonen, es mit der Eucharistie als Zeichen der be-
stehenden Einheit nahm: sie verweigerte die Kommuniongemeinschaft
nicht nur dem, der sich moralisch schwer vergangen hatte, sondern eben-

1 Vgl. A. KiRCHGASSNER, Kommunion und Interkommunion, in: Diakonia
4 (1969), 92-105, hier 96.

2 So etwa fiinf nichtkatholische Beobachter bei der lateinamerikanischen
Bischofskonferenz in Medellin 1968.



452 Interkommunion: Standort und Ausblick

so dem, der aus der Einheit der Lehre ausgebrochen war. Die Charakte-
ristik der Urgemeinde finden wir Apg 2, 42: «Sie verharrten in der Lehre
der Apostel und in der briiderlichen Gemeinschaft, im Brotbrechen und
im Gebet».

(Es fallt auf, daB die urspriinglichen Streitfragen um die Eucharistie,
welche jahrhundertelang die Gemiiter erhitzt hatten, hier nicht mehr
genannt sind: Realpriasenz, Wesenswandlung, Opfercharakter des Abend-
mabhles. Im gemeinsamen Bedenken dieser Fragen zeigt sich immer wieder,
daB3 die Gegensitze teilweise aus sprachlichen MiBverstindnissen ent-
standen, teilweise von einem beiderseits vertieften Eucharistieverstindnis
her iiberwunden werden koénnen 3. Und es zeigt sich vor allem, daB die
Grenze zwischen Glaube und Unglaube — hinsichtlich des eucharistischen
Mysteriums ebenso wie in anderen Glaubensfragen — nicht nach Kon-
fessionszugehorigkeit gezogen werden kann, sondern quer durch die Kon-
fessionen geht.)

Wir spiiren wohl, daB3 die genannten beiden Einwinde gegen die
Interkommunion nicht leichthin beiseite gewischt werden kénnen. Wenn
wir uns den Sinn dafiir bewahren wollen, daBl Kirche einerseits gnaden-
haft geschenkte Gemeinschaft (also fiir uns nicht «manipulierbar»), ander-
seits geordnete Gemeinschaft (also nicht ein chaotischer Haufe isolierter
Einzelner) ist — wenn wir uns den Sinn dafiir bewahren wollen, so miissen
wir diese Bedenken sehr ernst nehmen; sie sind keineswegs «kleinliches
Theologengezinky», sondern rithren an den Lebensgrund der Kirche und
jedes einzelnen Christen.

HeiBt nun aber «ernst nehmen», dal wir sie im Sinne eines schroffen
«Entweder-Oder», eines «Alles oder Nichts» verstehen miissen? Nun, die
kirchliche Entwicklung der letzten Jahrzehnte hat gezeigt, daB3 dem nicht
so ist: nicht nur die dem Weltrat angeschlossenen Kirchen, sondern auch
die katholische Kirche hat theologisch und praktisch in die starre Front
des «Entweder-Oder» einige Breschen geschlagen. Fiir die frithe Kirche
war der eindeutige Ausschlull des Héretikers geradezu eine Notwendig-
keit, um unverfdlscht zu iiberleben, denn die geistigen Bewegungen der
Gnosis und des Arianismus waren von innen her eine viel groBere Be-
drohung als die duBleren Verfolgungen. Und nachdem die abendldndische
Kircheneinheit zerbrochen war, blieb der Christenheit zunéchst wohl

3 Vgl. z. B. die Erklirung uber die Eucharistie, veroffentlicht im Sommer
1968 von einer offiziellen lutherisch-katholischen Theologenkommission in den USA
nach zweijdhriger Arbeit.



Interkommunion: Standort und Ausblick 453

auch nichts anderes {ibrig, als mit scharfen Alternativen klare Fronten
zu schaffen. Denn fiir diese abendldndische Christenheit — des spiten
Mittelalters und der beginnenden Neuzeit — war Kirche und Kirchlich-
keit eine statische GroBe, etwas fertig Dastehendes (Kirche wurde am
liebsten als «societas perfecta», also etwas seinshaft Vollstindiges, de-
finiert) ; und das statische Denken wurde durch den aufkommenden Kon-
fessionalismus noch verstdarkt. Erst die Wende zum geschichtlichen Den-
ken, welches mit Dynamik und Entwicklung rechnet, hat die Uberwin-
dung eines einseitig statischen Kirchenbildes ermoglicht; insofern steht
uns Heutigen die Viterzeit ndher als die Spanne von der karolingischen
Reichskirche bis zum Staatskirchentum des ancien régime. Augustinus
spricht z. B. noch ganz unbefangen davon, daB frithere Konzilien durch
spiatere «verbessert» werden — nicht, weil sie Falsches gelehrt hitten,
sondern «wenn durch irgendeine sachliche Erfahrung eréffnet wird, was
verschlossen war, und erkannt wird, was verborgen war» *. Ein solch
dynamisches Kirchenverstdndnis finden wir, wenn ich recht sehe, doch
erst bei Méhler und Newman wieder.

Dieses in den letzten 150 Jahren erneuerte Kirchenverstiandnis,
dessen Besiegelung katholischerseits das Zweite Vatikanische Konzil war,
hat auch in der Frage der Interkommunion ein gangbares Wegstiick dort
eroffnet, wo das statische Kirchenverstandnis aller Konfessionen nur in
Sackgassen fithren konnte. Ich sage bewuBt «ein Wegstiick», denn etwas
anderes konnte leicht groBspurig wirken. Das Wort scheint mir aber fiir
unser Thema auch theologische Relevanz zu haben: denn die wieder-
holten nachkonziliaren offiziellen Verlautbarungen, daB eine Interkom-
munion mit den getrennten Christen noch nicht méglich sei 3, beziehen
sich ja auf die volle, uneingeschrinkte Kommuniongemeinschaft ganzer
Kirchenkdrper, also auf das Endziel eines langen Weges, den wir noch
gar nicht vorausschauend iiberblicken kénnen; was Gott uns — im geist-
lichen Leben des Einzelnen wie im Zueinander der Kirchen — zu er-
kennen gibt, sind immer nachste Schritte und unmittelbare Wegstiicke.
Deshalb wiren auch solche Verlautbarungen durchaus miBverstanden,
wenn wir uns von ihnen den Mut nehmen oder uns zur Rebellion ver-
leiten lieBen.

4+ AucusTiNus, De bapt. c. D. 2, 3, 4; zit. nach: F. HoFmaNN, Die Bedeutung
der Konzilien fiir die kirchliche Lehrentwicklung nach dem heiligen Augustinus
in: J. BErz-H. Frigs, Kirche und Uberlieferung (Festschrift J. R. Geiselmann),
Herder Freiburg/Br. 1960, 81-89.

5 Directorium de re oecumenica 55; neuestens bestdtigt durch eine Erklarung
des romischen Einheits-Sekretariates vom 7.1.1970.



454 Interkommunion: Standort und Ausblick

11

Welches sind also die Breschen, die das Konzil von einem erneuerten
Kirchenverstindnis her in der Frage der Interkommunion geschlagen
hat? Die wichtigsten finden wir im Dekret iiber die Katholischen Orienta-
lischen Kirchen und im Okumene-Dekret 6. Zunichst Sitze, die nicht
direkt davon sprechen, aber bedeutende Konsequenzen fiir unser Thema
haben: Das Wort von der «Rangordnung oder ‘Hierarchie’ der Wahr-
heiten, je nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem
Fundament des christlichen Glaubens» (De Oec. II 11), und alle Aus-
sagen iiber das reale, wenn auch graduell unvollstindige Kirche-Sein der
Getrennten. Weiters in direktem Bezug auf die sakramentale Gemein-
schaft: «Man darf die gottesdienstliche Gemeinschaft (communicatio in
sacris) nicht als ein allgemein und ohne Unterscheidung giiltiges Mittel
zur Wiederherstellung der Einheit ansehen. MaBgebend sind zwei Prin-
zipien: die Bezeugung der Einheit der Kirche und die Teilnahme an den
Mitteln der Gnade. Die Bezeugung der Einheit verbietet in den meisten
Fillen die Gottesdienstgemeinschaft, die Sorge um die Gnade empfiehlt
sie indessen in manchen Fillen» (De Oec. IT 8) 7. Hinsichtlich der ge-
trennten Ostkirchen hei3t es: Da sie «wahre Sakramente haben, vor
allem das Priestertum und die Eucharistie, so ist eine gewisse Gottes-
dienstgemeinschaft unter gegebenen geeigneten Umstdnden nicht nur
moglich, sondern auch ratsam» (De Oec. III 15). Zwar ist sie verboten,
wenn sie «die Einheit der Kirche verletzt oder die formale Bejahung
einer Irrlehre, die Gefahr eines Glaubensabfalls, eines Argemisses in sich
birgt». Es hat sich aber gezeigt, da} dies keineswegs immer der Fall sein
muB. Um deshalb «die Einheit mit den von uns getrennten Ostkirchen
immer mehr zu férdern», sollen orthodoxe Christen, «wenn sie von sich
aus darum bitten und recht vorbereitet sind, zu den Sakramenten der
BuBe, der Eucharistie und der Krankensalbung zugelassen werden. Eben-
so ist es Katholiken erlaubt, dieselben Sakramente von nichtkatholischen
Geistlichen zu erbitten, in deren Kirche die Sakramente giiltig gespendet

6 Zur Begriindung des ungewohnten Ausdrucks «Okumene-Dekret» vgl. L. Ho-
FER, Mysterium Unitatis, Seelsorge-Verlag Freiburg/Br. 1967, 9.

7 Die offizielle Ubersetzung «Gottesdienstgemeinschaft» in den Konzilstexten
ist nicht gerade gliicklich; denn die mitbetende Teilnahme an einer liturgischen
Feier ist auch bereits eine gewisse «gottesdienstliche Gemeinschaft»; communicatio
in sacris witrde wohl besser mit «sakramentale Gemeinschaft» wiedergegeben.



Interkommunion: Standort und Ausblick 455

werden, sooft dazu ein ernstes Bediirfnis oder ein wirklicher geistlicher
Nutzen rit und der Zugang zu einem katholischen Priester sich als
physisch oder moralisch unméglich herausstellt» (De Eccl. Or. Cath. 26-27).
Dem reformatorischen Abendmahl wird immerhin eine positive Realitdt
zuerkannt, und von diesem Ansatz her werden alle Moglichkeiten des
Dialogs offen gelassen: Obgleich die evangelischen Christen «nach un-
serem Glauben vor allem wegen des Fehlens des Weihesakramentes die
urspriingliche und vollstandige Wesenheit des eucharistischen Myste-
riums nicht bewahrt haben, bekennen sie doch bei der Gedichtnisfeier
des Todes und der Auferstehung des Herrn im Heiligen Abendmahl, da
hier die lebendige Gemeinschaft mit Christus bezeichnet werde»; deshalb
ist «die Lehre vom Abendmahl des Herrn und von den Dienstimtern
der Kirche notwendig Gegenstand des Dialogs» (De Oec. I1I 22).

Uberlegen wir einmal, wie die theologischen Aussagen und die offi-
ziellen Vorschriften zu diesem Thema in der vorkonziliaren Kirche ge-
lautet hitten:

Der Satz von der «Hierarchie der Wahrheiten», also von einer Rang-
ordnung der formulierten Glaubenslehren, wire iiberhaupt undenkbar
gewesen. Die Benennung «Kirche» wurde ausschlieBlich der Orthodoxie
zugestanden, alles andere hiel3 «Glaubensgemeinschaft». Hinsichtlich der
Kommuniongemeinschaft hitte es geheien: die Eucharistie ist Zeichen
der vollen Einheit, niemals Mittel zur Erreichung der Einheit. Den Ortho-
doxen war nur in Todesgefahr bei Nichterreichbarkeit eines orthodoxen
Priesters gestattet, einen katholischen Priester um die Sterbesakramente
zu bitten; das Umgekehrte wurde geduldet, aber nie offiziell genehmigt.
Und das evangelische Abendmahl galt eben als eine leere Zeremonie und
sonst nichts.

Bedenken wir nun anhand dieses Vergleichs die Konsequenzen der
zitierten Konzilstexte:

Die entscheidende Neuerung ist zweifellos das Angebot einer Kom-
muniongemeinschaft mit den Orthodoxen; das Okumenische Direkto-
rium ergidnzt die diesbeziiglichen Konzilstexte durch den Hinweis: «Bei
der Gewidhrung der sakramentalen Gemeinschaft ist auf eine legitime
Gegenseitigkeit hochster Wert zu legen» 8. So, wie das Konzil es formu-
liert, konnte man in Anlehnung an die im Weltkirchenrat entwickelte
Terminologie von einer «begrenzten offenen Kommunion» sprechen ?;

8 Directorium de re oec. 43.
? Vgl. H. MUHLEN, Die Bedeutung der Differenz zwischen Zentraldogmen und
Randdogmen fiir den 6kumenischen Dialog, in: J.-L. LEUuBA-H. STIRNIMANN, Frei-



456 Interkommunion: Standort und Ausblick

doch sagte mir ein Kenner der Verhiltnisse, da es in der Praxis auf
eine uneingeschrinkt «offene Kommunion» hinauskdme — wenn nicht
verschiedene Unklugheiten und Kleinlichkeiten beiderseits einstweilen
noch eine unbefangene Praxis verhinderten.

Die Bedeutung dieser Konzilsentscheidung liegt einmal darin, daB
sie die dogmatische Konsequenz aus dem Satz von der «Hierarchie der
Wahrheiten» zieht : weder vom einzelnen Orthodoxen noch von der ortho-
doxen Kirche als solcher wird als Voraussetzung der Kommuniongemein-
schaft gefordert, das Dogma von 1870 zu akzeptieren (ebenso wenig die
beiden letzten Mariendogmen); Primat und Infallibilitit des Papstes
gehoren also zu jenen Glaubenslehren, die «nicht mehr als absolut kir-
chentrennend betrachtet» werden und deren «gutgliubige Leugnung»
bzw. «formelle Nicht-Bejahung eine wechselseitige Sakramentsgemein-
schaft nicht ausschlieBen» 1°.

Das zweite bedeutsame Moment hdngt mit dem ersten zusammen:
Die Konzeption von der perfekten Einheit als Voraussetzung der Kom-
muniongemeinschaft ist aufgegeben. Das besagt auch die Begriindung
unseres Konzilstextes: «um die Einheit mit den von uns getrennten Ost-
kirchen immer mehr zu fordern». Eine Einheit, die geférdert werden
kann und soll, ist eben nicht etwas Statisches, Fertiges, Perfektes, son-
dern etwas Lebendiges, immer Unvollkommenes, das wachsen und ver-
tieft werden kann, das aber auch verflachen und teilweise zerbrechen
kann; wenn die Einheit bisher nie ganz zerbrochen ist, so verdankt die
Christenheit das wahrlich nicht ihrer Tugend, sondern dem barmherzigen
Herrn der Kirche. Mit anderen Worten: Die Einheit ist kein kompletter
und unversehrbarer «Besitz», sondern eine immer wieder neu anvertraute
Aufgabe; sie steht in der eschatologischen Spannung des «Schon» und
«Noch-nicht» 1.

Und schlieBlich besagt dieser Konzilstext, dal3 die Eucharistie eben
doch awuch Mittel zur Wiederherstellung der Einheit ist, unbeschadet
ihres Charakters als Zeugnis bestehender Einheit. Dieser Doppelcharakter
wird, allerdings in negativer Form, auch dort ausgesagt, wo es heil3t,
daB die communicatio in sacris «nicht als ein allgemein und ohne Unter-

heit in der Begegnung (Festschrift O. Karrer), Knecht Frankfurt/M. — Evange-
lisches Verlagswerk Stuttgart 1969, 191-227, hier 209.

10 H. MUHLEN, l. c., 216.

11 Vgl. A. KIRCHGASSNER, Kommunion ..., 1. c., 98-99; A. AHLBRECHT, Neue
katholische Gesichtspunkte zur Frage der Kommuniongemeinschaft, in: J.-L.
LEUBA-H. STIRNIMANN, Freiheit in der Begegnung, 297-313, hier 313.



Interkommunion: Standort und Ausblick 457

scheidung giiltiges Mittel zur Wiederherstellung der christlichen Einheit
anzusehen» sei. — Der Ausdruck «Mittel» scheint mir allerdings hier etwas
fragwiirdig: ist es doch der lebendige Herr, der sich selbst uns im Zeichen
von Brot und Wein gibt. Wire es darum nicht besser, im Anschlul3 an
Christi Wort «Ich bin der Weg» (Joh 14, 6) die Eucharistie unter dem
Bilde des Weges zur gréfBeren Einheit zu sehen?

Damit ist das zweite der beiden eingangs genannten Bedenken gegen
die Interkommunion: sie habe die Wiederherstellung der vollen Einheit
zur unerldaBlichen Voraussetzung — im Prinzip beantwortet und iiberholt.

Dariiber diirfen wir uns dankbar freuen. Aber wir sollten niichtern
bleiben. Denn das erstgenannte Bedenken, die Frage des kirchlichen
Amtes, ist noch keineswegs beantwortet.

Der Zusammenhang unserer Konzilstexte besagt in der Konsequenz,
daB das «Fehlen des Weihesakramentes» in den Reformationskirchen
«offenbar gewichtiger ist als der Mangel einer formellen Nicht-Bejahung»
des Dogmas von 1870 2. Das hei3t: Zwischen den Kirchen mit konstitu-
tivem Weihepriestertum !* und den Kirchen ohne ein solches ist zunédchst
das weitere Gesprich dariiber notwendig, ehe iiber Interkommunion ver-
handelt werden kann; und «das Gesprich mit den reformatorischen Kir-
chen iiber das kirchliche Amt und die damit verbundene Struktur der
Eucharistiefeier wire vordringlicher» als das Gesprich iiber das Papst-
tum '*. Im groBen Rahmen der « Hierarchie der Wahrheiten» kénnen und
miissen gewil3 nicht alle Einzelfragen gelost sein, ehe Interkommunion
von Kirche zu Kirche méglich wird; aber die Kirchen miissen sich doch
zunichst grundsitzlich «gegenseitig und vor allem als Kirchen im tiefsten
Sinn dieses Wortes anerkennen konnen» 13, eben weil Interkommunion
nur sinnvoll ist in «legitimer Gegenseitigkeit».

Die Notwendigkeit, dies niichtern zu sehen, braucht uns nicht zu
entmutigen. Denn jenes erneuerte geschichtlich-dynamische Verstidndnis

12 H. MUHLEN, L. c., 217.

13 Katholischerseits gilt als solche auller der Orthodoxie auch der Altkatho-
lizismus; insofern miil3te alles, was hinsichtlich der moglichen sakramentalen Ge-
meinschaft mit den orthodoxen Kirchen vom Konzil festgesetzt wurde, auch fur
die altkatholische Kirche gelten: vgl. J. FEINER, Kommentar zum Dekret tber
Okumenismus, in: LThK, Das Zweite Vatikanische Konzil II, 40-123, hier 81. —
Zu den Kirchen mit konstitutivem Weihepriestertum rechnen sich selbst auch die
Anglikaner und die schwedischen Lutheraner, mindestens in ihren hochkirchlichen
Gruppen.

1 H. MUHLEN 1. c., 218.

15 J.-J. v. ALLMEN, Uberlegungen zur Interkommunion, Basilea-Verlag Basel
1969, 6.



458 Interkommunion: Standort und Ausblick

von Kirche und kirchlicher Einheit bietet auch fiir das Gesprach mit den
Reformationskirchen iiber Amt und Eucharistie eine viel verheiBungs-
vollere Basis als die theologischen Positionen des konfessionalistischen
Zeitalters. Umgekehrt ist in der reformatorischen Christenheit das Ver-
stdndnis fiir Sinn und Notwendigkeit kirchlicher Strukturen gewachsen,
mithin die Gesprichsbasis auch anders geworden. (Mit jenen, die Christus
nur noch als «Chiffre» fiir « Mitmenschlichkeit» verstehen und die institu-
tionelle Kirche zur quantité négligeable erkldren, ist freilich ein solches
Gesprich kaum durchfithrbar ¢ — aber diese Menschen haben wir heute
in allen Kirchen, und was sie anstreben oder schon vollzogen haben, ist
doch wohl letztlich nicht Einheit im Glauben, sondern Einheit ohne
Glauben.)

Ich versuche einen Ansatz wiederum aufgrund der Konzilsdoku-
mente: Wir hatten die Aussagen iiber das reale, wenn auch mangelhafte
Kirche-Sein der Getrennten sowie iiber ihr Bekenntnis zur lebendigen
Gemeinschaft mit Christus im Abendmahl erwdahnt. Wenn nun das Konzil
sagt, daB den als Lutheranern, Reformierten etc. geborenen Menschen,
die in ihren Gemeinschaften den Glauben erlangen, «die Schuld der Tren-
nung nicht zur Last gelegt werden darf» (De Oec. I 3), so ist das mehr
als eine moralische Mahnung; es steckt darin auch eine dogmatische Aus-
sage: daB3 nimlich Gott die glaubenden Menschen nicht einen objektiven
Mangel ihres Kirche-Seins entgelten 1it. Konkret: Wir diirfen {iberzeugt
sein, daB derjenige evangelische Christ, welcher das Abendmahl emp-
fangt mit dem lebendigen Glauben, Christus zu empfangen, auch wirk-
lich Christus empfingt, weil Gott einen lebendigen Glauben nicht leer
ausgehen laBt. MiBten wir einen solchen Glauben — und das gilt auch
fiir den personalen Glauben und fiir das kirchliche SendungsbewuBtsein
des evangelischen Ordinierten — nicht als Realitdt mitveranschlagen und
von diesem Ansatz her nach den Moglichkeiten einer Anerkennung des
heutigen evangelischen Amtes fragen in jenen Kirchen, die selbst im
Vollsinn Kirche sein wollen ? DaB diese ihrerseits ihren Willen zum Kirche-
Sein nicht nur eindeutig dokumentieren mii3ten — was sie vielfach schon
getan haben —, sondern auch eventuell sich ergebende Konsequenzen
nicht schon im voraus als unakzeptabel erkliren diirften, braucht wohl
nicht eigens betont zu werden. Der historische Ausbruch aus der Suk-
zession wiirde damit nicht geleugnet oder beschénigt; aber im Bewult-
sein eines Schuldanteils aller sollten die Kirchen das Urteil {iber histo-

16 Vgl. A. KircHGAsSNER, Kommunion ..., 1. ¢., 101-102



Interkommunion: Standort und Ausblick 459

rische Geschehnisse Gott iiberlassen, und aus der gegeniiber dem 16. Jahr-
hundert grundlegend verdnderten Situation der Christenheit diirfte sich
doch wohl ein Neuansatz rechtfertigen, der hinsichtlich der Reforma-
tionskirchen fragt, was das kirchliche Amt heute in jeder von ihnen ist
und sein will.

(Ndherhin ist folgendes gemeint: Ein Wiederankniipfen an die Suk-
zession sollte katholischerseits nicht als ein pedantischer, die anderen
Kirchen demiitigender «historischer ProzeB» aufgezogen werden, sondern
in einem Akt der Demiitigung aller beteiligten Kirchen vor ihrem ge-
meinsamen Herrn erfolgen. Fiir die sakramentale Neugewinnung der
Kontinuitdat wiren grundlegende Gedanken evangelischer Theologen wie
z. B. Edmund Schlinks 7 zu beriicksichtigen. Fiir die notwendige recht-
liche Anerkennung charismatischer Amtsausiibung kénnte vielleicht ein
Pendant zur «sanatio in radice» des Eherechts den Gegebenheiten am
besten gerecht werden, unter weitestmoglicher Anwendung des Prinzips
«supplet Ecclesia» — ein Prinzip, aus dem auch die rémisch-katholische
Kirche selbst lebt und immer wieder leben mulB3, und das sich darum
nicht, wie manche Theologen wollen, auf den jurisdiktionellen Sektor
einschrianken 1d0t.)

In dieser verdnderten Situation ist uns allen ein auch fiir unser
Eucharistiegesprach wichtiges Moment gemeinsam: die duBerst starken
Spannungen innerhalb der je eigenen Kirche — Spannungen von teilweise
solcher Schirfe, dal wir noch nicht wissen, ob sie nicht da und dort zu
neuen innerkirchlichen Spaltungen fithren. Nicht da wir den Teufel an
die Wand malen wollen: aber aus diesen innerkirchlichen ZerreiBproben
1aBt sich ein letztes gewichtiges Argument ablesen gegen den Grundsatz,
Kommuniongemeinschaft kénne nur bei erreichter vollstindiger Einheit
gewidhrt werden. Wir miiften dann namlich konsequenterweise auch so
und so viele unserer je eigenen Kirchenglieder vom Sakrament aus-
schlieBen! Auch hier zeigt sich, daB die iiberkommenen Grenzziehungen
nach Konfessionszugehorigkeit nicht mehr praktikabel sind 8. Dabei
brauchen wir gar nicht nur an die radikalen «Bilderstiirmer» und Ent-
mythologisierer in allen Kirchen zu denken. Wie steht es denn z. B. katho-

17 E. ScHLINK, Die apostolische Sukzession, in: Der kommende Christus und
die kirchlichen Traditionen, Vandenhoeck & Ruprecht Goéttingen 1961, 160-195.

18 Vgl. A. KIRCHGASSNER, 1. c., 102; A. AHLBRECHT, l. c., 311-312; L. KAUF-
MANN, Abendmahlsgemeinschaft getrennter Briider?, in: Orientierung 33 (1969),
255-260, hier 257, 258. — Von einer «Selbstexkommunikation» zahlreicher evange-
lischer Christen sprach z. B. Anfang 1969 Landesbischof H. DIETZFELBINGER: vgl.
Rheinischer Merkur, 24. Jg., Nr. 11 v. 14.1I1.1969, 23.



460 Interkommunion: Standort und Ausblick

lischerseits mit jenen, die grundsitzlich dem Gemeindegottesdienst fern-
bleiben, weil ihnen die «<neumodische» Liturgie nicht paB3t, oder mit jenen,
die iiberall «Héaresien» aufspiiren und brav nach Rom melden? Ist das
etwa «vollkommene Einheit» in Bekenntnis und Leben?

Autf das notwendige klirende Gesprdch zwischen den Kirchen kénnen
und miissen wir immer wieder dringen, mit jener geradezu lastigen Be-
harrlichkeit, die uns im Gleichnis vom nachts klopfenden Freunde (Lk11,
5-8) nahegelegt wird . Eine Interkommunion aber, welche ohne und
gegen die kirchliche Autoritit erzwungen wird, kann nicht zu dem wer-
den, was sie sein sollte 2°.

Notwendig ist aber nicht nur das klirende Gesprdch der Theologen
und Kirchenfiithrer im Blick auf das noch entfernte Ziel der Kommunion-
gemeinschaft von Kirche zu Kirche, sondern auch vorbereitende Einzel-
schritte mit Nahzielen. Und hier haben wir nun auch bereits praktische
«Prizedenzfille», nicht nur entsprechende Dokumente. Es begann mit
einer Presbyterianerin, die 1966 bei der katholischen Trauung in Assisi
zur Kommunion zugelassen wurde aufgrund ihres Bekenntnisses zur
Realprisenz. Das ist lingst kein Einzelfall mehr, zumal die niederlidn-
dische Bischofskonferenz am 7. Marz 1968 eine diesbeziigliche Bestim-
mung fiir Mischehentrauungen erliel3. In diesen Fillen steht freilich noch
die individuelle Pastoral am Einzelnen im Vordergrund, und von «legi-
timer Gegenseitigkeit» kann ebenfalls nicht die Rede sein. Der ErlaB3 der
hollindischen Bischofe enthdlt jedoch ein Sdtzchen von weittragender
Bedeutung. Es heil3t da: Bei der katholischen Trauung einer konfessions-
verschiedenen Ehe kann der nichtkatholische Partner kommunizieren,
wenn er sich hinsichtlich der Eucharistie mit dem katholischen Glauben
vereinigen kann «und wenn er in seiner eigenen Kirche zum Abendmahl
zugelassen ist» 2., Das bedeutet also die Bereitschaft einer Kirche, fiir
eine andere Kirche stellvertretend Kirchenzucht zu iiben. So etwas ist
aber doch nur moglich, wenn Struktur und Ordnung dieser anderen
Kirche ekklesiologisch ernst genommen werden! ?? Frither hédtte der
Kommentar zu einer evangelischen «Exkommunikation» gelautet: Das
sei vollig belanglos, da es sich weder um eine legitime kirchliche Autoritét
noch um eine giiltige Eucharistie handle; und den exkommunizierten

19 J.-J. v. ALLMEN, L c., 5, fithrt aus dem gleichen Gedanken das Gleichnis
von der Witwe an, die Gerechtigkeit verlangte und bekam (Lk 18, 2-5).

20 Vgl. J.-J. v. ALLMEN, 1. c., 5.

21 Zit. nach: A. AHLBRECHT, 1. c., 301.

22 Vgl. A. AHLBRECHT, l. c., 303.



Interkommunion: Standort und Ausblick 461

Protestanten hitte man allenfalls als aussichtsreiches Konversionsobjekt
betrachtet. Mit ihrem ErlaB hat also die katholische Kirche der Nieder-
lande fiir ihre Kirchenprovinz den Rahmen der nur individuellen und der
konfessionell einseitigen Kommunionzulassung an einer Stelle gesprengt
und einen Ansatz fiir fruchtbare Gespriache geschaffen, und man kann
nur hoffen, dal dieses Beispiel schnellstens Schule mache 23.

Und schlieBlich gibt es wenigstens schon einen Fall echter Gegen-
seitigkeit, und zwar nicht nur fiir bestimmte Einzelne, sondern fiir eine
kleine Gruppe. Ich gebe die Nachricht vom Sommer 1968 so wieder, wie
sie mir vorliegt: «Nach sieben Jahren intensiver interkonfessioneller Zu-
sammenarbeit feiert jetzt die christliche Studentengemeinde der hollin-
dischen Universitit Leiden das Abendmahl gemeinsam. Die Interkom-
munion der evangelischen und katholischen Studenten wird mit Wissen
des katholischen Bischofs und der evangelischen Kirchenleitung prakti-
ziert. MaBgebend fiir diesen kithnen, nach jahrelangem Zogern wohler-
wogenen Schritt waren die tiefe Verbundenheit im Glauben an Christus
und die Mitverantwortung fiir die groBe Zahl konfessionell gemischter
Ehepaare unter den Studenten» 2*. (Ob die Kommuniongemeinschaft in
Form einer Konzelebration der beiden Studentenpfarrer oder als wechsel-
seitige Gottesdienstteilnahme praktiziert wird, ist der knappen Agentur-
nachricht leider nicht zu entnehmen.)

Hier ist etwas von dem realisiert, was wir in der gegenwartigen ¢ku-
menischen Situation anstreben kénnen und anstreben sollten: Gelegen-
heit zur Eucharistiegemeinschaft in kleinen Gruppen, die einander durch
lange 6kumenische Zusammenarbeit verbunden sind und daher die un-
erliBlichen Glaubensvoraussetzungen untereinander leicht klarstellen
konnen, bei bestimmten Anldssen (wie etwa okumenischen Einkehr-
tagen ), und mit dem Einverstdndnis der zustdandigen kirchlichen Obrig-

23 Von einer evangelischen Schweizerin, welche die Verhiltnisse im hollindi-
schen Protestantismus kennt, wurde hierzu folgender Einwand gemacht: Die Aus-
schluB-Praxis im hollindischen Calvinismus sei so streng wie eh und je, man miisse
also doch eher bedauern, daB3 der hollindische katholische Episkopat darauf Riick-
sicht nehme, ja durch seine Verfiigung diese Praxis noch unterstiitze. So begreif-
lich dieser Einwand ist — er scheint mir doch die eigentliche Absicht der nieder-
landischen Bischéfe zu verkennen: m. E. hatten sie nicht in irgendeiner eingeengten
Sicht nur das Vorgehen einer bestimmten Landeskirche im Auge, sondern wollten
die grundsdtzliche Mitverantwortung der christlichen Kirchen fiireinander hervor-
heben und mit ihrem ErlaB3 ein Beispiel fiir alle anderen geben.

2+ Rheinischer Merkur, 23. Jg., Nr. 23 v. 7.VI.1968, 19.

25> Der in Grandchamp versammelte Kreis praktizierte keine Eucharistie-
gemeinschaft — man wollte bewuBt ein selbstherrliches « Freischarlertum» vermeiden.



462 Interkommunion: Standort und Ausblick

keit. Nur miiBBten solche Gruppen sich dann vor einem unguten «Elite»-
bewultsein hiiten — die Gefahr liegt hier nicht nur in unchristlicher
Uberheblichkeit, sondern auch in einem selbstzufriedenen Sich-beschrin-
ken auf 6kumenische Einzelunternehmungen, das die 6kumenischen Be-
ziehungen der Kirchen nicht zu férdern vermag. Eine diesbeziigliche
«Einzelgdngerei» — auch solche von Griippchen — wiirde sehr schnell
iibersehen, daB es eine «kirchenfreie» Eucharistie nicht gibt. — Dringend
wiinschbar wiren Gelegenheiten zu Kommuniongemeinschaft von Zeit
zu Zeit fiir bekenntnisverschiedene Ehepaare 6. — Auf jeden Fall zu
vermeiden wire eine Publizitit, «die ‘indiscretim’ Neugierige und Unvor-
bereitete anziehen wiirde» #7.

Die Frage der Interkommunion von Kirche zu Kirche wird auf ab-
sehbare Zeit noch im Stadium des kldrend-vorbereitenden Gesprichs
bleiben miissen. Entscheidend aber ist, daB dieses Gespriach von allen
Beteiligten so gefiihrt wird, wie das Konzil es programmatisch am Schluf3
des Okumene-Dekretes ausdriickt: «ohne den kiinftigen Anregungen des
Heiligen Geistes vorgreifen zu wollen» (De Oec. I11 24).

26 Vgl. A. KIRCHGASSNER, l. c., 105; L. HOFER, Pastorale Aufgaben der Neu-
regelung (Zum Motu proprio «Matrimonia mixta»), in: Lebendige Seelsorge 21 (1970),
im Druck.

27 L. KAUFMANN, L. c., 259, mit dem Vorschlag, den Anfang in Form von
«Hausmessen» bei bekenntnisverschiedenen Ehepaaren zu machen.



	Interkommunion : Standort und Ausblick

