Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Der hippokratische und der maimonidische Arzt
Autor: Klein-Franke, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FrLix KLEIN-FRANKE

Der hippokratische
und der maimonidische Arzt

Wenn von der Ethik des Arztes die Rede ist, denkt man zunichst
an den sogenannten Eid des Hippokrates. Er enthilt «die groBen Grund-
wahrheiten drztlicher Ethik», wie Erna Lesky in ihrem Aufsatz «Der
hippokratische Arzt und wir» ! sagt, und ist daher in seinen allgemein-
giiltigen Aussagen auch fiir den modernen Arzt verpflichtend, obwohl
sich der moderne Arzt von seinem antiken Kollegen so weit entfernt
hat, wie ein heutiger Musiker von einem damaligen. Der nachhippo-
kratische Arzt unterscheidet sich vom antiken nicht nur durch seine
vermehrten Erfahrungen und verfeinerten Methoden, sondern auch hin-
sichtlich seiner Religion und Weltanschauung. Im folgenden wollen wir
uns mit der Ethik des Arztes befassen, wobei wir dem hippokratischen
Arzt einen sehr viel spiteren, ebenfalls scharf geprigten Arzttypus
gegeniiberstellen wollen: den maimonidischen. Es geht nicht so sehr
darum, die gemeinsamen Grundwahrheiten aufzuzeigen; es soll viel-
mehr historisch differenziert werden. Dabei wird sich deutlich zeigen, vor
wie dhnlichen und verwandten Problemen der maimonidische und der
heutige Arzt stehen und dal} dieser nicht allein auf die hippokratischen
Grundwahrheiten, sondern dariiber hinaus auf ein sehr komplexes
ethisches Erbe verpflichtet ist.

Der Hauptteil des hippokratischen Eides ist ein Dekalog von
Geboten und Anweisungen, in denen der Arzt eine Anleitung findet, wie
er sich der Heilkunst gegeniiber im allgemeinen und zum Patienten im
besonderen verhalten soll. «Nicht formelhafte, sondern hochst realisti-
sche Tone klingen an», sagt Erna Lesky 2, «wenn sich am Schlull des

! Wiener Medizinische Wochenschrift, 117. Jahrg., 1967, Nr. 49, p. 1110.
2 Aa.O.



Der hippokratische und der maimonidische Arzt 443

Eides der Arzt fiir die Erfiillung der versprochenen Ordnung von den
Gottern auch eine entsprechende Belohnung erwartet. Was er sich
wiinscht — nicht nur ideelle, sondern auch materielle Giiter — spricht er
in einer bezaubernden Offenheit in den SchluBsitzen des Eides aus:
‘...m6ge mir im Leben und in der Kunst Erfolg beschieden sein, Ruhm
und Ansehen bei allen Menschen...”»

Man darf diesen SchluBsatz des hippokratischen Eides nicht iiber-
bewerten und aus ihm etwa eine iiberbetont materialistische Einstellung
des Arztes oder Ehrsucht folgern. Die Bitten an die G&tter waren nicht
ausschlieBlich apotreptischer Art; es war durchaus iiblich und gehért
zur Form der antiken Eide, die Go&tter um Mehrung der materiellen
Giiter und des persénlichen Ansehens zu bitten. Man vergleiche beispiels-
weise den Schlul des Heliasteneides, der ungefdhr aus der gleichen Zeit
wie der hippokratische Eid stammt, wo es heiBt: «Ich schwore bei Zeus,
Poseidon und Demeter, und ich wiinsche Verderben iiber mich und mein
Haus, wenn ich eines dieser Gelobnisse nicht halte, Gliick und Segen
aber, wenn ich meinen Eid treulich halte» 3.

Die antike Heilkunst war keine Wissenschaft im modernen Sinne
des Wortes; vielmehr stand sie unter dem Schutze eines Gottes, Asklepios.
Sie trug wesentliche Ziige eines Gottesdienstes. Zu den bekanntesten
Ritualien gehorte die Inkubation, der Tempelschlaf an der Kultstitte
des Asklepios. In diesem Sinne war der antike Arzt Kulttrager. Der
hippokratische Eid ist seiner literarischen Form nach ein Hymnus: er
beginnt mit der typischen invocatio dei, d.h. des Asklepios. An den
Schluf3 reihen sich die zur Form des Hymnus gehdrenden Bitten. Ohne
diesen religiosen Unterbau, ohne das Ritual ist die antike Heilkunst
nicht denkbar, und wihrend der ganzen Antike hat die Heilkunst, mehr
oder weniger betont, die Ziige eines Kultes getragen. «Dall der hippo-
kratische Arzt bei all seiner naturwissenschaftlichen Fortschrittlichkeit,
bei all seiner rationalistischen Aufgekldrtheit, die das angeblich Heilige
an einer Krankheit als ein Natiirliches entlarvte, nicht ein Glaubensloser
geworden ist, sondern ein frommer Mann sein und bleiben konnte,darin
liegt wohl die eigentliche GroBe des hellenischen Arztes», schreibt Erna
Lesky #. Demgegeniiber sei darauf hingewiesen, dal3 die «hippokratische
Frommigkeit» kein individuelles Bekenntnis war, sondern unabléslich
zur Ethik des hippokratischen Arztes gehorte, von der er sich als Trager

3 DemosTHENES X X1V, Oratio contra Timocratem, 149.
4 A a. 0. 1108.



444 Der hippokratische und der maimonidische Arzt

des Asklepios-Kultes nicht einseitig l6sen konnte. Erst seit dem spiten
Mittelalter hat die Wissenschaft die «Bindung» an einen Kult, die
«Religion», als «Fessel» empfunden; in der Antike war es nicht so.

Mit dem Untergang des antiken Pantheon endete die enge Bindung
zwischen Heilkunst und Kult; die Heilkunde verlor ihren religiésen
Hintergrund, der Arzt war nicht weiter Theurge und Mittler zwischen
dem Heilgotte und dem Kranken. Dieser Ubergang war die Geburts-
stunde der Heilkunde als Wissenschaft im modernen Sinne. Der Dualismus
Wissenschaft — Religion hat seitdem die Wissenschaftler und Theologen
immer wieder in Konflikt und Opposition gebracht. Beide treten an den
Menschen als getrennte Autorititen und mit verschiedenen IForderungen
heran. Das bedringte Gewissen wurde zum Schiedsrichter. Aus diesem
Konflikt Wissenschaft — Religion entwickelte sich im Mittelalter eine
besondere, neue Ethik, die der verwandelten Situation angepalBt war.
Der Ubergang war nicht plétzlich, sondern griff erst allmihlich um sich.

In der Geschichte der jiidischen Arzte des Mittelalters hat es ver-
schiedene Versuche gegeben, eine Ethik zu formulieren, die dem Fort-
schritt der medizinischen Erkenntnis und den moralischen Forderungen
des Judentums gerecht wiirde. Die fritheste uns bekannte Formulierung
dieser Art ist der Eid des jiidischen Arztes Assaf, genannt Assaf Tudaeus,
der im 7./8. Jahrhundert lebte und der Verfasser des idltesten uns
bekannten medizinischen Lehrbuchs in hebriischer Sprache ist. Der
Form nach lehnt sich das Dokument eng an den hippokratischen Eid
an. Ein spites Dokument in der Reihe jiidischer Arzteide ist der Eid
des beriihmten jiidischen Arztes Amatus Lusitanus (geb. 1511). Trotz
aller Selbstindigkeit in der Formulierung der ethischen Grundsitze
erkennt man die hippokratische Vorlage. In allen medizinischen Fragen
waren wihrend des Mittelalters, sowohl bei Juden wie Muslimen, Hippo-
krates und Galenos die hochsten Autorititen. Amatus Lusitanus erwdhnt
daher in seinem Schwur beide als Vorbilder.

In der Reihe der Dokumente zur Ethik des jiidischen Arztes nimmt
eine Schrift des Maimonides einen besonderen Platz ein, da in ihr mehr
als in allen iibrigen Dokumenten dhnlicher Art der Ubergang von der
antiken, hippokratischen Vorstellung von der Heilkunst zu einer geradezu
modernen Konzeption zum Ausdruck kommt. Maimonides hat zwar
keinen Arzteid formuliert; wohl aber findet sich im SchluBkapitel seiner
letzten medizinischen Schrift, die er in hohem Alter und mit schon
geschwichter Gesundheit verfaBt hat, ein Dokument zur Ethik des
Arztes, das in seiner Offenheit und Liberalitiat, in der hier der auf-



Der hippokratische und der maimonidische Arzt 445

geworfene Konflikt zwischen Wissenschaft und Religion behandelt wird,
alle anderen dhnlichen Dokumente iiberragt. Es handelt sich um Mai-
monides’ Schrift «De causis accidentium apparentiumy. Das Schreiben
ist an Saladins Sohn, den Sultan al-Afdal, gerichtet. Der kranke Sultan
hatte sich an Maimonides um Rat und Hilfe gewandt, und dieser
erteilte ihm in Form des genannten Sendschreibens genaue Anweisungen,
um seine Gesundheit wiederzuerlangen. Das uns hier interessierende
SchluBkapitel ist zusammen mit der ganzen Schrift nach den vorhandenen
arabischen Handschriften von Kroner ediert worden . Die Kroner
bekannte lateinische Handschrift bricht vorher, ndmlich bei Cap. 19,
ab. Spiter zu Tage getretene lateinische Handschriften enthalten den
gesamten Text der maimonidischen Schrift. Ich beabsichtige, in Kiirze
die im lateinischen Text bisher unverdffentlichten Capp. 19-22 zu edieren
und lasse hier zunidchst den uns betreffenden Teil des SchluBkapitels
mit einer Ubersetzung erscheinen, und zwar nach der Jerusalemer
Handschrift (H) ® und der Wiener Handschrift (V) 7. Steinschneider ver-
mutete, daB Johannes von Capua der Urheber der lateinischen Uber-
setzung ist, daB} diese also nicht aus der arabischen Fassung, sondern
aus der hebriischen Ubersetzung des Moses ibn Tibbon geflossen ist 2.

Text

Nequaquam reprehendat dominus meus servum minimum suum,
quod posuimus in nostro tractatu de usu vini et instrumentorum,
3 quae ambo prohibentur a lege. Servus enim non praecepit hoc
fieri, sed ostendit ea, quae ponuntur ab arte sua. Homines vero
legum sciunt sicut sciunt medici, quoniam vinum est multorum

1 dominus reprehendat V; meus om.V eius H 2 profuimus
H in tractatu nostro V et sonorum et instrumentorum H
4 interponunt V 5 legunt H

5 H. KroNER, Der medizinische Schwanengesang des Maimonides, Janus,
32. Jahrg. (1928), Brill.

6 Ms. Friedenwald 572, The Hebrew University, Jerusalem.

7 Codex latinus 5306, Osterreichische Nationalbibliothek, Wien. — Eine Kopie
der Handschrift aus der Biblioteca Apostolica Vaticana, Cod. Palat. Lat. 1298 (im
folgenden mit R bezeichnet), erhielt ich erst, nachdem ich mein Manuskript bereits
abgeschlossen hatte. Sie stimmt jedoch mit den meisten Lesarten von H tiberein.

8 M. STEINSCHNEIDER, Die hebriischen Ubersetzungen des Mittelalters und
die Juden als Dolmetscher, § 482.



446

R 1984d
finis

21

24

27

30

Der hippokratische und der maimonidische Arzt

iuvamentorum hominibus. Oportet igitur medicum in eo, qui
medicus est, narrare formam regiminis iuvantem, sive illud in
lege licitum vel illicitum. Aeger autem potest sibi eligere, quod
vult, scilicet facere aut non. Et notum est, quoniam lex mandat
quod iuvat et prohibet quod laedit in hoc saeculo. Sed diffe-
rentia, quae est inter mandata legalia et medicina, est haec,
quoniam lex mandans facere totum id, quod iuvaturum est in
mundo, super hoc /remunerat ® et prohibens facere totum /id,
quod nocitivum est in mundo, super hoc condemnat. Medicus
vero significat, quod iuvaturum est, et prohibet, quod nocitivum
est, non tamen super hoc condemnat vel renumerat, sed ipsi infir-
mo imponit negotium modo protestationis. Ille vero eligat, quod

18 vult. Et causa huius manifesta est, quia nocumentum et iu-

vamentum, quae sequuntur ex parte medicinae, apparent cito
et statim fiunt nec egent remuneratione vel poena. Mandatorum
vero et legalium inhibitionum nocumenta et iuvamenta non
manifestantur in hoc mundo. Et ob hoc imaginatur stultus, quod
totum id, quod positum est esse nocitivum, non noceat. Et
totum id, quod positum est iuvaturum, non iuvet eo, quod non
resultat statim. Et propter hoc permittit lex pro bonis opera-
tionibus meritum et comminatur poena pro malis, quaequidem
non manifestantur nisi in futuro saeculo. Totum hoc fuit in
nostri bonum et avantagium et suavitatem, ut miseretur nobis
propter nostri ignorantiam et nostrae scientiae debilitatem. Hoc
est, quod visum est servo ponere inter manus domini, cuius
vitam deus extendat.

6 autem (pro igitur) V est medicus H 7 iuvamentorum V
et si(pro sive) V 8autemom.V 9 et nobis notum V 11 quae
om.V mandata medicina H 12 mandat totum fieri, quod est
invaturum V 13 remuneret V prohibet V id. om.V
14 nocitivum est et super V condemnet V 15 autem (pro
vero) H 16 tamen non'V super hoc om.V 17 elligat sibi H
18 est manifesta H quoniam (pro quia) V iuvamentum et
nocumentum V 20 nec... poena om.V 22 modo (pro mun-
do) V ymaginatur HV 23 quod ponitur est circa nocitivum V
non possit nocere V 24 quod ponitur esse circa iuvamentum V
25 resultet V 26 cominatur HV 28 misereretur H; missetur V
29 debilitatem scientiae H 30 domini nostri V

82 remunerat: diese Lesart ist die richtige. Der arabische Text (ed. KRONER)
hat die Lesart yagbur (bzw. yugbir) = «cogit». Das beweist die Richtigkeit der mir
von Prof. PLESSNER, Jerusalem, miindlich mitgeteilten Vermutung, daB3 «yagbur»
in «yagzi» zu 4ndern ist.



Der hippokratische und der maimonidische Arzt 447

Ubersetzung

Mein Herr moge seinen geringen Diener keineswegs fiir das
tadeln, was wir in unserer Abhandlung iiber die Verwendung
von Wein und Musikinstrumenten niedergeschrieben haben, was
beides vom Gesetz (= Koran) verboten wird. Der Diener hat ja
nicht deren Verwendung zur Vorschrift gemacht, sondern er hat
nur darauf hingewiesen, was von der Heilkunst festgelegt wird.
Die Theologen wissen es so gut wie die Arzte, daB der Wein
fiir die Menschen von vielfdltigem Nutzen ist. Daher soll ein
Arzt, insofern er wirklich ein Arzt ist, die heilbringende Art
eines Regimen angeben, gleichgiiltig ob dieses vom Gesetz erlaubt
oder verboten ist. Der Kranke kann sich dann auswéihlen, was
er mochte: das Regimen zu befolgen oder aber nicht. Bekanntlich
gebietet das Gesetz, was niitzt, und verbietet, was schadet in
dieser Welt [! — die richtige Lesart bietet der arabische Text:
in der zukiinftigen Welt]. Der Unterschied aber zwischen den
Geboten der Religion und denen der Medizin ist der, dal3 das
religiose Gesetz alles vorschreibt, was im Hinblick auf die
(zukiinftige) Welt heilsam ist, dariiber hinaus auch belohnt, und
daB es alles das verbietet, was im Hinblick auf die (zukiinftige)
Welt von Schaden ist, obendrein aber auch bestraft. Der Arzt
hingegen weist nur darauf hin, was heilsam ist, und verbietet,
was schddlich ist, ohne dariiber hinaus Strafe oder Belohnung
auszusetzen. Er legt dem Kranken vielmehr ein Konzept vor
in der Weise einer allgemeinen Darstellung. Der Kranke indes
soll fiir sich aussuchen, was er méchte. Der Grund dessen liegt
auf der Hand, da ja der Schaden und der Nutzen, der von der
Medizin ausgeht, schnell sichtbar wird und sich sofort einstellt,
ohne dal es dazu einer Belohnung oder einer Bestrafung bediirfe.
Aber der Schaden und der Nutzen von religiésen Geboten und
Verboten wird in dieser Welt nicht offenbar. Daher bildet sich
ein torichter Mensch ein, daB3 all das nicht schadet, was fiir
schidlich gehalten wird, und daB3 all das nicht niitze, was fiir
niitzlich erachtet wird, weil man in diesem Falle nicht sogleich
ein Ergebnis in der Hand hat. Deswegen 1aBt das religidse Gesetz
fiir gute Werke eine Belohnung zu und droht mit einer Strafe
fiir schlechte Taten, weil das, was gut und was schlecht ist, nur
in der zukiinftigen Welt erkannt werden kann. Dies alles geschah



448 Der hippokratische und der maimonidische Arzt

zu unserem Besten, zu unserem Nutzen und als etwas Ange-
nehmes, aus Erbarmen mit uns wegen unserer Unwissenheit und
der Schwiche unserer Erkenntnis. Dies ist, was dem Diener
angebracht schien, seinem Herrn vorzutragen, dessen Leben
Gott lange dauern lasse.

Kroner hat sich zu diesem Maimonides-Zitat in einer kleinen Schrift
unter dem Titel «Der Mediciner Maimonides im Kampfe mit dem Theo-
logen» geduBert °. Kroner gelangt allerdings zu einer ganz anderen Auf-
fassung iiber Maimonides’ Stellung zu Wissenschaft und Religion, als
man vom Titel seiner Schrift her annehmen mochte. Er glaubt, daB die
oben zitierten Gedanken des Maimonides nicht dessen innerster Uber-
zeugung entsprechen, vielmehr im Widerspruch mit dessen Ansicht von
Wissenschaft und Religion stehen. Die Bedeutung des hier wieder-
gegebenen SchluBkapitels aus «De causis accidentium apparentium»
erklirt Kroner nur aus der Situation, in der sich Maimonides befand,
als er seinem muslimischen Patienten, dem Sultan al-Afdal, zur Linderung
seiner Leiden Genufl von Wein empfahl, obwohl dieser im Islam aus-
driicklich verboten ist. So dienen, sagt Kroner !°, die Reflexionen des
Maimonides {iiber Medizin und Religion, «die Diesseitswertung der
ersteren und die Jenseitsprojizierung der letzteren» nur «zur Aneiferung
und gesundheitlichen Kriftigung» seines hohen Patienten. «Die Schluf3-
reflexion des Maimonides», fihrt Kroner fort, ist «vielleicht nicht so
sehr innere Uberzeugung gewesen oder gar ein ernsthafter Ausdruck eines
religions-philosophischen Bekenntnisses, sondern mehr eine den Um-
stinden und der Situation angepaBte Gefiihlseinstellung eines liebenden
und dankbaren Menschen».

Das Verhiltnis von Maimonides zum Sultan hat Kroner ganz sicher-
lich zu gefiihlsbetont und iibertrieben ausgemalt, wenn er an gleicher
Stelle von der rithrenden Treue und dienerhaften Zuneigung des Mai-
monides zu seinem herrschaftlichen Patienten spricht, dessen Leben zu
erhalten ithm so viel wert war, dal er «auch einmal auf die Forderung
einer strengen Logik und tieferen Religionsethik verzichten konnte» 1.
Nein, Maimonides war auch bei den Muslims so angesehen, daB er
unbequeme Wahrheiten ruhig aussprechen konnte.

Max Meyerhof widerspricht Kroner beziiglich der Annahme, Mai-
monides weiche hier von seinen bekannten Ansichten iiber Wissenschaft

? Oberdorf-Bopfingen, 1924. 10 A a. O. 14. 11 Aa.O.



Der hippokratische und der maimonidische Arzt 449

und Religion ab. Aber auch Meyerhof spricht dem Maimonides-Zitat jede
innere Uberzeugung ab und meint, «qu’il s’agit 14 d’une précaution dont
le savant médecin avait besoin devant le fanatisme de l'entourage du
souverain. Les sultans ayyoubites avaient a leur cour beaucoup de théo-
logiens musulmans qui auraient pu voir d’'un mauvais ceil les conseils
contraires a leur religion émanant d’un praticien mécréanty 12,

Beide Erkldirungen, diejenigen Kroners und Meyerhofs, gehen an
dem tiefen ethischen Gehalt dieser Worte des Maimonides voriiber.
Zunichst sei festgestellt: wollte Maimonides nur seine Ansicht von der
gesundheitsférdernden Wirkung des Weins stiitzen, hitte er sich vor
den muslimischen Hofbeamten am wirkungsvollsten auf Avicenna be-
ziehen konnen, dessen Schriften er kannte und oft zitierte, und der in
seinem Kanon selber den Weingebrauch empfiehlt 3. Die sehr tiefen und
eigenartigen Gedanken iiber Wissenschaft und Religion, Diesseits und Jen-
seits, sind wohl weniger fiir seinen Adressaten bestimmt, der nur um arztli-
chen Rat bat, sondern entspringen ganz sicherlich der tiefen Uberzeugung
des Maimonides. Sie sind ein personliches Bekenntnis eines Mannes, der
sowohl in der Medizin wie in religiésen Fragen grote Autoritit besal.

Zwel Feststellungen im Maimonides-Zitat verdienen besondere Be-
achtung: die hier zum ersten Male so scharf ausgesprochene Trennung
von Medizin und Religion, eine Trennung zwischen dem Arzt und dem
Seelsorger. Nicht bei Hippokrates, wohl aber bei Maimonides findet der
heutige Arzt einen Bezug auf Fragen und Probleme, die durch die Trennung
von Medizin und Religion aufgeworfen sind. Zu diesem Fragenkomplex ge-
hort beispielsweise die Pastoralmedizin, jene Disziplin, die sich spater selb-
stdndig in dem Grenzgebiet zwischen Medizin und Religion gebildet hat.

Maimonides spricht ferner von einer Verpflichtung des Arztes, die
nie zuvor so klar formuliert worden ist: den freien Willen des Patienten
zu achten und ihn nicht zur Annahme eines Medikaments oder einer
drztlichen Behandlung zu nétigen, wenn er, selbst gegen das bessere
Wissen des Arztes, den drztlichen Rat ausschligt — eligat, quod wvult.
Diese Mahnung des Maimonides sollte besonders beachtet werden; sie
verdient, den Grundwahrheiten des hippokratischen Eides ebenbiirtig
zur Seite gestellt zu werden.

12 Max MEeEYERHOF, L’ocuvre médicale de Maimonide, Archeion, Archivio di
Storia della Scienza, Vol. XI (1929), 152; cf. The Medical Work of Maimonides,

by M. Meyerhof, in Essays on Maimonides, publ. by Columbia University Press,
P. 284/5.

13 AvicENnNa, Kanon, Edition Venedig, 1593, Tom. I., p. 180.

29



	Der hippokratische und der maimonidische Arzt

