
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Der hippokratische und der maimonidische Arzt

Autor: Klein-Franke, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Felix Klein-Franke

Der hippokratische
und der maimonidische Arzt

Wenn von der Ethik des Arztes die Rede ist, denkt man zunächst

an den sogenannten Eid des Hippokrates. Er enthält «die großen
Grundwahrheiten ärztlicher Ethik», wie Erna Lesky in ihrem Aufsatz «Der

hippokratische Arzt und wir» 1 sagt, und ist daher in seinen allgemeingültigen

Aussagen auch für den modernen Arzt verpflichtend, obwohl
sich der moderne Arzt von seinem antiken Kollegen so weit entfernt
hat, wie ein heutiger Musiker von einem damaligen. Der nachhippo-
kratische Arzt unterscheidet sich vom antiken nicht nur durch seine

vermehrten Erfahrungen und verfeinerten Methoden, sondern auch
hinsichtlich seiner Religion und Weltanschauung. Im folgenden wollen wir
uns mit der Ethik des Arztes befassen, wobei wir dem hippokratischen
Arzt einen sehr viel späteren, ebenfalls scharf geprägten Arzttypus
gegenüberstellen wollen: den maimonidischen. Es geht nicht so sehr

darum, die gemeinsamen Grundwahrheiten aufzuzeigen; es soll
vielmehr historisch differenziert werden. Dabei wird sich deutlich zeigen, vor
wie ähnlichen und verwandten Problemen der maimonidische und der

heutige Arzt stehen und daß dieser nicht allein auf die hippokratischen
Grundwahrheiten, sondern darüber hinaus auf ein sehr komplexes
ethisches Erbe verpflichtet ist.

Der Hauptteil des hippokratischen Eides ist ein Dekalog von
Geboten und Anweisungen, in denen der Arzt eine Anleitung findet, wie

er sich der Heilkunst gegenüber im allgemeinen und zum Patienten im
besonderen verhalten soll. «Nicht formelhafte, sondern höchst realistische

Töne klingen an», sagt Erna Lesky2, «wenn sich am Schluß des

1 Wiener Medizinische Wochenschrift, 117. Jahrg., 1967, Nr. 49, p. 1110.
2 A.a.O.



Der hippokratische und der maimonidische Arzt 443

Eides der Arzt für die Erfüllung der versprochenen Ordnung von den

Göttern auch eine entsprechende Belohnung erwartet. Was er sich
wünscht - nicht nur ideelle, sondern auch materielle Güter - spricht er
in einer bezaubernden Offenheit in den Schlußsätzen des Eides aus:

'...möge mir im Leben und in der Kunst Erfolg beschieden sein, Ruhm
und Ansehen bei allen Menschen...'»

Man darf diesen Schlußsatz des hippokratischen Eides nicht
überbewerten und aus ihm etwa eine überbetont materialistische Einstellung
des Arztes oder Ehrsucht folgern. Die Bitten an die Götter waren nicht
ausschließlich apotreptischer Art; es war durchaus üblich und gehört
zur Form der antiken Eide, die Götter um Mehrung der materiellen
Güter und des persönlichen Ansehens zu bitten. Man vergleiche beispielsweise

den Schluß des Heliasteneides, der ungefähr aus der gleichen Zeit
wie der hippokratische Eid stammt, wo es heißt: «Ich schwöre bei Zeus,

Poseidon und Demeter, und ich wünsche Verderben über mich und mein

Haus, wenn ich eines dieser Gelöbnisse nicht halte, Glück und Segen

aber, wenn ich meinen Eid treulich halte» 3.

Die antike Heilkunst war keine Wissenschaft im modernen Sinne
des Wortes ; vielmehr stand sie unter dem Schutze eines Gottes, Asklepios.
Sie trug wesentliche Züge eines Gottesdienstes. Zu den bekanntesten
Ritualien gehörte die Inkubation, der Tempelschlaf an der Kultstätte
des Asklepios. In diesem Sinne war der antike Arzt Kultträger. Der

hippokratische Eid ist seiner literarischen Form nach ein Hymnus: er

beginnt mit der typischen invocatio dei, d. h. des Asklepios. An den

Schluß reihen sich die zur Form des Hymnus gehörenden Bitten. Ohne
diesen religiösen Unterbau, ohne das Ritual ist die antike Heilkunst
nicht denkbar, und während der ganzen Antike hat die Heilkunst, mehr
oder weniger betont, die Züge eines Kultes getragen. «Daß der
hippokratische Arzt bei all seiner naturwissenschaftlichen Fortschrittlichkeit,
bei all seiner rationalistischen Aufgeklärtheit, die das angeblich Heilige
an einer Krankheit als ein Natürliches entlarvte, nicht ein Glaubensloser

geworden ist, sondern ein frommer Mann sein und bleiben konnte, darin
liegt wohl die eigentliche Größe des hellenischen Arztes», schreibt Erna
Lesky 4. Demgegenüber sei darauf hingewiesen, daß die «hippokratische
Frömmigkeit» kein individuelles Bekenntnis war, sondern unablöslich

zur Ethik des hippokratischen Arztes gehörte, von der er sich als Träger

3 Demosthenes XXIY, Oratio contra Timoeratem, 149.
4 A. a. O. 1108.



444 Der hippokratische und der maimonidische Arzt

des Asklepios-Kultes nicht einseitig lösen konnte. Erst seit dem späten
Mittelalter hat die Wissenschaft die «Bindung» an einen Kult, die

«Religion», als «Fessel» empfunden; in der Antike war es nicht so.

Mit dem Untergang des antiken Pantheon endete die enge Bindung
zwischen Heilkunst und Kult; die Heilkunde verlor ihren religiösen
Hintergrund, der Arzt war nicht weiter Theurge und Mittler zwischen
dem Heilgotte und dem Kranken. Dieser Übergang war die Geburtsstunde

der Heilkunde als Wissenschaft im modernen Sinne. Der Dualismus
Wissenschaft - Religion hat seitdem die Wissenschaftler und Theologen
immer wieder in Konflikt und Opposition gebracht. Beide treten an den
Menschen als getrennte Autoritäten und mit verschiedenen Forderungen
heran. Das bedrängte Gewissen wurde zum Schiedsrichter. Aus diesem

Konflikt Wissenschaft - Religion entwickelte sich im Mittelalter eine

besondere, neue Ethik, die der verwandelten Situation angepaßt war.
Der Übergang war nicht plötzlich, sondern griff erst allmählich um sich.

In der Geschichte der jüdischen Ärzte des Mittelalters hat es

verschiedene Versuche gegeben, eine Ethik zu formulieren, die dem
Fortschritt der medizinischen Erkenntnis und den moralischen Forderungen
des Judentums gerecht würde. Die früheste uns bekannte Formulierung
dieser Art ist der Eid des jüdischen Arztes Assaf, genannt Assaf Iudaeus,
der im 7./8. Jahrhundert lebte und der Verfasser des ältesten uns
bekannten medizinischen Lehrbuchs in hebräischer Sprache ist. Der
Form nach lehnt sich das Dokument eng an den hippokratischen Eid
an. Ein spätes Dokument in der Reihe jüdischer Arzteide ist der Eid
des berühmten jüdischen Arztes Amatus Lusitanus (geb. 1511). Trotz
aller Selbständigkeit in der Formulierung der ethischen Grundsätze
erkennt man die hippokratische Vorlage. In allen medizinischen Fragen
waren während des Mittelalters, sowohl bei Juden wie Muslimen, Hippo-
krates und Galenos die höchsten Autoritäten. Amatus Lusitanus erwähnt
daher in seinem Schwur beide als Vorbilder.

In der Reihe der Dokumente zur Ethik des jüdischen Arztes nimmt
eine Schrift des Maimonides einen besonderen Platz ein, da in ihr mehr
als in allen übrigen Dokumenten ähnlicher Art der Übergang von der

antiken, hippokratischen Vorstellung von der Heilkunst zu einer geradezu
modernen Konzeption zum Ausdruck kommt. Maimonides hat zwar
keinen Arzteid formuliert ; wohl aber findet sich im Schlußkapitel seiner
letzten medizinischen Schrift, die er in hohem Alter und mit schon

geschwächter Gesundheit verfaßt hat, ein Dokument zur Ethik des

Arztes, das in seiner Offenheit und Liberalität, in der hier der auf-



Der hippokratische und der maimonidische Arzt 445

geworfene Konflikt zwischen Wissenschaft und Religion behandelt wird,
alle anderen ähnlichen Dokumente überragt. Es handelt sich um Mai-
monides' Schrift «De causis accidentium apparentium». Das Schreiben
ist an Saladins Sohn, den Sultan al-Afdal, gerichtet. Der kranke Sultan
hatte sich an Maimonides um Rat und Hilfe gewandt, und dieser

erteilte ihm in Form des genannten Sendschreibens genaue Anweisungen,
um seine Gesundheit wiederzuerlangen. Das uns hier interessierende

Schlußkapitel ist zusammen mit der ganzen Schrift nach den vorhandenen
arabischen Handschriften von Kroner ediert worden5. Die Kroner
bekannte lateinische Handschrift bricht vorher, nämlich bei Cap. 19,

ab. Später zu Tage getretene lateinische Handschriften enthalten den

gesamten Text der maimonidischen Schrift. Ich beabsichtige, in Kürze
die im lateinischen Text bisher unveröffentlichten Capp. 19-22 zu edieren
und lasse hier zunächst den uns betreffenden Teil des Schlußkapitels
mit einer Übersetzung erscheinen, und zwar nach der Jerusalemer
Handschrift (H) 6 und der Wiener Handschrift (V) 1. Steinschneider
vermutete, daß Johannes von Capua der Urheber der lateinischen
Übersetzung ist, daß diese also nicht aus der arabischen Fassung, sondern

aus der hebräischen Übersetzung des Moses ibn Tibbon geflossen ist 8.

Text

Nequaquam reprehendat dominus meus servum minimum suum,
quod posuimus in nostro tractatu de usu vini et instrumentorum,

3 quae ambo prohibentur a lege. Servus enim non praecepit hoc

fieri, sed ostendit ea, quae ponuntur ab arte sua. Homines vero
legum sciunt sicut sciunt medici, quoniam vinum est multorum

1 dominus reprehendat V ; meus om.V eius H 2 profuimus
H in tractatu nostro V et sonorum et instrumentorum H
4 interponunt Y 5 legunt H

5 H. Kroner, Der medizinische Schwanengesang des Maimonides, Janus,
32. Jahrg. (1928), Brill.

6 Ms. Friedenwald 572, The Hebrew University, Jerusalem.
7 Codex latinus 5306, Österreichische Nationalbibliothek, Wien. - Eine Kopie

der Handschrift aus der Biblioteca Apostolica Vaticana, Cod. Palat. Lat. 1298 (im
folgenden mit R bezeichnet), erhielt ich erst, nachdem ich mein Manuskript bereits
abgeschlossen hatte. Sie stimmt jedoch mit den meisten Lesarten von H überein.

8 M. Steinschneider, Die hebräischen Übersetzungen des Mittelalters und
die Juden als Dolmetscher, § 482.



446 Der hippokratische und der maimonidische Arzt

6 iuvamentorum hominibus. Oportet igitur medicum in eo, qui
medicus est, narrare formam regiminis iuvantem, sive illud in
lege licitum vel illicitum. Aeger autem potest sibi eligere, quod

9 vult, scilicet facere aut non. Et notum est, quoniam lex mandat
quod iuvat et prohibet quod laedit in hoc saeculo. Sed

differentia, quae est inter mandata legalia et medicina, est haec,
12 quoniam lex mandans facere totum id, quod iuvaturum est in

h 199 a mundo, super hoc / rémunérât8a et prohibens facere totum/id,
quod nocitivum est in mundo, super hoc condemnat. Medicus

15 vero significat, quod iuvaturum est, et prohibet, quod nocitivum
est, non tarnen super hoc condemnat vel renumerat, sed ipsi infir-
mo imponit negotium modo protestationis. Ille vero eligat, quod

Anis98 d 18 vult. Et causa huius manifesta est, quia nocumentum et iu-
vamentum, quae sequuntur ex parte medicinae, apparent cito
et statim hunt nec egent remuneratione vel poena. Mandatorum

21 vero et legalium inhibitionum nocumenta et iuvamenta non
manifestantur in hoc mundo. Et ob hoc imaginatur stultus, quod
totum id, quod positum est esse nocitivum, non noceat. Et

24 totum id, quod positum est iuvaturum, non iuvet eo, quod non
résultat statim. Et propter hoc permittit lex pro bonis opera-
tionibus meritum et comminatur poena pro malis, quaequidem

27 non manifestantur nisi in futuro saeculo. Totum hoc fuit in
nostri bonum et avantagium et suavitatem, ut miseretur nobis

propter nostri ignorantiam et nostrae scientiae debilitatem. Hoc
30 est, quod visum est servo ponere inter manus domini, cuius

vitam deus extendat.

6 autem (pro igitur) V est medicus H 7 iuvamentorum V
et si (pro sive) V 8autemom.V 9 et nobis notum V 11 quae
om.V mandata medicina H 12 mandat totum fieri, quod est
invaturum V 13 remuneret Y prohibet V id. om.Y
14 nocitivum est et super V condemnet V 15 autem (pro
vero) H 16 tarnen non V super hoc om.V 17 elligat sibi H
18 est manifesta H quoniam (pro quia) V iuvamentum et
nocumentum V 20 nec... poena om.V 22 modo (pro mundo)

V ymaginatur HV 23 quod ponitur est circa nocitivum V
non possit nocere V 24 quod ponitur esse circa iuvamentum V
25 resultetV 26 cominatur HV 28 misereretur H; missetur V
29 debilitatem scientiae H 30 domini nostri V

8a rémunérât: diese Lesart ist die richtige. Der arabische Text (ed. Kroner)
hat die Lesart yagbur (bzw. yugbir) « cogit ». Das beweist die Richtigkeit der mir
von Prof. Plessner, Jerusalem, mündlich mitgeteilten Vermutung, daß «yagbur»
in «yagzi» zu ändern ist.



Der hippokratische und der maimonidische Arzt 447

Übersetzung

Mein Herr möge seinen geringen Diener keineswegs für das

tadeln, was wir in unserer Abhandlung über die Verwendung
von Wein und Musikinstrumenten niedergeschrieben haben, was
beides vom Gesetz Koran) verboten wird. Der Diener hat ja
nicht deren Verwendung zur Vorschrift gemacht, sondern er hat
nur darauf hingewiesen, was von der Heilkunst festgelegt wird.
Die Theologen wissen es so gut wie die Arzte, daß der Wein
für die Menschen von vielfältigem Nutzen ist. Daher soll ein

Arzt, insofern er wirklich ein Arzt ist, die heilbringende Art
eines Regimen angeben, gleichgültig ob dieses vom Gesetz erlaubt
oder verboten ist. Der Kranke kann sich dann auswählen, was

er möchte : das Regimen zu befolgen oder aber nicht. Bekanntlich
gebietet das Gesetz, was nützt, und verbietet, was schadet in
dieser Welt [! - die richtige Lesart bietet der arabische Text:
in der zukünftigen Welt]. Der Unterschied aber zwischen den

Geboten der Religion und denen der Medizin ist der, daß das

religiöse Gesetz alles vorschreibt, was im Hinblick auf die

(zukünftige) Welt heilsam ist, darüber hinaus auch belohnt, und
daß es alles das verbietet, was im Hinblick auf die (zukünftige)
Welt von Schaden ist, obendrein aber auch bestraft. Der Arzt
hingegen weist nur darauf hin, was heilsam ist, und verbietet,
was schädlich ist, ohne darüber hinaus Strafe oder Belohnung
auszusetzen. Er legt dem Kranken vielmehr ein Konzept vor
in der Weise einer allgemeinen Darstellung. Der Kranke indes
soll für sich aussuchen, was er möchte. Der Grund dessen liegt
auf der Hand, da ja der Schaden und der Nutzen, der von der
Medizin ausgeht, schnell sichtbar wird und sich sofort einstellt,
ohne daß es dazu einer Belohnung oder einer Bestrafung bedürfe.
Aber der Schaden und der Nutzen von religiösen Geboten und
Verboten wird in dieser Welt nicht offenbar. Daher bildet sich
ein törichter Mensch ein, daß all das nicht schadet, was für
schädlich gehalten wird, und daß all das nicht nütze, was für
nützlich erachtet wird, weil man in diesem Falle nicht sogleich
ein Ergebnis in der Hand hat. Deswegen läßt das religiöse Gesetz

für gute Werke eine Belohnung zu und droht mit einer Strafe
für schlechte Taten, weil das, was gut und was schlecht ist, nur
in der zukünftigen Welt erkannt werden kann. Dies alles geschah



448 Der hippokratische und der maimonidische Arzt

zu unserem Besten, zu unserem Nutzen und als etwas
Angenehmes, aus Erbarmen mit uns wegen unserer Unwissenheit und
der Schwäche unserer Erkenntnis. Dies ist, was dem Diener

angebracht schien, seinem Herrn vorzutragen, dessen Leben
Gott lange dauern lasse.

Kroner hat sich zu diesem Maimonides-Zitat in einer kleinen Schrift
unter dem Titel «Der Mediciner Maimonides im Kampfe mit dem
Theologen» geäußert 9. Kroner gelangt allerdings zu einer ganz anderen
Auffassung über Maimonides' Stellung zu Wissenschaft und Religion, als

man vom Titel seiner Schrift her annehmen möchte. Er glaubt, daß die

oben zitierten Gedanken des Maimonides nicht dessen innerster
Überzeugung entsprechen, vielmehr im Widerspruch mit dessen Ansicht von
Wissenschaft und Religion stehen. Die Bedeutung des hier
wiedergegebenen Schlußkapitels aus «De causis accidentium apparentium»
erklärt Kröner nur aus der Situation, in der sich Maimonides befand,
als er seinem muslimischen Patienten, dem Sultan al-Afdal, zur Linderung
seiner Leiden Genuß von Wein empfahl, obwohl dieser im Islam
ausdrücklich verboten ist. So dienen, sagt Kroner 10, die Reflexionen des

Maimonides über Medizin und Religion, «die Diesseitswertung der
ersteren und die Jenseitsprojizierung der letzteren» nur «zur Aneiferung
und gesundheitlichen Kräftigung» seines hohen Patienten. «Die
Schlußreflexion des Maimonides», fährt Kroner fort, ist «vielleicht nicht so

sehr innere Überzeugung gewesen oder gar ein ernsthafter Ausdruck eines

religions-philosophischen Bekenntnisses, sondern mehr eine den
Umständen und der Situation angepaßte Gefühlseinstellung eines hebenden
und dankbaren Menschen».

Das Verhältnis von Maimonides zum Sultan hat Kroner ganz sicherlich

zu gefühlsbetont und übertrieben ausgemalt, wenn er an gleicher
Stelle von der rührenden Treue und dienerhaften Zuneigung des

Maimonides zu seinem herrschaftlichen Patienten spricht, dessen Leben zu
erhalten ihm so viel wert war, daß er «auch einmal auf die Forderung
einer strengen Logik und tieferen Religionsethik verzichten konnte» 11.

Nein, Maimonides war auch bei den Muslims so angesehen, daß er

unbequeme Wahrheiten ruhig aussprechen konnte.
Max Meyerhof widerspricht Kroner bezüglich der Annahme,

Maimonides weiche hier von seinen bekannten Ansichten über Wissenschaft

9 Oberdorf-Bopfingen, 1924. 10 A. a. O. 14. 11 A.a.O.



Der hippokratische und der maimonidische Arzt 449

und Religion ab. Aber auch Meyerhof spricht dem Maimonides-Zitat jede
innere Überzeugung ab und meint, «qu'il s'agit là d'une précaution dont
le savant médecin avait besoin devant le fanatisme de l'entourage du
souverain. Les sultans ayyoubites avaient à leur cour beaucoup de

théologiens musulmans qui auraient pu voir d'un mauvais œil les conseils

contraires à leur religion émanant d'un praticien mécréant» 12.

Beide Erklärungen, diejenigen Kroners und Meyerhofs, gehen an
dem tiefen ethischen Gehalt dieser Worte des Maimonides vorüber.
Zunächst sei festgestellt: wollte Maimonides nur seine Ansicht von der
gesundheitsfördernden Wirkung des Weins stützen, hätte er sich vor
den muslimischen Hofbeamten am wirkungsvollsten auf Avicenna
beziehen können, dessen Schriften er kannte und oft zitierte, und der in
seinem Kanon selber den Weingebrauch empfiehlt13. Die sehr tiefen und
eigenartigen Gedanken über Wissenschaft und Religion, Diesseits und Jen-
seits, sind wohl weniger für seinen Adressaten bestimmt, der nur um ärztlichen

Rat bat, sondern entspringen ganz sicherlich der tiefen Überzeugung
des Maimonides. Sie sind ein persönliches Bekenntnis eines Mannes, der
sowohl in der Medizin wie in religiösen Fragen größte Autorität besaß.

Zwei Feststellungen im Maimonides-Zitat verdienen besondere

Beachtung: die hier zum ersten Male so scharf ausgesprochene Trennung
von Medizin und Religion, eine Trennung zwischen dem Arzt und dem

Seelsorger. Nicht bei Hippokrates, wohl aber bei Maimonides findet der

heutige Arzt einen Bezug auf Fragen und Probleme, die durch die Trennung
von Medizin und Religion aufgeworfen sind. Zu diesem Fragenkomplex
gehört beispielsweise die Pastoralmedizin, jene Disziplin, die sich später
selbständig in dem Grenzgebiet zwischen Medizin und Religion gebildet hat.

Maimonides spricht ferner von einer Verpflichtung des Arztes, die
nie zuvor so klar formuliert worden ist : den freien Willen des Patienten
zu achten und ihn nicht zur Annahme eines Medikaments oder einer
ärztlichen Behandlung zu nötigen, wenn er, selbst gegen das bessere

Wissen des Arztes, den ärztlichen Rat ausschlägt - eligat, quod vult.
Diese Mahnung des Maimonides sollte besonders beachtet werden; sie

verdient, den Grundwahrheiten des hippokratischen Eides ebenbürtig
zur Seite gestellt zu werden.

12 Max Meyerhof, L'œuvre médicale de Maimonide, Archeion, Archivio di
Storia della Scienza, Vol. XI (1929), 152; cf. The Medical Work of Maimonides,
by M. Meyerhof, in Essays on Maimonides, publ. by Columbia University Press,
p. 284/5.

13 Avicenna, Kanon, Edition Venedig, 1593, Tom. I., p. 180.

29


	Der hippokratische und der maimonidische Arzt

