
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Naturwissenschaft und katholische Kirche

Autor: Luyten, Norbert A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Norbert A. Luyten

Naturwissenschaft und katholische Kirche

Es ist eine alte Geschichte,
doch bleibt sie immer neu.

H. Heine.

Vorbemerkung

Dieser Artikel hat eine Vorgeschichte, die hier kurz dargestellt sei,

damit das eigentliche Anliegen besser sichtbar werde. Schon der Titel
ist von dieser Vorgeschichte her zu verstehen. Wenn es da nicht einfach
heißt Naturwissenschaft und Religion oder etwa Naturwissenschaft und

Theologie, sondern ganz bestimmt Naturwissenschaft und katholische
Kirche, dann hängt das mit der Entstehungsgeschichte des vorliegenden
Aufsatzes zusammen. - Anläßlich der Tagung der Nobelpreisträger in
Lindau (1. bis 5. Juli 1968) wurde Kardinal König eingeladen, den

Eröffnungsvortrag zu halten. Diese Gelegenheit benutzte der Kardinal, um
zu versuchen, das Verhältnis zwischen Naturwissenschaft und katholischer

Kirche, das nach seinen Ausführungen seit Galilei gründlich
getrübt war, zu normalisieren. Mit diesem Versöhnungsversuch verband
der Kardinal die Einladung, Naturwissenschaft und Kirche könnten in
einem Klima des wiedergewonnenen Vertrauens durch ihre Zusammenarbeit

der heutigen Menschheit aus ihrer Notlage heraushelfen.
Dieses «Angebot des Kardinals» wurde in der Zeitschrift «Physikalische

Blätter» vom August 1968 (Nr. 8) von deren Hauptredaktor
E. Brüche aufgegriffen. Trotz anerkennender Worte für die noble
Absicht des Kardinals meinte Herr Brüche, das Angebot im Namen der
Naturwissenschaft ablehnen zu müssen. Seiner Meinung nach bleibt nach
wie vor zwischen naturwissenschaftlichem Denken und katholischer
Gesinnung eine grundlegende Inkompatibilität bestehen, die ein echtes
Verständnis unmöglich macht.



Naturwissenschaft und katholische Kirche 429

Da diese Auseinandersetzung so typisch für die Vorurteile und
Mißverständnisse ist, die das Gespräch zwischen Naturwissenschaftlern und
gläubigen Menschen so oft belasten, dürfte eine kritische Besinnung auf
die Brüchesche Erwiderung nicht unnütz sein. Wenn auch dieser Beitrag,
infolge verschiedener Umstände, mit einiger Verspätung erscheint, so

hat leider das behandelte Thema noch nichts von seiner Aktualität
verloren. Wir bemühen uns im folgenden, die Problematik so darzustellen,
daß auch Leser, die weder den Text des Kardinals noch den von Herrn
E. Brüche besitzen, sich ein adäquates Bild der Kontroverse machen
können. Dabei sei eigens bemerkt, daß es sich hier nicht um Polemik aus
lauter Freude an der Polemik handelt. Vielmehr geht es uns um das
Abklären eines Anliegens, das offenbar von beiden Seiten als wichtig und
dringend empfunden wurde.

Der zweifache Vorwurf

Um dieses Anliegen klar herauszustreichen, scheint es wichtig, zwei

Dinge auseinanderzuhalten, die zwar sowohl in den Ausführungen des

Kardinals wie in denen von Herrn Brüche innigst zusammenhängen,
trotzdem aber eine verschiedene Problematik aufwerfen. - Ich meine
einerseits die geschichtliche Frage des Galilei-Falles, andererseits die

Einladung des Kardinals, heute angesichts der Bedrohung unserer Kultur
einewirksame Zusammenarbeit von Kirche undWissenschaft zu erstreben.

Allerdings dürften schon hier die Einwände ansetzen. Man könnte,
nicht ohne Grund, darauf aufmerksam machen, daß Herr Brüche gerade

aus der Verquickung der beiden Fragen operiert, um zu zeigen, wie
fragwürdig, ja wie undenkbar im Grunde eine Zusammenarbeit zwischen

Physikern und der katholischen Kirche sei. Seine Argumentation läßt
sich doch ungefähr wie folgt aus seinem Aufsatz herauslesen :

Das Angebot der Kirche kann nicht ernst genommen werden, denn

im Grunde steht sie noch immer da, wo sie im Galilei-Prozeß stand:
Verteidigerin von Auffassungen, die durch die Wissenschaft überholt wurden.

Auch heute noch lehrt die Kirche offiziell (es wird auf das
«Glaubensbekenntnis des Gottesvolkes» von Papst Paul VI. vom 30. Juni 1968

hingewiesen) Primat und Unfehlbarkeit des Papstes und die Himmelfahrt

der Jungfrau Maria 1. Sie glaubt noch an Wunder und lehrt Dog-

1 E. Brüche, Das Angebot des Kardinals, in: Physikalische Blätter, 1968,
Nr. 8, 359; siehe auch 362.



430 Naturwissenschaft und katholische Kirche

men 2. Sie ist also noch genau so befangen in für den wahren
Wissenschaftler unannehmbaren Kategorien wie zur Zeit Galileis. Unter
solchen Voraussetzungen ist echte Zusammenarbeit unmöglich, muß also

das Angebot des Kardinals aus Ehrlichkeit zurückgewiesen werden.
«Welten trennen die katholische Kirche und die modernen Naturwissenschaften»,

und die Enzyklika «Humanae vitae» wird aufgerufen, um diese

Aussage zu unterstreichen 3. Und damit die Lage absolut klar sei, schließt
Herr Brüche mit lobenswerter Offenheit: «Die Wege, die zu Galileis
Zeiten auseinandergeführt haben, können nicht wieder zusammenführen»

4. M. a. W., der Bruch zwischen katholischer Kirche und
Naturwissenschaft ist und bleibt definitiv. Die Verurteilung Galileis ist nicht
eine überholte Episode, sondern bleibt, trotz allen gegenteiligen
Erklärungen, typisch für die katholische Geisteshaltung. So wäre denn auch

jede Annäherung, die weiter ginge als ein gewisser politischer Kompromiß,
eine Unehrlichkeit und deshalb abzulehnen 5.

Ich glaube, den Standpunkt von Herrn Brüche im Vorhergehenden
richtig wiedergegeben zu haben; nicht, das möchte ich wiederholen, um
eine Polemik zu beginnen, sondern um zu versuchen, Mißverständnisse
auszuräumen. Denn daß solche hier vorliegen, scheint mir unverkennbar,
und das ist um so bedauerlicher, als aus dem ganzen Kontext hervorgeht,
wie Herr Brüche es aufrichtig bedauert, daß die Dinge so stehen. Er
bemüht sich offensichtlich, die «Anregung ernst zu nehmen»6, und durch
den ganzen Aufsatz spürt man Anerkennung und Sympathie für den

«Vorstoß des mutigen Kardinals» 1. Wenn er also die ausgestreckte Hand 8

zurückweist, dann nicht aus Unwillen, sondern aus der Überzeugung,
nicht anders zu können. Der gute Wille, den Herr Brüche dem Kardinal
zuerkennt 9, ist anscheinend auch bei ihm vorhanden: Der ganze Tenor
seiner Ausführungen läßt das erkennen. Umso bedauerlicher ist es,
feststellen zu müssen, daß hier trotz beiderseits bekundetem bestem Willen
ein Anliegen scheitern sollte, allein weil Mißverständnisse ein
gegenseitiges Verständnis verhindern. Es sei deshalb der Versuch unternommen,

2 a. c„ 362.
3 a. c., 363.
4 ibid.
5 ibid.
6 a. c„ 362.
7 a. c., 363.
8 a. c., 358.
9 a. c., 363.



Naturwissenschaft und katholische Kirche 431

diese Mißverständnisse aus dem Wege zu räumen, damit ein so wichtiges
Anliegen, wie das vorliegende, nicht an Nebensächlichkeiten scheitere.

Zunächst möchte ich, wie schon angedeutet, den Fall Galilei und
das heutige Verhältnis Kirche-Naturwissenschaft deutlich trennen.

Zum ersten stelle ich fest, daß das im Grunde auch die Absicht von
Kardinal König war. Seine Ausführungen können doch wohl im wesentlichen

folgendermaßen zusammengefaßt werden : Leider besteht manchenorts

bei den Naturwissenschaftlern noch Mißtrauen gegenüber der Kirche,

weil der Fall Galilei noch immer in den Geistern herumspukt. Lassen

wir jetzt doch endlich einen Strich unter diese unselige Affäre ziehen.

Die Kirche ist bereit, das so klar wie immer möglich zu tun. Ist erst
einmal dieses psychologische Hindernis behoben, können wir im Geiste
des Vertrauens und im gegenseitigen Einverständnis zum Wohl der
Menschheit zusammenarbeiten 10. Über diese Grundidee des Referates
dürften kaum Meinungsverschiedenheiten bestehen; Herr Brüche faßt
den Vortrag im wesentlichen auf gleiche Weise zusammen.

Fall Galilei noch aktuell?

Nun muß man ehrhchkeitshalber feststellen, daß dieses «Begraben»
des Falles Galilei für den Kardinal nicht bei eitlen Worten bleibt. Er
beschreibt genauestens, was für eine Gesinnungsänderung seit der

Verurteilung Galileis in der Kirche stattgefunden hat n. Es kann wohl nicht
bestritten werden, daß die Ausführungen des Kardinals die heutige
«öffentliche Meinung» in der katholischen Kirche genau wiedergeben.
Man wird kaum in den katholischen gebildeten Kreisen noch jemanden
finden, der den Fall Galilei nicht als endgültig überholte - wenn auch

bedauerliche - Episode betrachtet, die definitiv der Vergangenheit
angehört und heute längst überwunden ist. So sehr ist diese Überzeugung
bei vielen Gelehrten lebendig, daß gerade aus katholischen Gelehrtenkreisen

Stimmen laut wurden, die vor einer Wiederaufnahme der ganzen
Galilei-Affäre warnen. Es sei mir gestattet, folgenden kurzen Passus aus
einem Schreiben eines amerikanischen Kollegen zu zitieren: «Die Leute,
mit denen ich die Sache besprochen habe, waren einstimmig der

Meinung, daß Galilei längst durch die öffentliche Meinung rehabilitiert wor-

10 Franz Kardinal König, Religion und Naturwissenschaft, in: Zeitschrift der
Österreichischen Hochschülerschaft, WS 1968, 9-11.

11 Kard. König, a. c., 6-7, ausführlich zitiert bei E. Brüche, a. c., 359-360.



432 Naturwissenschaft und katholische Kirche

den ist und daß man heute durch eine kirchliche Rehabilitierung
überhaupt nichts erreichen würde».

Nun, über die Opportunität einer öffentlichen kirchlichen Stellungnahme

zum Fall Galilei oder sogar einer Wiederaufnahme des Prozesses

kann man geteilter Meinung sein. Herr Brüche steht eindeutig auf der
Seite derer, die einem solchen Schritt eher skeptisch gegenüberstehen.
Erklärt er doch klipp und klar: «Für Physiker ist die Veranstaltung eines

neuen Prozesses Galilei ohne Bedeutung »12. Viele Gelehrte im katholischen

Lager sind, wie gesagt, der gleichen Meinung.
Das heißt aber nicht, daß man die tiefgreifende Meinungsänderung

in den maßgeblichen katholischen Kreisen einfach übersehen oder
ignorieren darf. Noch weniger, so scheint es mir, kann man ein solches ehrliches

Bemühen, seine Haltung zu revidieren und den Anforderungen der Wahrheit

anzupassen, mit einem - wenn auch lächelnden - «Zu spät» 13 abtun.
Ist es je zu spät, sich ehrlich zur eingesehenen Wahrheit zu bekennen?

Gibt es irgendeine Zeit, über die hinaus man seine Meinungen nicht mehr

berichtigen soll? Wie fein ironisch dieses «Zu spät» auch gemeint sein

mag, im Grunde ist es, meine ich, verfehlt und ungerecht, wie ich übrigens

die ganze Galilei-Frage, so, wie man sie unaufhörlich gegen die

katholische Kirche ausspielt, als zutiefst ungerecht empfinde. Ich wage
zu behaupten, daß mit ein klein wenig gutem Willen beiderseits die Sache

schon längst ad acta hätte gelegt werden können.

Fall Galilei historisch zu verstehen

Es verrät zunächst einen Mangel an historischem Verständnis und

Einfühlungsvermögen, den Fall Galilei so einseitig zu schildern, wie das

Mode geworden ist. Zeiten des Umbruches und des Umdenkens sind nie

leicht für die, die sie erleben. Davon dürften wir gerade heute etwas
wissen. Neue Erkenntnisse haben immer Mühe, sich durchzusetzen. Je
tiefer eine Überzeugung verwurzelt ist, desto schwieriger ist es, sie durch
eine andere, neue zu ersetzen. Nun hatte sich das mittelalterliche Weltbild

durch Jahrzehnte hindurch in den Geistern zu einem geschlossenen

Gedankensystem ausgebaut, in dem Glaubenswahrheiten und Weltbilddenken

innig miteinander verknüpft waren. Wer da erwartet, daß eine

ganz neue Sicht der Dinge sich auf Anhieb und ohne Widerstand durch-

12 E. Brüche, a. c., 362.
13 a. c., 359.



Naturwissenschaft und katholische Kirche 433

setzen könnte, beweist dadurch wohl nicht überragendes psychologisches

Einfühlungsvermögen. Den Zeitgenossen Galileis vorzuwerfen, sie hätten
sein neues Weltbild abgelehnt und bekämpft, ist äußerst leicht von
unserer Sicht aus, im Grunde aber höchst unhistorisch und ungerecht14.

Noch ungerechter ist es, dieses ganze Odium der katholischen Kirche
aufzubürden, wie das nun seit Jahrhunderten gang und gäbe ist. Der
Meinungskampf ging damals durch die ganze Gelehrtenwelt über die
konfessionellen Grenzen hinweg. Daß die katholische Kirche sich hier am
stärksten exponiert hat, ist die normale Folge ihrer damaligen
Machtposition. Übrigens ging es in dieser Sache nicht primär um Machtinteressen,

sondern um eine ehrliche Sorge, die der Kirche anvertraute,
geoffenbarte Wahrheit rein zu bewahren. Ein Nichtgläubiger kann eine

solche Sorge kaum verstehen, weil ihm der Wert des Glaubens fremd ist.
Mit etwas Einfühlungsvermögen wird er aber verstehen können, daß die

kirchlichen Instanzen allergisch reagieren, wenn das Wesentlichste
gefährdet scheint. - Sicher: man hat die Sachlage falsch eingeschätzt; die

Heilsbotschaft, welche die Kirche verwaltet, war durch das Aufgeben
des geozentrischen Weltbildes nicht gefährdet. Bloß hatte man die
zentrale Stellung des Menschen im Heilsplan Gottes jahrhundertelang
zusammengedacht mit der zentralen Stellung der Erde im Kosmos. Man
hatte zwei Ideen miteinander verknüpft, die an sich miteinander nichts
zu tun hatten, und nun hatte man die größte Mühe, einzusehen, wie man
die eine fallenlassen könnte, ohne die andere zu tangieren. Wer kein
Verständnis für eine solche Sachlage aufbringt, hat wohl noch nie
umgedacht - was nicht unbedingt ein Kompliment ist.

Dabei muß man bedenken, daß die kirchlichen Instanzen, die den

Fall Galilei zu behandeln hatten, kaum einen Anlaß sahen, umzudenken.
Sie besaßen - davon waren sie überzeugt - ein gut durchdachtes und
altbewährtes Weltbild und sahen sich in ihrer Überzeugung unterstützt
von der großen Mehrheit der damaligen Gelehrtenweit.

Bedenken sollte man auch, daß Institutionen von Natur aus eher

konservativ reagieren; sie verstehen sich als die Stützen der gefestigten
Ordnung, des überlieferten Wissens. Daß eine Institution auf Anhieb
jeden neuen Gedanken mitmacht, ist nicht bloß unwahrscheinlich; es

wäre auch sehr unvorsichtig. Auch hier trifft das Trägheitsgesetz zu:
Je größer die Masse, desto langsamer setzt sie sich in Bewegung. Institu-

14 Über Galilei, seine Zeit und sein Werk, cf. E. Mc Mullin, Galileo, Man of
Science; New York-London, 1967.

28



434 Naturwissenschaft und katholische Kirche

tion ist immer auch irgendwie Masse. Im Galilei-Fall war das nicht nur
die katholische Kirche: Auch die Universitäten, auch, und noch mehr,
die evangelischen Kirchen haben vehement gegen die neuen Gedanken

opponiert. Wie bedauerlich das auch sein mag, es ist nur allzu verständlich,

wenn man die menschliche Psychologie kennt.

Verstehen heißt nicht verharmlosen

Zugegeben, wird man vielleicht sagen, aber liegt nicht darin das

Gravierende, daß hier mit einem Machtapparat Gedanken unterdrückt
werden. Natürlich ist das anstößig. Aber auch hier möchte ich wieder

fragen: Wo bleibt da der Sinn für die Bedingtheit menschlichen
Verhaltens? Eine Situation aus dem sechzehnten Jahrhundert kann man
nicht adäquat mit einer Mentalität von heute beurteilen, noch weniger
verurteilen.

Man möge das alles richtig verstehen. Es geht mir nicht darum, den

Fall Galilei zu verharmlosen: Weiß Gott, er hat tragische Folgen gehabt.
Es ist aber nicht fair, nach mehr als 300 Jahren noch immer dieses

Steckenpferd gegen die katholische Kirche zu reiten. Schon die Tatsache,
daß die Kirche selber am schwersten darunter gelitten und daran zu

tragen gehabt hat, sollte dem feinfühligen Andersdenkenden Grund genug
sein, diese schmerzliche Wunde nicht immer wieder aufzureißen. Und
wenn man es schon tut, dürfte man ehrlichkeitshalber etwas vermehrt
Notiz davon nehmen, daß die Kirche die Unfehlbarkeit ihres Lehramtes
hier nie engagiert hat. Für Nichtkatholiken erscheint das vielleicht als

Spitzfindigkeit: Dadurch beweisen sie aber erneut, daß sie die katholische

Glaubenssituation nicht richtig einschätzen. In katholischer Sicht

- und es geht doch letztlich um uns - ist diese Tatsache lebenswichtig.
Der heutigen Kirche aber noch immer den Fall Galilei vorzuwerfen und
ihr zugleich zu untersagen, sich von ihm zu distanzieren, ist aber der Gipfel

und dürfte weder als sehr logisch noch als sehr nobel bewertet werden.
Wie «unhistorisch» Herr Brüche den Fall Galilei sieht und beurteilt,

wird ein anderes Mal schlagartig klar, wo er das Angebot des Kardinals
folgendermaßen beschreibt: «Die Kirche... streckte ihrem Feind aus
dem Mittelalter, den sie nicht besiegt hatte und nicht mehr besiegen

kann, die Hand entgegen»15. - Daß Galilei nicht im Mittelalter beheimatet
ist, soll nur am Rande bemerkt sein. Die mittelalterliche Naturwissen-

15 a. c„ 361.



Naturwissenschaft und katholische Kirche 435

schaff aber ist wohl nie «Feind» der Kirche gewesen, wurde sie doch

maßgeblich von sehr «kirchlichen» Gelehrten wie von Klerikern und
Ordensleuten betrieben. Bei dieser Gelegenheit dürfte übrigens einmal
erwähnt werden, wie sehr Galilei, obwohl unbestrittener Begründer der
scienza nuova, von der Basis der mittelalterlichen Physik her sein neues
Gebäude errichtet hat ; das beweisen die historischen Studien eindeutig.

Aber nicht so sehr das mißfällt uns am erwähnten Ausspruch
Braches; vielmehr stört die massive, unnüancierte Vereinfachung, die den

Fall Galilei schlechterdings - wir würden fast sagen dogmatisch -
ausweitet zu einer Feindschaft zwischen Naturwissenschaft und Kirche.

Daß dieser Fall bedauerliches Mißtrauen gegen die Naturwissenschaft

in kirchlichen Kreisen geschürt hat, ist leider unverkennbar. Aber
eine massive Feindschaft zwischen den zwei Blöcken? Was tut man da
mit den unzähligen katholischen Gelehrten - angefangen mit Galilei -
die bis heute maßgeblich am Aufbau der Naturwissenschaften beteiligt
waren und sind? Bei einem so delikaten Anliegen sollte man doch nüan-
cierter vorgehen.

Es ist nun aber an der Zeit, den Fall Galilei zu verlassen und auf
das heutige Verhältnis von Naturwissenschaft und katholischer Kirche
zu sprechen zu kommen.

Naturwissenschaft inkompatibel mit Dogma?

Nach Ansicht von Herrn Brüche hat sich, trotz aller Erklärungen,
im Grunde nichts geändert, und die Kirche steht noch genau dort, wo
sie zur Zeit Galileis stand 16. Diese Auffassung verbindet er mit dem
Hinweis auf Dogmen und Wunder, an denen die katholische Kirche auch
weiterhin festhält. Die ganze, sehr nüancierte heutige Standortbestimmung

der Kirche bezüglich der Naturwissenschaft, die der Kardinal auch
nach der Meinung von Herrn Brüche «äußerst sorgfältig formulierte» 17,

wird von diesem kaum zur Kenntnis genommen. Die Kirche glaubt
weiter an Wunder und verkündet weiter Dogmen. Das ist in den Augen
von Herrn Brüche ein mehr als genügender Grund, um jedes eigentliche
Gespräch zwischen Naturwissenschaft und kathohscher Kirche zu
verunmöglichen. Es hat, so schreibt er, keinen Sinn, zu Naturwissenschaftlern

von Dogmen und Naturwundern zu sprechen 18.

16 a. c., 363.
17 a. c., 359.
18 a. c., 362.



436 Naturwissenschaft und katholische Kirche

Gerade in diesem wohl entscheidenden Punkt ist Herr Brüche eher

überzeugt als überzeugend. Von den Dogmen heißt es einfach, sie seien

unannehmbar und müßten den Naturwissenschaftler abschrecken 19. Das

ist eine ebenso massive wie unbegründete Behauptung. Es kann doch

Herrn Brüche nicht unbekannt sein, daß es katholische Physiker gibt,
die mit gleicher Überzeugung die Errungenschaften ihrer naturwissenschaftlichen

Forschung und die Dogmen ihres Glaubens ernst nehmen.

Wie kann man da mit so souveräner Sicherheit behaupten, Dogmen
seien für einen Naturwissenschaftler unannehmbar? Im pejorativen
Sinne ist eine dogmatische Behauptung eine Behauptung, die nicht von
Tatsachen unterbaut ist und der sogar diese Tatsachen widersprechen.
An diesem Kriterium gemessen, muß die Aussage von Herrn Brüche über
die Unannehmbarkeit eines Dogmas für den Naturwissenschaftler als

dogmatische Behauptung im pejorativen Sinn gelten, widerspricht ihr
doch die Tatsache, daß es unzählige überzeugte katholische Naturwissenschaftler

gibt. Oder will man etwa gegen alle Evidenz behaupten, daß

alle diese, weil sie Katholiken sind, nicht gute Wissenschaftler sein

könnten Das wäre doch wohl nur eine weitere dogmatische Behauptung
und zwar von der allerschlimmsten Sorte, berühmt unter dem Motto:
«umso schlimmer für die Tatsachen»!

Ergehen wir uns aber nicht in Spitzfindigkeiten. Es besteht über die

Frage Naturwissenschaft und Glaube eine stattliche Literatur, die sich

wissenschaftlich mit dem ganzen Problem auseinandersetzt. Davon ist
im Aufsatz von Herrn Brüche nichts zu merken. Es tut mir leid, es sagen

zu müssen, aber diese Abschnitte seines Aufsatzes erscheinen eher als

affektgeladene Reaktion, denn als wissenschaftlich begründete
Argumentation. Ich möchte behaupten, daß es Herrn Brüche schwer fallen
würde, einen Widerspruch zwischen auch nur einem Dogma und einer

gesicherten naturwissenschaftlichen Errungenschaft einwandfrei
aufzuzeigen. Ist es nicht eher von vorneherein unwahrscheinlich, daß eine

Behauptung der Offenbarung, die von der naturwissenschaftlichen Methode
her weder bestätigt noch sogar erfaßt werden kann, von dieser Warte
her geleugnet oder abgelehnt werde?

19 a. c., 361.



Naturwissenschaft und katholische Kirche 437

Kompetenzüberschreitung

Es liegt eine etwas bittere Ironie darin, feststellen zu müssen, daß

Herr Brüche genau den gleichen Fehler begeht, den er der Kirche im
Fall Galilei vorwirft. Wie die kirchlichen Instanzen sich damals anmaßten,
über naturwissenschaftliche Aussagen, für die sie nicht kompetent waren,
zu urteilen, so lehnt Herr Brüche kurzerhand Glaubensaussagen ab, die

ganz und gar außer seiner Kompetenz als Naturwissenschaftler liegen.
Nehmen wir das Dogma, das es anscheinend Herrn Brüche besonders

angetan hat: die Himmelfahrt Mariä 20. Ich weiß nicht, welche Vorstellung

er mit diesem Dogma verbindet. Seien wir beaux joueurs und nehmen
wir an, daß er mit den naiven Vorstellungen von einem Himmel über
den Wolken und einer Hölle unter unseren Füßen aufgeräumt hat. Das
haben wir auf katholischer Seite längst getan Darin sind wir uns einig.
Es bleibt dann aber die Aussage, Maria sei, obwohl gestorben, leiblich
wieder auferstanden und von ihrem ebenfalls auferstandenen Sohn Jesus

zu sich genommen worden. Ist das eine «unannehmbare» Vorstellung,
gegen die der Physiker sich im Namen seiner Wissenschaft wehren muß?
Würde das alles auf der naturwissenschaftlichen Ebene behauptet, als

ob dieses ganze Geschehen nach normalen Naturgesetzen ablaufen würde,
da hätte man recht, im Namen der Naturwissenschaften gegen eine solche

Vorstellung als unvereinbar mit unseren naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen Einspruch zu erheben.

Das Dogma behauptet aber umgekehrt, daß das Geschehen nur aus
der Allmacht Gottes zu erklären sei. Und in dieser Frage ist der
Naturwissenschaftler nicht kompetent : Da sind der Gläubige und der Theologe
und primär die Kirche zuständig. Der individuelle Naturwissenschaftler
kann meinen, in einer solchen Aussage der Kirche nicht folgen zu können
oder zu müssen. Das tut er dann aber nicht in seiner Qualität als

Naturwissenschaftler, oder aber er überschätzt seine Kompetenz. Nicht erst
der christliche oder katholische, sondern schon der gottgläubige
Naturwissenschaftler sieht die Naturgesetze nicht als Grenzen, die dem Wirken
Gottes gesetzt sind, sondern als von Gott selber mit der Erschaffung der
Welt gesetzten immanenten Spielregeln des Universums. Daß Gottes
Weisheit sich in diesen Naturgesetzen ausdrückt, beweist keineswegs, daß
sein Wirken nun darin begrenzt und eingefangen wäre. Wir Menschen

20 a. c., 359 und 362.



438 Naturwissenschaft und katholische Kirche

erleben doch existenziell in unserem Denken, in unserem sozialen,
moralischen, künstlerischen, religiösen Verhalten, daß die von der
Naturwissenschaft entdeckten Gesetze, welche Geltung haben in der
materiellen Welt, nicht letzte und oberste Grenze der Wirklichkeit sind. Die
Ebene des Persönlichen, des künstlerisch Schöpferischen, der Bereiche
menschlichen Handelns und Tuns weist andere Normen auf als die

Naturgesetze. Wie will denn jemand, der einen persönlichen Gott annimmt -
und das scheint mir schon rein philosophisch eine Denknotwendigkeit
(und zwar nicht bloß im Sinne Kants, sondern auch in einem
wirklichkeitsrelevanten Sinne) -, Naturgesetze als letzte und endgültige Normen,
auch für das Wirken Gottes, auf der Ebene des Persönlichen festlegen?
Das ist doch wohl eine Überbewertung des naturwissenschaftlichen
Denkens, dessen Kategorien nicht ausreichen, um Haltungen und Handlungsweisen

auf der Ebene des Persönlichen zu erfassen, geschweige denn, zu
deuten. Nun besagt eben das Dogma von der Aufnahme Mariens in den

Himmel ein solches höchst persönliches Handeln des menschgewordenen
Gottes seiner Mutter gegenüber. Daß hierbei Naturgesetze irgendwie
überspielt werden, dürfte doch eine unüberwindliche Schwierigkeit nur
für jemand sein, der buchstäblich im naturwissenschaftlichen Denken

befangen ist. Können wir nicht schon aus unserer begrenzten menschlichen

Erfahrung bezeugen, daß die Kraft des Geistes die Materie
überspielt Dadurch entwertet der Geist die Materie und ihre Gesetze nicht :

Er bekundet nur, daß die Wirklichkeit weiter reicht als die Grenzen des

Materiellen. Was so der menschliche Geist schon irgendwie zustandebringt,

sollen wir das dem unendlichen göttlichen Geist absprechen Die
Frage stellen, heißt, sie beantworten.

Damit haben wir eigentlich auch schon die Frage des Wunders
berührt, die Herr Brüche als ein zweites, endgültiges Hindernis für ein

freundnachbarliches Verhältnis zwischen katholischer Kirche und
Naturwissenschaft betrachtet21.

Naturwissenschaftliche Befangenheit

In diesem Punkt ist seine Argumentation, wenn möglich, noch
dürftiger. Die Autorität von Max Planck wird hier als ausschlaggebendes

Argument gegen die Möglichkeit von Wundern angeführt. Nun muß man

21 Zur Denkmöglichkeit des Wunders siehe N. A. Luyten, Philosophisches
zum Wunder, in: Ordo Rerum, Fribourg 1969, 400 ff.



Naturwissenschaft und katholische Kirche 439

dem «finsteren» Mittelalter diese Gerechtigkeit widerfahren lassen, daß

es, wo es um von der menschlichen Vernunft ausgearbeitete Wissenschaft

geht, das Autoritätsargument als unwissenschaftlich abgelehnt hat.
Argumentum ex auctoritate infirmissimum, heißt es bei Thomas von Aquin. -
Übrigens, daß Max Planck ein tief religiöser Mensch war, macht ihn noch
nicht ipso facto zur Autorität auf dem Gebiet religiöser Fragen. Von
seiner wissenschaftlichen Kompetenz her war Planck ein hervorragender
Physiker; das hindert nicht, daß er z. B. philosophische Fragen mit einer
entwaffnenden Unkenntnis und Naivität behandelt, die man einem erst-

semestrigen Philosophiestudenten kaum verzeihen würde. Ich denke da

zum Beispiel an seinen Aufsatz über Kausalität und Willensfreiheit 22.

Man wird es uns also nicht verargen, wenn wir den Ausspruch von Max
Planck betreffend Wunder nicht sogleich als Dogma gelten lassen. Verrät
eine solche Haltung, die naturwissenschaftliche Kompetenz mit Kompetenz

schlechthin, auch in religiösen Fragen, gleichsetzt, nicht eine naive

Naturwissenschaftsgläubigkeit, die direkt zu einem naturwissenschaftlichen

Imperialismus führt, der aber vom kritischen Beobachter nicht
anders denn als naturwissenschaftliche Befangenheit gedeutet werden
kann? Wer die eigenen Grenzen nicht mehr sieht, ist eben befangen in
seinen Grenzen. Es ist, meine ich, nicht bloß ein billiges Argumentum
ad hominem, festzustellen, daß die Befangenheit nicht dort ist, wo Herr
Brüche sie beklagt. Ich meine ehrlich, ohne jede polemische Absicht
feststellen zu müssen, daß Herr Brüche im naturwissenschaftlichen Denken

befangen ist. Deshalb kann er die Frage Naturwissenschaft-Kirche nur
als eine Alternative, als ein Entweder-Oder sehen. Trotz eventuellen,
momentanen, rein als Opportunitätspolitik gedachten Kompromissen
geht es für Herrn Brüche letzten Endes um einen Machtkampf, in
welchem nur er Sieger sein kann. Bezeichnend in dieser Hinsicht ist der
letzte Satz auf Seite 361: «Sie werden sich gegenseitig respektieren, bis
schließlich das wachsende Übergewicht der einen Macht jede weitere
Diskussion über Dogma und Naturwunder überflüssig macht». Ein solcher

Ausspruch ist zugleich Folge und Zeugnis eines univoken - eben

naturwissenschaftlich befangenen - Denkens, das eine Monopolstellung
beansprucht, weil es meint, für den ganzen Bereich der Wirklichkeit allein

kompetent zu sein. Ich glaube nicht, daß Herr Brüche hierin als

Vertreter heutigen naturwissenschaftlichen Denkens gelten kann. Haben

22 M. Planck, Kausalgesetz und Willensfreiheit, in : Wege zur physikalischen
Erkenntnis, Leipzig 1933, 87-127.



440 Naturwissenschaft und katholische Kirche

doch die maßgeblichen Naturwissenschaftler sich längst zu einem
«toleranteren» Standpunkt durchgerungen. Schon die allereinfachste menschliche

Entscheidung stellt uns vor Probleme, die nicht mehr mit
naturwissenschaftlichen Methoden gelöst werden können. Wie kann man da

weiter ein Monopol für die Naturwissenschaft in der Wirklichkeitserklärung

beanspruchen? Die Wirklichkeit ist zu reich und zu differenziert,
als daß sie im Netz einer einzigen Methode eingefangen werden könnte.
Gerade in einer Zeit, in der die Grenzen ihrer Methoden den
Naturwissenschaftlern so schmerzlich bewußt geworden sind (denken wir an

Oppenheimer), muß ein Absolutheitsanspruch, wie ihn Herr Brüche
anmeldet, befremden.

Komplementarität, nicht Gegensatz

Dabei wäre doch eigentlich eine Komplementaritätslösung viel mehr
in der Linie des heutigen physikalischen Denkens. Herr Brüche schreibt :

«Wir sehen keine andere Möglichkeit, als daß Naturwissenschaften und
Kirche weiter auf zwei getrennten Ebenen bleiben, wollen sie nicht sich
selbst aufgeben» 23. Diesen Satz möchte ich mit Begeisterung
unterschreiben, ist er doch das Fazit der ganzen Auseinandersetzung seit
Galilei. Naturwissenschaft und Kirche sollen sich bewußt sein, daß jede
in ihrem Bereich eigener Kompetenzen bleiben muß, will man unnötige
und unfruchtbare Konflikte vermeiden. Vor allem die Kirche hat einen

hohen Preis bezahlen müssen, um sich zu dieser Einsicht durchzuringen.
Nachdem die Naturwissenschaft, überheblich geworden durch ihre
Triumphe, daran war, den gleichen Fehler wie die Kirche zu machen, aber

in umgekehrter Richtung, ist es wohltuend, heute weitgehend ein
Bewußtsein der eigenen begrenzten Kompetenz und Verständnis für
komplementäre Gesichtspunkte bei Naturwissenschaftlern feststellen zu
können. Leider wird gerade ein solches Komplementaritätsdenken, das

man hüben und drüben als befreiend empfand - und das eigentlich schon

bei Galilei angebahnt war - von Herrn Brüche kurzerhand abgewiesen.
Das gegenseitige «Respektieren» kann für ihn höchstens Taktik, nicht
aber gültige Basis für eine Zusammenarbeit sein. Deshalb konnte auch

Herr Brüche das Angebot des Kardinals nicht annehmen. Ob aber diese

- wenn auch freundlich formulierte, dennoch aber eindeutige - Absage
als die adäquate Antwort der heutigen Naturwissenschaft gelten darf,

23 E. Brüche, a. c., 361.



Naturwissenschaft und katholische Kirche 441

ist eine andere Frage. Trotz der vielen noch vorhandenen Mißverständnisse

und Vorurteile wächst auf beiden Seiten die Einsicht, daß
Naturwissenschaft und Religion nicht geborene Feinde, sondern sich ergänzende

Kulturfaktoren sind, die, jeder in seiner Art, zur Gestaltung und
Förderung menschlicher Existenz und menschlicher Gemeinschaft

beizutragen haben 24.

Wenn auch bei einem solchen Zusammenspiel Spannungen und
gelegentlich Konflikte kaum ganz zu vermeiden sein dürften, soll doch

jedes Mißtrauen sorgfältig vermieden werden. Mißtrauen lähmt jeden
schöpferischen Impuls, und zwar auf beiden Seiten : sowohl bei dem, der
mißtrauisch ist, als auch bei dem, dem mißtraut wird. Eine ehrlich
ertragene Spannung hingegen, ein offen ausgetragener Konflikt, vermitteln

neue Impulse. Eine solche positive Begegnung von Naturwissenschaft

und katholischer Kirche könnte, gemäß des Angebotes des

Kardinals, zum Segen für die abendländische Kultur werden. Hoffen wir,
daß unsere Generation diese Chance nicht erneut verpaßt.

24 Ich darf für eine genauere Stellungnahme zum Problem Naturwissenschaft -
Religion auf meine Ausführungen: Wissenschaft und Glauben, in: Ordo Rerum,
546-591 verweisen.


	Naturwissenschaft und katholische Kirche

