Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes
Autor: Baumgartner, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JAKOB BAUMGARTNER

Die liturgische Ausrichtung
des Theologie-Unterrichtes”

Die folgenden Ausfithrungen mochten das Problem zu kldren ver-
suchen, inwieweit und auf welche Weise dem liturgischen Anliegen inner-
halb der verschiedenen theologischen Disziplinen Rechnung getragen
werden kann und muB, in Entsprechung zu den vom Konzil aufgestellten
Forderungen !. Bevor wir jedoch die gottesdienstliche Orientierung der
einzelnen Teilgebiete ins Auge fassen, scheint es angezeigt, wenigstens
in Kiirze einiges zur Sprache zu bringen, das uns die Schwierigkeiten
heutiger gottesdienstlicher Ausbildung in etwa zu veranschaulichen ver-
mag, Schwierigkeiten, die zum Teil auf der gegenwirtigen Glaubens-
situation beruhen, zum Teil der Lage der Dinge auf dem Gebiet der
Liturgiewissenschaft selber zuzuschreiben sind, einer Wissenschaft, die
ihre Methode noch sucht 2. Andererseits driangt sich voraufgehend eine
Darstellung des Verhiltnisses der Theologie zur Liturgie allgemein auf,
um die bestehenden Beziige zwischen ihnen zu Gesicht zu bekommen.
Zum SchluB seien einige Wiinsche erlaubt, die dem Liturgiewissenschaft-
ler am Herzen liegen. Das Referat gliedert sich demnach wie folgt:

* Vortrag, gehalten am Dozentenseminar der Theologischen Fakultit der
Universitat Freiburg/Schw., das unter dem Thema: «Die 6kumenische, missiona-
rische, pastorale und liturgische Ausrichtung aller theologischen Disziplinen» vom
14.-16. Mai 1970 stattfand.

1 LK 16.

2 Cf. A. HAussLING, Die kritische Funktion der Liturgiewissenschaft, in:
Liturgie und Gesellschaft, hrsg. von H. B. Meyer, Innsbruck 1970, 103-130. S.106:
«Es konnte ... scheinen, als sei es ganz klar, was Liturgiewissenschaft ist. Es ist
aber gar nicht so klar ...» — Vgl. auch H. Rexnings, Uber Ziele und Aufgaben der
Liturgik, in: Concilium 5 (1969), 128-135; B. BotTE, A propos de la formation
liturgique dans les séminaires, in: MD Nr. 66 (1961), 70-76; DERS., A propos des
manuels de liturgie, in: Les Quest. lit. et paroissiales 33 (1952), 117-124; ebd. 112—
116: L’enseignement de la liturgie dans les séminaires (E. MOUREAU).



410 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

I. Liturgie als Problem
II. Liturgiewissenschaft nach Vatikanum II
ITI. Kirchliche Bestimmungen zur liturgischen Ausbildung
IV. Verhiltnis der Theologie zur Liturgie
V. Liturgische Orientierung der einzelnen theologischen Disziplinen
VI. Drei Desiderata

I. LITURGIE ALS PROBLEM

1958 bemerkte Walter Freytag auf der Weltmissionskonferenz von
Ghana: «Frither hatte die Mission Probleme, heute ist sie selbst zum
Problem geworden»3. Was dieser protestantische Missiologe in bezug auf
die Evangelisierung aussagt, konnen wir mit Fug und Recht auf die
Liturgie abwandeln. Eigentlich erwarteten wir, daBl mit der Veroffent-
lichung der Liturgiekonstitution von Vatikanum II, die eine Art Krénung
all der seit Jahrzehnten unternommenen Anstrengungen darstellt, eine
gewisse Ruhe einkehren, eine Periode der Vertiefung und pastorallitur-
gischen Erziehung der Glaubigen einsetzen wiirde. In Tat und Wahrheit
verhilt es sich nun aber etwas anders. Gewil3, mancherorts erzielte man
seit jenem denkwiirdigen 4. Dezember 1963 erfreuliche FFortschritte in
der Gestaltung der Gottesdienste; die allermeisten Pfarreien versuchten,
wenn auch mit mehr oder weniger Geschick und Enthusiasmus, die neuen
Riten einzufiithren *. Indessen breitet sich — und dies kann jeder fest-
stellen, sofern er etwas hinsieht und hinhorcht — ein unverkennbares Ma-
laise aus, von dem nicht zuletzt die Jugend und auch die Studenten be-
troffen sind. Die Liturgie selbst wird zum Problem.

Es wird gefragt, ob die Zusammenkunft der Christen zum Gottes-
dienst sich iiberhaupt als notwendig erweise. Kann man sich diesen Luxus
der Liturgie noch leisten, wo wir moderne Menschen es schon so schwer
haben, den Glauben an Gott und Jesus Christus zu verantworten? Zu
dieser Krise christlicher Lebensbewiltigung kommt dann hinzu die
Frage, ob in einer sikularisierten Welt Gottesdienst noch einen andern
Sinn haben diirfe, als den Christen radikal seinem Mitmenschen, der

3 W. FrEYTAG, Reden und Aufsidtze I, Minchen 1961, 111.

+ W. von ARrx, Fianf Jahre Liturgiereform. Wurden die geweckten Hoff-
nungen erfalllt? In: Vaterland Nr. 61 (14. 3.) 1970; Nr. 67 (21. 3.) 1970. Allerdings
geht der Autor kaum auf die ernste Krise heutigen Gottesdienstes ein.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 411

Schaffung einer humaneren Welt zu verpflichten 5. Erscheint in einer
Epoche, da soviel Ungerechtigkeit herrscht, Wiirde und Freiheit des
Menschen mannigfach gefdhrdet sind, erscheint da das gottesdienstliche
Handeln nicht geradezu als Flucht vor der rauhen Wirklichkeit, vor dem
Engagement? Lenkt es ihn nicht weg vom absolut notwendigen Dienst
am Bruder? Trdgt es nicht dazu bei, das religiése Establishment zu per-
petuleren? Weiter wird gefragt nach der Liturgiefihigkeit des heutigen
Menschen. Fiithlt er sich noch imstande, Gottesdienst in iiberlieferten
Formen, Zeichen und Symbolen, in einer kultischen Sprache zu feiern,
die nicht mehr seiner eigenen Erfahrung entspringen? Wie soll der aktiv
schopferische, zukunftsbezogene heutige Mensch in einer Atmosphire
der Kontemplation, des Schweigens, der Anbetung und des Gedenkens
vergangener Heilstaten sich zurechtfinden? Bezweifelt wird, ob Stil und
Programm traditioneller Gottesdienste noch auf die Bediirfnisse und Er-
fordernisse der Gegenwart passen und eingehen. Und schlieBlich ist die
Liturgie, von der tiefreichenden Erschiitterung bisherigen Gottesver-
stindnisses her, in eine eigentliche Grundlagenkrise geraten, deren Aus-
mafe wir noch kaum erahnen . Wenn die Gottesfrage das Thema eins
moderner Theologie bildet, so diirfte einleuchten, daB eine solche Situa-
tion den Liturgiker schwerstens mitbetrifft. Wie soll so etwas wie Gottes-
dienst noch mdéglich sein, wo der Sinn fiir das Gebet abhanden kommt,
und auf welche Weise hat sich in einem derart a-theistischen Zeitalter
christlicher Kult zu vollziehen? 7

Wir sehen, die Erérterungen in liturgicis beschrinken sich keines-
wegs mehr blo auf die Details eines Zeremoniells, auf Form- und Ge-
staltungsprobleme, sondern sie rithren an die Grundfragen christlichen
Kultes tiberhaupt. Symptomatisch fiir diese Lage ist, dafl einer der Be-
griinder und ein unermiidlicher Férderer des liturgischen Aufbruches,

5 Zu dieser Frage cf. E. ScHILLEBEECKX, Glorifier Dieu en plein monde.
Tension entre I’engagement dans le monde et la célébration liturgique, in: Liturgies
et communautés humaines. Vers une vie liturgique diversifiée. Hrsg. von Th. Maer-
tens, Paris 1969, 103-128. — Zum Fragenkomplex Religion-Glaube-Liturgie cf.
Faut-il encore une liturgie? Liturgie, religion, foi. Hrsg. von Th. Maertens, Paris
1968.

6 B. Luvkx, Le renouveau liturgique et la théologie de la mort de Dieu, in:
Revue du Clergé africain 24 (1969), 249-276.

7 Siehe dazu etwa: A. AuBry, Le temps de la liturgie est-il passé? Signes
sacrés et signes des temps, Paris 1968; M. EiniG, Der heutige Mensch und die
Liturgie, Augsburg 1968; G. DEUsSEN, Die neue liturgische Gemeinde, Frankfurt
a. M. 1968; Ist der Mensch von heute noch liturgiefahig? Ergebnisse einer Um-
frage. Hrsg. von Th. BoGLER, Maria Laach 1966.



412 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

Romano Guardini, im April 1964, anldBlich des III. Deutschen Litur-
gischen Kongresses in Mainz, eine Art Total-Kontestation anmeldete in
seinem inzwischen viel verhandelten Brief, auf den freilich eine befriedi-
gende Antwort bislang noch aussteht 8. Es gehe in der Liturgiereform
nicht so sehr um rituelle und textliche Verbesserungen, vielmehr um die
Wirklichkeit und den echten Vollzug des liturgischen Aktes schlechthin.
«Sollte man sich nicht zu der Einsicht durchringen, der Mensch des
industriellen Zeitalters, der Technik und der durch sie bedingten sozio-
logischen Strukturen sei zum liturgischen Akt einfach nicht mehr fahig?
Und sollte man, statt von Erneuerung zu reden, nicht lieber iiberlegen,
in welcher Weise die heiligen Geheimnisse zu feiern seien, damit dieser
heutige Mensch mit seiner Wahrheit in ithnen stehen kénne?»° Doch
radikaler noch als beim alternden Guardini muB es jetzt heien: Wie
1aBt sich in unserer Welt das Geheimnis Gottes, das Heilige erfahren?
Als erste Forderung ergibt sich: die heutige Grundproblematik des
Gottesdienstes unverstellt zu sehen und von ihr her zu versuchen, die
Fragen zu l6sen, zu lésen in Zusammenarbeit der verschiedensten Fach-
gebiete, zuerst und zuvoérderst die schmerzliche Frage nach den neuen
Moglichkeiten der Gotteserfahrung und der Wertung des Gebetes, dann
Probleme wie das horizontaler-vertikaler Frommigkeit, Sakral-Profan,
die Sinnfrage der Tradition (ist Liturgie ja wesentlich Paradosis), u. a. m.

II. LITURGIEWISSENSCHAFT NACH VATIKANUM II

Wenn die eben anvisierten Schwierigkeiten liturgischer Formung
und Bildung von der aktuellen Gottesproblematik und vom modernen
Menschen mit seinen Hemmnissen im gottesdienstlichen Vollzug her-
stammen, so liegt ein anderes Handikap eher auf Seiten der liturgie-
wissenschaftlichen Forschung und Lehre selber. Jene Zeiten, da Liturgik
vornehmlich als Rubrizistik verstanden und betrieben wurde, diirften
endgiiltig verabschiedet sein. Nach einer ersten Bliite gottesdienstlicher
Forschungen im 16.-18. Jh. mit ihren bahnbrechenden Quellenausgaben
erlebte die historische Betrachtungsweise der liturgischen Handlungen,
Zeichen und Formulare seit der Mitte des letzten Jahrhunderts einen

8 Der Kultakt und die gegenwirtige Aufgabe der liturgischen Bildung, in:
Lit. Jb. 14 (1964), 101-106.
? Ebd. 106.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 413

neuen Aufschwung !°. Man versuchte, die Elemente, aus denen der
Gottesdienst sich zusammensetzt, in ihrer geschichtlichen Entfaltung
zu erfassen. Diese Phase der genetischen Darstellungen warf reiche
Friichte ab 1. Niemand wird die Notwendigkeit, die Bedeutung und den
Wert der Liturgiehistorie mit ihren Hilfsdisziplinen (der vergleichenden
Liturgiewissenschaft, der Philologie, der Archédologie) in Zweifel ziehen
wollen, besonders dann nicht, wenn sie mehr anstrebt als blo Sammlung
und Verhor der Zeugnisse, ndmlich dartiber hinaus sich bemiiht, die die
Entwicklung bestimmenden Faktoren, die in Erscheinung tretenden Ge-
setzmiBigkeiten aufzudecken. Auch in Zukunft werden wir der liturgie-
historischen Forschung nicht entraten koénnen, sofern man nicht frei-
schwebend Liturgik praktizieren und allen mdglichen Phantasien Tiir
und Tor 6ffnen will. Immer wird der geschichtliche Befund die Aus-
gangsbasis und Voraussetzung fiir ein tieferes Verstidndnis bilden miissen;
nur so werden wir all der Méglichkeiten gewahr, Gott explizit als Gott
anzuerkennen. Riickblickend erfahren wir, was die Kirche in ihrem
gottesdienstlichen Vollzug getan hat und damit auch, was sie ist.
Indessen darf es nicht sein Bewenden bei der geschichtlichen Auf-
hellung der liturgischen Tatsachen haben; die historische Schau ruft
nach einer Erginzung durch eine mehr theologische Perspektive 2. Nach
der Uberwindung des ritualistisch-rubrizistischen Verstindnisses hat
sich die heutige Liturgiewissenschaft aber auch nicht mehr in erster
Linie mit der Geschichte zu befassen !* oder die bestehende Gottesdienst-

10 Zur Liturgiewissenschaft cf. A. G. MartiMORT, L’Eglise en priére. Intro-
duction a la liturgie, Tournai 31965, 10-14 (mit Literaturangaben); wissenschafts-
theoretische Reflexionen zur Liturgik siehe bei A. HAUSSLING, a. a. O. 104 ff. (104 f.
Bibliographie zum Thema).

11 7. B. L. E1seNHOFER, Handbuch der Liturgik. 2 Bde, Freiburg i. Br. 1932/
33; M. RiGHETTI, Storia liturgica. 4 Bde, Mailand 31964-1969 (Bd. IV 21959);
J. A. JuNGMANN, Missarum sollemnia. Eine genetische Erklirung der rémischen
Messe. 2 Bde, Wien 31962; A. SteNzEL, Die Taufe. Eine genetische Erklarung der
Taufliturgie, Innsbruck 1958.

12 Cf. dazu C. VacacaGINI, Theologie der Liturgie, Einsiedeln 1959. Der Einbau
des theologischen Gehaltes der Liturgie in die Dogmatik (ebd. 356-364); J. A. JuNG-
MANN Art. « Liturgiewissenschaft» in: Sacramentum Mundi. Theol. Lexikon fiir die
Praxis Bd. III (Freiburg i. Br. 1969), 282-288. S. 287: «Geschichte und Theologie
miissen in der Liturgiewissenschaft stdndig ineinandergreifen». — Zur Methode der
Liturgiewissenschaft siehe auch L. FENDT Einfithrung in die Liturgiewissenschaft
Berlin 1958; der Autor unterscheidet zwischen Liturgiewissenschaft, die «dem
historisch-exegetischen Wissen um die im Laufe der Geschichte aufgetauchten For-
mulare» diene, und Liturgik als Teil der praktischen Theologie (S. 1) — welche Auf-
spaltung wir nicht bejahen konnen.

13 Die Liturgiewissenschaft gehore zur historischen Theologie, insbesondere



414 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

ordnung zu beschreiben, also eine Phinomenologie zu bieten oder allein
iiber die zu schaffende Liturgie (Liturgia condenda) zu reflektieren 4
sondern es ist ihr aufgetragen, das Geschehen der Liturgie selbst zu ithrem
Gegenstand zu machen, kurz: eine materiale Liturgik zu erarbeiten. Be-
reits 1921 plidierte Guardini dafiir, dal (neben dem historischen Zweig)
eine systematische Behandlung «der lebendigen, opfernden, betenden,
die Gnadengeheimnisse vollziehenden Kirche in ihrer tatsichlichen Kult-
iibung» erfolge 1. Inzwischen geschah einiges in dieser Richtung; denken
wir etwa an die Arbeiten Casels, an Vagagginis « Theologie der Liturgie»,
an das von Martimort herausgegebene Handbuch der Liturgiewissen-
schaft, an einzelne Werke Daniélous, an L. Bouyers «Le mystére pascal»,
an zahlreiche Beitrdge in La Maison-Dieu, an das Handbuch des evange-
lischen Gottesdienstes 6. Doch liegt dieses Feld noch weithin brach, und
das Postulat einer theologischen Gesamtschau gottesdienstlichen Ge-
schehens, also einer theologischen Liturgik, bleibt auf katholischer Seite
nach wie vor dringlich. Wer nach einer Theologie des Kirchenjahres oder
besonders nach einer Theologie des Officium divinum Ausschau hélt, er-
lebt an dem tatsdchlich Vorhandenen einige Enttduschung '’. Gerade
hier bediirfte der Liturgiker des Beistandes anderer Disziplinen, deshalb
als zweite Forderung: Um das theologische, biblische und geistliche Ge-
dankengut gottesdienstlichen Geschehens zu heben und in einer Synthese
zu vereinen, erweist sich die Mitwirkung speziell der biblischen und dog-

zur Kirchengeschichte, behauptet A. STUIBER noch 1961 in LThK VI, Art. «Litur-
gik», 1095-1097.

14 So K. RAHNER, Die praktische Theologie im Ganzen der theologischen Dis-
ziplinen, in: Schriften zur Theologie VIII. Einsiedeln 1967, 133-149. S. 148: «Da-
durch ist die Liturgiewissenschaft auf jeden Fall in ndchste Ndhe zur praktischen
Theologie geriickt».

15 Uber die systematische Methode in der Liturgiewissenschaft, in: Jb. fiir
LW 1 (1921), 97-108 (Zit. 104).

16 Q. CaskL, Das christliche Opfermysterium. Zur Morphologie und Theologie
des eucharistischen Hochgebetes, Graz 1968 (hrsg. von V. WARNACH, mit vielen
Lit.-Angaben); zu VAGAGGINI siche Anm. 12; zu MARTIMORT Anm. 10; J. DaNI1fLOU,
Sacramentum futuri. Etudes sur les origines de la typologie biblique, Paris 1950;
DERS., Bible et Liturgie. La théologie biblique des Sacrements et des fétes d’aprés
les Peres de 1’Eglise, Paris 21958. — L. BoUYER, Le mystére pascal. Paschale Sacra-
mentum, Paris *1957. — LErturcia. Handbuch des evangelischen Gottesdienstes.
5 Bde, Kassel 1954 ff.

17 Man lese etwa beziiglich des Stundengebetes R. GANTOY, Problématique
de I’Office hier et aujourd’hui, in: MD Nr. 95 (1968), 7-15; bei MARTIMORT a. a. O.
widmet P. SALMoN der Geschichte des Offiziums die Seiten 809-882, der Theologie
des Offiziums die Seiten 893-902.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 415

matischen Theologie als unerldaBlich. «Mdchten sich doch weit mehr
Theologen als bis anhin mit der Liturgie befassen», schreibt C. Vagag-
gini 18, «zum grofen Vorteil nicht nur der Liturgie und der liturgischen
Bestrebungen, sondern auch der Theologie selber».

Wie alle Theologie steht auch die Liturgiewissenschaft im Dienste
der Praxis, der gegeniiber sie eine kritische Funktion ausiibt. In welchem
MaBe dies geschehen kann, verdeutlichen uns gut die letzten Jahrzehnte,
wahrend denen sich die bestehenden rémischen Liturgieformen eine Rela-
tivierung gefallen lassen muBten. Die Liturgiewissenschaft wird aber auch
in Zukunft ihr kritisches Amt auszuiiben haben, nimlich an den nach-
konzilidren Schépfungen, stindig iiberpriifend, ob die vorhandenen For-
men wirklich auf den heutigen Menschen zugeschnitten sind und ihm
das rechte Feiern ermdéglichen °. Ohne die Zuhilfenahme moderner
Wissenschaften, etwa der Soziologie und der Psychologie, gelingt ihr
wohl kaum die Beantwortung der Frage, wie die Liturgie wahrhaft die
des Volkes Gottes hier und heute sein kann. Soziologische Forschung,
integriert in die Liturgiewissenschaft, erginzt andere (die dogmatische
und historische) Betrachtungsweisen, und sie verbiirgt eine stdndige An-
passung an die tatsdchlichen gesellschaftlichen Gegebenheiten 2°, wih-
rend die Psychologie etwa die Rolle der Symbole und die Bedeutung des
Ritus im Leben des Menschen zu erhellen und damit einen gewichtigen
Beitrag zum Verstdndnis gottesdienstlichen Geschehens zu leisten ver-
mag %1, Das gleiche gilt fiir die Religionswissenschaft, speziell die Reli-
gionsphdnomenologie, an deren Iragestellungen und Ergebnissen ein
Liturgiker, will er des kultischen Phinomens und seiner Strukturen, der
Erscheinungen des Heiligen in den verschiedensten Formen ansichtig
werden, nicht achtlos voriibergehen kann 22. Wie 148t sich heute eine
verantwortliche Sprache des Glaubens, des Gebetes und der Liturgie
finden, wie muB eine solche ténen, auf welche Weise sind die Erfahrungen

18 A.a. 0. 11.

19 Zur kritischen Funktion der Liturgiewissenschaft cf. A. HAussLiNG a. a. O.,
spez. 111 ff.

20 Zur Einbeziehung der Soziologie und Sozialpsychologie in die LW cf. H. B.
MEeYER, Liturgie und Gesellschaft, Innsbruck 1970; Nr. 91 (1967) von: La MD:
Liturgie et sciences humaines.

21 A. VERGOTE, Regard du psychologue sur le symbolisme liturgique, in:
MD Nr. 91 (1967), 129-151; L. BoUVYER, Le rite et ’homme. Sacralité naturelle et
liturgie, Paris 1962.

22 Cf. H. J. AuF DER MAUR, Das Verhiltnis einer zukuinftigen Liturgiewissen-
schaft zur Religionswissenschaft, in: Arch. fiur LW X/2 (1968), 327-343.



416 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

des Heiligen ins Wort zu heben? 23 Bei der Beschiftigung mit diesen so
schweren und bedriangenden Fragen werden wir mit Nutzen sowohl die
Literatur- wie die Kommunikationswissenschaftler beiziehen, beruht
doch der Gottesdienst auf einem Mitteilungsvorgang. Derart weitet sich
der Raum der Liturgiewissenschaft aus, und sie gelangt ins Gesprich
nicht allein mit den theologischen Nachbarfichern, sondern auch mit
andern Stoffgebieten und entwickelt sich «zu einer zugleich ... elementar-
dogmatischen und empirisch-anthropologischen Wissenschaft vom Got-
tesdienst der Christen» %4,

III. KIRCHLICHE BESTIMMUNGEN ZUR LITURGISCHEN AUSBILDUNG

Wir bedachten soeben die Vielfalt der Probleme, wie sie einem Litur-
giker unserer Tage zuwachsen. Wie umschreiben nun neuere kirchliche
Verlautbarungen die Aufgaben dieses Wissenschaftlers? Nachdem die
Enzyklika «Mediator Dei» die besten und sichersten Resultate der bis
anhin (1947) angestellten Liturgieforschung, besonders auch theologischer
Natur, ausgewertet hatte, machte sich das Konzil den Ruf nach einer
vermehrt theologisch ausgerichteten Betrachtungs- und Lehrweise zu
eigen. Eine ganze Reihe Artikel der Liturgiekonstitution handeln iiber
die liturgische Ausbildung 25, doch interessiert uns in diesem Zusammen-
hang vor allem Nummer 16, die drei beachtenswerte Aussagen enthilt 2°.

Einmal zum Stellenwert der Liturgiewissenschaft unter den theologi-
schen Disziplinen : Nach den fiir die theologischen Fakultdten bestimmten
Anweisungen der Studienkongregation (in Ausfithrung der Apost. Kon-
stitution «Deus scientiarum Dominus» Pius’ XI. vom 24.5.1931) zihlte
die Liturgik (wie z. B. Hebrdisch und Bibelgriechisch) zu den Hilfs-
fachern (disciplinae auxiliares), die «zur guten Behandlung der Haupt-

23 Versuche zeitnaher Sprache (die freilich in manchem problematisch bleiben)
bietet W. GossMaNN, Worter suchen Gott. Gebets-Texte, Einsiedeln 1968.

24 E. GrIiesg, Perspektiven einer liturgischen Theologie, in: Una Sancta 24
(1969), 102-113. Auch dieser evang.-lutherische Theologe verficht eine theologisch
orientierte Liturgik: «Es geht heute um die Grundlegung und Erarbeitung einer
liturgischen Theologie» (103).

25 LK 14-18; 90; 115; 119.

26 Siehe die Kommentare zur LK: E. J. LENGELING, Die Konstitution des
II. Vatik. Konzils iiber die Hl. Liturgie, Miinster 1964, 43-45; MD Nr. 77 (1964),
35-37; La Sacra Liturgia rinnovata dal Concilio. Hrsg. von G. BARAUNA, Turin
1964, 154-161.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 417

facher nétig sind» ?7. Das Konzil nahm eine Aufwertung vor, indem es
die Liturgiewissenschaft zu einer disciplina principalis erhob, aus der
Erkenntnis des Wesens christlichen Gottesdienstes heraus: als eines
lebendigen Aktes Christi und seines mystischen Leibes, eines Tuns, das
Quell und Gipfel des geistlichen und seelsorgerlichen Lebens der Kirche
bildet. Es geht nun freilich nicht darum, dieses Fach iiber Gebiihr zu
dotieren, etwa in dem Sinne, dal3 es ebenso viele Wochenstunden zuer-
teilt bekdme wie Dogmatik oder Exegese — wo doch allerorts der Ruf
nach einem Abbau der Zahl der Vorlesungsstunden ertént — oder dal3 es
gar zum Mittel- und Hoéhepunkt der gesamten Priesterformung hinauf-
gesteigert wiirde. Die vorbereitende Konzilskommission dachte an wenig-
stens eine Wochenstunde wihrend vier Jahren, um dem Gegenstand
gerecht werden zu koénnen. Allerdings glaubten die Liturgikdozenten
im deutschen Sprachraum 1967 2%, es dridnge sich eine Zahl von ins-
gesamt zwoOlf Semesterwochenstunden auf «fiir die sachgerechte Bewilti-
gung» der Materie — was wohl mehr idealem Wunschdenken als den
Wirklichkeiten an den allermeisten Lehranstalten entspricht.

Dann zur Gestaltung der Liturgik: An erster Stelle figuriert in Art. 16
der LK der theologische Aspekt. Die rein rechtliche oder rubrizistische
Erorterung, aber auch die bloB geschichtliche Betrachtungsweise sind da-
mit tiberholt. Natiirlich soll sich eine méglichst vollstindige wissenschaft-
liche Auseinandersetzung das Ziel stecken, ebenfalls den historischen,
spirituellen, pastorellen und rechtlichen Gesichtspunkt zu beriicksichtigen.

Und drittens zur Bezichung der Liturgiewissenschaft zu den andern
theologischen Disziplinen: Der letzte Passus von Art. 16 betont die Ein-
heit der theologischen Ausbildung, die dadurch zu erreichen sei, daf} alle
Facher, speziell Dogmatik, Exegese, Pastoraltheologie und Theologie des
geistlichen Lebens, selbstverstdandlich gemadB3 den Erfordernissen ihrer
eigenen Disziplin, das Mysterium Christi als Geschichte des Heils ent-
falten. Derart ergibt sich von selbst der Konnex mit der Liturgie, die ja
Aktualisierung eben dieses Mysteriums selbst ist. So wirkt man der Bal-
kanisierung der Theologie entgegen; die verschiedenen Fachrichtungen,
immer wieder auf Verabsolutierung hintendierend, auf das Nichtzur-
kenntnisnehmen des andern, werden riickbezogen auf das Ganze, das im
Gottesdienst in mysterio anwest. Als dritte Forderung erhebt sich dem-

27 Deus scientiarum Dominus AAS 23 (1931), 241-260; die Ordinationes vom
12.6.1931 ebd. 263-284.

28 Studientagung der Liturgikdozenten im deutschen Sprachgebiet (28.-31.
Mairz 1967 in Miinchen), in: Lit. Jb. 17 (1967), 182 f.

27



418 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

nach: Die einzelnen theologischen Facher sind heilsgeschichtlich anzu-
legen, damit deren Interdependenz und deren gegenseitiges Aufeinander-
angewiesensein offenbar werden, damit ihr Einheitsgrund aufscheine,
namlich das Mysterium der Heilsveranstaltung Gottes in Christus, auf
das die Theologie im Glauben reflektiert und dessen die Liturgie wirksam
gedenkt.

Die Instruktion zur LK sieht ebenfalls von der Festlegung der ge-
nauen Wochenstunden und der Semesterzahl ab, verlangt aber eine ihrem
Gegenstand angemessene Lehrmethode (apta methodo) . Eingehender
befaBite sich die (noch immer nicht offiziell publizierte) Instructio «De
sacrorum alumnorum Liturgica Institutione» vom 25. Dez. 1965 mit der
liturgischen Ausbildung der Theologen . Sie setzt fiir vier Jahre eine
Wochenstunde an (Nr. 65) und gibt einen ziemlich detaillierten Lehr-
stoffplan zuhanden der Dozenten, der in vier Teilen die Grundbegriffe
und -prinzipien, die Eucharistie, die {ibrigen Sakramente und die Sakra-
mentalien, die Heiligung der Zeit zur Behandlung vorschldgt. Und schlie(3-
lich duBert sich die Ratio fundamentalis vom 6. Jan. 1970 zur liturgischen
Disziplin 3. Noch einmal wird (in Nr. 79) die Vordringlichkeit der theo-
logischen Orlentierung des Faches unterstrichen (praecipue sub aspecto
theologico et historico ... tradatur), damit die Alumnen vor allem er-
kennen lernen, «wie die Heilsmysterien im liturgischen Geschehen gegen-
wartig und wirksam werden». Weiter empfiehlt sie die Beschiftigung
nicht allein mit den westlichen Riten, sondern auch mit den o6stlichen
Liturgien. Dann regt sie an, man moge die Bildung des Unterscheidungs-
vermogens in gottesdienstlichen Fragen férdern, damit die Horer lernen,
Wesentliches vom Unwesentlichen zu scheiden 32 Offensichtlich bejaht
hier das Dokument die kritische Funktion der Liturgiewissenschaft.

29 Nr. 12. — Cf. Die Instruktion vom 26. Sept. 1964 zur Liturgiekonstitution.
Lateinisch-deutscher Text mit einem Kommentar von H. RENNINGS, Miinster 1965,
36-38.

30 Hrsg. von der S. C. de Seminariis et Studiorum Universitatibus. Excerptum
e commentario «Seminarium» N. 1, A. D. 1966. — Cf. die kritische Stellungnahme
dazu von H. B. MEYER, Liturgie als Hauptfach. Erwidgungen zur Stellung und Auf-
gabe der Liturgiewissenschaft im ganzen des theologischen Studiums, in: ZKTh 88
(1966), 315-335.

31 S. C. pro Institutione Catholica, Ratio fundamentalis Institutionis Sacerdo-
talis. Rom 1970.

32 ... quo melius intellegant accommodationes seu mutationes ab Ecclesia
decretas; discernere quoque valeant et alias quae legitime optari possint, atque,
inter graviores et difficiliores quaestiones hodie passim agitatas, distinguant partem
liturgiae immutabilem, utpote divinitus institutam, ab aliis partibus mutationi
obnoxiis. »



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 419

Eine letzte kirchliche Verlautbarung verdient noch Beachtung, ndim-
lich der am 15. Mai 1970 verdffentlichte zweite Teil des 6kumenischen
Direktoriums 33. Wenn es darin heit, die 6kumenische Haltung der Ka-
tholiken solle sich an den mannigfachen Schitzen aus Vergangenheit und
Gegenwart der verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften, den litur-
gischen Traditionen des Ostens, der anglikanischen Kirche und den
Gottesdiensten der Protestanten ndhren, wenn den Liturgikern als Auf-
gabe gestellt wird, die Gottesdienstformen der Nichtkatholiken in Er-
wagung zu ziehen und ihren Lehrgehalt und geistlichen Wert zu wiir-
digen, so besagt das ganz konkret, dafl die kiinftige katholische Liturgie-
wissenschaft noch 6kumenischer zu werden hat, d. h. daB sie Fragen wie
liturgisches Leben und liturgische Erneuerung in den andern Kirchen,
okumenische Gottesdienste und 6kumenische Liturgie in ihre Disziplin
einbeziehen wird.

IV. VERHALTNIS DER THEOLOGIE ZUR LITURGIE

«Illustretur Sacra Liturgia ut praecipuus locus theologicus, quo Eccle-
siae fides et vita spiritualis significatur», so lesen wir in Nr. 79 der be-
sagten Ratio fundamentalis. Aufgrund dieser Aussage gilt es, die Frage
nach der Liturgie als Locus theologicus gerade in einer heilsgeschichtlich
konzipierten Theologie wenigstens zu streifen 34.

Pius XI. sprach 1925 von der «Liturgie als der Didascalie der
Kirche ... als dem wichtigsten Organ des ordentlichen Lehramtes» 3°.
Bestimmt ist die Liturgie ein theologischer Ort, auch wenn sie in Mel-
chior Canos berithmtem Werk nicht unter den zehn loci figuriert. Zweifel-
los hat man in neuerer Zeit mehr schoén dariiber geredet — als die Aus-
sage wirklich ernst genommen und zu Nutzen der Handbiicher ausge-
miinzt. Ein Perrone lobt die Liturgie und die Praxis der Kirche in der
Sakramentenspendung und im Gottesdienst als beste Zeugin der Ur-
tradition und des Glaubens der Kirche; trotz dieser schmeichelhaften

33 Hrsg. v. Secretariatus ad christianorum unitatem fovendam. Pars altera.
De re oecumenica in institutione superiore. Spez. cap. 11, Nr. 1b; Nr. 4b: «... variae
formae cultus divini necnon earum momentum doctrinale et spirituale inter se
scientifica ratione comparantur.»

3+ Siehe dazu etwa A. STENZzEL, Liturgie als theologischer Ort, in: Mysterium
Salutis I. Einsiedeln 1965, 606621 (mit Literaturangaben); I.-H. Darmais, La
liturgie comme lieu théologique, in: MD Nr. 78 (1964), 97-105.

35 Ebd. 607.



420 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

Erkldarung, so konstatiert Vagaggini 3¢ trocken, mache er von ihr kaum
Gebrauch. «Sie gilt als Locus theologicus; man nimmt auf sie an ver-
schiedenen Stellen Bezug, sieht sie aber immer lediglich als Zeugin der
Tradition an und stellt ihr die Aufgabe, die Apostolizitit oder wenig-
stens das hohe Alter der heutigen Lehre der Kirche zu erweisenn.

Was hat es dann aber mit der altehrwiirdigen Formel «lex orandi,
lex credendi» auf sich, die auch in neuester Zeit wieder und wieder, in
den verschiedensten Varianten, in kirchlichen Dokumenten auftritt? 37
K. Federer zeigte auf, daBl das genannte Axiom in seiner Urfassung
(legem credendi lex statuat supplicandi) sich zum erstenmal im Indiculus
de gratia Dei des Tiro Prosper von Aquitanien findet. Es sage dort nur
aus, «daBl die Notwendigkeit des Gebetes die Notwendigkeit der Gnade
fiir den Anfang des Glaubens beweise, weshalb man an diese glauben
miisse» 38, Der Grundsatz hingegen, den wir heute damit aussprechen,
sei schon bei Augustinus anerkannt: die Liturgie eine Glaubensnorm. In
solchem Selbstvollzug, wie der Gottesdienst es nun einmal ist, bezeugt
die Kirche ihren Wesensgrund. Man kann also mit Hilfe der Liturgie
einen Traditionsbeweis fithren, wobei man freilich die Grenzen und Schwi-
chen dieses Traditionsargumentes nicht aus dem Blick verlieren darf.

Doch stellt die Liturgie mehr dar als einen bloBen Locus theologicus,
mehr als eine Fundstelle (neben andern) fiir Dicta probantia, mehr als
ein Arsenal fiir Belege. Sie kann zwar diesem Ziele dienen, aber erst in
zweiter Linie. Woriiber sie den Theologen — hat dieser einmal ihr wahres
Gesicht entdeckt — zu unterrichten vermag, ist doch dies: wie die Kirche
in der Begegnung mit Gott und der Welt der Ubernatur ihren Glauben
taglich lebt und gelebt hat, wie Kirche sich ereignet und vollzieht und
dadurch immer mehr ihr eigenes Geheimnis ergreift und in es hinein-
wichst. Liturgie bietet Glauben und Theologie in einer existentiellen
Form. Congar schildert diesen Sachverhalt wie folgt: «Elle incorpore et
traduit au maximum le sens catholique des choses. Méme lorsqu’elle
traduit une réaction contre une hérésie, la liturgie exprime la foi de
I’Eglise de fagon particuliérement positive, intérieure, totale; elle met
toujours en ceuvre tout le mystére chrétien. Elle dépasse la simple

36 A. a. O. 319. — Die 9 Binde der Praelectiones Perrones (1835—42) gaben das
Modell fiir die landlaufigen Handbiicher ab.

37 Siehe H. A. P. ScamipT, Lex orandi lex credendi, in: Introductio in Litur-
giam Occidentalem. Rom 1960, 131-139.

38 K. FEDERER, Liturgie und Glaube. «Legem credendi lex statuat suppli-
candi». Eine theologiegeschichtliche Untersuchung, Freiburg i. Ue. 1950, 123.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 421

instruction et incorpore toute la séve éducatrice de la maternité de
I’Eglise. Elle est le milieu éducatif du sens de Dieu, du sens de I’homme,
du sens le plus profond et le plus total du rapport religieux en Jésus-
Christ, qui est le noyau de la Révélation. Par elle on entre dans son
intelligence de fagon concrete, vivante, par sa pratique méme. La mise
en relation qu’elle fait sans cesse des textes de 1’Ecriture avec les diffé-
rents aspects et avec le centre pascal du mystére chrétien, en fait pénétrer
le sens» 3°.

Es diirfte nicht iiberfliissig sein, hier in Kiirze die stlichen Kirchen
zu befragen, in denen Liturgie und Theologie engstens aneinandergebun-
den sind, wo die Theologie aus dem Gottesdienst ihren Lebensimpuls
empfingt und ihrerseits wiederum zu einer vertieften Feier des Myste-
riums verhilft 4. In der Liturgie kommt, in &stlicher Sicht, der Logos
der Theologie zum Toénen. Wiewohl die zwei Gebiete ihre Selbstindig-
keit und Eigenbedeutung wahren, leben doch beide aus der gegenseitigen
Bezogenheit. Wir sagten es schon: die betende Gemeinde bedarf der
kritischen Lehre; aber die kritische Lehre bedarf ebenso sehr der Liturgie
und der Anbetung, um nicht rationalistischer Selbstgeniigsamkeit zu
verfallen.

Worin erblickt der Osten die Wesensmerkmale der Liturgie, die
dann auf die Theologie abzufirben haben? Liturgie ist, nach 6stlichem
Verstehen, durch und durch Homologie, also Bekenntnis (auch ohne
formelle Rezitation des Credo), Zusage zu dem Anspruche Gottes und
zugleich Absage an die Welt: pro Deo et contra mundum, aber auch
ganz und gar Deus pro mundo. Das Bekenntnis stammt aus der Tauf-
liturgie, begegnet uns aber in allen gottesdienstlichen Verrichtungen.
Im Apostolicum und Nicaenum spricht sich das Dogma noch in der
Struktur des Bekenntnisses aus. Dieses enthdlt aber auch ein doxo-
logisches Moment, ja, die ganze Liturgie artikuliert den Glauben in der
Form der Preisung, als Doxologie **. In den Anaphoren, diesen wirk-
lichen «Eucharistien», die in allen bedeutenden liturgischen Handlungen
vorkommen, driickt sich dieser Aspekt am groBartigsten aus. Von hier
her, der Liturgie als dem Vollzug der anbetenden Lobpreisung, wird das

39 Y. CoNGAR, La foi et la théologie, Paris 1962, 146 f.

40 Dazu DALMAIS a. a. O.; ferner H. DomBo1s, Das Recht der Gnade. Okume-
nisches Kirchenrecht I, Witten 1961, 677-695. Dieses Werk, duflerst ergiebig fiur
eine Theologie der Liturgie, scheint bei katholischen Liturgikern recht wenig be-
kannt zu sein.

41 Dieses Anliegen vertritt nachdricklich E. GRIESE a. a. O. (spez. 105-107).



422 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

Uberdenken der Glaubensaussagen zur doxologischen Theologie. Weiter
betonen die 6stlichen Riten auffillig stark den epikletischen Charakter
des gottesdienstlichen Tuns, und zwar nicht allein durch die sogenannte
Epiklese (der Eucharistie und anderer wichtiger liturgischer Akte), wo
der Heilige Geist ausdriicklich herabgerufen wird, sondern sie erachten
die ganze Liturgie als eine Anrufung, als eine Bitte um die Umgestaltung
der Schépfung durch das Pneuma zur neuen Kreatur. Und schlieBlich
lebt und versichtbart die Liturgie die eschatologische Orientierung der
christlichen Existenz. In ihrer Schule lernt der Theologe letztlich diese
Dimension seines Glaubens.

Aus all dem Gesagten erflieBt die vierte Forderung: Liturgie, Theo-
logie, Homologie, Doxologie, Kontemplation, Gebet: Sie miissen, weil
unldslich verschwistert, eine lebendige Einheit bilden in unserm wissen-
schaftlichen Arbeiten und im Vorgang des Lehrens irgendwie durch-
scheinen. «Celui qui prie vraiment est théologien» *?. Unsere wichtigste
kritische Funktion innerhalb der Theologie bestehe darin, sagt mit Recht
A. Hiussling 43, «die Theologie im ganzen auf ihre doxologische Qualitit
zu priifen: Wird nun tatsidchlich von Gott geredet, von dem, zu dem
man explizit sich hinwenden, zu dem also gebetet werden muf3?» Man
darf wohl die Behauptung wagen, dal Epochen, in denen diese Sym-
biose von Theologie und Liturgie gelang, Hoch-Zeiten sowohl liturgischen
wie theologischen Lebens darstellen. Gerade unser Jahrhundert demon-
striert die Fruchtbarkeit solchen Zusammengehens beider Bereiche.
R. Aubert zog unlingst die Bilanz dieses Sichwiederfindens; die litur-
gische Renaissance habe sich, schreibt er, auf die Theologie vorteilhaft
ausgewirkt 44,

V. LITURGISCHE ORIENTIERUNG
DER EINZELNEN THEOLOGISCHEN DISZIPLINEN

Es liegt auf der Hand, daB die Liturgik, welche so vielfach andere
Disziplinen beriihrt, aber nur mit relativ wenig Stunden auszukommen
hat, grundlegend auf die Mitarbeit der iibrigen Fachvertreter angewiesen

42 EvaGrius Pontikus, Traktat tiber das Gebet 60 (zit. bei P. EvDoOKIMOV,
La prieére de I’Eglise d’Orient. La liturgie byzantine de saint Jean Chrysostome,
Miillhausen 1966, 17). Zu obigen Ausfithrungen: Mit groBem Gewinn liest man
Evdokimovs Buch.

43 A.a. 0. 129,

# Die Theologie wahrend der ersten Hilfte des 20. Jhs., in: Bilanz der Theo-
logie im 20. Jh. II, Freiburg i. Br. 1969, 7-70 (spez. 47-49: Theologie und Liturgie).



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 423

ist, ja, daB etwa den Professoren der Dogmatik und der Bibelwissen-
schaft mindestens so wichtige Aufgaben in liturgicis zufallen wie dem
Dozenten der Liturgiewissenschaft selber. Wenn wir einige konkrete Hin-
weise geben, wo die Fachkollegen Beihilfe leisten kénnten, so handelt
es sich nur um einige Beispiele, die fiir andere stehen *.

Dogmatik: Ohne die Beriicksichtigung der Liturgie wird der Syste-
matiker Themen wie die folgenden nicht in ihrer ganzen Tiefe und Trag-
weite darzulegen vermdégen (und darunter leidet dann das Verstdndnis
des Gottesdienstes): die Offenbarung als Heilsgeschichte — ein kapitaler
Punkt fiir die liturgische Bildung *® —, Liturgie als Fortsetzung der Heils-
geschichte, die Bedeutung des trinitarischen Lebens fiir die Kirche, die
Tatsache, daBl jede Heiligung in Spiritu geschieht, die stindige Gegen-
wart Christi in der Kirche und sein fortdauerndes Mittlertum, die Stel-
lung Christi im Gebet, die Wirklichkeit und Bedeutung des allgemeinen
Priestertums, die Realitdt des Volkes Gottes, die Gemeinschaft der Hei-
ligen, die kosmische Reichweite der Erlosung, die Leib-Geist-VerfaBtheit
des Menschen und deren IFolgen, die Erlosung als unabldssiger Kampf
gegen das Bose, die Messe als Mittelpunkt der Heilsordnung hic et nunc. —
Zu den einzelnen Traktaten: Die theologische Methodenlehre mul3 er-
kldaren, in welchem Sinne die Liturgie eine Erkenntnisquelle bildet, wie
man von ihr Gebrauch zu machen hat. Wenn man tiber die Dreifaltigkeit
handelt, legt sich ein Kapitel nahe, das dartut, wie und in welcher Sicht
die Kirche in der Liturgie ihren Glauben an den dreieinen Gott reali-
siert #7. Die Lehre von den Engeln und Didmonen wird kaum von den
gottesdienstlichen Zeugnissen absehen diirfen. «Gerade in den Texten der
Liturgie sind die Theozentrik und die Christozentrik der Engelaussagen
der Schrift ganz gewahrt» *8. Dal} in der Ekklesiologie vom Gottesdienst

45 Mit Nutzen konsultiert man VAGAGGINI (a. a. O. 325; 360-364).

4 Cf. Mysterium Salutis. Grundri3 heilsgeschichtlicher Dogmatik, Einsiedeln
1965 ff. (bis jetzt 3 Bde.); J. DanNifLou, Histoire du salut et formation liturgique,
in: MD Nr. 78 (1964), 22-35. Dort heil3t es: «Le premier objet de la formation
liturgique est de montrer que les sacrements sont des mysteéres, c’est-a-dire des
actions divines qui sont du méme ordre que les actions divines dans 1’Ancien et le
Nouveau Testament» (24). — Vgl. auch O. CurLmAaNN, Christus und die Zeit, Zirich
31964.

47 So A. HammaN, Die Trinitédt in der Liturgie und im christlichen Leben, in:
Mysterium Salutis 11, 132-145.

48 Mysterium Salutis 1T, 951 (M. SEEMANN). — Das kleine Werk von E. PETER-
soN, Das Buch von den Engeln. Stellung und Bedeutung der heiligen Engel im
Kultus, Miinchen 1955 bietet etwas vom Wertvollsten, was bis heute an christlicher
Kulttheologie erschienen ist.



424 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

eigens die Rede sein mul3, versteht sich: Kirche als Ursakrament, Gottes-
dienst als Realisierung, als Grundfunktion der Kirche. Die allgemeine
Sakramentenlehre wird den biblisch-patristischen Begriff des mysterium
oder sacramentum als den Mutterboden aller heiligen Zeichen heraus-
stellen. «Christus Sakrament der Gottesbegegnung», so lautet der Titel
eines Buches von E. H. Schillebeeckx, das dem Liturgiker unerldBliche
Vorarbeit leistet #°. Die Sterbe- und Totenliturgie enthélt Aussagen, die fiir
die Letzten Dinge von einigem Belang —und von groBer Schonheit — sind.

Exegese: Die Liturgie fullt ganz und gar auf der Bibel, und die
grof3en biblischen Leitgedanken bilden auch die Leitthemen des Gottes-
dienstes. Damit ist die Liturgiewissenschaft auf weite Strecken auf die
Bibliker verwiesen und angewiesen °°. Bei aller Unerldflichkeit und Not-
wendigkeit textkritischer, philologischer und historischer Grundlagen-
arbeit bedarf unser Fach dennoch vor allem der Wiirdigung der heils-
geschichtlichen «Idées maitresses» der Schrift 51. Diese wird von der
Liturgie im Lichte der Einheit der beiden Testamente und der ganzen
Heilsgeschichte gelesen, weshalb das Verstdndnis der patristischen Bibel-
interpretation, der Typologie, des mehrfachen Schriftsinnes zu wecken
ist. Wer sich vor Augen hilt, wieviele Elemente des christlichen Kultes
aus der Praxis des Spdtjudentums stammen, wird die Dringlichkeit ein-
sehen, daB} die Alumnen eine Ahnung von alttestamentlichem Kultver-
standnis besitzen sollten: vom Kult als Anamnese und Vergegenwirti-
gung der Heilsgeschichte, vom Gedenken und Gedichtnis in der Welt
des AT, von der kultischen Vergegenwirtigung in den Psalmen, von der
Begegnung der Kultgemeinde mit Gott, von der Fiirbitte, von den Siithne-
und Reinigungsriten im Alten Bund, von der Heilsbedeutung des Pa-
schas %2, Ohne Riickverbundenheit mit dem AT lassen sich christliche
Feste nicht in ihrer ganzen Fiille begreifen 3. Manche moderne Probleme
kénnten anhand alttestamentlicher Gottesgeschichte durchdacht wer-
den: die Erfahrung der Nihe und Ferne Gottes, die Gesprachsstruktur
der Bundesaktualisierung (solche geschieht auch in der christlichen Ver-
sammlung), missionarische Adaptation in die Tiefe. Auf dem Hintergrund

49 Mainz 21965. Vom gleichen Autor: De sacramentele heilseconomie I, Ant-
werpen-Bilthoven 1952.

50 VAGAGGINI a. a. O., 363; 267-284.

51 J. GuiLLET, Thémes bibliques, Paris 1951.

52 Siehe J. SCHARBERT, Der Bundeskult, in: Mysterium Salutis I, 1123-1142
(mit reichen Lit.-Angaben).

53 Th. MAERTENS, Heidnisch-jiidische Wurzeln der christlichen Feste, Mainz
1965.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 425

eines Kennens und Uberblickens des biblischen Tatbestandes 148t sich
eine Ubung wie das Segnen — doch ein wichtiger Gestus im Handeln der
Kirche, der indessen zu verkiimmern droht — vielleicht auch unsern Zeit-
genossen wieder einsichtig und verantwortbar machen **. Der Schwierig-
keiten des heutigen Menschen beim Beten des Offiziums sind wir uns be-
wuBt . Die allermeisten rithren daher, da das réomische Stundengebet
zum iiberwiegenden Teil aus Psalmen besteht. Es dreht sich hier um das
Problem des Psalmenbetens in der christlichen Gemeinde, um die Ver-
christlichung des Psalters. Das Offizium, so wenden viele ein, sei zu wenig
christlich gepriagt, zu wenig zentriert um Jesus. Solange die Bibliker und
Liturgiker nicht vermehrt Anstrengungen unternehmen, um dieses Pro-
blem anzupacken, wird das Malaise andauern — und das Brevier weiter
in Vergessenheit geraten. Uber das Wesen christlichen Kultes, iiber die
liturgische Versammlung, iiber die Freude im Gottesdienst, iiber die
Grundziige urchristlicher Liturgie, die Verbindung von Wortgottesdienst
und Mahlfeier, iiber freie gottesdienstliche AuBerungen und liturgische
Bindung: iiber all diese Gegenstinde vermag der Neutestamentler We-
sentliches auszusagen °.

Kirchengeschichte — Patrologie — christliche Archdologie: Die Kirchen-
geschichte hat zu ihrem Objekt alle LebensduBerungen der Kirche, so-
wohl die duBeren wie die inneren, und zu letzteren zdhlt der Vollzug
ihres sakramentalen Wesens durch die Feier der Liturgie, die Spendung
der Sakramente und deren Vorbereitung in der Seelsorge. Es ist erfreu-
lich festzustellen, welch breiten Raum etwa K. Baus gerade der Entfal-
tung des Gottesdienstes gewihrt. Seine Ausfithrungen iiber die Tauf-
frommigkeit z. B. gehoren zu den schonsten Seiten seiner Darstellung 57;
als Dolger-Schiiler scheint er die zahlreichen Impulse, die in der Liturgie-
geschichte von seinem Lehrer ausgegangen sind, aufgegriffen und in sein
Werk integriert zu haben. Das reiche gottesdienstliche Material, das der
Patrologie zur Verfiigung steht, ist von hohem liturgiegeschichtlichem
und -theologischem Interesse und noch lingst nicht geniigend gehoben.
Die Viter vertieften sich ja vor allem in die Liturgie, um deren theo-

54 Cf. C. WESTERMANN, Der Segen in der Bibel und im Handeln der Kirche,
Miinchen 1968, 99-115.

55 Erzabt R. G. WEAKLAND OSB nennt sie beim Namen in seinem Artikel:
L’homme d’aujourd’hui et ’Office divin, in: MD Nr. 95 (1968), 66-74.

56 Dies versuchte O. CuLLMANN, Urchristentum und Gottesdienst, Ziirich 1962,

57 K. Baus, Von der Urgemeinde zur frithchristlichen GroBkirche (Handbuch
der Kirchengeschichte, hrsg. von H. Jedin, Bd. I), Freiburg i. Br. 1962, 315 fi.;
330 ff.



426 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

logischen Sinn und moralisch-aszetischen Wert den Glaubigen zu er-
schlieBen 8. Gerade dem Aufschwung der patristischen Studien im letzten
Jahrhundert verdanken wir es, dafl unsere Kenntnis der frithchristlichen
Liturgie, die uns, weil den Urspriingen so nahe, besonders kostbar er-
scheint, wesentliche Fortschritte gemacht hat. Die christliche Archéo-
logie und Ikonographie bereicherten ebenfalls unser Wissen um die Ur-
spriinge christlichen Kultes; leider fehlen die Werke, welche die Einzel-
ergebnisse zusammenfassen.

Pastoraltheologie: Thr stellt sich die Frage nach den Prinzipien und
Imperativen fiir die heute zu gestaltende und zu vollziehende Liturgie *°.
Die pastoraltheologische Betrachtungsweise des Gottesdienstes — sie
nahm seit Kriegsende einen beachtlichen Aufschwung — bedient sich
dabei der Mittel der Soziologie, bezieht aber auch eine theologische Gegen-
wartsanalyse ein. Neuere pastoralliturgische Untersuchungen o6ffnen
der Praxis Wege . Im iibrigen greife man zu Herders Handbuch der
Pastoraltheologie, welches die Postulate pastoraltheologischer Betrach-
tungsweise des Gottesdienstes schon in erfreulichem MaBe verwirklicht 1.
Der Katechetik obliegt es zu begriinden, warum die Liturgie im Herzen
der Glaubensverkiindigung anzusiedeln ist und zwar einerseits von ihrem
Gegenstand und Inhalt (dem Heilsplan, den Gott in Christus ausgefiihrt
hat) her, andererseits, weil das Ziel der Katechese dies erfordert: die
Hinfithrung zu einem lebendigen Glauben, der sich am Gottesdienst als
einer unersetzbaren Quelle ndhrt 2. — Was uns noch fehlt, sind Arbeiten,
die auf seriose Weise dem Zusammenhang von Spiritualitdt und Liturgie
nachgehen. Die Lehre iiber das geistliche Leben kommt nicht umhin,
Fragen der liturgischen Spiritualitdt, also der Auswirkung des Gottes-
dienstes auf den Vollzug des geistlichen Lebens, den Zusammenhang von
Liturgie und Aszese, Liturgie und Mystik zu erdrtern 3.

58 Cf. VAGAGGINI a. a. O., 338-355: Theologie und Liturgie bei den Kirchen-
vitern.

59 MARTIMORT a. a. O., 235-241; M. LOHRER, Die Feier des Mysteriums der
Kirche: Kulttheologie und Liturgie der Kirche, in: Handbuch der Pastoraltheo-
logie I, 287-323.

60 Auf katholischer Seite z. B. H. B. MEYER- ]J. MoREL, Ergebnisse und Auf-
gaben der Liturgiereform. Soziologische und pastoralliturgische Erkenntnisse aus
einer Umfrage in Innsbruck, Innsbruck 1969; auf protestantischer Seite: Gottes-
dienst — Angebot oder Nachfrage? Zwei Umfragen unter der reformierten Bevdlke-
rung Basels. Hrsg. von R. LEUENBERGER, Basel 1969.

61 Praktische Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart. Hrsg. von F. X. ARr-
NOLD u. a., Freiburg i. Br. 1964 ff. (bis heute 5 Bde.).

62 Ph. ANDRE, La liturgie au cceur de la catéchése, in: MD Nr.78 (1964), 61-81.
63 Cf. VAGAGGINI a. a. O., 367-402; als Beispiele einzelner Leistungen seien



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 427

VI. DREI DESIDERATA

AbschlieBend sei es gestattet, drei (allerdings nicht neue) Desiderata
vorzubringen.

Die Liturgie, ein poetisches Gebilde, schopft zuversichtlich, fast
naiv, méchte man sagen, aus den biblischen Quellen, bezieht von dort
Bilder und Ereignisse und schafft sich daraus ihren Ausdruck und ihre
Sprache. Die Exegese hingegen untersucht ihren Gegenstand kritisch und
bewirkt dadurch eine gehorige Distanz zu den liturgischen Texten, so
daB man sich diese nur mehr unter gewissen Reserven aneignen kann.
Hier unreflektierte Vorstellungen, archaische Denkweisen — dort wissen-
schaftliche Genauigkeit *. Diese Kluft zu tiberbriicken, miiBte das An-
liegen der Bibliker und Liturgen werden.

Birgt die gegenwirtige Aufteilung in: Theologie der Sakramente und
Liturgie der Sakramente nicht verschiedene Nachteile in sich? Entweder
kommt es zu stindigen Uberschneidungen und Repetitionen, oder der
Dogmatiker 146t die Riten und liturgischen Texte auBer Betracht — und
er entspricht nicht der gewiinschten Lehrweise auf dem Gebiet der Sa-
kramente (denn die Liturgie will gerade hier und vor allem hier beriick-
sichtigt sein) —, oder der Liturgiker wendet sich blo8 den Zeremonien zu,
erklart und beschreibt sie — riskiert aber dabei, am Zeremoniellen-Rubri-
kalen hidngen zu bleiben, was nachvatikanischer Liturgik widerspricht.
Sollte sich nicht der Systematiker mit de sacramentis in genere befassen,
die einzelnen Sakramente jedoch dem Liturgiker iiberlassen?

Der liturgiewissenschaftliche Unterricht kann nicht Initiation, prak-
tische Einweisung zum liturgischen Vollzug vermitteln; und dennoch
bediirfen die Theologiestudenten dessen dringend . Diese Ergdnzung
zum wissenschaftlichen Lehrgang scheint noch ldngst nicht in dem vom
Konzil verlangten MaBe geboten und beniitzt zu werden, obgleich sie
unabdingbare Notwendigkeit bleibt, wollen die Kleriker «die heiligen
Riten verstehen und aus ganzem Herzen mitvollziehen» (LK 17).

erwiahnt: P. Th. CAMELOT, Spiritualité du baptéme, Paris 1963 ; D. BarsotTI, Litur-
gie als Mitte, Einsiedeln 1961. Vgl. auch MD Nr. 96, 72, 73 (1962/63): Liturgie et
vie spirituelle.

64 Siehe M. CARROUGES, La liturgie a I’heure de Ionesco, in: La Liturgie aprés
Vatican II. Bilans, études, prospective, Paris 1967, 179-209 (spez. 191-195).

65 J. LaBiGNE, Former des célébrants, in: MD Nr. 66 (1961), 77-91.



	Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

