
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

Autor: Baumgartner, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob Baumgartner

Die liturgische Ausrichtung
des Theologie-Unterrichtes *

Die folgenden Ausführungen möchten das Problem zu klären
versuchen, inwieweit und auf welche Weise dem liturgischen Anliegen innerhalb

der verschiedenen theologischen Disziplinen Rechnung getragen
werden kann und muß, in Entsprechung zu den vom Konzil aufgestellten
Forderungen 1. Bevor wir jedoch die gottesdienstliche Orientierung der
einzelnen Teilgebiete ins Auge fassen, scheint es angezeigt, wenigstens
in Kürze einiges zur Sprache zu bringen, das uns die Schwierigkeiten
heutiger gottesdienstlicher Ausbildung in etwa zu veranschaulichen

vermag, Schwierigkeiten, die zum Teil auf der gegenwärtigen Glaubenssituation

beruhen, zum Teil der Lage der Dinge auf dem Gebiet der

Liturgiewissenschaft selber zuzuschreiben sind, einer Wissenschaft, die
ihre Methode noch sucht2. Andererseits drängt sich voraufgehend eine

Darstellung des Verhältnisses der Theologie zur Liturgie allgemein auf,

um die bestehenden Bezüge zwischen ihnen zu Gesicht zu bekommen.
Zum Schluß seien einige Wünsche erlaubt, die dem Liturgiewissenschaftler

am Herzen liegen. Das Referat gliedert sich demnach wie folgt :

* Vortrag, gehalten am Dozentenseminar der Theologischen Fakultät der
Universität Freiburg/Schw., das unter dem Thema: «Die ökumenische, missionarische,

pastorale und liturgische Ausrichtung aller theologischen Disziplinen» vom
14.-16. Mai 1970 stattfand.

1 LK 16.
2 Cf. A. Häussling, Die kritische Funktion der Liturgiewissenschaft, in:

Liturgie und Gesellschaft, hrsg. von H. B. Meyer, Innsbruck 1970, 103-130. S. 106 :

«Es könnte scheinen, als sei es ganz klar, was Liturgiewissenschaft ist. Es ist
aber gar nicht so klar ...» - Vgl. auch H. Rennings, Uber Ziele und Aufgaben der
Liturgik, in: Concilium 5 (1969), 128-135; B. Botte, A propos de la formation
liturgique dans les séminaires, in: MD Nr. 66 (1961), 70-76; ders., A propos des
manuels de liturgie, in: Les Quest, lit. et paroissiales 33 (1952), 117-124; ebd. 112-
116: L'enseignement de la liturgie dans les séminaires (E. Moureau).



410 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

I. Liturgie als Problem
II. Liturgiewissenschaft nach Vatikanum II

III. Kirchliche Bestimmungen zur liturgischen Ausbildung
IV. Verhältnis der Theologie zur Liturgie
V. Liturgische Orientierung der einzelnen theologischen Disziplinen

VI. Drei Desiderata

I. LITURGIE ALS PROBLEM

1958 bemerkte Walter Freytag auf der Weltmissionskonferenz von
Ghana: «Früher hatte die Mission Probleme, heute ist sie selbst zum
Problem geworden»3. Was dieser protestantische Missiologe in bezug auf
die Evangelisierung aussagt, können wir mit Fug und Recht auf die

Liturgie abwandeln. Eigentlich erwarteten wir, daß mit der Veröffentlichung

der Liturgiekonstitution von Vatikanum II, die eine Art Krönung
all der seit Jahrzehnten unternommenen Anstrengungen darstellt, eine

gewisse Ruhe einkehren, eine Periode der Vertiefung und pastoralliturgischen

Erziehung der Gläubigen einsetzen würde. In Tat und Wahrheit
verhält es sich nun aber etwas anders. Gewiß, mancherorts erzielte man
seit jenem denkwürdigen 4. Dezember 1963 erfreuliche Fortschritte in
der Gestaltung der Gottesdienste; die allermeisten Pfarreien versuchten,
wenn auch mit mehr oder weniger Geschick und Enthusiasmus, die neuen
Riten einzuführen 4. Indessen breitet sich - und dies kann jeder
feststellen, sofern er etwas hinsieht und hinhorcht - ein unverkennbares
Malaise aus, von dem nicht zuletzt die Jugend und auch die Studenten
betroffen sind. Die Liturgie selbst wird zum Problem.

Es wird gefragt, ob die Zusammenkunft der Christen zum Gottesdienst

sich überhaupt als notwendig erweise. Kann man sich diesen Luxus
der Liturgie noch leisten, wo wir moderne Menschen es schon so schwer

haben, den Glauben an Gott und Jesus Christus zu verantworten? Zu
dieser Krise christlicher Lebensbewältigung kommt dann hinzu die

Frage, ob in einer säkularisierten Welt Gottesdienst noch einen andern
Sinn haben dürfe, als den Christen radikal seinem Mitmenschen, der

3 W. Freytag, Reden und Aufsätze I, München 1961, 111.
4 W. von Arx, Fünf Jahre Liturgiereform. Wurden die geweckten

Hoffnungen erfüllt? In: Vaterland Nr. 61 (14. 3.) 1970; Nr. 67 (21. 3.) 1970. Allerdings
geht der Autor kaum auf die ernste Krise heutigen Gottesdienstes ein.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 411

Schaffung einer humaneren Welt zu verpflichten 5. Erscheint in einer

Epoche, da soviel Ungerechtigkeit herrscht, Würde und Freiheit des

Menschen mannigfach gefährdet sind, erscheint da das gottesdienstliche
Handeln nicht geradezu als Flucht vor der rauhen Wirklichkeit, vor dem

Engagement? Lenkt es ihn nicht weg vom absolut notwendigen Dienst
am Bruder? Trägt es nicht dazu bei, das religiöse Establishment zu per-
petuieren? Weiter wird gefragt nach der Liturgiefähigkeit des heutigen
Menschen. Fühlt er sich noch imstande, Gottesdienst in überlieferten
Formen, Zeichen und Symbolen, in einer kultischen Sprache zu feiern,
die nicht mehr seiner eigenen Erfahrung entspringen Wie soll der aktiv
schöpferische, zukunftsbezogene heutige Mensch in einer Atmosphäre
der Kontemplation, des Schweigens, der Anbetung und des Gedenkens

vergangener Heilstaten sich zurechtfinden Bezweifelt wird, ob Stil und
Programm traditioneller Gottesdienste noch auf die Bedürfnisse und
Erfordernisse der Gegenwart passen und eingehen. Und schließlich ist die

Liturgie, von der tiefreichenden Erschütterung bisherigen
Gottesverständnisses her, in eine eigentliche Grundlagenkrise geraten, deren
Ausmaße wir noch kaum erahnen 6. Wenn die Gottesfrage das Thema eins

moderner Theologie bildet, so dürfte einleuchten, daß eine solche Situation

den Liturgiker schwerstens mitbetrifft. Wie soll so etwas wie Gottesdienst

noch möglich sein, wo der Sinn für das Gebet abhanden kommt,
und auf welche Weise hat sich in einem derart a-theistischen Zeitalter
christlicher Kult zu vollziehen? 7

Wir sehen, die Erörterungen in liturgicis beschränken sich keineswegs

mehr bloß auf die Details eines Zeremoniells, auf Form- und
Gestaltungsprobleme, sondern sie rühren an die Grundfragen christlichen
Kultes überhaupt. Symptomatisch für diese Lage ist, daß einer der
Begründer und ein unermüdlicher Förderer des liturgischen Aufbruches,

5 Zu dieser Frage cf. E. Schillebeeckx, Glorifier Dieu en plein monde.
Tension entre l'engagement dans le monde et la célébration liturgique, in : Liturgies
et communautés humaines. Vers une vie liturgique diversifiée. Hrsg. von Th. Maer-
tens, Paris 1969, 103-128. - Zum Fragenkomplex Religion-Glaube-Liturgie cf.
Faut-il encore une liturgie? Liturgie, religion, foi. Hrsg. von Th. Maertens, Paris
1968.

6 B. Luykx, Le renouveau liturgique et la théologie de la mort de Dieu, in:
Revue du Clergé africain 24 (1969), 249-276.

7 Siehe dazu etwa: A. Aubry, Le temps de la liturgie est-il passé? Signes
sacrés et signes des temps, Paris 1968; M. Einig, Der heutige Mensch und die
Liturgie, Augsburg 1968; G. Deussen, Die neue liturgische Gemeinde, Frankfurt
a. M. 1968; Ist der Mensch von heute noch liturgiefähig? Ergebnisse einer
Umfrage. Hrsg. von Th. Bogler, Maria Laach 1966.



412 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

Romano Guardini, im April 1964, anläßlich des III. Deutschen
Liturgischen Kongresses in Mainz, eine Art Total-Kontestation anmeldete in
seinem inzwischen viel verhandelten Brief, auf den freilich eine befriedigende

Antwort bislang noch aussteht8. Es gehe in der Liturgiereform
nicht so sehr um rituelle und textliche Verbesserungen, vielmehr um die

Wirklichkeit und den echten Vollzug des liturgischen Aktes schlechthin.
«Sollte man sich nicht zu der Einsicht durchringen, der Mensch des

industriellen Zeitalters, der Technik und der durch sie bedingten
soziologischen Strukturen sei zum liturgischen Akt einfach nicht mehr fähig
Und sollte man, statt von Erneuerung zu reden, nicht lieber überlegen,
in welcher Weise die heiligen Geheimnisse zu feiern seien, damit dieser

heutige Mensch mit seiner Wahrheit in ihnen stehen könne?»9 Doch
radikaler noch als beim alternden Guardini muß es jetzt heißen: Wie
läßt sich in unserer Welt das Geheimnis Gottes, das Heilige erfahren?

Als erste Forderung ergibt sich: die heutige Grundproblematik des

Gottesdienstes unverstellt zu sehen und von ihr her zu versuchen, die

Fragen zu lösen, zu lösen in Zusammenarbeit der verschiedensten
Fachgebiete, zuerst und zuvörderst die schmerzliche Frage nach den neuen

Möglichkeiten der Gotteserfahrung und der Wertung des Gebetes, dann
Probleme wie das horizontaler-vertikaler Frömmigkeit, Sakral-Profan,
die Sinnfrage der Tradition (ist Liturgie ja wesentlich Paradosis), u. a. m.

II. LITURGIEWISSENSCHAFT NACH VATIKANUM II

Wenn die eben anvisierten Schwierigkeiten liturgischer Formung
und Bildung von der aktuellen Gottesproblematik und vom modernen
Menschen mit seinen Hemmnissen im gottesdienstlichen Vollzug
herstammen, so liegt ein anderes Handikap eher auf Seiten der
liturgiewissenschaftlichen Forschung und Lehre selber. Jene Zeiten, da Liturgik
vornehmlich als Rubrizistik verstanden und betrieben wurde, dürften
endgültig verabschiedet sein. Nach einer ersten Blüte gottesdienstlicher
Forschungen im 16.-18. Jh. mit ihren bahnbrechenden Quellenausgaben
erlebte die historische Betrachtungsweise der liturgischen Handlungen,
Zeichen und Formulare seit der Mitte des letzten Jahrhunderts einen

8 Der Kultakt und die gegenwärtige Aufgabe der liturgischen Bildung, in:
Lit. Jb. 14 (1964), 101-106.

9 Ebd. 106.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 413

neuen Aufschwung10. Man versuchte, die Elemente, aus denen der
Gottesdienst sich zusammensetzt, in ihrer geschichtlichen Entfaltung
zu erfassen. Diese Phase der genetischen Darstellungen warf reiche
Früchte ab n. Niemand wird die Notwendigkeit, die Bedeutung und den

Wert der Liturgiehistorie mit ihren Hilfsdisziplinen (der vergleichenden
Liturgiewissenschaft, der Philologie, der Archäologie) in Zweifel ziehen

wollen, besonders dann nicht, wenn sie mehr anstrebt als bloß Sammlung
und Verhör der Zeugnisse, nämlich darüber hinaus sich bemüht, die die

Entwicklung bestimmenden Faktoren, die in Erscheinung tretenden
Gesetzmäßigkeiten aufzudecken. Auch in Zukunft werden wir der
liturgiehistorischen Forschung nicht entraten können, sofern man nicht
freischwebend Liturgik praktizieren und allen möglichen Phantasien Tür
und Tor öffnen will. Immer wird der geschichtliche Befund die

Ausgangsbasis und Voraussetzung für ein tieferes Verständnis bilden müssen ;

nur so werden wir all der Möglichkeiten gewahr, Gott explizit als Gott
anzuerkennen. Rückblickend erfahren wir, was die Kirche in ihrem
gottesdienstlichen Vollzug getan hat und damit auch, was sie ist.

Indessen darf es nicht sein Bewenden bei der geschichtlichen
Aufhellung der liturgischen Tatsachen haben; die historische Schau ruft
nach einer Ergänzung durch eine mehr theologische Perspektive 12. Nach
der Überwindung des ritualistisch-rubrizistischen Verständnisses hat
sich die heutige Liturgiewissenschaft aber auch nicht mehr in erster
Linie mit der Geschichte zu befassen 13 oder die bestehende Gottesdienst -

10 Zur Liturgiewissenschaft cf. A. G. Martimort, L'Eglise en prière.
Introduction à la liturgie, Tournai 31965, 10-14 (mit Literaturangaben) ; wissenschaftstheoretische

Reflexionen zur Liturgik siehe bei A. Häussling, a. a. O. 104 ff. (104 f.
Bibliographie zum Thema).

11 Z. B. L. Eisenhofer, Handbuch der Liturgik. 2 Bde, Freiburg i. Br. 1932/
33 ; M. Righetti, Storia liturgica. 4 Bde, Mailand 31964-1969 (Bd. IV 21959) ;

J. A. Jungmann, Missarum sollemnia. Eine genetische Erklärung der römischen
Messe. 2 Bde, Wien 51962; A. Stenzel, Die Taufe. Eine genetische Erklärung der
Taufliturgie, Innsbruck 1958.

12 Cf. dazu C. Vagaggini, Theologie der Liturgie, Einsiedeln 1959. Der Einbau
des theologischen Gehaltes der Liturgie in die Dogmatik (ebd. 356-364) ; J. A. Jungmann

Art. «Liturgiewissenschaft» in: Sacramentum Mundi. Theol. Lexikon für die
Praxis Bd. III (Freiburg i. Br. 1969), 282-288. S. 287: «Geschichte und Theologie
müssen in der Liturgiewissenschaft ständig ineinandergreifen». — Zur Methode der
Liturgiewissenschaft siehe auch L. Fendt Einführung in die Liturgiewissenschaft
Berlin 1958; der Autor unterscheidet zwischen Liturgiewissenschaft, die «dem
historisch-exegetischen Wissen um die im Laufe der Geschichte aufgetauchten
Formulare» diene, und Liturgik als Teil der praktischen Theologie (S. 1) — welche
Aufspaltung wir nicht bejahen können.

13 Die Liturgiewissenschaft gehöre zur historischen Theologie, insbesondere



414 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

Ordnung zu beschreiben, also eine Phänomenologie zu bieten oder allein
über die zu schaffende Liturgie (Liturgia condenda) zu reflektieren 14,

sondern es ist ihr aufgetragen, das Geschehen der Liturgie selbst zu ihrem
Gegenstand zu machen, kurz: eine materiale Liturgik zu erarbeiten.
Bereits 1921 plädierte Guardini dafür, daß (neben dem historischen Zweig)
eine systematische Behandlung «der lebendigen, opfernden, betenden,
die Gnadengeheimnisse vollziehenden Kirche in ihrer tatsächlichen
Kultübung» erfolge 15. Inzwischen geschah einiges in dieser Richtung; denken

wir etwa an die Arbeiten Casels, an Vagagginis «Theologie der Liturgie»,
an das von Martimort herausgegebene Handbuch der Liturgiewissenschaft,

an einzelne Werke Daniélous, an L. Bouyers «Le mystère pascal»,

an zahlreiche Beiträge in La Maison-Dieu, an das Handbuch des evangelischen

Gottesdienstes 16. Doch liegt dieses Feld noch weithin brach, und
das Postulat einer theologischen Gesamtschau gottesdienstlichen
Geschehens, also einer theologischen Liturgik, bleibt auf katholischer Seite

nach wie vor dringlich. Wer nach einer Theologie des Kirchenjahres oder
besonders nach einer Theologie des Officium divinum Ausschau hält,
erlebt an dem tatsächlich Vorhandenen einige Enttäuschung 17. Gerade

hier bedürfte der Liturgiker des Beistandes anderer Disziplinen, deshalb
als zweite Forderung: Um das theologische, biblische und geistliche
Gedankengut gottesdienstlichen Geschehens zu heben und in einer Synthese
zu vereinen, erweist sich die Mitwirkung speziell der biblischen und dog-

zur Kirchengeschichte, behauptet A. Stoiber noch 1961 in LThK VI, Art. «Liturgik»,

1095-1097.
14 So K. Rahner, Die praktische Theologie im Ganzen der theologischen

Disziplinen, in: Schriften zur Theologie VIII. Einsiedeln 1967, 133—149. S. 148:
«Dadurch ist die Liturgiewissenschaft auf jeden Fall in nächste Nähe zur praktischen
Theologie gerückt».

15 Über die systematische Methode in der Liturgiewissenschaft, in: Jb. für
LW 1 (1921), 97-108 (Zit. 104).

16 O. Casel, Das christliche Opfermysterium. Zur Morphologie und Theologie
des eucharistischen Hochgebetes, Graz 1968 (hrsg. von V. Warnach, mit vielen
Lit.-Angaben) ; zu Vagaggini siehe Anm. 12; zu Martimort Anm. 10; J. Daniélou,
Sacramentum futuri. Etudes sur les origines de la typologie biblique, Paris 1950;
ders., Bible et Liturgie. La théologie biblique des Sacrements et des fêtes d'après
les Pères de l'Eglise, Paris 21958. - L. Bouyer, Le mystère pascal. Paschale
Sacramentum, Paris 51957. - Leiturgia. Handbuch des evangelischen Gottesdienstes.
5 Bde, Kassel 1954 ff.

17 Man lese etwa bezüglich des Stundengebetes R. Gantoy, Problématique
de l'Office hier et aujourd'hui, in: MD Nr. 95 (1968), 7-15; bei Martimort a. a. O.
widmet P. Salmon der Geschichte des Offiziums die Seiten 809-882, der Theologie
des Offiziums die Seiten 893-902.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 415

matischen Theologie als unerläßlich. «Möchten sich doch weit mehr

Theologen als bis anhin mit der Liturgie befassen», schreibt C. Vagaggini

18, «zum großen Vorteil nicht nur der Liturgie und der liturgischen
Bestrebungen, sondern auch der Theologie selber».

Wie alle Theologie steht auch die Liturgiewissenschaft im Dienste
der Praxis, der gegenüber sie eine kritische Funktion ausübt. In welchem
Maße dies geschehen kann, verdeutlichen uns gut die letzten Jahrzehnte,
während denen sich die bestehenden römischen Liturgieformen eine

Relativierung gefallen lassen mußten. Die Liturgiewissenschaft wird aber auch

in Zukunft ihr kritisches Amt auszuüben haben, nämlich an den nach-
konziliären Schöpfungen, ständig überprüfend, ob die vorhandenen Formen

wirküch auf den heutigen Menschen zugeschnitten sind und ihm
das rechte Feiern ermöglichen19. Ohne die Zuhilfenahme moderner
Wissenschaften, etwa der Soziologie und der Psychologie, gelingt ihr
wohl kaum die Beantwortung der Frage, wie die Liturgie wahrhaft die
des Volkes Gottes hier und heute sein kann. Soziologische Forschung,
integriert in die Liturgiewissenschaft, ergänzt andere (die dogmatische
und historische) Betrachtungsweisen, und sie verbürgt eine ständige
Anpassung an die tatsächlichen gesellschaftlichen Gegebenheiten zo, während

die Psychologie etwa die Rolle der Symbole und die Bedeutung des

Ritus im Leben des Menschen zu erhellen und damit einen gewichtigen
Beitrag zum Verständnis gottesdienstlichen Geschehens zu leisten

vermag 21. Das gleiche gilt für die Religionswissenschaft, speziell die Reli-
gionsphänomenologie, an deren Fragestellungen und Ergebnissen ein

Liturgiker, will er des kultischen Phänomens und seiner Strukturen, der

Erscheinungen des Heiligen in den verschiedensten Formen ansichtig
werden, nicht achtlos vorübergehen kann zz. Wie läßt sich heute eine

verantwortliche Sprache des Glaubens, des Gebetes und der Liturgie
finden, wie muß eine solche tönen, auf welche Weise sind die Erfahrungen

18 A. a. O. 11.
19 Zur kritischen Funktion der Liturgiewissenschaft cf. A. Häussling a. a. O.,

spez. Ill ff.
20 Zur Einbeziehung der Soziologie und Sozialpsychologie in die LW cf. H. B.

Meyer, Liturgie und Gesellschaft, Innsbruck 1970; Nr. 91 (1967) von: La MD:
Liturgie et sciences humaines.

21 A. Vergüte, Regard du psychologue sur le symbolisme liturgique, in:
MD Nr. 91 (1967), 129—151; L. Bouyer, Le rite et l'homme. Sacralité naturelle et
liturgie, Paris 1962.

22 Cf. H. J. Auf der Maur, Das Verhältnis einer zukünftigen Liturgiewissenschaft

zur Religionswissenschaft, in: Arch, für LW X/2 (1968), 327-343.



416 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

des Heiligen ins Wort zu heben ?23 Bei der Beschäftigung mit diesen so

schweren und bedrängenden Fragen werden wir mit Nutzen sowohl die

Literatur- wie die Kommunikationswissenschaftler beiziehen, beruht
doch der Gottesdienst auf einem Mitteilungsvorgang. Derart weitet sich

der Raum der Liturgiewissenschaft aus, und sie gelangt ins Gespräch
nicht allein mit den theologischen Nachbarfächern, sondern auch mit
andern Stoffgebieten und entwickelt sich «zu einer zugleich
elementardogmatischen und empirisch-anthropologischen Wissenschaft vom
Gottesdienst der Christen» 24.

III. KIRCHLICHE BESTIMMUNGEN ZUR LITURGISCHEN AUSBILDUNG

Wir bedachten soeben die Vielfalt der Probleme, wie sie einem Litur-
giker unserer Tage zuwachsen. Wie umschreiben nun neuere kirchliche
Verlautbarungen die Aufgaben dieses Wissenschaftlers? Nachdem die

Enzyklika «Mediator Dei» die besten und sichersten Resultate der bis

anhin (1947) angestellten Liturgieforschung, besonders auch theologischer
Natur, ausgewertet hatte, machte sich das Konzil den Ruf nach einer
vermehrt theologisch ausgerichteten Betrachtungs- und Lehrweise zu
eigen. Eine ganze Reihe Artikel der Liturgiekonstitution handeln über
die liturgische Ausbildung 25, doch interessiert uns in diesem Zusammenhang

vor allem Nummer 16, die drei beachtenswerte Aussagen enthält26.
Einmal zum Stellenwert der Liturgiewissenschaft unter den theologischen

Disziplinen : Nach den für die theologischen Fakultäten bestimmten

Anweisungen der Studienkongregation (in Ausführung der Apost.
Konstitution «Deus scientiarum Dominus» Pius' XI. vom 24.5.1931) zählte
die Liturgik (wie z. B. Hebräisch und Bibelgriechisch) zu den
Hilfsfächern (disciplinae auxiliares), die «zur guten Behandlung der Haupt-

23 Versuche zeitnaher Sprache (die freilich in manchem problematisch bleiben)
bietet W. Gössmann, Wörter suchen Gott. Gebets-Texte, Einsiedeln 1968.

24 E. Griese, Perspektiven einer liturgischen Theologie, in: Una Sancta 24
(1969), 102-113. Auch dieser evang.-lutherische Theologe verficht eine theologisch
orientierte Liturgik: «Es geht heute um die Grundlegung und Erarbeitung einer
liturgischen Theologie» (103).

25 LK 14-18; 90; 115; 119.
26 Siehe die Kommentare zur LK: E. J. Lengeling, Die Konstitution des

II. Vatik. Konzils über die Hl. Liturgie, Münster 1964, 43—45; MD Nr. 77 (1964),
35-37 ; La Sacra Liturgia rinnovata dal Concilio. Hrsg. von G. Baraüna, Turin
1964, 154-161.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 417

fächer nötig sind» 21. Das Konzil nahm eine Aufwertung vor, indem es

die Liturgiewissenschaft zu einer disciplina principalis erhob, aus der
Erkenntnis des Wesens christlichen Gottesdienstes heraus: als eines

lebendigen Aktes Christi und seines mystischen Leibes, eines Tuns, das

Quell und Gipfel des geistlichen und seelsorgerlichen Lebens der Kirche
bildet. Es geht nun freilich nicht darum, dieses Fach über Gebühr zu
dotieren, etwa in dem Sinne, daß es ebenso viele Wochenstunden zuerteilt

bekäme wie Dogmatik oder Exegese - wo doch allerorts der Ruf
nach einem Abbau der Zahl der Vorlesungsstunden ertönt - oder daß es

gar zum Mittel- und Höhepunkt der gesamten Priesterformung
hinaufgesteigert würde. Die vorbereitende Konzilskommission dachte an wenigstens

eine Wochenstunde während vier Jahren, um dem Gegenstand
gerecht werden zu können. Allerdings glaubten die Liturgikdozenten
im deutschen Sprachraum 1967 28, es dränge sich eine Zahl von
insgesamt zwölf Semesterwochenstunden auf «für die sachgerechte Bewältigung»

der Materie - was wohl mehr idealem Wunschdenken als den

Wirklichkeiten an den allermeisten Lehranstalten entspricht.
Dann zur Gestaltung der Liturgik: An erster Stelle figuriert in Art. 16

der LK der theologische Aspekt. Die rein rechtliche oder rubrizistische

Erörterung, aber auch die bloß geschichtliche Betrachtungsweise sind
damit überholt. Natürlich soll sich eine möglichst vollständige wissenschaftliche

Auseinandersetzung das Ziel stecken, ebenfalls den historischen,
spirituellen, pastoreilen und rechtlichen Gesichtspunkt zu berücksichtigen.

Und drittens zur Beziehung der Liturgiewissenschaft zu den andern

theologischen Disziplinen : Der letzte Passus von Art. 16 betont die Einheit

der theologischen Ausbildung, die dadurch zu erreichen sei, daß alle

Fächer, speziell Dogmatik, Exegese, Pastoraltheologie und Theologie des

geistlichen Lebens, selbstverständlich gemäß den Erfordernissen ihrer
eigenen Disziplin, das Mysterium Christi als Geschichte des Heils
entfalten. Derart ergibt sich von selbst der Konnex mit der Liturgie, die ja
Aktualisierung eben dieses Mysteriums selbst ist. So wirkt man der Bal-
kanisierung der Theologie entgegen; die verschiedenen Fachrichtungen,
immer wieder auf Verabsolutierung hintendierend, auf das Nichtzur-
kenntnisnehmen des andern, werden rückbezogen auf das Ganze, das im
Gottesdienst in mysterio anwest. Als dritte Forderung erhebt sich dem-

27 Deus scientiarum Dominus AAS 23 (1931), 241-260; die Ordinationes vom
12.6.1931 ebd. 263-284.

28 Studientagung der Liturgikdozenten im deutschen Sprachgebiet (28.-31.
März 1967 in München), in: Lit. Jb. 17 (1967), 182 f.

27



418 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

nach: Die einzelnen theologischen Fächer sind heilsgeschichtlich
anzulegen, damit deren Interdependenz und deren gegenseitiges Aufeinander-
angewiesensein offenbar werden, damit ihr Einheitsgrund aufscheine,
nämlich das Mysterium der Heilsveranstaltung Gottes in Christus, auf
das die Theologie im Glauben reflektiert und dessen die Liturgie wirksam
gedenkt.

Die Instruktion zur LK sieht ebenfalls von der Festlegung der
genauen Wochenstunden und der Semesterzahl ab, verlangt aber eine ihrem
Gegenstand angemessene Lehrmethode (apta methodo) 29. Eingehender
befaßte sich die (noch immer nicht offiziell publizierte) Instructio «De

sacrorum alumnorum Liturgica Institutione» vom 25. Dez. 1965 mit der

liturgischen Ausbildung der Theologen30. Sie setzt für vier Jahre eine

Wochenstunde an (Nr. 65) und gibt einen ziemlich detaillierten
Lehrstoffplan zuhanden der Dozenten, der in vier Teilen die Grundbegriffe
und -prinzipien, die Eucharistie, die übrigen Sakramente und die
Sakramentalien, die Heiligung der Zeit zur Behandlung vorschlägt. Und schließlich

äußert sich die Ratio fundamentalis vom 6. Jan. 1970 zur liturgischen
Disziplin 31. Noch einmal wird (in Nr. 79) die Vordringlichkeit der
theologischen Orientierung des Faches unterstrichen (praecipue sub aspecto
theologico et historico tradatur), damit die Alumnen vor allem
erkennen lernen, «wie die Heilsmysterien im liturgischen Geschehen
gegenwärtig und wirksam werden». Weiter empfiehlt sie die Beschäftigung
nicht allein mit den westlichen Riten, sondern auch mit den östlichen

Liturgien. Dann regt sie an, man möge die Bildung des Unterscheidungsvermögens

in gottesdienstlichen Fragen fördern, damit die Hörer lernen,
Wesentliches vom Unwesentlichen zu scheiden 32. Offensichtlich bejaht
hier das Dokument die kritische Funktion der Liturgiewissenschaft.

29 Nr. 12. - Cf. Die Instruktion vom 26. Sept. 1964 zur Liturgiekonstitution.
Lateinisch-deutscher Text mit einem Kommentar von H. Rennings, Münster 1965,
36-38.

30 Hrsg. von der S. C. de Seminariis et Studiorum Universitatibus. Excerptum
e commentario «Seminarium» N. 1, A. D. 1966. — Cf. die kritische Stellungnahme
dazu von H. B. Meyer, Liturgie als Hauptfach. Erwägungen zur Stellung und
Aufgabe der Liturgiewissenschaft im ganzen des theologischen Studiums, in: ZKTh 88

(1966), 315-335.
31 S. C. pro Institutione Catholica, Ratio fundamentalis Institutionis Sacerdo-

talis. Rom 1970.
32 «...quo melius intellegant accommodationes seu mutationes ab Ecclesia

décrétas; discernere quoque valeant et alias quae legitime optari possint, atque,
inter graviores et difficiliores quaestiones hodie passim agitatas, distinguant partem
liturgiae immutabilem, utpote divinitus institutam, ab aliis partibus mutationi
obnoxiis. »



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 419

Eine letzte kirchliche Verlautbarung verdient noch Beachtung, nämlich

der am 15. Mai 1970 veröffentlichte zweite Teil des ökumenischen
Direktoriums 33. Wenn es darin heißt, die ökumenische Haltung der
Katholiken solle sich an den mannigfachen Schätzen aus Vergangenheit und

Gegenwart der verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften, den

liturgischen Traditionen des Ostens, der anglikanischen Kirche und den

Gottesdiensten der Protestanten nähren, wenn den Liturgikern als

Aufgabe gestellt wird, die Gottesdienstformen der Nichtkatholiken in
Erwägung zu ziehen und ihren Lehrgehalt und geistlichen Wert zu
würdigen, so besagt das ganz konkret, daß die künftige katholische
Liturgiewissenschaft noch ökumenischer zu werden hat, d. h. daß sie Fragen wie

liturgisches Leben und liturgische Erneuerung in den andern Kirchen,
ökumenische Gottesdienste und ökumenische Liturgie in ihre Disziplin
einbeziehen wird.

IV. VERHÄLTNIS DER THEOLOGIE ZUR LITURGIE

« Illustretur Sacra Liturgia ut praecipuus locus theologicus, quo Eccle-
siae fides et vita spiritualis significatur», so lesen wir in Nr. 79 der
besagten Ratio fundamentalis. Aufgrund dieser Aussage gilt es, die Frage
nach der Liturgie als Locus theologicus gerade in einer heilsgeschichtlich
konzipierten Theologie wenigstens zu streifen 34.

Pius XI. sprach 1925 von der «Liturgie als der Didascalie der
Kirche als dem wichtigsten Organ des ordentlichen Lehramtes»35.

Bestimmt ist die Liturgie ein theologischer Ort, auch wenn sie in
Melchior Canos berühmtem Werk nicht unter den zehn loci figuriert. Zweifellos

hat man in neuerer Zeit mehr schön darüber geredet - als die Aussage

wirklich ernst genommen und zu Nutzen der Handbücher
ausgemünzt. Ein Perrone lobt die Liturgie und die Praxis der Kirche in der

Sakramentenspendung und im Gottesdienst als beste Zeugin der Ur-
tradition und des Glaubens der Kirche; trotz dieser schmeichelhaften

33 Hrsg. v. Secretariates ad christianorum unitatem fovendam. Pars altera.
De re oecumenica in institutione superiore. Spez. cap. II, Nr. lb; Nr. 4b: «... variae
formae cultus divini necnon earum momentum doctrinale et spirituale inter se

scientifica ratione comparantur. »

34 Siehe dazu etwa A. Stenzel, Liturgie als theologischer Ort, in: Mysterium
Salutis I. Einsiedeln 1965, 606-621 (mit Literaturangaben) ; I.-H. Dalmais, La
liturgie comme lieu théologique, in: MD Nr. 78 (1964), 97-105.

35 Ebd. 607.



420 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

Erklärung, so konstatiert Vagaggini36 trocken, mache er von ihr kaum
Gebrauch. «Sie gilt als Locus theologicus; man nimmt auf sie an
verschiedenen Stellen Bezug, sieht sie aber immer lediglich als Zeugin der

Tradition an und stellt ihr die Aufgabe, die Apostolizität oder wenigstens

das hohe Alter der heutigen Lehre der Kirche zu erweisen».

Was hat es dann aber mit der altehrwürdigen Formel «lex orandi,
lex credendi» auf sich, die auch in neuester Zeit wieder und wieder, in
den verschiedensten Varianten, in kirchlichen Dokumenten auftritt? 37

K. Federer zeigte auf, daß das genannte Axiom in seiner Urfassung
(legem credendi lex statuat supplicandi) sich zum erstenmal im Indiculus
de gratia Dei des Tiro Prosper von Aquitanien findet. Es sage dort nur
aus, «daß die Notwendigkeit des Gebetes die Notwendigkeit der Gnade

für den Anfang des Glaubens beweise, weshalb man an diese glauben
müsse»38. Der Grundsatz hingegen, den wir heute damit aussprechen,
sei schon bei Augustinus anerkannt : die Liturgie eine Glaubensnorm. In
solchem Selbstvollzug, wie der Gottesdienst es nun einmal ist, bezeugt
die Kirche ihren Wesensgrund. Man kann also mit Hilfe der Liturgie
einen Traditionsbeweis führen, wobei man freilich die Grenzen und Schwächen

dieses Traditionsargumentes nicht aus dem Blick verlieren darf.
Doch stellt die Liturgie mehr dar als einen bloßen Locus theologicus,

mehr als eine Fundstelle (neben andern) für Dicta probantia, mehr als

ein Arsenal für Belege. Sie kann zwar diesem Ziele dienen, aber erst in
zweiter Linie. Worüber sie den Theologen - hat dieser einmal ihr wahres
Gesicht entdeckt - zu unterrichten vermag, ist doch dies : wie die Kirche
in der Begegnung mit Gott und der Welt der Übernatur ihren Glauben

täglich lebt und gelebt hat, wie Kirche sich ereignet und vollzieht und
dadurch immer mehr ihr eigenes Geheimnis ergreift und in es

hineinwächst. Liturgie bietet Glauben und Theologie in einer existentiellen
Form. Congar schildert diesen Sachverhalt wie folgt: «Elle incorpore et

traduit au maximum le sens catholique des choses. Même lorsqu'elle
traduit une réaction contre une hérésie, la liturgie exprime la foi de

l'Eglise de façon particulièrement positive, intérieure, totale; elle met

toujours en oeuvre tout le mystère chrétien. Elle dépasse la simple

36 A. a. O. 319. - Die 9 Bände der Praelectiones Perrones (1835-42) gaben das
Modell für die landläufigen Handbücher ab.

37 Siehe H. A. P. Schmidt, Lex orandi lex credendi, in: Introductio in Litur-
giam Occidentalem. Rom 1960, 131-139.

38 K. Federer, Liturgie und Glaube. «Legem credendi lex statuat
supplicandi». Eine theologiegeschichtliche Untersuchung, Freiburg i. Ue. 1950, 123.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 421

instruction et incorpore toute la sève éducatrice de la maternité de

l'Eglise. Elle est le milieu éducatif du sens de Dieu, du sens de l'homme,
du sens le plus profond et le plus total du rapport religieux en Jésus-
Christ, qui est le noyau de la Révélation. Par elle on entre dans son

intelligence de façon concrète, vivante, par sa pratique même. La mise

en relation qu'elle fait sans cesse des textes de l'Ecriture avec les différents

aspects et avec le centre pascal du mystère chrétien, en fait pénétrer
le sens» 39.

Es dürfte nicht überflüssig sein, hier in Kürze die östlichen Kirchen
zu befragen, in denen Liturgie und Theologie engstens aneinandergebun-
den sind, wo die Theologie aus dem Gottesdienst ihren Lebensimpuls
empfängt und ihrerseits wiederum zu einer vertieften Feier des Mysteriums

verhilft40. In der Liturgie kommt, in östlicher Sicht, der Logos
der Theologie zum Tönen. Wiewohl die zwei Gebiete ihre Selbständigkeit

und Eigenbedeutung wahren, leben doch beide aus der gegenseitigen
Bezogenheit. Wir sagten es schon: die betende Gemeinde bedarf der
kritischen Lehre ; aber die kritische Lehre bedarf ebenso sehr der Liturgie
und der Anbetung, um nicht rationalistischer Selbstgenügsamkeit zu
verfallen.

Worin erblickt der Osten die Wesensmerkmale der Liturgie, die
dann auf die Theologie abzufärben haben? Liturgie ist, nach östlichem
Verstehen, durch und durch Homologie, also Bekenntnis (auch ohne

formelle Rezitation des Credo), Zusage zu dem Ansprüche Gottes und
zugleich Absage an die Welt: pro Deo et contra mundum, aber auch

ganz und gar Deus pro mundo. Das Bekenntnis stammt aus der
Taufliturgie, begegnet uns aber in allen gottesdienstlichen Verrichtungen.
Im Apostolicum und Nicaenum spricht sich das Dogma noch in der

Struktur des Bekenntnisses aus. Dieses enthält aber auch ein doxo-
logisches Moment, ja, die ganze Liturgie artikuliert den Glauben in der

Form der Preisung, als Doxologie 41. In den Anaphoren, diesen
wirklichen «Eucharistien», die in allen bedeutenden liturgischen Handlungen
vorkommen, drückt sich dieser Aspekt am großartigsten aus. Von hier
her, der Liturgie als dem Vollzug der anbetenden Lobpreisung, wird das

39 Y. Congar, La foi et la théologie, Paris 1962, 146 f.
40 Dazu Dalmais a. a. O. ; ferner H. Dombois, Das Recht der Gnade. Ökumenisches

Kirchenrecht I, Witten 1961, 677-695. Dieses Werk, äußerst ergiebig für
eine Theologie der Liturgie, scheint bei katholischen Liturgikern recht wenig
bekannt zu sein.

41 Dieses Anliegen vertritt nachdrücklich E. Griese a. a. O. (spez. 105-107).



422 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

Überdenken der Glaubensaussagen zur doxologischen Theologie. Weiter
betonen die östlichen Riten auffällig stark den epikletischen Charakter
des gottesdienstlichen Tuns, und zwar nicht allein durch die sogenannte
Epiklese (der Eucharistie und anderer wichtiger liturgischer Akte), wo
der Heilige Geist ausdrücklich herabgerufen wird, sondern sie erachten
die ganze Liturgie als eine Anrufung, als eine Bitte um die Umgestaltung
der Schöpfung durch das Pneuma zur neuen Kreatur. Und schließlich
lebt und versichtbart die Liturgie die eschatologische Orientierung der
christlichen Existenz. In ihrer Schule lernt der Theologe letztlich diese

Dimension seines Glaubens.

Aus all dem Gesagten erfließt die vierte Forderung: Liturgie, Theologie,

Homologie, Doxologie, Kontemplation, Gebet: Sie müssen, weil
unlöslich verschwistert, eine lebendige Einheit bilden in unserm
wissenschaftlichen Arbeiten und im Vorgang des Lehrens irgendwie
durchscheinen. «Celui qui prie vraiment est théologien» 42. Unsere wichtigste
kritische Funktion innerhalb der Theologie bestehe darin, sagt mit Recht
A. Häussling43, «die Theologie im ganzen auf ihre doxologische Qualität
zu prüfen: Wird nun tatsächlich von Gott geredet, von dem, zu dem

man explizit sich hinwenden, zu dem also gebetet werden muß?» Man
darf wohl die Behauptung wagen, daß Epochen, in denen diese Symbiose

von Theologie und Liturgie gelang, Hoch-Zeiten sowohl liturgischen
wie theologischen Lebens darstellen. Gerade unser Jahrhundert demonstriert

die Fruchtbarkeit solchen Zusammengehens beider Bereiche.
R. Aubert zog unlängst die Bilanz dieses Sichwiederfindens ; die
liturgische Renaissance habe sich, schreibt er, auf die Theologie vorteilhaft
ausgewirkt44.

V. LITURGISCHE ORIENTIERUNG

DER EINZELNEN THEOLOGISCHEN DISZIPLINEN

Es liegt auf der Hand, daß die Liturgik, welche so vielfach andere

Disziplinen berührt, aber nur mit relativ wenig Stunden auszukommen

hat, grundlegend auf die Mitarbeit der übrigen Fachvertreter angewiesen

42 Evagrius Pontikus, Traktat über das Gebet 60 (zit. bei P. Evdokimov,
La prière de l'Eglise d'Orient. La liturgie byzantine de saint Jean Chrysostome,
Müllhausen 1966, 17). Zu obigen Ausführungen: Mit großem Gewinn liest man
Evdokimovs Buch.

43 A. a. O. 129.
44 Die Theologie während der ersten Hälfte des 20. Jhs., in: Bilanz der Theologie

im 20. Jh. II, Freiburg i. Br. 1969, 7-70 (spez. 47-49: Theologie und Liturgie).



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 423

ist, ja, daß etwa den Professoren der Dogmatik und der Bibelwissenschaft

mindestens so wichtige Aufgaben in liturgicis zufallen wie dem
Dozenten der Liturgiewissenschaft selber. Wenn wir einige konkrete
Hinweise geben, wo die Fachkollegen Beihilfe leisten könnten, so handelt
es sich nur um einige Beispiele, die für andere stehen 45.

Dogmatik: Ohne die Berücksichtigung der Liturgie wird der
Systematiker Themen wie die folgenden nicht in ihrer ganzen Tiefe und Tragweite

darzulegen vermögen (und darunter leidet dann das Verständnis
des Gottesdienstes) : die Offenbarung als Heilsgeschichte - ein kapitaler
Punkt für die liturgische Bildung 46 -, Liturgie als Fortsetzung der
Heilsgeschichte, die Bedeutung des trinitarischen Lebens für die Kirche, die

Tatsache, daß jede Heiligung in Spiritu geschieht, die ständige Gegenwart

Christi in der Kirche und sein fortdauerndes Mittlertum, die Stellung

Christi im Gebet, die Wirklichkeit und Bedeutung des allgemeinen
Priestertums, die Realität des Volkes Gottes, die Gemeinschaft der
Heiligen, die kosmische Reichweite der Erlösung, die Leib-Geist-Verfaßtheit
des Menschen und deren Folgen, die Erlösung als unablässiger Kampf
gegen das Böse, die Messe als Mittelpunkt der Heilsordnung hic et nunc. -
Zu den einzelnen Traktaten: Die theologische Methodenlehre muß
erklären, in welchem Sinne die Liturgie eine Erkenntnisquelle bildet, wie

man von ihr Gebrauch zu machen hat. Wenn man über die Dreifaltigkeit
handelt, legt sich ein Kapitel nahe, das dartut, wie und in welcher Sicht
die Kirche in der Liturgie ihren Glauben an den dreieinen Gott realisiert

47. Die Lehre von den Engeln und Dämonen wird kaum von den

gottesdienstlichen Zeugnissen absehen dürfen. «Gerade in den Texten der

Liturgie sind die Theozentrik und die Christozentrik der Engelaussagen
der Schrift ganz gewahrt» 48. Daß in der Ekklesiologie vom Gottesdienst

45 Mit Nutzen konsultiert man Vagaggini (a. a. O. 325; 360-364).
46 Cf. Mysterium Salutis. Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik, Einsiedeln

1965 ff. (bis jetzt 3 Bde.) ; J. Daniélou, Histoire du salut et formation liturgique,
in: MD Nr. 78 (1964), 22-35. Dort heißt es; «Le premier objet de la formation
liturgique est de montrer que les sacrements sont des mystères, c'est-à-dire des
actions divines qui sont du même ordre que les actions divines dans l'Ancien et le
Nouveau Testament» (24). - Vgl. auch O. Cullmann, Christus und die Zeit, Zürich
31964.

47 So A. Hamman, Die Trinität in der Liturgie und im christlichen Leben, in:
Mysterium Salutis II, 132-145.

48 Mysterium Salutis II, 951 (M. Seemann). - Das kleine Werk von E. Peterson,

Das Buch von den Engeln. Stellung und Bedeutung der heiligen Engel im
Kultus, München 1955 bietet etwas vom Wertvollsten, was bis heute an christlicher
Kulttheologie erschienen ist.



424 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

eigens die Rede sein muß, versteht sich : Kirche als Ursakrament, Gottesdienst

als Realisierung, als Grundfunktion der Kirche. Die allgemeine
Sakramentenlehre wird den biblisch-patristischen Begriff des mysterium
oder sacramentum als den Mutterboden aller heiligen Zeichen herausstellen.

«Christus Sakrament der Gottesbegegnung», so lautet der Titel
eines Buches von E. H. Schillebeeckx, das dem Liturgiker unerläßliche
Vorarbeit leistet49. Die Sterbe- und Totenliturgie enthält Aussagen, die für
die Letzten Dinge von einigem Belang - und von großer Schönheit - sind.

Exegese: Die Liturgie fußt ganz und gar auf der Bibel, und die

großen biblischen Leitgedanken bilden auch die Leitthemen des

Gottesdienstes. Damit ist die Liturgiewissenschaft auf weite Strecken auf die

Bibliker verwiesen und angewiesen 50. Bei aller Unerläßlichkeit und
Notwendigkeit textkritischer, philologischer und historischer Grundlagenarbeit

bedarf unser Fach dennoch vor allem der Würdigung der
heilsgeschichtlichen «Idées maîtresses» der Schrift51. Diese wird von der

Liturgie im Lichte der Einheit der beiden Testamente und der ganzen
Heilsgeschichte gelesen, weshalb das Verständnis der patristischen
Bibelinterpretation, der Typologie, des mehrfachen Schriftsinnes zu wecken

ist. Wer sich vor Augen hält, wieviele Elemente des christlichen Kultes
aus der Praxis des SpätJudentums stammen, wird die Dringlichkeit
einsehen, daß die Alumnen eine Ahnung von alttestamentlichem Kultverständnis

besitzen sollten: vom Kult als Anamnese und Vergegenwärtigung

der Heilsgeschichte, vom Gedenken und Gedächtnis in der Welt
des AT, von der kultischen Vergegenwärtigung in den Psalmen, von der

Begegnung der Kultgemeinde mit Gott, von der Fürbitte, von den Sühne-

und Reinigungsriten im Alten Bund, von der Heilsbedeutung des

Paschas 52. Ohne Rückverbundenheit mit dem AT lassen sich christliche
Feste nicht in ihrer ganzen Fülle begreifen 53. Manche moderne Probleme
könnten anhand alttestamentlicher Gottesgeschichte durchdacht
werden: die Erfahrung der Nähe und Ferne Gottes, die Gesprächsstruktur
der Bundesaktualisierung (solche geschieht auch in der christlichen
Versammlung), missionarische Adaptation in die Tiefe. Auf dem Hintergrund

49 Mainz 21965. Vom gleichen Autor: De sacramentele heilseconomie I, Ant-
werpen-Bilthoven 1952.

50 Vagaggini a. a. O., 363 ; 267-284.
51 J. Guillet, Thèmes bibliques, Paris 1951.
52 Siehe J. Scharbert, Der Bundeskult, in: Mysterium Salutis II, 1123-1142

(mit reichen Lit.-Angaben).
53 Th. Maertens, Heidnisch-jüdische Wurzeln der christlichen Feste, Mainz

1965.



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 425

eines Kennens und Überblickens des biblischen Tatbestandes läßt sich
eine Übung wie das Segnen - doch ein wichtiger Gestus im Handeln der

Kirche, der indessen zu verkümmern droht - vielleicht auch unsern
Zeitgenossen wieder einsichtig und verantwortbar machen 54. Der Schwierigkeiten

des heutigen Menschen beim Beten des Offiziums sind wir uns
bewußt 5S. Die allermeisten rühren daher, daß das römische Stundengebet
zum überwiegenden Teil aus Psalmen besteht. Es dreht sich hier um das

Problem des Psalmenbetens in der christlichen Gemeinde, um die Ver-

christlichung des Psalters. Das Offizium, so wenden viele ein, sei zu wenig
christlich geprägt, zu wenig zentriert um Jesus. Solange die Bibliker und

Liturgiker nicht vermehrt Anstrengungen unternehmen, um dieses
Problem anzupacken, wird das Malaise andauern - und das Brevier weiter
in Vergessenheit geraten. Über das Wesen christlichen Kultes, über die

liturgische Versammlung, über die Freude im Gottesdienst, über die

Grundzüge urchristlicher Liturgie, die Verbindung von Wortgottesdienst
und Mahlfeier, über freie gottesdienstliche Äußerungen und liturgische
Bindung: über all diese Gegenstände vermag der Neutestamentier
Wesentliches auszusagen 56.

Kirchengeschichte - Patrologie - christliche Archäologie : Die
Kirchengeschichte hat zu ihrem Objekt alle Lebensäußerungen der Kirche,
sowohl die äußeren wie die inneren, und zu letzteren zählt der Vollzug
ihres sakramentalen Wesens durch die Feier der Liturgie, die Spendung
der Sakramente und deren Vorbereitung in der Seelsorge. Es ist erfreulich

festzustellen, welch breiten Raum etwa K. Baus gerade der Entfaltung

des Gottesdienstes gewährt. Seine Ausführungen über die

Tauffrömmigkeit z. B. gehören zu den schönsten Seiten seiner Darstellung 57
;

als Dölger-Schüler scheint er die zahlreichen Impulse, die in der
Liturgiegeschichte von seinem Lehrer ausgegangen sind, aufgegriffen und in sein

Werk integriert zu haben. Das reiche gottesdienstliche Material, das der

Patrologie zur Verfügung steht, ist von hohem liturgiegeschichtlichem
und -theologischem Interesse und noch längst nicht genügend gehoben.
Die Väter vertieften sich ja vor allem in die Liturgie, um deren theo-

54 Cf. C. Westermann, Der Segen in der Bibel und im Handeln der Kirche,
München 1968, 99-115.

55 Erzabt R. G. Weakland OSB nennt sie beim Namen in seinem Artikel:
L'homme d'aujourd'hui et l'Office divin, in: MD Nr. 95 (1968), 66-74.

56 Dies versuchte O. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, Zürich 41962.
57 K. Baus, Von der Urgemeinde zur frühchristlichen Großkirche (Handbuch

der Kirchengeschichte, hrsg. von H. Jedin, Bd. I), Freiburg i. Br. 1962, 315 fi. ;

330 ff.



426 Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

logischen Sinn und moralisch-aszetischen Wert den Gläubigen zu
erschließen 58. Gerade dem Aufschwung der patristischen Studien im letzten

Jahrhundert verdanken wir es, daß unsere Kenntnis der frühchristlichen

Liturgie, die uns, weil den Ursprüngen so nahe, besonders kostbar
erscheint, wesentliche Fortschritte gemacht hat. Die christliche Archäologie

und Ikonographie bereicherten ebenfalls unser Wissen um die

Ursprünge christlichen Kultes; leider fehlen die Werke, welche die

Einzelergebnisse zusammenfassen.

Pastoraltheologie : Ihr stellt sich die Frage nach den Prinzipien und

Imperativen für die heute zu gestaltende und zu vollziehende Liturgie 59.

Die pastoraltheologische Betrachtungsweise des Gottesdienstes - sie

nahm seit Kriegsende einen beachtlichen Aufschwung - bedient sich

dabei der Mittel der Soziologie, bezieht aber auch eine theologische
Gegenwartsanalyse ein. Neuere pastoralliturgische Untersuchungen öffnen

der Praxis Wege 60. Im übrigen greife man zu Herders Handbuch der

Pastoraltheologie, welches die Postulate pastoraltheologischer
Betrachtungsweise des Gottesdienstes schon in erfreulichem Maße verwirklicht 61.

Der Katechetik obliegt es zu begründen, warum die Liturgie im Herzen
der Glaubensverkündigung anzusiedeln ist und zwar einerseits von ihrem

Gegenstand und Inhalt (dem Heilsplan, den Gott in Christus ausgeführt
hat) her, andererseits, weil das Ziel der Katechese dies erfordert: die

Hinführung zu einem lebendigen Glauben, der sich am Gottesdienst als

einer unersetzbaren Quelle nährt62. - Was uns noch fehlt, sind Arbeiten,
die auf seriöse Weise dem Zusammenhang von Spiritualität und Liturgie
nachgehen. Die Lehre über das geistliche Leben kommt nicht umhin,
Fragen der liturgischen Spiritualität, also der Auswirkung des
Gottesdienstes auf den Vollzug des geistlichen Lebens, den Zusammenhang von
Liturgie und Aszese, Liturgie und Mystik zu erörtern 63.

58 Cf. Vagaggini a. a. O., 338-355: Theologie und Liturgie bei den Kirchenvätern.

59 Martimort a. a. O., 235-241; M. Löhrer, Die Feier des Mysteriums der
Kirche: Kulttheologie und Liturgie der Kirche, in: Handbuch der Pastoraltheologie

I, 287-323.
60 Auf katholischer Seite z. B. H. B. Meyer-J. Morel, Ergebnisse und

Aufgaben der Liturgiereform. Soziologische und pastoralliturgische Erkenntnisse aus
einer Umfrage in Innsbruck, Innsbruck 1969; auf protestantischer Seite: Gottesdienst

- Angebot oder Nachfrage Zwei Umfragen unter der reformierten Bevölkerung

Basels. Hrsg. von R. Leuenberger, Basel 1969.
61 Praktische Theologie der Kirche in ihrer Gegenwart. Hrsg. von F. X.

Arnold u. a., Freiburg i. Br. 1964 ff. (bis heute 5 Bde.).
62 Ph. André, La liturgie au cœur de la catéchèse, in: MD Nr. 78 (1964), 61—81.
63 Cf. Vagaggini a. a. O., 367-402; als Beispiele einzelner Leistungen seien



Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes 427

VI. DREI DESIDERATA

Abschließend sei es gestattet, drei (allerdings nicht neue) Desiderata

vorzubringen.
Die Liturgie, ein poetisches Gebilde, schöpft zuversichtlich, fast

naiv, möchte man sagen, aus den biblischen Quellen, bezieht von dort
Bilder und Ereignisse und schafft sich daraus ihren Ausdruck und ihre
Sprache. Die Exegese hingegen untersucht ihren Gegenstand kritisch und
bewirkt dadurch eine gehörige Distanz zu den liturgischen Texten, so

daß man sich diese nur mehr unter gewissen Reserven aneignen kann.
Hier unreflektierte Vorstellungen, archaische Denkweisen - dort
wissenschaftliche Genauigkeit 64. Diese Kluft zu überbrücken, müßte das

Anliegen der Bibliker und Liturgen werden.

Birgt die gegenwärtige Aufteilung in: Theologie der Sakramente und

Liturgie der Sakramente nicht verschiedene Nachteile in sich? Entweder
kommt es zu ständigen Überschneidungen und Repetitionen, oder der

Dogmatiker läßt die Riten und liturgischen Texte außer Betracht - und

er entspricht nicht der gewünschten Lehrweise auf dem Gebiet der
Sakramente (denn die Liturgie will gerade hier und vor allem hier berücksichtigt

sein) -, oder der Liturgiker wendet sich bloß den Zeremonien zu,
erklärt und beschreibt sie - riskiert aber dabei, am Zeremoniellen-Rubri-
kalen hängen zu bleiben, was nachvatikanischer Liturgik widerspricht.
Sollte sich nicht der Systematiker mit de sacramentis in genere befassen,

die einzelnen Sakramente jedoch dem Liturgiker überlassen?

Der liturgiewissenschaftliche Unterricht kann nicht Initiation,
praktische Einweisung zum liturgischen Vollzug vermitteln; und dennoch
bedürfen die Theologiestudenten dessen dringend 65. Diese Ergänzung
zum wissenschaftlichen Lehrgang scheint noch längst nicht in dem vom
Konzil verlangten Maße geboten und benützt zu werden, obgleich sie

unabdingbare Notwendigkeit bleibt, wollen die Kleriker «die heiligen
Riten verstehen und aus ganzem Herzen mitvollziehen» (LK 17).

erwähnt: P. Th. Camelot, Spiritualité du baptême, Paris 1963 ; D. Barsotti, Liturgie

als Mitte, Einsiedeln 1961. Vgl. auch MD Nr. 96, 72, 73 (1962/63): Liturgie et
vie spirituelle.

64 Siehe M. Carrouges, La liturgie à l'heure de Ionesco, in: La Liturgie après
Vatican II. Bilans, études, prospective, Paris 1967, 179-209 (spez. 191-195).

65 J. Labigne, Former des célébrants, in: MD Nr. 66 (1961), 77-91.


	Die liturgische Ausrichtung des Theologie-Unterrichtes

